
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 







************************************************* 

Tập 541 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:15.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 695, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

“Sở  tác  nhƣ  phạm,  chí  tẩy  tâm  dị  hành”,  đều  khuyên  phụng  trì  kinh  giới, 

mấy câu này trong kinh văn. Sở tác nhƣ phạm, tắc tự hối quá, khứ ác tựu thiện, 

triêu văn tịch cải, phụng trì kinh giới, nhƣ bận đắc bảo, tẩy tâm dị hành”. Mấy 

câu này đều khuyên chúng ta phải phụng trì giới kinh. 

Tựa đề của phẩm này là Nhƣ Bần Đắc Bảo, hoàn toàn là từ trên ví dụ đặt 

tên.  Nên  biết  phụng  trì  giới  kinh,  nhƣ  nghèo  đƣợc  của  báu,  là  nòng  cốt  của 

phẩm này. Đức Thế Tôn rủ lòng từ bi lớn khai thị, ngƣời nghèo đƣợc trân bảo, 

tức  dập  tắt  mọi  đau  khổ,  từ  đây  an  vui  không  ƣu  tƣ.  Ở  đây  là  lấy  báu  ví  với 

diệu dụng của kinh giới. Hơn nữa, ngƣời nghèo đƣợc trân bảo, tức là mạng căn 

trói buộc, tự nhiên toàn lực hộ trì, không thể đánh mất. Ở đây khuyên ngƣời tu 

hành phải thọ trì giới kinh, nên phải tự phụng trì, nhƣ giữ đầu con mắt. Nếu có 

sai phạm, nhanh chóng sám hối, thề không tái phạm. 

Ý  này  đã  nói  rất  rõ  ràng,  phẩm  này  lấy  ví  dụ  một  ngƣời  nghèo  đạt  đƣợc 

trân bảo. Đức Thế Tôn lấy ví dụ này khuyên chúng ta ngay trong đời này, gặp 

pháp môn này, gặp bộ kinh này, tâm tình giống nhƣ nghèo khó đƣợc của báu 

vậy. Đây là Đức Phật từ bi vô tận khai thị cho chúng ta. Báu chính là ví cho bộ 

kinh này, ví nhƣ trong kinh nói về giới tƣớng. 

Phẩm trƣớc nói cho chúng ta về ngũ giới thập thiện. Học Phật có tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn,  Tịnh  độ  không  ngoại  lệ,  cần  phải  biết  đều  kiến  lập  trên 

nền  tảng  của  ngũ  giới  thập  thiện.  Nếu  lãng  quên  ngũ  giới  thập  thiện,  thì  đời 

này  nhất  định  trôi  qua  lãng  phí.  Nhƣ  trƣớc  đây  thầy  Lý  thƣờng  nói:  Ngƣời 

niệm Phật nhiều, ngƣời vãng sanh ít, thậm chí ông đem đồng tu ở Liên xã ra 

làm ví dụ. Ông thành lập Liên xã ở Đài Trung, lãnh đạo mọi ngƣời cùng nhau 

tu niệm Phật đƣợc 10 năm, tôi mới quen ông. 10 năm này đồng tu của Liên xã 

có khoảng 20 vạn ngƣời, ông vô cùng vất vả. Khi tôi quen, ông đã 70 tuổi. Tôi 

ở Đài Trung 10 năm, khi tôi ra đi ông 80 tuổi.   Quý vị thử nghĩ xem Liên xã 

có hơn 20 vạn ngƣời tu, mỗi ngƣời này mỗi tháng hy vọng gặp ông một lần, 

nên ông tổ chức liên hữu thành khóa niệm Phật, tất cả có 48 khóa. Quý vị nên 

biết, hơn 20 vạn ngƣời 48 khóa, nhân số của mỗi khóa chúng ta cũng đã biết. 

Đƣơng nhiên không phải mỗi ngƣời đều có thời gian, đều có cơ hội gặp ông. 

Trong khóa này ngƣời rãnh rỗi hy vọng đƣợc gặp thầy, mỗi tuần một lần. Bởi 

thế  công  việc  của  ông,  tận  mắt  chúng  tôi  chứng  kiến, đại  khai  là  lƣợng  công 

việc của năm ngƣời bình thƣờng. Chỉ tiếp khách thôi cũng cần rất nhiều thời 

gian, gặp khách nhất định nói Phật pháp cho họ nghe, khuyên mọi ngƣời niệm 

Phật, thời gian khoảng hai tiếng. Việc này mỗi ngày đều có, các lớp khác nhau. 

Mỗi ngày nhất định dành hai tiếng để tiếp kiến đại chúng. 

Ngoài việc này ra, ông còn là bí thƣ chủ nhiệm ở phụng thị quan phủ, đây 

là công việc chủ yếu của ông, phải xử lý công vụ. Vì công việc quá nhiều, cho 

nên mỗi buổi sáng đều đến Phụng thị quan phủ xem  một lát. Còn là giáo thọ 

của  hai  trƣờng,  thứ  nhất  là  đại  học y  khoa,  một  trƣờng  khác nữa  hình  nhƣ  là 

đại học Phùng Giáp, giáo thọ của hai trƣờng. Làm giáo thọ tốt hơn một chút, 

một tuần chỉ đi dạy một lần, không phải ngày nào cũng dạy. Ngoài ra chính là 

giảng kinh dạy học, dạy những học sinh nhƣ chúng tôi, dạy chúng tôi một tuần 

một lần ba tiếng đồng hồ, mỗi tuần một lần. Giảng kinh tuần một lần vào thứ 

tƣ, dạy cổ văn tuần một lần vào tối thứ sáu, thời gian của ông sắp dày đặc. Nếu 

nhƣ muốn gặp ông, phải hẹn thời gian trƣớc một tuần, trong vòng một tuần là 

không thể, quả thật ông không có thời gian. Lúc đó chúng tôi thấy, một ngƣời 

70 tuổi, mƣời năm giống một ngày. 10 sau vẫn nhƣ vậy, ông rất mạnh khỏe, 97 

tuổi ông ra đi. 

Học  trò  chúng  tôi  dự  đoán  ít  nhất  ông  có  thể  sống  đến  120  đến  130 tuổi, 

căn cứ thể lực và trạng thái tinh thần của ông, vì sao ông ra đi trƣớc nhƣ vậy? 

Đây là do thiếu ngƣời chăm sóc, mà bản thân ông là bác sĩ, là thầy thuốc bắc 

rất giỏi. Chƣ vị đồng tu trong Liên xã vô cùng thƣơng yêu tôn kính ông. Ông 

đến Liên xã, đến thƣ viện, đều có đồng tu làm điểm tâm mời ông dùng, mà ông 

tuyệt đối không cự tuyệt. Mà khi quý vị đƣa cho ông, ông ở trƣớc mặt quý vị 

ăn hết trả bát lại, khiến quý vị sanh tâm hoan hỷ, từ bi đến nhƣ thế! 

2  Tập 541 



Lần này làm mì là mì sợi, chắc là để hơi lâu, vì mì sợi cứng là từng bó từng 

bó, đều có chất chống ẩm, không có chất chống ẩm không thể để lâu đƣợc. Khi 

ông ăn xong biết mì này không bình thƣờng, trở về dùng thuốc giải để hóa giải. 

Lần thứ nhất ăn không sao, đến nữa năm sau gặp một lại lần nữa, ông vẫn ăn 

bình thƣờng, khi trở về dùng thuốc giải thì không còn kịp, độc này đã lan rộng. 

Bởi thế lần này bị thiệt thòi, đổ bệnh hơn ba tháng. 

Tôi  đến  thăm  ông  nhiều  lần,  mỗi  lần  đều  dặn  dò  tôi:  Đừng  đến  quán  ăn 

thức ăn, ăn gì cũng phải cẩn thận, ngửi thấy mùi vị khác thƣờng lập tức vứt bỏ. 

Ông nói rất nhiều lần, nên tôi có  ấn tƣợng rất sâu. Cho nên ông bị trúng độc 

thực  vật,  tổn  thƣơng  nội  tạng,  nên  đã  ra  đi  sớm  hơn.  Nếu  không  tôi  tin  rằng 

ông sống đến 120 tuổi thì quá nhiều, nhƣng ít nhất phải hơn 100 tuổi. 

Ngày nay đối với việc ăn uống, ngƣời ta làm không đáng tin cậy, nhất định 

bản  thân  phải  có  thƣờng  thức,  bản  thân  có  tính  cảnh  giác  cao  độ.  Tốt  hơn  là 

nên  ăn  ít,  đừng  tham  ăn  quá,  điều  này  tổn  thƣơng  nghiêm  trọng  cho  chính 

mình. 

Vì  sao  không  hành  trì  đƣợc  ngũ  giới  thập  thiện?  Chúng  ta  cần  phải  biết, 

ngũ giới thập thiện trong tam phƣớc nó đứng ở vị trí nào? Thứ nhất là: “Hiếu 

dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”, thứ hai: “Từ tâm bất sát”, thứ ba: “Tu 

thập thiện nghiệp”, ngũ giới đặt ở điều thứ hai. “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng 

giới”, trong này bao hàm ngũ giới. Ngũ giới cao hơn thập thiện, thập thiện cao 

hơn hiếu thân tôn sƣ, từ tâm bất sát. Chúng sẽ biết, vì sao ngày nay không thực 

hành đƣợc ngũ giới, không thực hành đƣợc thập thiện? Vì quý vị không có nền 

tảng của hiếu thân tôn sƣ. 

Hiếu thân tôn sƣ là gì? Là Đệ Tử Quy. Bởi vậy tôi không có chút nghi hoặc 

lo lắng, nói rõ ràng chắc chắn với quý vị đồng tu: Không học Đệ Tử Quy, quý 

vị không học Phật đƣợc, chắc chắn không có thành tựu trong Phật pháp, thật sự 

có thành tựu đó là học giả. Quý vị có thành tựu về Phật học, nhƣng không có 

thành tựu về phƣơng diện học Phật. Đây là tâm đắc suốt 60 năm học Phật của 

tôi, tôi tìm ra nguyên nhân này. 

Cổ nhân có thành tựu là vì từ nhỏ họ đặt vững nền móng này. Bản thân tôi 

ngay trong đời này, có đƣợc chút thành tựu này, chính là lúc nhỏ có tiếp thu 

đƣợc một ít truyền thống văn hóa, lúc nào? Trƣớc 10 tuổi. Em tôi nhỏ hơn tôi 6 

tuổi,  nhƣng  hoàn  toàn  không  tiếp  thu  đƣợc  nền  truyền  thống  này,  quý  vị  hỏi 

em tôi nó không biết gì. 

Đặt nền tảng giáo dục là then chốt của sự thành bại, quả thật nhƣ xây nhà 

lầu vậy. Hiếu kính là nền tảng, tự cho rằng hiếu kính không tệ, nhƣng nếu so 

Tập 541  3 



với tiêu chuẩn của cổ nhân thì thua xa. Hiện nay có ai học theo cổ nhân chăng? 

Không còn ai, bởi vậy Phật pháp có thể kéo dài chăng, trong lòng chúng ta vô 

cùng bi quan, nhƣng có một tí hy vọng, tí hy vọng đó là gì? Chúng sanh có 

phƣớc, Phật Bồ Tát sẽ thừa nguyện tái sanh để cứu độ chúng sanh. Ngoài điều 

này ra, nếu muốn vô biên chúng sanh này, khiến họ quay đầu, nổ lực học tập từ 

nền tảng căn bản này, hầu nhƣ là không thể.      Đƣơng nhiên Chƣ Phật Bồ Tát 

từ bi cùng cực, chúng sanh có tâm học thiện, chúng ta tin tƣởng sâu sắc họ sẽ 

tái lai. Giáo huấn trong kinh điển này, đích thực từng câu từng chữ đều không 

đƣợc lơ là. 

“Ngƣời nghèo đƣợc của báu”, nhƣ vậy là đã phát tài, không lo lắng về cuộc 

sống vậy chất, nên an vui vô ƣu. Đây là dùng trân bảo để ví với giới kinh, giới 

kinh chính là trân bảo, chúng ta đạt đƣợc cũng là không ƣu sầu. Đặc biệt là khi 

thiên tai xuất hiện, sẽ không bị sự lo lắng xâm chiếm. Thiên tai đến, có hai tình 

huống, một loại là có cộng nghiệp với thiên tai này, có cộng nghiệp nhất định 

qua đời trong thiên tai. Qua đời đi đến nơi tốt lành, đến thế giới Cực Lạc. Đây 

không phải chuyện xấu, là việc tốt, vô lƣợng hoan hỷ! 

Đời  đời  kiếp  kiếp  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay,  luôn hƣớng  đến  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc, cuối cùng đã đạt đƣợc. Ngày ngày muốn thân cận Phật A Di 

Đà, rốt cuộc cũng mãn nguyện, điều này hoan hỷ biết bao. Nếu bản thân chúng 

ta  không  ở  trong  cộng  nghiệp  này,  đó  là  ngƣời  nào?  Đó  là  ngƣời  gánh  vác 

trách nhiệm sau thiên tai, có sứ mạng tái lập trái đất. Những ngƣời này không 

phải ngƣời bình thƣờng, họ là đại từ đại bi, là bậc đại nhân đại hiếu đại nghĩa. 

Họ gánh vác công việc cải thiện sau thiên tai, phải dạy tốt nhân dân, phải dẫn 

dắt  địa  cầu  đến  cảnh  giới  tốt  đẹp  hơn,  hƣng  thịnh  hơn.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  sẽ 

biết, việc lớn lao này đƣơng nhiên là Phật Bồ Tát sắp đặt. Tùy thuận giáo dục 

Phật giáo, chính là tùy thuận quy luật đại tự nhiên. 

Bộ kinh này, pháp môn này, một câu sáu chữ hồng danh này là trân bảo vô 

thƣợng, là của báu trong các của báu! Diệu dụng chính là suốt ngày không rời 

danh hiệu Di Đà. 

Đây  là  khuyên  ngƣời  tu  hành phải  thọ  trì  kinh giới,  tiếp  thu bộ kinh này. 

Trong kinh, chúng ta chọn phẩm 32 đến phẩm 37, phẩm 37 chính là phẩm này, 

đây là phẩm sau cùng. Sáu phẩm kinh này là trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói về 

giới luật, chúng ta phải “nhƣ hộ đầu mục”, nghĩa là giống nhƣ giữ đầu, bảo hộ 

con mắt, chổ quan trọng nhất trên toàn thân. Gặp thiên tai, phải giữ gìn tốt hai 

chỗ này, những chỗ khác bị thƣơng dể trị. 

4  Tập 541 



“Nếu  có  thiếu  sót  phạm  phải,  cần  nhanh  chóng  sám  hối,  thề  không  tái 

phạm”. Nếu có trái phạm, lập tức sám hối, sám hối là sao? Về sau không phạm 

là chân thật sám hối. Điều này khi mới học Phật đại sƣ Chƣơng Gia đại sƣ dạy 

tôi:  Phật  pháp  trọng  thực  chất  không  trọng  hình  thức.  Thực  chất  là  gì?  Thực 

chất là về sau không tái phạm. Hôm nay sám hối ngày ma tái phạm, nhƣ vậy 

không phải sám hối, đó chỉ là hình thức. 

“Bỏ ác tu thiện, sửa đổi sai lầm tu tỉnh tƣơng lai”. Hai câu này chính là từ 

bỏ hành vi ác sai trái trong quá khứ, quá khứ tạo ra những ác hành không nhƣ 

pháp, trái với những điều nói trong giới kinh, chính là thị phi, chính là hành vi 

ác. Phải vứt bỏ, phải xả bỏ điều này. 

“Ngày  nay  chỉ  tu  các  thiện  nghiệp”,  bây  giờ  làm  đúng,  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác đều tƣơng ƣng với giới kinh, gọi là thiện nghiệp. “Sáng 

nghe chiều sửa đổi, gọi là theo điều thiện nhƣ dòng nƣớc, biết sai lập tức sửa 

đổi”. Ngƣời thế gian đọc sách thánh hiền, họ đều có thể nghe xong hoan hỷ. 

Ngƣời khác nói lỗi lầm của họ, cung kính tiếp thu, cảm ơn ngƣời đó. Nếu nhƣ 

hiểu lầm, họ ngộ nhận nên phê bình mình, ta không có lỗi lầm đó, vậy mà họ 

lại phê bình, nên dùng thái độ nhƣ thế nào? Vẫn cung kính tiếp nhận, cám ơn 

họ chỉ giáo. 

Đƣờng  Thái  Tông  đã  gặp  phải,  ngƣời  ta  phê  bình  ông,  nói  ông  sai  trái, 

Đƣờng Thái Tông chỉ cƣời, rất cám ơn họ. Khi ngƣời đó đi rồi, những ngƣời 

bên cạnh nói: Hoàng thƣợng, ngài không có, là ông ấy sai, ông ấy hiểu lầm, nói 

sai hoàn toàn. Ông nói, là đúng, nếu ta không chân tâm thành tâm tiếp nhận 

ông  ấy,  sau  này  không  có  ai  giám  nói  lỗi  của  ta,  nhƣ  vậy  ta  mãi  mãi  không 

nghe đƣợc. 

Thành tựu chính trị một đời của Thái Tông, là nhờ khiêm tốn, hiếu học, có 

thể bao dung ngƣời khác. Cho dù là ngộ nhận cũng cảm kích, vì họ có tâm tốt, 

giúp  ta  sửa  đổi  chính  mình.  Ngƣời  nghe,  “có  cần  sửa  đổi,  nếu  không  thì  cố 

gắng thêm”. Mình không có cần phải chú ý, về sau đừng để phạm sai lầm đó, 

luôn luôn khiêm tốn, cảm ân, nên họ có thành tựu. 

“Làm  thiện  nhƣ  dòng  nƣớc  chảy,  biết  sai  lập  tức  thay  đổi”,  ngƣời  này  tu 

hành mới có thành tựu, niệm Phật chắc chắn vãng sanh. Thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc hoan nghênh chúng sanh có tâm thái này. 

“Tẩy tâm dị hành”, gột rửa có nghĩa là tẩy rửa, “gột rửa tâm tức là tẩy trừ 

tâm ô nhiễm”, tâm ô nhiễm là gì? Tƣ tƣởng sai lầm, kiến giải sai lầm, đây là 

tâm ô nhiễm. “Dị hành”, hành là hành vi. Chúng ta nghĩ sai, thấy sai, tự nhiên 

Tập 541  5 



nói cũng sai, làm cũng sai. Khi sửa đổi tƣ tƣởng và cách nhìn nhận, sai lầm của 

ngôn ngữ và hành vi đƣơng nhiên cũng thay đổi theo. 

Dị  là  chỉ  biến  dị,  là  bỏ  ác  hƣớng  thiện,  bỏ  tà  theo  chánh,  tránh  cái  nhỏ 

hƣớng đến cái lớn, bỏ ngụy giữ chân, tất cả những điều này đều gọi là dị hành. 

Ác là trái với ngũ giới thập thiện, sát đạo dâm vọng tửu là ác; Không sát sanh, 

không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rƣợu  là  thiện. 

Đối  với  giáo huấn  của  thánh  hiền, đây  là  chánh,  chánh  thuyết.  Trái  với  giáo 

huấn của thánh hiền là tà thuyết, tà tri tà kiến. 

Thánh  nhân  của  phƣơng  đông_Đức  Phật  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là 

Phật”, đây là chánh tri chánh kiến. Cổ nhân nói: “Tánh ngƣời vốn thiện”, đây 

là  chánh  kiến.  Ngƣời  phƣơng  tây  không  thừa  nhận  ngƣời  là  thiện,  họ  khởi 

xƣớng con ngƣời đều là ác, con ngƣời đều là tự tƣ. Nếu ai đó khởi ý niệm giúp 

ngƣời khác, nhất định ngƣời này có dụng ý riêng, họ có ý đồ, hoàn toàn trái với 

ngƣời phƣơng đông. Lúc này, chúng ta nên học theo cổ nhân, hay là học theo 

ngƣời phƣơng tây? Ngƣời bây giờ sùng bái tây học, phủ nhận tổ tông, không 

tin  thế  gian  có  thánh  nhân.  Những  gì  thánh  hiền  dạy,  trong  mắt  họ  cho  rằng 

những kẻ thông minh này tìm cách hãm hại nhân dân, để duy trì thế lực phong 

kiến của họ, họ có tƣ duy nhƣ thế. 

Ai  sai  ai  đúng?  Ai  chánh  ai  tà?  Ngày  nay  xã  hội  động  loạn,  địa  cầu  xuất 

hiện  thiên  tai.  Đây  là  nghiệp nhân,  chiêu  cảm  quả  báo  ngay  trƣớc  mắt.  Nhân 

của thiên tai là gì? Chúng ta nên dùng tâm thái nào để ứng phó? Tây học không 

có cách. Hiện nay họ nôn nóng đến phƣơng đông tìm, đến Ấn độ tìm, hy vọng 

có thể tìm ra phƣơng pháp hóa giải kiếp nạn. Cho dù có tìm ra, họ có thể tin 

chăng?  Có  thể  nhƣ  đại  sƣ  Ấn  quang  nói,  dùng  tâm  chân  thành  để  đối  đãi 

chăng?  Một  phần thành  kính  đƣợc một  phần  lợi  ích.  Nếu  nhƣ  không  có  tâm 

thành kính, họ  mang tâm lý gì? Tâm  hoài nghi, thử xem coi có hiệu quả hay 

không, nhƣ vậy sẽ rất khó khăn! 

Thời  đại  nhà  Đƣờng,  đại  sƣ  Huệ  Năng  khai  ngộ,  do  nguyên  nhân  gì?  Sƣ 

Thần Tú đi theo Ngũ tổ ít nhất cũng có hai ba mƣơi năm. Mọi ngƣời đều biết, 

sƣ là đại đệ tử của Ngũ tổ, là trợ giáo của Ngũ tổ. Khi tiếp đại chúng, thƣờng 

thay Ngũ tổ  thuyết pháp, nhƣng không đƣợc truyền y  bát,  mà lại truyền cho 

ngài Huệ Năng. Trong mắt mọi ngƣời, ngài Huệ Năng không có chút sở trƣờng 

nào, ngƣời nông thôn rất quê mùa, ngài có thể hiểu đƣợc gì? Thật sự nhận ra 

ngài  chỉ  có  mình Ngũ  tổ, không  ai nhận  ra ngài,  nguyên  nhân gì  lại  truyền  y 

bát cho ngài? 

6  Tập 541 



Tôi  từng  nói,  tâm  thái  học  tập  của  sƣ  Thần  Tú,  tổ  Ấn  Quang  nói  thành 

kính,  sƣ  Thần  Tú  có  100  phần  thành  kính,  nên  đạt  đƣợc  100  phần  lợi  ích. 

Nhƣng ngài Huệ Năng có vạn phần thành kính, nên đạt đƣợc vạn phần lợi ích, 

không giống nhau. Không liên quan đến thời gian học tập dài hay ngắn, không 

liên quan đến việc biết chữ hay không, và có nghe giảng kinh hay không, then 

chốt ở chỗ thành kính. 

Ngƣời hiện nay đều không có thành kính, không nói đến thành kính. Cho 

rằng thành kính là thứ của thời phong kiến, thời đại ngày xƣa, là những bậc đế 

vƣơng thông minh, dùng nó để lừa gạt trăm họ. Con ngƣời bây giờ dùng tâm 

thái gì? Điều phải hoài nghi, đặt dấu hỏi. Nếu nói tốt, hãy đem chứng  cứ  ra 

chứng  minh  quý  vị  là  ngƣời  tốt,  tâm  thái  đó  không  thể  học  đƣợc  đạo  thánh 

hiền. 

Cửa ải của họ quá chật, đối với cổ nhân cũng hoài nghi, nên họ vĩnh viễn 

không khai ngộ, vĩnh viễn không học đƣợc gì. Dù nổ lực, dù siêng năng chỉ có 

thể  học  đƣợc  vỏ  bọc  bên  ngoài,  học  đƣợc  chút  thƣờng  thức,  ngày  nay  gọi  là 

Phật học, học Phật là điều họ không làm đƣợc. Học Phật phải bắt đầu từ hiếu 

thân tôn sƣ, phải bắt đầu từ chân thành, từ cung kính. 

Không phải Phật không từ bi, không phải Phật Bồ Tát keo kiệt, keo pháp, 

không phải. Nói thật Phật Bồ Tát không có gì cho ngƣời, tất cả những gì Phật 

Bồ Tát nói ra đều là tự tánh quý vị vốn có. Trong tự tánh chúng ta, vậy tại sao 

không  thể  hiển  lộ?  Chính  là  vì  cống  cao  ngã  mạn,  không  có  tâm  thành  kính, 

khiến cửa của quý vị bị bế tắc. Tự tánh chúng ta có vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng 

đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo, tất cả đều không hiển lộ đƣợc. Nếu mở đƣợc 

cánh cửa này, không phải liền hiển lộ ra ƣ, không có gì khác với chƣ Phật Nhƣ 

Lai!  Vì  sao  ta  không  buông  bỏ  những  chƣớng  ngại  đó?  Vấn  đề  là  ở  đây,  ta 

không thể không biết. 

Lòng  từ  bi  mà  chƣ  Phật  Bồ  Tát  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  tâm  thái  của 

chúng  ta  không  cảm  nhận  đƣợc.  Đích  thực  từ  bi  đã  cho  quý  vị,  với  cho  chƣ 

Phật Bồ Tát không có gì khác, nhƣng chƣ Phật Bồ Tát có thể tiếp thu, có thể 

đƣợc lợi ích. Còn quý vị bài xích, không tiếp thu, nên không đạt đƣợc lợi ích. 

Trong kinh Đức Phật nói rất nhiều, bản thân chúng ta cũng nói đƣợc: “Tất 

cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”.  Tâm  tƣởng  ta  không  thành  không  kính,  không 

nhân không nghĩa, nên đối với chúng ta Phật Bồ Tát cũng hết cách, chỉ đành 

đứng nhìn xem quý vị đến lúc nào quay đầu. Chỉ cần vừa quay đầu, tâm thành 

kính liền sanh khởi ngay, cần học thành kính chăng? Không cần học. 

Tập 541  7 



Trƣớc đây khi tôi ở Đài Loan, có một ngƣời vô cùng bình thƣờng, nhìn thấy 

Tƣởng Giới Thạch, thái độ cung kính hình nhƣ tự nhiên hiển lộ ra, đâu có ai 

dạy  ông  ấy.  Hạ  thấp  âm  thanh  khi  nói,  bƣớc  chân  chậm  lại,  hành  động  nhẹ 

nhàng, tâm cung kính đó của họ tự nhiên xuất hiện, đích thực không có ai dạy 

ông cả, đều là từ nội tâm. Nên thành kính bên trong mà thể hiện ra bên ngoài, 

quả không sai chút nào! 

Bởi thế bỏ ác hƣớng thiện, bỏ tà theo chánh, tránh nhỏ hƣớng lớn, bỏ ngụy 

giữ chân, phải hành trì, phải thật hiểu. Nhƣ vậy tức là tự nhiên hàng phục, nhất 

định đạt đƣợc sở nguyện. Nếu thật sự y giáo phụng hành, sẽ tự nhiên cảm ứng, 

Phật lực âm thầm gia hộ, Tam bảo âm thầm gia hộ chúng ta, phàm nguyện cầu 

những gì đều đƣợc viên  mãn.  Do đây có thể thấy, có  câu: đệ tử nhà Phật, có 

cầu tất ứng, chúng ta đã xóa bỏ đệ tử Phật môn, đổi thành pháp thế xuất thế, có 

cầu  tất  ứng,  cầu với  ai?  Cầu  trong  ý  niệm,  nghĩ điều gì  nó  liền  hiện  điều  đó. 

Chúng ta nghĩ thiện, cảnh giới thiện hiện ra; chúng ta nghĩ ác, cảnh giới bất 

thiện  hiện  tiền.  Chẳng  có  một  pháp  nào  không  phải  tâm  hiện  thức  biến.  Cho 

nên  tự  đƣợc  cảm  ứng,  tất  cả  nguyện  cầu  đều  đƣợc  viên  mãn.  Nguyện  thiện, 

thiện viên mãn; niệm ác, ác viên mãn. Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Nƣơng 

vào giáo huấn của kinh giới, đó là thiện nguyện, đó là thiện viên mãn. Trái với 

kinh giới, đó là nguyện ác, ác viên mãn, đại thiên tai là ác viên mãn. Hiểu rõ 

ràng minh bạch đạo lý, mới biết đƣợc trong Phật giáo không có mê tín, không 

có vọng ngữ. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  kinh  văn  bên  dƣới,  đoạn  kinh  văn  này  là:  “Phật 

hóa chánh giáo, đại đồng chi trị”, nói còn hay hơn, hoàn bị hơn so với chƣơng 

Lễ Vận Đại Đồng trong Lễ Ký. Nói nhƣ ngƣời bây giờ_trong chƣơng kinh văn 

này có hai hàng rƣỡi, là lý tƣởng xã hội đại đồng trong Phật pháp. 

“Phật sở hành xứ, quốc ấp khâu tụ, mĩ bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, 

nhật nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lợi bất khởi, quốc phong dân an, 

binh qua vô dụng. Sùng đức hƣng nhân, vụ tu lễ nhƣờng, quốc vô đạo tặc, vô 

hữu oan uổng. Cƣờng bất lăng nhƣợc, các đắc kỳ sở”. 

Tất  cả  có  15  câu,  một  câu  bốn  chữ,  hết  thảy  có  60  chữ,  là  thế  giới  đại  đồng 

trong lý tƣởng Phật pháp. Thế giới đại đồng có thể xuất hiện chăng? Xem quý 

vị có làm đƣợc hay không. Nếu thực hành hết 15 câu này, thế giới đại đồng sẽ 

hiện tiền. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  Đoạn  kinh  văn  này  tƣợng 

trƣng từ đức vô lƣợng của Đức Phật, đức lớn của lòng từ bi. 

8  Tập 541 



“Phật sở hành xứ”, chỉ nơi Phật hành hóa, tức là nơi Phật đến, lại kiêm chỉ 

nơi  lƣu  hành  Phật  pháp  trong  đời  sau.  Câu  sau  cùng  này  nói  rất  hay,  thông 

thƣờng khi chúng ta giảng kinh, câu này nói rất rõ ràng. “Phật sở hành xứ”, là 

nơi phổ biến giáo dục của Phật. Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói: “nơi Phật pháp lƣu 

hành”, vẫn dễ bị ngƣời ngộ nhận, nên chúng ta trực tiếp nói là giáo dục của 

Phật. Giáo dục Phật giáo chính là giảng kinh thuyết pháp, khu vực giảng kinh 

dạy học gọi là Phật sở hành xứ. 

“Quốc” là quốc gia, “ấp” ở đây gọi là thôn làng, ấp cũng có thể nói là thành 

thị. “Khƣu” có hai nghĩa, một là “gò núi”, hai gọi là “tứ ấp”, nghĩa là khƣu, gọi 

là nhất khƣu, “khƣu” là nơi ở tập trung. “Tụ” là tụ lạc, thôn lạc. Vọng Tây nói: 

“một thôn nhỏ gọi là tụ”. Dùng cách nói nhƣ bây giờ, quốc là quốc gia, ngày 

trƣớc quốc đại khái chính là thành thị, đô thị. Ấp ngày nay chúng ta gọi là trấn, 

khƣu chính là làng, tụ là thôn, một thôn, ý nghĩa chính là nhƣ vậy. Bất luận là 

đô hội, hay  là  một thị  trấn,  một khu, nhỏ  nhƣ  một thôn, từ  nhỏ  đến lớn, nơi 

chúng sanh cứ trú, những nơi này có giáo dục của Phật. Nên ngày xƣa, từ viện 

am đƣờng đều là  cơ cấu thúc đẩy giáo dục Phật giáo, giống nhƣ trƣờng học 

vậy. 

Ngƣời xuất gia, sau khi xuất gia, mục đích của họ là gì? Là hiến thân cho 

công tác giáo dục Phật giáo, giống nhƣ các bạn trẻ chọn học trƣờng sƣ phạm, 

tốt nghiệp xong làm gì? Làm thầy giáo, suốt đời làm công tác giáo dục. Xuất 

gia, chúng ta suốt đời phụng sự công tác giáo dục Phật giáo, là vì mục đích này 

mà xuất gia. 

Từ dạy học, dạy học là tuyến đầu tiên, trực tiếp tiếp xúc với học sinh, với 

quần  chúng.  Tuổi  tác  lớn,  nghỉ  hƣu_điều  này  khi  tôi  mới  học  Phật,  mới  xuất 

gia  thƣờng  nói,  tôi  có  suy  nghĩ,  nhận  xét  nhƣ  vậy:  Trƣớc  40  tuổi,  nhất  định 

phải  thành  tựu  đức  hạnh  và  học  vấn  của  mình,  nổ  lực  học  tập.  20 năm  từ  40 

đến 60 tuổi, phải theo công tác dạy học, làm giáo viên. Sau 60 tuổi nghỉ hƣu, 

tuổi  tác  đã  lớn.  Dạy  học  suốt  20  năm,  khi  về  hƣu  làm  công  tác  hộ  trì,  hộ  trì 

nghĩa là công tác hành chánh trong trƣờng. Làm hiệu trƣởng, làm chủ nhiệm 

giáo vụ, làm chủ nhiệm huấn đạo, ở vị trí nội hộ. Ngoại hộ của Phật giáo là học 

sinh tại gia, nội ngoại hộ trì. Chánh pháp vĩnh viễn trú thế gian, đó gọi là chánh 

pháp thƣờng trú, chánh pháp cửu trú mới có thể đạt đƣợc. 

Hiện nay vấn đề đã phát sanh, không có hộ trì. Thông thƣờng làm trú trì, 

làm quản lý không biết đào tạo đời sau, nên Phật pháp suy yếu. Không những 

suy, mà dần dần, giống nhƣ Thiên chúa giáo nói: Có thể hai ba mƣơi năm sau, 

Tôn giáo sẽ biến mất khỏi địa cầu. 

Tập 541  9 



Tánh  đặc  biệt  của  Phật  pháp,  đích  thực  là  lấy  học  vấn  làm  chủ  thể,  nói  một 

cách nghiêm khắc Phật giáo không phải Tôn giáo. Nên tƣơng lai Tôn giáo biến 

mất  khỏi  thế  giới,  Phật  pháp  không  nhƣ  vậy,  Phật  pháp  thay  đổi,  biến  thành 

khoa  học,  biến  thành  triết  học,  nên  Phật  giáo  ở  thế  gian  không  phải  lấy  thân 

phận Tôn giáo. 

Nhƣ  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ  nói,  Phật  giáo  là  khoa  học  cao  cấp,  triết  học 

cao cấp, nhƣ vậy tốt chăng? Không tốt, vì sao vậy? Vì đã mất đi tác dụng chân 

thật của Phật pháp, tác dụng thật sự của Phật pháp là giúp chúng ta liễu sanh tử 

xuất tam giới, giúp chúng ta thành Phật, giúp chúng ta minh tâm kiến tánh. Nó 

biến  thành  khoa  học,  biến  thành  triết  học,  sẽ  không  đạt  đƣợc  những  ƣu điểm 

những lợi ích này, Phật pháp vẫn là tiêu diệt khỏi thế gian. Nó biến chất, mùi 

vị  hoàn  toàn  thay  đổi,  không  đạt  đƣợc  lợi  ích  chân  thật.  Cũng  chính  là  giải 

hành của Phật pháp nhận đƣợc sự yêu thích của đại chúng trong xã hội, nhƣng 

tu chứng của Phật pháp không còn, không còn chứng quả, quả phải chứng nhƣ 

thế nào? Phải buông bỏ. Trong kinh nói rất rõ  ràng: Buông bỏ sự chấp trƣớc 

đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, không còn chấp trƣớc, liền khôi phục tâm 

thanh tịnh trở lại, chứng quả A la hán. Nếu buông bỏ luôn tập khí chấp trƣớc, 

đó  chính  là  Bích  Chi  Phật,  cao  hơn  một  bậc  so  với  A  la  hán.  Chẳng  những 

buông  bỏ  chấp  trƣớc,  mà  phân  biệt  cũng  không  còn,  nhƣ  vậy  là  chứng  đƣợc 

quả vị Bồ Tát. Không khởi tâm không động niệm đối với tất cả pháp thế xuất 

thế  gian,  xin  chúc  mừng,  quý  vị  đã  thành  Phật,  quý  vị  đã  chứng  Phật  quả. 

Chứng  quả,  lợi  ích  thù  thắng  này,  khoa  học  và  triết  học  không  làm  đƣợc. 

Không phải nói họ không làm đƣợc, họ không chịu buông bỏ, khởi tâm động 

niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  đều  không  chịu  buông  bỏ,  nên  không  thể  chứng 

quả,  nên  không  đạt  đƣợc  lợi  ích  chân  thật  của  Phật  pháp.  Nếu  muốn  chứng 

quả, nhất định phải bắt đầu từ buông bỏ, hiện nay có cần chăng? Cần, đặc biệt 

là  khi  thiên  tai  ập  đến.  Ta  buông  bỏ  chấp  trƣớc  tất  cả  pháp  của  thế  xuất  thế 

gian,  nhất  định  đƣợc  sanh  Tịnh  độ.  Buông  bỏ  rồi,  sanh  vào  cõi  phƣơng  tiện 

hữu dƣ; buông bỏ rồi, những vẫn chƣa sạch hết, sanh vào cõi phàm thánh đồng 

cƣ, thật sự buông bỏ, nhƣng chƣa sạch hết. Hay nói cách khác chƣa buông bỏ 

triệt để, buông bỏ một phần, còn lƣu lại một phần; buông bỏ một phần lớn, còn 

có  một  phần  nhỏ, đây  là  chƣa  sạch hết.  Thật  sự  buông  bỏ  là  cõi phƣơng  tiện 

hữu dƣ. Nếu có thể buông bỏ phân biệt, buông bỏ khởi tâm động niệm, quý vị 

vãng sanh là cõi thật báo trang nghiêm. Nên phẩm vị tứ độ tam bối cửu phẩm 

của thế giới Cực Lạc, là từ đâu mà có? Từ chỗ ta buông bỏ đƣợc bao nhiêu để 

nói. Những phẩm vị này phải chăng là có thật? Nói với quý vị là không có, vì 

10  Tập 541 



sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng, chắc chắn không có. Vì sao 

phải nói tứ độ tam bối cửu phẩm? Là do vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc của 

chúng ta. Quý vị buông bỏ bao nhiêu, còn lại bao nhiêu, từ điểm này mà sinh 

ra, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Vì vậy tứ độ tam bối cửu phẩm, không thể nói nó có, cũng không thể nói là 

không. Nếu nói nó có, nó không phải có thật, nếu nói là không, nó không phải 

thật không. Nhất định phải hiểu rõ ràng minh bạch chân tƣớng sự thật, chúng 

ta mới có thể đạt đƣợc thọ dụng chân thật. 

Nơi  mà  đức  Phật  giáo  hóa,  không  có  phân  biệt,  hoàn  toàn  là  bình  đẳng. 

Xem khu vực này mọi ngƣời có vui vẻ đón nhận chăng, có bằng lòng tiếp thu 

chăng. Phật độ ngƣời có duyên, duyên này không phải ở nơi Phật, duyên ở nơi 

Phật vĩnh viễn không thiếu. Phật là từ bi bình đẳng, không có nặng nhẹ. Sự yêu 

thích của chúng ta đối với Phật pháp, Phật liền đến; chúng ta bài xích đối với 

Phật pháp, Phật cũng không ra đi, sao lại nói không đi? Ngài đang đợi, ở bên 

cạnh chờ đợi. Khi nào quý vị quay đầu, cần ngài, ngài liền đến dạy quý vị, từ 

bi đến tột cùng! 

Tình yêu của cha mẹ đối với con cái, không thể sánh với tình yêu của Phật 

đối với chúng sanh. Phật đối với chúng sanh yêu thƣơng vạn phần, cha mẹ yêu 

con cái chỉ có một phần, đời đời kiếp kiếp không từ bỏ rời xa, đây là Phật Bồ 

Tát đối với chúng sanh. Bất luận quý vị luân lạc vào đƣờng nào, vẫn luôn quan 

hoài chắm sóc quý vị. Bản thân ta có thể tin có thể hiểu liền hiện cảm ứng, cảm 

ứng hiển hiện rõ ràng. Nếu là bài xích, không tiếp thu, cảm ứng này chúng ta 

không cảm nhận đƣợc, gọi là cảm ứng âm thầm. Phật Bồ Tát vĩnh viễn không 

rời chúng ta, lời này là thật, nên thật sự có thể tiếp nhận. 

Có ngƣời nhiệt tâm đến dạy học, ngƣời ở đây có phƣớc, không gặp chƣớng 

ngại. Phật pháp thịnh hành ở khu vực này, đó đều là nhờ tiếp thọ giáo hóa của 

Phật, cho nên nói “mị bất mông hóa”, không ai không nhờ Phật giáo hóa. Đã 

đƣợc Phật giáo hóa, tức đều hàng phục kiết tƣờng, ý của câu này là cảm động 

Phật Bồ Tát, cảm động thiên thần, cảm động địa thần, đều ở nơi khu vực này, 

gia hộ nơi đây đƣợc kiết tƣờng, vĩnh viễn không có tai họa, vĩnh viễn không có 

thiên tai. 

Nói  tóm  lại  thiên  hạ  hòa  thuận,  mỗi  ngƣời  đều  đạt  đƣợc  sở  nguyện  của 

mình. Trên đoạn kinh văn này nói: “Thiên hạ hòa thuận”, chính là thế giới đại 

đồng.“Thế  giới  hòa  bình,  vạn  bang  hòa  thuận”,  bang  là  quốc  gia,  rất  nhiều 

quốc gia trên thế giới đều sống hòa thuận, đối đãi bình đẳng, thiên hạ nhƣ một 

Tập 541  11 



nhà. Đầu tiên nói về nhân sự, vì sao vậy? Nhân tâm tốt, hành vi của con ngƣời 

tốt, thì hoàn cảnh cƣ trú sẽ tốt, vì cảnh tùy tâm chuyển. 

“Nhật  nguyệt  thanh  minh,  gió  mƣa  đúng  thời”,  đây  chính  là  ngƣời  xƣa 

thƣờng nói: “mƣa thuận gió hòa”, không có hạn tai, hạn là hạn hán, ngập úng 

là thủy tai, không có lũ lụt, không có gió bảo. Sấm sét cũng tạo thành tai họa. 

Trong  phần  tin  tức  chúng  ta  thấy,  một  lần  sấm  sét  lớn,  hơn  30  ngƣời  bị  sét 

đánh chết, điều này trƣớc đây chúng ta chƣa từng nghe. Tôi sống đến 85 tuổi, 

đây là lần đầu tiên nghe đến. Nói ngẫu nhiên, tôi chỉ nghe nói sét đánh chết 

một  hai  ngƣời,  còn  chƣa  từng  nghe  nói  sét  đánh  một  lần  chết  hai  ba  mƣơi 

ngƣời, sao lại có hiện tƣợng này? Những vấn đề này hiện nay gọi là tai họa tự 

nhiên, không có. 

“Tai lợi bất khởi”, tai là nói tai họa, lợi là nói đến ôn dịch, không có núi lở 

đất sụp, hiện nay có. Núi lở đất chìm, đất đột nhiên chìm xuống. “Các thảm 

họa nhƣ động đất, sống thần, đại địa sụp đổ”, đại địa sụp đổ chính là hiện nay 

nói hố tử thần, đất lún xuống. Lũ lụt, hỏa hoạn_đao binh là chiến tranh, những 

tai họa này đều không. “Lại không có bệnh ôn dịch lan tràn”, không có những 

thiên tai nhân họa này. Phật pháp giáo hóa nơi này, ngƣời nơi đây đều có thể 

tiếp nhận Phật giáo hóa, y giáo phụng hành, thiên tai hoàn toàn không có. 

Hiện nay chúng ta quan sát tƣờng tận, phàm là nơi có những thiên tai này, 

không có thánh hiền giáo hóa, cũng không có Đức Phật giáo hóa. Nơi nào có 

thánh  hiền  giáo  hóa,  có  Phật  giáo  hóa,  nơi  này  sẽ  thái  bình,  an  nhiên  vô  sự. 

Chúng ta bình tĩnh, quan  sát  kỹ  càng, quả  đúng là nhƣ vậy, rất rõ  ràng. Khi 

thấy  rõ  ràng  minh  bạch,  mới  biết  đây  là  điều  hay,  không  thể  không  cần  đến. 

Nếu không cần, vậy thì phải chịu khổ chịu nạn, vì sao vậy? Giống nhƣ ở đây 

nói, lũ lụt do tâm tham chiêu cảm nên, Đức Phật dạy chúng ta không tham. 

Con ngƣời không xa rời ngũ dục, ngũ dục là tài sắc danh thực thùy, đối với 

điều này Đức Phật không cấm. Ngài dạy chúng ta phải biết tri túc, phải có tiết 

chế đối với những dục vọng này, không đƣợc quá độ. Quá độ thiên tai lập tức 

hiện tiền, có tiết chế sẽ không bị. Giới luật chính là tiết chế, lễ của Nho giáo 

chính là tiết chế, mỗi Tôn giáo đều có tiết chế. Chỉ có số ít ngƣời tu đạo, họ 

biết nhìn xa, nhìn thấy quá khứ vị lai. Hy vọng ngay trong đời này ra khỏi lục 

đạo, ra khởi mƣời pháp giới, thì phải hoàn toàn buông bỏ ngũ dục. Vì sao vậy? 

Vì luân hồi lục đạo là cái bóng của ngũ dục, cũng là nguyên nhân thật sự đầu 

tiên của luân hồi lục đạo. Buông bỏ ngũ dục là không còn nữa, lục đạo không 

còn, ta tỉnh ngộ từ trong lục đạo, sau đó mới biết đây là một ác mộng, rốt cuộc 

cũng  tỉnh  ngộ.  Tỉnh  ngộ  là  cảnh  giới  gì?  Là  tứ  thánh  pháp  giới:  Thanh  văn, 

12  Tập 541 



Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật,  là  cảnh  giới  này.  Thế  giới  thanh  tịnh,  thế giới  này 

không có ô nhiễm, thế giới này không có thiên tai, thiên tai đích thực là do ngũ 

dục dẫn khởi, ngũ dục là tham sân si mạn nghi. 

Động đất là ngạo mạn_ở đây nói nhƣ vậy, sóng thần là tham lam, hoài nghi 

chiêu cảm nên hố tử thần và đất núi sụp lở. Lũ lụt là tham tâm, hỏa hoạn là sân 

nhuế, đao binh là chiến tranh, chiến tranh hƣng khởi nhƣ thế nào? Đầy đủ năm 

độc. Ôn dịch cũng là ác nghiệp chiêu cảm. Chỉ cần chúng ta có thể làm nhạt 

tham sân si mạn nghi từ trong nội tâm, sát đạo dâm vọng nhất định phải có tiết 

chế, tuyệt đối không đƣợc tùy tiện. 

Trên mặt tình cảm phải khống chế oán hận não nộ phiền, không khống chế 

là tạo ác nghiệp; khống chế đƣợc, có thể không tạo ác nghiệp. Thiên tai nhân 

họa đều tự làm tự chịu, bản thân tâm hành bất thiện chiêu cảm nên, không phải 

tự  nhiên.  Tự  nhiên  là  thiện  nhất,  là  đẹp  nhất,  tự  nhiên  sao  có  thiên  tai  đƣợc! 

Không tự nhiên, thiên tai mới xuất hiện. 

Chúng ta gọi đây là tai họa tự nhiên, là hàm oan cho tự nhiên, nhƣ vậy là 

tạo tội nghiệp. Đẩy thiên tai cho ngƣời khác, không biết đây là tự mình làm, tự 

làm tự chịu. Đây đều là quan niệm tạo nên sai lầm, chúng ta phải triệt để thay 

đổi  sai  lầm  trƣớc  đây.  Về  mặt  lý  Phật  pháp  nói  vô  cùng  thấu  triệt,  học  rồi 

không thể không phục. Đặc biệt là hiện nay, học Phật có thể đem những phát 

hiện gần đây của khoa học và triết học để đối chiếu, quý vị không thể không 

phục. 

Ngƣời thật sự y giáo tu hành, ở nơi này “nƣớc giàu dân an”, quốc gia giàu 

mạnh,  sản  xuất  đƣợc  mùa,  nhân  dân  an  lạc.  “Không  có  binh  biến  can  qua”, 

nghĩa là không có chiến tranh, binh biến can qua là ví với chiến tranh. “Bên 

trong không có đạo phỉ phản nghịch, bên ngoài không có nƣớc khác xâm lăng, 

nên  có  thể  bỏ  việc  võ  lo  việc văn,  dừng  can  qua  không  dùng đến”.  Điều  này 

phải  dựa  vào  đâu?  Phải  dựa  vào  giáo  dục  Phật  giáo.  Mọi  ngƣời  đều  hiểu  rõ 

ràng  minh bạch, chúng ta phải tiêu diệt ý niệm về thủ đoạn chiến tranh, vĩnh 

viễn không có chiến tranh. Không có chiến tranh, có thể lấy đƣợc chính quyền 

chăng? Không dùng chiến tranh có thể dựng nên một quốc gia chăng? Có thể. 

Trung  quốc  ngày  xƣa  có  trƣờng  hợp  này,  không  phải  là  giả.  Trƣớc  thời  Tam 

đại của Trung quốc, tam đại là Hạ Thƣơng Chu đều không dùng chiến tranh, 

họ  dùng  gì?  Dùng  nhân  nghĩa,  dùng  đạo  đức,  dùng  giáo  hóa  đạt  đƣợc  chính 

quyền, đƣợc các nƣớc khen ngợi, tôn trọng, tuyển cử quý vị làm thiên tử. Vì 

đạo đức thành tích chính trị làm cảm động, khiến họ tự nguyện xƣng thần với 

quý vị, đến thỉnh giáo quý vị, phục tùng dƣới sự lãnh đạo của quý vị. Không 

Tập 541  13 



dùng  chiến  tranh,  chỉ  dùng  giáo  hóa,  dùng  dạy  học.  Hiện  nay  nói  dùng  văn 

hóa, không dùng vũ lực. Đến cuối thời nhà Chu, lơ là đối với việc giáo dục, lơ 

là việc giáo dục thì điều gì khởi lên? Đấu tranh khởi lên, xã hội động loạn, biến 

thành Xuân thu chiến quốc. Động loạn này trƣớc sau khoảng gần 500 năm, 500 

năm nhà Hán thống nhất. 

Đất nƣớc lớn nhƣ vậy, thống nhất trên mặt hành chính làm sao trị lý? Đất 

nƣớc lớn nhƣ vậy, nhiều dân tộc nhƣ vậy, làm sao duy trì sự an định cho xã hội 

này? Hán Võ Đế thông minh, tôi tin rằng ông đạt đƣợc bí quyết từ cổ thánh 

hiền:  “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”.  Ông  hiểu  và  thấu  triệt  câu  nói 

này, nên triệu tập các đại thần nghiên cứu nên dạy học nhƣ thế nào. 

Thời chiến quốc, Xuân thu chiến quốc, chƣ tử bách gia, tƣ tƣởng học thuật 

rất  hổn  loạn,  mỗi  ngƣời  nói  đều  có  đạo  lý,  không  thể  đều  dùng,  vì  sao  vậy? 

Những  chƣ  tử  bách  gia  này  đều  tự  cho  rằng  mình  là  đệ  nhất,  họ  không  phục 

ngƣời khác, nên chọn nhà nào mới tốt? Nhƣ vậy là sao? Đại đa số ngƣời trong 

đại chúng xã hội đều có thể tôn trọng, đều tôn kính, đều khâm phục.      Đổng 

Trọng Thƣ giới thiệu đạo của Khổng tử, Hán Võ Đế đã tiếp thu, đây mới thật 

sự khiến Nho giáo trở thành phƣơng châm giáo dục của Trung quốc, phổ biến 

trên  toàn  quốc.  Khổng  tử,  trƣớc  lúc  này  Khổng  tử  không  có  địa  vị,  sau  khi 

đƣợc tuyển hoàng đế rất tôn sùng ông, địa vị của Khổng tử đƣợc nâng cao, cao 

trên chƣ tử. Từ nhà Hán đến nhà Thanh, hơn 2000 năm đều phụng hành đạo 

của Khổng Mạnh. Là dùng giáo dục, không dùng vũ lực. 

Đƣờng  Thái  Tông  thông  minh  dùng  vũ  lực  đoạt  đƣợc  chính  quyền.  Ông 

biết vũ lực có thể đoạt đƣợc chính quyền, nhƣng không thể trị quốc, trị quốc 

cần văn hóa. 16 tuổi ông khuyên cha mình khởi dậy tạo phản, làm cuộc cách 

mạng, lúc 16 tuổi. Sau khi bình định động loạn xã hội đƣơng thời, họ đạt đƣợc 

chính quyền kiến lập nên thời nhà Đƣờng. 28 tuổi ông làm hoàng đế, còn rất 

trẻ, đọc sách không nhiều. Trị nƣớc phải có trí tuệ, phải có phƣơng pháp, phải 

có kinh nghiệm, thật sự phải có học vấn. 

Từ  Khổng tử,  ông ta từ Tam hoàng ngũ đế đến trƣớc thời đại này là thời 

nhà Tấn, khoảng 2500 năm. 2500 năm, tổ tông lƣu lại điển tịch rất lớn, lúc đó 

có hơn mƣời ngàn loại, hình nhƣ có khoảng hơn mƣời tám ngàn loại. Những 

điển tịch này, phải tìm trong này trí tuệ trị nƣớc, phƣơng pháp trị nƣớc, kinh 

nghiệm trị nƣớc, hiệu quả trị nƣớc. Ông hạ lệnh cho Ngụy Trừng, nhƣ ngƣời 

bây  giờ  nói  thành  lập  một  tổ  chức,  tìm  của  báu  trong  cổ  tịch.  Từ  trong  hơn 

mƣời ngàn điển tịch, rút gọn lại thành hơn 1000 loại. Tiếp tục chọn từ trong 

hơn 1000 loại đó, sau cùng chọn ra 65 loại. 65 loại cũng không phải ông ta có 

14  Tập 541 



thể  đọc  hết,  ông  ta  làm  gì  có  nhiều  thời  gian  đến  thế!  Nên  ông  ta  đã  nghĩ  ra 

một chủ ý. Trong 65 loại này, phàm những gì liên quan đến tu thân, tề gia, trị 

quốc, bình thiên hạ. Những lý luận này, lý luận là trí tuệ, phƣơng pháp, kinh 

nghiệm,  cho  đến  hiệu  quả,  ghi  chép  những  văn  tự  này  lại  để  ông  xem.  Đây 

chính là Quần Thƣ Trị Yếu, nguồn gốc Quần Thƣ Trị Yếu là nhƣ vậy, là những 

gì Đƣờng Thái Tông muốn đọc, dùng thời gian bốn năm năm hoàn thành nó. 

Ông có đƣợc bộ sách này, không khi nào rời khỏi tay, những vƣơng công đại 

thần, cán bộ quan trọng đều tặng cho họ ngƣời một cuốn. Lúc đó chƣa có thuật 

in ấn, đều là viết tay, chép tay, nên phân lƣợng không nhiều. Tất cả đều y theo 

bộ  sách  này  làm  phƣơng  châm  và  nguyên  tắc  trị  nƣớc  xử  sự,  nên  thành  tích 

chính trị của ông rất khả quan_Khai nguyên. Trinh quán thời nhà Đƣờng, trở 

thành triều đại có nền chính trị tốt nhất trong lịch sử, hiểu đƣợc điều gì? “Kiến 

quốc quân dân, giáo học vi tiên”, hiểu đƣợc đạo lý này, là thạnh thế trong lịch 

sử  Trung  quốc.  Văn  Cảnh  thời  nhà  Hán;  Khai  Nguyên  Trinh  quán  thời  nhà 

Đƣờng; Khang Hy Càn long thời nhà Thanh, đây là những thời đại nỗi tiếng 

hƣng thịnh trong lịch sử Trung quốc, toàn là dựa vào giáo dục. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, tất cả những tự viện am đƣờng, xuất gia 

tại gia học tập Phật giáo đều dạy học ở đó, không có ngày nào gián đoạn. Bình 

thời đào tạo nhân tài, đạo tạo tƣ cách ngƣời thầy. Đối với đại chúng dạy học 

chính là kỳ nghỉ, đặc biệt là nghỉ tết, vì thời gian nghỉ tết dài nhất. Từ ngày 8 

tháng  chạp  nghỉ  đến  khi  nào?  Ngày  2  tháng  2  lễ  tế  thổ  thần,  nghỉ  đƣợc  hai 

tháng.  Hai  tháng  nghỉ  tết  này,  mỗi  chùa  đều  giảng  kinh,  giảng  đƣợc  một  bộ 

kinh từ đầu đến cuối. 

Ngƣời thích nghe kinh, thích nghe kinh gì thì đến đó học, đến đó có thể ở 

lại, gọi là thảo kinh đơn, nghe xong mới ra về. Đến chùa, nguyên tắc của chùa 

là không nhận cúng dƣờng, nhƣng mỗi ngƣời đều đem theo ít tiền, đem theo ít 

gạo  để  cúng  dƣờng,  cúng  và  ở  đó  hai  tháng  nghe  hết  một  bộ  kinh.  Kỳ  nghỉ 

ngắn, có lớp ngắn ngày, một tuần, nửa tháng. Thƣờng tổ chức, tổ chức lớp dạy 

học.  Tam  giáo  Nho  Thích  Đạo  cống  hiến  lớn  lao  cho  xã  hội,  dạy  mọi  ngƣời 

đều trở thành ngƣời tốt. Bởi thế xã hội an định, nhân dân hòa thuận, không có 

làm loạn. 

Cho nên đất nƣớc giàu mạnh, sản xuất đƣợc mùa, nhân dân an lạc, không 

có can qua binh biến. Không có can qua binh biến, đối nội chính là không có 

đạo tặc phản nghịch, đối ngoại không phát sanh chiến tranh với các quốc gia 

khác.  Ngừng  chiến  tranh,  chăm  lo  văn  hóa  giáo  dục,  không  còn  can  qua. 

Tập 541  15 



Đƣờng  Thái  Tông  lên  làm  hoàng  đế  là  đi  theo  đƣờng  lối  này,  không  còn  sử 

dụng vũ lực. 

“Sùng đức hƣng nhân”, tôn sùng đạo đức, gọi là sùng đức, hƣng khởi thi 

hành  chính  sách  nhân  từ,  gọi  là  hƣng  nhân,  chính  sách  nhân  từ  là  gì?  Dùng 

Phật  pháp  để  nói,  giúp  nhân  dân  lìa  khổ  đƣợc  vui,  là  mục  tiêu  hàng  đầu  của 

việc thi hành chính sách quốc gia, đây gọi là chính sách nhân từ. Tƣ tƣởng của 

các  bậc  thánh  hiền  hầu  nhƣ  đều  tƣơng  đồng,  nên  Mạnh  tử  nói:  “Dân  vi  quý, 

quân vi khinh”. Tƣ tƣởng này đƣa ra từ 2500 năm trƣớc, vị đế vƣơng nào hiểu 

đƣợc câu nói này, khi họ làm hoàng đế đều rất coi trọng nhân dân, thời đại của 

họ nhất định hƣng thịnh. Thời đại họ đang tại vị, nhất định là an định hòa bình, 

đƣợc nhân dân ủng hộ, đặt hạnh phúc của trăm họ lên hàng đầu, quốc thái dân 

an. Nếu không chăm lo lợi ích cho trăm họ, chỉ quan tâm hƣởng thụ ăn uống 

chơi bời cho riêng mình. Hoàng đế này sẽ bị ngƣời lật đổ, họ sẽ bị mất nƣớc. 

Quý vị xem, mỗi triều đại, hoàng đế cuối cùng của mỗi triều đại đều nhƣ vậy, 

bị ngƣời lật đổ, không chăm lo cho trăm họ. 

Nói thật, thời đại nhà Thanh, mỗi vị đế vƣơng học hành đều không tệ, đều 

hiểu  đƣợc  đạo  lý  này.  Đến  vị  hoàng  đế  sau  cùng  là  Quang  Tự,  đều  vô  cùng 

nhân từ, nhƣng ông không có quyền, thái hậu Từ Hy nắm quyền. Từ Hy chỉ lo 

hƣởng thụ bản thân, không quan tâm sống chết của nhân dân, nên nhà Thanh 

mất  nƣớc  trong  tay  bà  ta.  Có  ngƣời  nói  là  bà  đến để  trả  thù,  bà  là  ngƣời  của 

Mãn tộc, lúc nhà Thanh khai quốc đã tiêu diệt dân tộc nhỏ này.Tộc trƣởng của 

tộc này phát thệ với trời, trong dân tộc tôi còn một ngƣời nữ cũng phải báo thù, 

đây là thâm cừu đại hận. Nên khi nhà Thanh nhập quan thống trị Trung quốc, 

trong cung đình không cho phép ngƣời  của Mãn  tộc tiến nhập, có lệnh cấm. 

Đến  Hàm  Phong_200  năm  qua  đi  không  xảy  ra  chuyện  gì,  Hoàng  đế  Hàm 

Phong biết Từ Hy là ngƣời Mãn tộc, cho phép bà nhập cung. Không tuân thủ 

giáo huấn của tổ tông, nên bị diệt vong. Vấn đề này quả thật đã ứng với lời của 

tộc trƣởng khi Mãn tộc bị tiêu diệt: Trong tộc chỉ còn một ngƣời con gái cũng 

phải báo thù. Từ Hy đích thực là đầu mối của thiên tai ngày hôm nay, bà coi 

thƣờng văn hóa truyền thống, bà cũng coi thƣờng Phật pháp, tự xƣng là Lão 

Phật  gia.  Hay  nói  cách  khác,  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  ngồi bên  cạnh bà,  bà  ngồi ở 

giữa,  là  lão  Phật  gia,  khác  với  ngày  xƣa.  Ngày  xƣa  liệt  tổ  liệt  tông  của  bà, 

hoàng  đế  nhà  Thanh  đều  là  đệ  tử  kiền  thành  của  Phật,  quy  y  thƣợng  sƣ,  tự 

xƣng là đệ tử Phật. Sự cung kính đối với cổ thánh tiên hiền, chƣ Phật Bồ Tát, 

đến Từ hy thì không còn nữa. Sự dẫn đầu không tốt đẹp, trên làm sao dƣới làm 

vậy,  nên  ngƣời  bên  dƣới  cũng  không  tôn  kính  truyền  thống,  không  tôn  kính 

16  Tập 541 



Phật pháp, Phật pháp suy yếu dần từ đây. Từ Hy ảnh hƣởng 100 năm, đến sau 

khi nhà Thanh mất, Nho Thích Đạo hoàn toàn suy thoái. 

Đầu năm dân quốc còn có ngƣời nói, nhƣng không có ngƣời hành. 50 năm 

gần đây đến ngƣời nói cũng không có, cho nên thiên tai khởi dậy, đạo lý này 

không thể không biết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 542 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:16.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô  Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 695, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên, bắt 

đầu xem từ kinh văn: 

“Phật sở hành xứ, quốc ấp khƣu tụ, mị bất mông hóa, thiên hạ hòa thuận, 

nhật nguyệt thanh minh, phong vũ dĩ thời, tai lợi bất khởi, quốc phong dân an, 

binh qua vô dụng, sùng đức hƣng nhân, vụ tu lễ nhƣờng, quốc vô đạo tặc, vô 

hữu oan uổng, cƣờng bất lăng nhƣợc, các đắc kỳ sở”. Đoạn này ở trƣớc chúng 

ta đã học, hôm nay bắt đầu học từ đây, ý nghĩa đoạn này rất đặc biệt. 

15 câu kinh văn này là Phật hóa chính trị giáo dục đại đồng chi trị, là chƣ 

Phật Nhƣ Lai từ bi vô lƣợng thị hiện, nên chúng ta nổ lực học tập nó. 

“Phật  sở  hành  xứ”,  là  khu  vực  phát  triển  giáo  dục  Phật  giáo  có  hiệu quả, 

bất luận là lớn hay nhỏ đều hiển thị ra cách trị đại đồng của Phật giáo,  điểm 

này chúng ta phải đặc biệt lƣu ý. Là đệ tử Phật, chúng ta phải thực hành đoạn 

kinh văn này nơi tự thân, thực hành trong gia đình. Đích thực có thể hƣởng thụ 

đƣợc  công  đức  lợi  ích  thù  thắng  trong  việc  giáo  hóa  của  Phật  Bồ  Tát.  Thực 

hành  trên  thân,  thân  tâm  mạnh  khỏe,  hạnh  phúc  an  vui.  Nhƣ  trƣớc  đây  thầy 

Phƣơng Đông Mỹ nói: “hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”. 

“Quốc ấp khƣu tụ”, là nơi giáo hóa của Đức Phật. Bộ kinh này là Đức Phật 

nói vào 3000 năm trƣớc, lúc đó nói “quốc”, bất luận là ở Trung quốc hay Ấn 

độ, đều là thời đại bộ  lạc nguyên thủy, nhất định phải biết điều này. Lúc  đó 

Tập 542  17 



nƣớc không lớn, quý vị xem ở Trung quốc, vuông vức 100 dặm là nƣớc lớn, 

nƣớc nhỏ là 20 dặm, 30 dặm. Bây giờ chính là một thôn, một thị trấn, ngày xƣa 

là nƣớc nhỏ. 

Lúc Đức Phật ra đời, tƣơng đƣơng với thời nhà Chu Trung quốc. Mở bản 

đồ của chúng ta hiện nay, từ lƣu vực Hoàng hà đến lƣu vực Trƣờng giang, bên 

dƣới kéo dài đến lƣu vực Châu giang. Châu giang chính là nơi man di, nghĩa là 

trình độ văn hóa rất thấp. Hiện nay xem trên địa đồ, đại khái chỉ có ¼, ¼ có 

bao nhiêu nƣớc? 800 chƣ hầu, đó là nƣớc. Về sau thống nhất tất cả, sau khi nhà 

Tần thống nhất đều cắt những nƣớc này thành huyện, cũng tức là một huyện là 

một nƣớc, thậm chí trong một huyện có hai ba nƣớc, nƣớc rất nhỏ. 

Khổng  phu  tử  chu  du  liệt  quốc,  đại  khái  phạm  vi  ông  đi  cũng  chỉ  là  một 

tỉnh,  đó  chính  là  chu  du  các  nƣớc.  Nên  một  nƣớc  hiện  nay  gọi  là  một  thành 

phố, một thành, ngày xƣa chắn một bức tƣờng, đó chính là một nƣớc. 

“Ấp” chính là nhƣ trấn, thôn trấn bây giờ vậy. “Khƣu” và ấp ý nghĩa gần 

nhƣ nhau, có chút khác nhau. Có khi khƣu lớn hơn ấp, có khi ấp lớn hơn khƣu. 

“Tụ”  đây  chính  là  thôn  trấn,  thôn  nhỏ,  hiện  nay  chúng  ta  nói  là huyện,  trấn, 

hƣơng, thôn. Chúng ta ở nơi thôn nhỏ, có thôn trƣởng, khƣu tụ chính là thôn. Ở 

đây có giáo dục Phật giáo, có thầy  ở  đây giảng kinh giáo hóa, nên đạt đƣợc 

giáo hóa của nhà Phật. Ngƣời ngƣời đều có thể tin, có thể hiểu, có thể hành trì, 

y giáo phụng hành. 

Trong  kinh  điển  Đức  Phật  thƣờng  dạy  chúng  ta,  khuyến  khích  chúng  ta: 

“tín thọ phụng hành”. Đối với giáo huấn của Phật Bồ Tát Thánh hiền nhân phải 

tin,  phải  tiếp  thọ,  phải  tinh  tấn  thực  hành  nó.  Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức 

Phật  thƣờng  nói:  Tín  thọ  phụng  hành,  ở  sau  còn  có  một  câu,  “vì  ngƣời  diễn 

thuyết”, diễn là sao? Bản thân chúng ta phụng trì, biểu hiện trong hành vi cuộc 

sống của chúng ta, triển hiện cho mọi ngƣời thấy. Cũng chính là hiện nay nói, 

làm tấm gƣơng tốt cho xã hội đại chúng noi theo, ngƣời ta nhìn thấy hoan hỷ, 

hâm mộ, cảm động, muốn học tập với quý vị. Đây là đệ tử Đức Phật, là truyền 

nhân của thánh hiền, cũng là biểu diễn, vì ngƣời diễn nói. 

Diễn  là  thân  giáo,  thuyết  là  ngôn  giáo,  từng  giờ  từng  phút  phải  giữ  tâm 

giúp chánh pháp cửu trú, chánh pháp  ở đâu? Khởi tâm  động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác của chúng ta chính là chánh pháp, chánh pháp không ở bên ngoài, ngay 

tại bản thân. Bản thân phụng trì, chánh pháp cửu trú đều ở trên thân ta. Thân 

này  của  ta  không  thể  thƣờng  trú,  thân  có  sanh  diệt,  ta  phải  truyền  cho  ngƣời 

khác,  truyền  từ  đời  này  qua  đời  khác,  chánh  pháp  sẽ  không  bị  diệt.  Ngƣời 

18  Tập 542 



truyền càng nhiều càng tốt, diện tích truyền càng rộng càng hay, đây là gì? Đây 

gọi là báo ân Phật, là hiếu đạo. 

Bản  thân  chúng  ta  làm  tốt  đến  đâu,  nếu  không  truyền,  vậy  thì  đến  đây  là 

dừng,  truyền  nhân  quan  trọng  nhất.  Cổ  nhân  xƣa  có  câu:  “bất  hiếu  có  ba,  vô 

hậu lớn nhất”, hậu là gì? Không có truyền nhân, đến chúng ta đây là kết thúc. 

Nhƣ vậy là có lỗi với tổ tông, có lỗi thầy tổ, có lỗi với Phật Bồ Tát, có lỗi với 

tổ sƣ đại đức. Truyền đời này qua đời khác, ta tiếp thu đƣợc, hƣởng thụ đƣợc, 

có thể không truyền ƣ? 

Thế nào là báo ân? Truyền pháp là báo ân. Thật sự đầy đủ điều kiện truyền 

pháp cũng không phải là chuyện dễ, điều này trƣớc đây thầy hay nói có thể gặp 

không thể cầu. Thầy Lý thƣờng nói, học trò tìm đƣợc ngƣời thầy không dễ, đến 

đâu để tìm thầy giáo giỏi? Thầy muốn tìm một đệ tử truyền pháp càng không 

dễ. Thật sự gặp đƣợc, vô lƣợng hoan hỷ, đời này không uổng phí. Giống nhƣ 

thi chạy tiếp vậy, tôi nhận đƣợc cây gậy này, bên dƣới có ngƣời, tôi có thể giao 

lại, tôi có thể tiếp tục truyền. Nếu nhƣ tôi không trao gậy tiếp tục, đến đây là 

kết  thúc,  vậy  ta  là  tội  nhân.  Một  ngƣời  thầy  giỏi,  ngay  trong  đời  có  thể  gặp 

đƣợc chăng? Chƣa chắc, có rất nhiều ngƣời suốt cả đời không gặp đƣợc truyền 

nhân, phải làm sao? Trƣớc tác lập thuyết, viết thành văn tự truyền cho đời sau, 

hy vọng ngƣời đời sau xem bộ sách này hiểu đƣợc, siêng năng học tập, y giáo 

phụng hành, và tiếp tục truyền thừa tƣ tƣởng của họ, dùng phƣơng pháp này. 

Khổng tử và Mạnh tử chƣa từng gặp nhau, nhƣng Mạnh tử là truyền nhân 

của  Khổng  tử,  điều  này  mọi  ngƣời  đều  thừa  nhận,  chƣa  từng  gặp.  Khổng  tử 

qua đời, sách của ông viết thành văn tự lƣu lại thế gian, Mạnh tử đạt đƣợc vô 

cùng hoan hỷ, y giáo phụng hành. Đọc sách Khổng tử, học cách làm ngƣời của 

Khổng tử, có chỗ nào nghi hoặc, đến thỉnh giáo đệ tử của Phu tử. Trong thời 

đại Mạnh tử, để tử của Phu tử vẫn còn đƣợc vài ngƣời tại thế, đến thỉnh giáo 

họ. Ông học rất giống, nên hậu nhân tôn Khổng tử là chí thánh, tôn Mạnh tử là 

Á thánh. Quý vị xem, lúc đó đi theo Khổng tử cùng học tập, không có ai có thể 

sánh  bằng  Mạnh  tử.  Trong  lịch  sử  Trung  quốc,  mở  con  đƣờng  đệ  tử  tƣ  thục. 

Thầy  của  tôi  không  còn  tại  thế,  nhƣng  trƣớc  tác  của  ông  còn  ở  thế  gian,  tôi 

nƣơng vào đây để học tập, thật là đệ tử của ông, là truyền nhân của ông. Trong 

nhà Phật cũng có một trƣờng hợp rất rõ ràng, đại sƣ Ngẫu Ích, ngài ở nhà học 

theo  đại  sƣ  Liên  Trì.  Đại  sƣ  Liên  Trì  vãng  sanh,  chƣa  từng  gặp  mặt,  nhƣng 

trƣớc tác  của đại  sƣ  lƣu lại thế  gian ngài đã học đƣợc, hoan hỷ, đọc tụng, y 

giáo phụng hành. Học rất giống, rất giống đại sƣ Liên Trì. Đại sƣ Liên Trì là tổ 

sƣ đời thứ tám của Tịnh độ tông, đại sƣ Ngẫu Ích đời thứ chín. 

Tập 542  19 



Nên  thật  sự  phát  tâm  chịu  học,  thầy  không  ở  bên  cạnh  cũng  không  sao, 

trƣớc thuật của Khổng tử lƣu truyền đến nay vẫn còn. Trong 2000 năm này, 

không  có  xuất  hiện  thêm  một  Mạnh  tử  nào,  nguyên  nhân  là  gì?  Không  phải 

không thể, mà là không muốn. Thật sự muốn học, trực tiếp kế thừa Khổng tử, 

giống nhƣ Mạnh tử vậy, là làm đƣợc, không phải không làm đƣợc. 

Mạnh  tử  thực  hành  rốt  ráo  giáo  huấn  của  Khổng  tử,  chính  là  bốn  chữ:  Y 

giáo phụng hành, không theo ý mình. Hậu nhân, trong y giáo phụng hành có ý 

mình trong đó, sẽ phá hoại, khiến thành tích học tập đi xuống, đây chính là Ấn 

Quang đại sƣ nói đến thành kính. Mạnh tử đối với Khổng tử có vạn phần thành 

kính, ông đạt đƣợc lợi ích viên mãn, vạn phần lợi ích. Hậu nhân đối với Khổng 

Tử, có trăm phần thành kính, có 10 phần thành kính. Mƣời phần thành kính là 

quân  tử,  trăm  phần  thành  kính  là  hiền  nhân,  vạn  phần  thành  kính  mới  đến 

thánh nhân. 

Vì sao tôi nói mọi ngƣời đều làm đƣợc? Đức Phật nói rất rỏ ràng: “Tất cả 

chúng sanh vốn là Phật”, Khổng tử vốn là Phật, quý vị cũng vốn là Phật, sao 

quý vị lại không làm đƣợc? Quý vị có thể làm đƣợc. Chỉ cần buông bỏ vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc, thì quý vị vốn là Phật. Mạnh tử buông bỏ, mà còn 

buông  bỏ  từ  lâu.  Ông  lãnh  hội  đƣợc,  ông  nói:  Đạo  của  học  vấn  không  có  gì 

khác,  chỉ  cầu  đƣợc  buông  tâm  mà  thôi.  Tâm  này  là  sao?  Tâm  ở  đây  chính  là 

vọng tƣởng, quý vị buông bỏ vọng tƣởng là đƣợc. 

Ngài Huệ Năng đã buông bỏ, cảnh giới không có gì khác với Đức Nhƣ Lai. 

Chƣ  vị  Bồ  Tát,  A  la  hán  cũng  đều  buông  bỏ,  nhƣng  chƣa  buông  hết,  chƣa 

buông triệt để, điều này rất khó. Nói thì dễ nhƣng khi làm không dễ chút nào. 

Mỗi ngƣời sau khi đọc kinh, nghe Phật pháp, đều biết Phật pháp hay, điều 

rất hâm  mộ, vì sao không làm đƣợc? Không buông đƣợc, cho rằng buông bỏ 

quá khổ. Thế gian này mọi ngƣời đều cho rằng, tài sắc danh thực thùy, ngũ dục 

thất tình là hƣởng thụ, hƣởng thụ nên không đành buông bỏ. Ngƣời thật sự giác 

ngộ,  họ  biết  rằng  đây  không  phải  là  hƣởng  thụ,  đây  là  gì?  Ngạn  ngữ  có  câu: 

Vui trong đau khổ, không phải thật sự hƣởng thụ, là vui trong đau khổ, niềm 

vui qua đi vẫn là khổ. Chỉ ngƣời có trí tuệ chân thật họ thấy đƣợc, hiểu đƣợc 

nên họ buông bỏ. Chƣa buông bỏ, chƣa lãnh hội đƣợc, họ không chịu buông 

bỏ.       Hay nói cách khác, ngƣời chƣa nhìn thấu, chƣa buông bỏ, mặc dù tu 

hành  trong  Phật  pháp,  tu  hình  nhƣ  không  tệ,  cảnh  giới  ngũ  dục  lục  trần  hiện 

tiền, vẫn không giữ đƣợc, lập tức liền bị thu hút ngay, liền bị đọa lạc. Có nhiều 

ngƣời biết mình đọa lạc, nhƣng không quay đầu đƣợc, thứ nhất là tham niệm, 

thêm nữa là vấn đề sĩ diện, nhƣ vậy thì sao? Đã sai lại càng sai hơn, đây là sai 

20  Tập 542 



đến địa ngục a tỳ, đến khi quay đầu không biết đời nào kiếp nào. Giác ngộ phải 

nhanh, phải duy trì sự giác ngộ, phƣơng pháp duy trì chính là kinh giáo. 

Ở  đây  chúng  ta  thể  hội  một  cách  sâu  sắc,  vì  sao  Đức  Thế  Tôn  suốt  đời 

giảng kinh dạy học, trong kinh điển không có ghi chép, có ngày nào Đức Phật 

nghỉ ngơi, chƣa từng nghỉ. Ngày ngày giảng kinh dạy học, suốt 49 năm chƣa 

hề  gián  đoạn,  đây  là  làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  đệ  tử  trong  tƣơng  lai.  Học  Phật 

phải học nhƣ vậy, xuất gia là làm điều này. Dạy học, dạy suốt cả đời, quý vị sẽ 

thƣởng thức đƣợc mùi vị, có niềm vui trong việc dạy học. Thầy Phƣơng Đông 

Mỹ  biết,  đây  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời  ngƣời,  cuộc  sống  này  rất  tự  tại, 

buông bỏ hết tất cả. 

Hiện nay chúng ta xem đƣợc một số báo cáo, trên bàn tôi có một phần tƣ 

liệu  do  các  đồng  học  thu  thập,  đều  là  tiêu  đề  tin  tức  liên  quan  đến  thiên  tai 

trong mỗi tháng. Tháng 3 có 82 lần, tháng 4 có 59 lần, tháng 5 có 67 lần, tháng 

6 có 155 lần, tháng bảy có 196 lần. Hiện nay là tháng 8, tôi dự đoán tháng 8 

chắc phải hơn 200 lần. Xƣa nay chƣa tùng nghe qua thiên tai lại nhiều đến thế, 

mà tháng này nghiêm trọng hơn tháng trƣớc. 

Bởi  vậy  chúng  ta  nghĩ  đến  điều  này,  đoạn  kinh  văn  này  vô  cùng  quan 

trọng, chúng ta thực hành Phật pháp trên tự thân, thân tâm an lạc, mạnh khỏe 

an vui, hạnh phúc mỹ  mãn, vì sao vậy? Vì nhận thức đầu tiên trong việc học 

Phật của chúng ta là con ngƣời không chết, chúng ta khẳng định đƣợc điều này 

thì tâm sẽ định. Sanh mạng là vĩnh hằng, tất cả chúng sanh bất sanh bất diệt, 

đây là thật. Nếu nhƣ chết thật, chết là hết tất cả, vậy là không có luân hồi, làm 

sao có luân hồi? Luân hồi chứng tỏ quý vị không chết, thân thể này mất đi, lại 

tìm một thân thể khác, chính là nhƣ vậy, bởi vậy chết rồi lại sanh. 

Các bậc thánh nhân ngày xƣa hiểu đƣợc đạo lý này, cổ nhân gọi là “chung 

thỉ”, không phải gọi là thỉ chung. Quý vị xem một năm, ngày 30 tháng chạp là 

ngày cuối năm, ngày thứ hai đã bắt đầu, ngày mồng một, chung thỉ, chung thỉ 

là vĩnh hằng không gián đoạn. Con ngƣời chúng ta cũng vậy, tử sanh, thân này 

chết đi thì thân thể khác sanh ra. Mối quan hệ đó, chúng ta càng sanh càng tốt, 

đời này tốt hơn đời kia, đây là đại kiết đại lợi. Nếu nhƣ đời này không bằng đời 

kia,  nhƣ  vậy  là  sai,  làm  sao  để  giữ  cho  chúng  ta  đời  sau  tốt  hơn  đời  này? 

Hiện nay chúng ta hiểu, trong lục đạo này xả thân và thọ thân ai chủ tể? Không 

phải Diêm vƣơng, không phải Thƣợng đế, không phải Phật Bồ Tát, mà là tâm 

hành của mình chi phối mình. Tƣ tƣởng ta thuần chánh, kiến giải thuần chánh, 

ngôn hành đều có thể làm gƣơng cho đại chúng xã hội, chắc chắn đời sau thù 

Tập 542  21 



thắng hơn đời này. Nếu phƣớc báo lớn, nhân gian không có, quý vị sẽ lên cõi 

trời. 

Trời có 28 tầng, đó là nơi quý vị tu thiện tích đức  mà vãng sanh về. Nếu 

hiện nay đã biết, giữa vũ trụ này có thế giới Cực lạc, có một vị Phật A Di Đà, ở 

đó  không  tệ,  tôi  muốn  đến  đó.  Vãng  sanh  đến  quốc  độ  chƣ  Phật  của  tha 

phƣơng  thế  giới  phải  tu  tích  công  đức.  Phƣớc  đức  không  đƣợc.  Phƣớc  đức 

không ra khỏi đƣợc luân hồi lục đạo, công đức mới vƣợt ra đƣợc, công đức tu 

nhƣ thế nào? 

Trên hình thức công đức và phƣớc đức không có gì khác nhau, đều là đoạn 

ác tu thiện nhƣng dùng tâm không giống nhau. Công đức là quên cái ta,  nhƣ 

Kinh Kim Cang nói: Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô 

thọ  giả  tƣớng,  những  gì  ta  tu  đƣợc  đều  là  công  đức.  Nếu  có  tự  tƣ  tự  lợi,  có 

danh văn lợi dƣỡng, có cái ta trong đó sẽ biến thành phƣớc đức, khác nhau ở 

chỗ này. Phàm phu lục đạo tu toàn nghiêng về phƣớc đức, vì sao vậy? Vì họ 

không bỏ cái ta. Họ chấp trƣớc thân thể này là ta, nhƣ vậy là sai. 

Phật pháp từ tiểu thừa sơ quả, đại thừa Bồ Tát sơ tín vị trong thập tín vị đã 

buông bỏ cái ta. Không còn chấp trƣớc thân này là ta, thân thật sự không phải 

ta. Thân có sanh tử, ta không có sanh tử. Cái ta khi mê gọi là linh hồn, giác ngộ 

gọi là linh tánh. Không gian hoạt động của linh hồn không ra khỏi luân hồi lục 

đạo, linh tánh lại rất lớn, biến pháp giới hƣ không giới đều là không gian hoạt 

động của nó. Chúng ta tu hành không có mục đích gì khác, chính là nâng cao 

linh tánh của mình. 

Công phu bƣớc thứ nhất, là buông bỏ tất cả ác niệm, ý niệm bất thiện. Đầu 

tiên là tu thiện, mƣời thiện nghiệp của đạo Phật chúng ta đã thực hành chăng? 

Chƣa làm đƣợc, nguyên nhân chƣa làm đƣợc là chúng ta không có  nền tảng 

giáo dục vững chắc. 

Thời cổ đại, nền tảng giáo dục bắt đầu từ thai giáo, ngƣời mẹ dạy con khi 

mới mang thai. Tƣ tƣởng ngƣời mẹ thuần chánh, không có tà niệm, không có 

ác niệm, tâm tình tốt, nhất cử nhất động đều rất ổn định, không nông nổi. Đứa 

trẻ này  ở trong bào thai cũng đƣợc thuần chánh. Sau khi nó ra đời, biểu hiện 

của cha mẹ trƣớc mặt con cái nhƣ lí nhƣ pháp, chúng đều học hết. Cho nên Đệ 

Tử  Quy,  không  phải  dạy  các  em  nhỏ  đọc,  không  phải  dạy  chúng  học  thuộc, 

cũng  không  phải  nói  cho  chung  nghe,  mà  là  cha  mẹ  thực  hành  nó  khi  sanh 

chúng ra, làm cho chúng thấy. Cha mẹ vẫn còn trẻ, cha mẹ họ vẫn còn, họ đối 

đãi với cha mẹ nhƣ thế nào, bọn trẻ đều nhìn thấy. Tuy không biết nói, cũng 

chƣa  biết  đi,  nhƣng  chúng  nghe  đƣợc,  thấy  đƣợc,  chúng  đều  cảm  xúc  đƣợc, 

22  Tập 542 



đều đang học theo. Từ mới sinh ra học đến ba tuổi, một ngàn ngày, nền tảng 

này thâm căn cố đế. Ngạn ngữ xƣa có câu: “ba tuổi xem 80 mƣơi”, nghĩa là nói 

từ mới sinh cho đến ba tuổi, tiếp xúc đƣợc nền giáo dục tốt đẹp nhƣ thế, đến 80 

tuổi cũng không thay đổi, đây là nền tảng của giáo dục. Cho nên Đệ Tử Quy, 

Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp là cha mẹ thực hành cho con cái noi theo, 

là dạy bằng cách đó. 

Trẻ con ngày xƣa bảy tám tuổi đi học, khi đi học thầy giáo đem những đạo 

lý  hằng  ngày  ta  học  đƣợc  giảng  cho  chúng  nghe.  Vì  sao  phải  hiếu  thuận  cha 

mẹ, vì sao phải tin vào nhân quả. Thầy giáo giảng bài giống nhƣ kể chuyện cho 

các em nghe vậy, đồng thời dạy các em học thuộc lòng. Học thuộc lòng nghĩa 

là gì? Tu căn bản trí, căn bản trí là gì? Căn bản trí là vô tri: “Bát nhã vô tri, vô 

sở bất tri”. Vô tri là gì? Tâm thanh tịnh. Dạy chúng học thuộc, tâm chúng liền 

thanh  tinh,  sẽ  không  suy  nghĩ  bậy  bạ.  Nếu  không  để  cho  các  em  học  thuộc 

lòng, chúng sẽ suy nghĩ bậy bạ. Nên căn bản trí mọi ngƣời không dễ hiểu, nói 

cách khác quý vị sẽ dễ hiểu- Tâm thanh tịnh. 

Làm sao để duy trì tâm thanh tịnh cho các em nhỏ? Đọc sách thánh hiền là 

biện  pháp  tốt  nhất.  Mỗi  ngày  chỉ  dạy  chúng  đọc  một  đoạn,  không  cần  quá 

nhiều, phải lặp đi lặp lại đoạn này 100 lần, 200 lần, 300 lần, phải để chúng lặp 

lại nhiều lần. Mục đích chính là không cho phép chúng suy nghĩ bậy bạ, cũng 

không cho phép chúng đƣa ra câu hỏi, chỉ đọc thôi. Hỏi gì! Lớn lên tự nhiên sẽ 

hiểu. Đây là thật, không phải gạt chúng, gọi là căn bản trí. 

Điển  tịch  của  Thánh  hiền,  từ  nhỏ,  khoảng  trƣớc  mƣời  tuổi,  hầu  nhƣ  đều 

thuộc, suốt đời không quên. Khi cần dùng, trích dẫn kinh điển, liền trích dẫn 

ngay, vì họ đều ghi nhớ. 

Thói quen tốt đều từ nhỏ dƣỡng thành, không sát sanh, nuôi dƣỡng điều gì 

cho họ? Tâm từ bi, tâm từ bi cần phải dƣỡng thành không ăn thịt chúng sanh, 

vì sao vậy? Không nhẫn tâm. Ở đây không nói nhân quả, chỉ đơn thuần nói đến 

tâm từ bi. Nếu con ngƣời hiểu nhân quả, không dám ăn thịt chúng sanh. Con 

ngƣời có tâm từ bi, không nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh. Nếu con ngƣời có tâm 

từ bi, không nhẫn tâm hại ngƣời, tổn hại ngƣời khác, vì sao vậy? Không đạo 

đức. Nếu hiểu đƣợc nhân quả, không dám ăn thịt chúng sanh, không dám tổn 

thƣơng ngƣời khác, vì sao vậy?  Vì  có báo  ứng. Thiện tâm hiện hành có báo 

ứng thiện, ác niệm ác hành có ác báo, nhân quả báo ứng không sai chút nào. 

Phẩm trƣớc chúng ta học rất nhiều, phẩm trƣớc chuyên nói về báo ứng thiện, 

hoàn toàn đúng nhƣ vậy. 

Tập 542  23 



Tôi học Phật đƣợc nửa năm là ăn chay trƣờng, vì sao vậy? Lý thì tôi hiểu 

không  nhiều,  nhƣng  tôi  sợ  quả  báo,  tôi  tận  mắt  chứng  kiến  quả  báo  này,  tôi 

thấy quả báo của ba tôi khi chết. Ba tôi là một ngƣời tốt, nhƣng ông tạo nghiệp 

rất  nặng,  tội  gì  vậy?  Thích  đi  săn.  Thời  kháng  chiến  ông  là  quân  nhân,  quản 

quân giới, quản lý những gì? Vũ khí, nên súng và đạn dƣợc rất dễ dàng.      Tôi 

nhớ lúc đó tôi khoảng 15, 16 tuổi, trong nhà súng dài súng ngắn có tám cây, vì 

ông quản vũ khí. Còn đạn thì mang về nhà từng thùng từng thùng, dùng để săn 

bắn. Mỗi ngày thức dậy thật sớm, trời còn chƣa sáng liền gọi tôi và em trai dậy 

đi săn với ông. Em tôi còn rất nhỏ, nên không dám bắn súng, còn tôi mƣời lăm 

mƣời sáu tuổi nên làm đƣợc, tôi đi theo ba săn bắn, đi săn suốt ba năm. Mỗi 

ngày ít nhất bắn mƣời viên đạn, nên luyện đƣợc cách bắn súng, có cần nhắm 

chuẩn  chăng?  Không  cần,  hầu  nhƣ  là  bách  phát  bách  trúng,  tôi  cũng  luyện 

đƣợc bản lĩnh này. Ngày nào cũng luyện, ngày nào cũng săn bắn. 

Sau khi học Phật nghĩ lại, khi ba tôi chết hoàn toàn giống nhƣ trong Kinh 

Địa Tạng nói. Nhìn thấy núi là chạy về hƣớng núi, con ngƣời ốm nhƣ que củi, 

nhƣng  rất  có  sức,  mấy  ngƣời  không  bắt  đƣợc  ông.  Nhìn  thấy  nƣớc  là  lặn 

xuống, vô cùng đáng thƣơng, đó là gì? Quả báo của việc sát sanh, săn bắn trên 

núi, bắt cá trong hồ, bắt cá bằng cách nào? Dùng thuốc nổ, ném một quả mìn 

xuống  hồ,  sẽ  bắt  đƣợc  rất  nhiều  cá.  Sau  khi  ném  một  quả  mìn,  phải  có  mấy 

ngàn con cá chết,  lúc đó không hề hay biết. Nên cuộc sống trong những năm 

tháng  chiến  tranh  vô  cùng  gian  khổ,  trong  nhà  tôi  ngày  nào  cũng  có  thịt  thú 

rừng ăn. Nhƣng sau khi thắng lợi cũng chỉ đƣợc năm năm, ba tôi gặp phải nỗi 

thống khổ này, và ra đi nhƣ vậy. 

Khi tôi học Phật, vừa xem Kinh Địa Tạng đã giật mình, nói rất giống với 

trƣờng hợp của ba tôi, nên không giám ăn thịt nữa. Vì vậy đại sƣ Chƣơng Gia 

dạy tôi tu bố thí, điều đầu tiên là tôi học phóng sanh. Bản thân không có điều 

kiện  này,  nên  khi  đại  chúng  phóng  sanh  tôi  hoan  hỷ  bỏ  tiền  bỏ  sức,  cùng  đi 

phóng sanh với họ. 

Tạo tội nghiệp này quá nặng, trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “Ngƣời 

chết làm dê, dê chết làm ngƣời”, quý vị ăn nó nửa ký, đời sau phải trả nó tám 

lạng, đây là nói nghiệp nhân quả báo. Nợ mạng phải đền mạng, nợ tiền phải trả 

tiền. 

Những năm lại đây, hình nhƣ toàn thể vũ trụ, toàn bộ thế giới đã làm một 

cuộc  tổng  thanh  toán.  Rất  nhiều  ngƣời  học  Phật,  tại  gia  hay  xuất  gia  đều  có, 

oán  thân  trai  chủ  đến  đòi  mạng,  đến  đòi  nợ,  điều  này  từng  xảy  ra.  Điều  này 

không phải mê tín, không phải giả. 

24  Tập 542 



Gần đây khoảng ba tháng trƣớc, có một ngƣời tại gia học Phật, ông bị bệnh 

suyễn  đã  nhiều  năm,  nhƣng  không  chữa  đƣợc.  Ông  bế  quan  niệm  Phật  một 

tháng, phát hiện bệnh suyễn là do một oán thân trái chủ ở trên thân ông, khiến 

ông  chịu  tội  này,  đã  phát  hiện  đƣợc.  Khi  phát  hiện  ông  chân  thành  sám  hối, 

ông nói: Bồ Tát suyễn_gọi vị trái chủ này, yêu cầu họ đừng làm khó ông, để 

cho  ông  có  thể  đọc  kinh  tốt,  có  thể  niệm  Phật  thật  tốt,  hy  vọng  oán  thân  trái 

chủ này cùng tu hành với ông. Ông đem công đức mình tu hành hồi hƣớng cho 

họ,  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Tâm  này  vừa  phát  khởi,  bệnh  suyễn  quả  nhiên  không 

còn. Bệnh suyễn này có còn chăng? Còn, ở bên cạnh ông, một tháng sau, trái 

chủ nói với ông rằng: Phật A Di Đà đã tiếp dẫn họ về thế giới Cực lạc, bệnh 

suyễn của ông không còn, không cần trị cũng lành. Sau này ông nghĩ đến, sắc 

mặt ông rất khó coi, ông liền nghĩ: Phải chăng lại là một oán thân trai chủ đến 

tìm? Quả nhiên không sai, là oán thân trai chủ. Khuôn mặt ông quả thật rất khó 

coi,  giống  nhƣ  say  rƣợu  vậy,  ông  gọi  đây  là  ngƣời  say  rƣợu.  Cũng  dùng 

phƣơng pháp này cầu Phật A Di Đà, Phật A Di Đà quả là từ bi, tiếp dẫn ông về 

thế giới Cực Lạc. Hai bệnh này ông đã mắc từ nhiều năm trƣớc, đều không trị 

đƣợc, vô cùng thống khổ, bây giờ vấn đề đã đƣợc giải quyết. 

Cho nên khiến chúng ta hồi tƣởng, thân thể chúng ta chỗ này đau đớn, chỗ 

kia bệnh hoạn, nhất định đều là oán thân trai chủ ở trên thân làm phiền. Ngƣời 

không  học  Phật  không  biết,  phải  chịu  hành  hạ,  phải  thọ  báo  ứng.  Ngƣời  học 

Phật hiểu đƣợc, hồi hƣớng cho họ, thờ cúng họ, siêu độ cho họ. Họ hoan hỷ, ra 

đi, bệnh liền lành. Cho nên tự thân và gia đình đều đƣợc lợi ích. 

“Nhờ ơn giáo hóa”, từ trên câu này để xem. Phật sở hành xứ chính là dạy 

học, chính là tổ chức lớp dạy học. Không có nhân duyên nhƣ vậy, một ngƣời 

cũng phải dạy, cũng phải nói, hai ngƣời cũng phải nói. 

Trƣớc đây chúng tôi học giảng sƣ, thầy Lý dạy phƣơng pháp cho chúng tôi, 

đi đâu để giảng? Đến nhà các đồng tu giảng, thứ hai ở nhà họ Trƣơng, thứ ba ở 

nhà họ Lý, một tuần một lần. Nhƣ vậy quý vị tìm năm sáu nhà sẽ rất náo nhiệt, 

ngày ngày đều phải giảng, thính chúng hai ngƣời, ba ngƣời, bốn ngƣời, năm 

ngƣời. Chỉ cần thật sự phát tâm, ngày ngày giảng, không đƣợc nghỉ, nghỉ sẽ lơ 

là.  Nếu  ba  tháng  không  giảng  kinh  sẽ  quên,  sáu  tháng  không  giảng  kinh  là 

quên hết, trả lại tất cả cho thầy. Nên lúc đó thầy quy định những cho đồng học 

chúng tôi, mỗi tuần ít nhất phải giảng một lần, không thể thiếu, đƣơng nhiên là 

càng nhiều càng tốt. 

Lúc tôi rời Đại Trung đến Đài Bắc, lúc đó một tuần giảng năm ngày,  mỗi 

ngày đều giảng khoảng ba tiếng. Tin này truyền đến Đài Trung, thầy vổ bàn 

Tập 542  25 



nói: Quá tốt! Một tuần giảng mƣời mấy tiếng. Tiêu chuẩn của thầy tuần giảng 

một  tiếng  là  quá  tốt  rồi,  không  thể  không  giảng,  càng  giảng  càng  nhiều.  Tôi 

giảng đến nhiều nhất là mỗi ngày giảng 9 tiếng: Buổi sáng ba tiếng, chiều ba 

tiếng, tối ba tiếng. Mỗi ngày ít nhất cũng trên một tiếng rƣỡi, hiện nay đều là 

hai  tiếng,  trƣớc  đây  mỗi  lần  là  một  tiếng  rƣỡi,  không  thể  dừng.  Không  đƣợc 

ngừng giảng, không đƣợc ngừng học, ngừng là xảy  ra phiền phức, tất cả đều 

nhờ ơn hóa độ. 

“Thiên  hạ  hòa  thuận”,  đây  là  xã  hội  đƣợc  hiệu  quả,  xã  hội  an  định  hòa 

thuận.  Phật  pháp  gọi  là  chánh  báo,  đã  đƣợc  lợi  ích.              Bên  dƣới  là  y  báo: 

“Nhật nguyệt sáng sủa, gió mƣa thuận hòa, thiên tai không khởi lên”, ba câu 

này  là  hoàn  cảnh  vật  chất.  Cái  gọi  là  tai  họa  tự  nhiên  đều  đƣợc  hóa  giải  hết. 

“Dân giàu nƣớc mạnh”, nơi này vật sản phong phú, nhân dân an lạc. “Không 

có binh biến can qua”, không có chiến tranh, cũng không có đạo tặc, thái bình 

thạnh  thế.  “Sùng  đức  hƣng  nhân”,  tôn  sùng  đạo  đức,  đây  là  dạy  mà  đƣợc. 

“Nhân  từ  bác  ái,  luôn  tu  lễ  nhƣờng”.  Chắc  chắn  không  đƣợc  thiếu  lễ,  giữa 

ngƣời với ngƣời phải nhƣờng nhịn lẫn nhau, không đƣợc tranh. Vì sao thế giới 

ngày nay lại biến thành nhƣ vậy? Chính là lý niệm trong giáo dục sai lầm, dạy 

tranh dành, đây là giáo dục phƣơng tây, khác với giáo dục phƣơng đông. Giáo 

dục  phƣơng  tây  từ  nhỏ,  từ  mẫu  giáo  đã  dạy  cạnh  tranh,  lý  niệm  của  ngƣời 

phƣơng  tây  không  thừa  nhận  con  ngƣời  là  ngƣời  tốt.  Cho  rằng bản  chất  con 

ngƣời rất xấu xa, là ác, không phải thiện, không tin thế gian có ngƣời tốt. Đây 

là nhân sinh quan của ngƣời phƣơng tây, không giống với ngƣời phƣơng đông. 

Tổ  tông  ngàn  vạn  năm  truyền  lại:  “Tánh  ngƣời  vốn  thiện”.  Đức  Thế  Tôn 

truyền  lại:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  không  giống  nhau.  Ngày  nay 

phƣơng tây đã đi đến đƣờng cùng, hết đƣờng đi. Xã hội động loạn, thiên tai 

trên địa cầu, họ hoảng sợ. 

Tháng  ba  năm  nay  tôi  ở  Úc  châu,  bạn  bè  ở  Úc  châu,  mấy  ngƣời  này  làm 

chính trị, đều rất có địa vị, đến Đồ Văn Ba thăm tôi, hỏi tôi một câu hỏi: Xã 

hội hiện nay_Họ là hỏi toàn bộ thế giới, có thể khôi phục lại đƣợc nền an định 

hòa định chăng? Tôi nói với họ, tôi nói: đƣợc. Tiến sĩ Townenbe ngƣời Anh 

từng nói: Muốn giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết của 

Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa.      Học thuyết Khổng Mạnh là gì? “Khổng 

tử  nói  thành  nhân,  Mạnh  tử  nói  thủ  nghĩa”,  nhân  nghĩa  là  nòng  cốt  của  học 

thuyết  Khổng  Mạnh.  Nhân  là  thƣơng  ngƣời,  ngƣời  hiện  nay  không  thƣơng 

ngƣời, ngƣời bây giờ tổn thƣơng ngƣời khác, nên thế giới mới biến thành nhƣ 

vậy.  Nếu  nhƣ  ngƣời  ngƣời  đều  có  thể  thƣơng  ngƣời,  họ  sẽ  không  làm  hại 

26  Tập 542 



ngƣời  khác,  không  phá  hoại  đại  tự  nhiên,  xã  hội  sẽ  đƣợc  cứu.  Nên  phải  đề 

xƣớng nhân. Nghĩa là gì? Hợp tình, hợp lý, hợp pháp gọi là nghĩa, cũng chính 

cái gọi là thiên lý lƣơng tâm. Xử sự đối nhân tiếp vật phải có lƣơng tâm, lợi ích 

chúng sanh, không đƣợc tổn thƣơng chúng sanh. 

Tôi nói kỹ xảo của Khổng Mạnh nhu hòa, Luận ngữ nói: Đạo của Phu tử, 

chính là trung thứ. Trung là nói về tâm, không có thiên tâm, không có tà tâm, 

không có tà niệm, tâm không thiên lệch, gọi là trung. Thứ là gì? Phải tha thứ 

cho ngƣời khác.      Xã hội ngày nay, toàn thế giới, ai chƣa từng phạm sai lầm? 

Ai chƣa tạo tội nghiệp? Cho nên không nên dùng pháp luật để khống chế, nếu 

dùng pháp luật, họ sẽ phản ứng, lại tạo thành xã hội động loạn. Không những 

không giải quyết đƣợc vấn đề, mà càng khiến cho xã hội động loạn thêm, phải 

làm  sao?  Phải  tha  thứ.  Nếu  quý  vị  hỏi  tôi,  vì  sao  phải  tha  thứ?  Quý  vị  phải 

thƣơng  xót  họ,  vì  sao  họ  làm  sai  việc?  Họ  chƣa  từng  tiếp  thu  giáo  dục,  nên 

không hiểu. Ngày nay vấn đề trên toàn xã hội, quý vị truy cứu căn nguyên, là 

giáo dục xảy ra vấn đề, chứ không phải gì khác. Trong Tam Tự Kinh nói rất 

hay: “Cẩu bất giáo, tánh nãi khiên”, nếu không dạy dỗ thật tốt, họ sẽ học hƣ, 

học sai hoàn toàn, dạy sai hoàn toàn. Từ mẫu giáo đã dạy cạnh tranh, nhƣ vậy 

thì  thành  cái  gì?  Trung  quốc  ngày  xƣa  dạy  điều  gì?  Dạy  nhƣờng,  không  dạy 

tranh, các em nhỏ sống với nhau phải nhẫn nhƣờng; khi lớn lên hiểu chuyện là 

khiêm  nhƣờng;  trƣởng  thành  đi  vào  xã  hội  là  lễ  nhƣờng,  nhƣờng  đến  cùng. 

Mọi ngƣời đều nhƣờng nhau, thế giới này sẽ hòa bình. 

Quý  vị  nói  tham  ô,  ngày  nay  có  vị  quan  nào  không  tham  ô?  Nếu  tham  ô 

đều  trị  tội,  thì  quan  viên  của  cả  nƣớc  đều  phải  trị  tội,  nhƣ  vậy  thì  thành  thể 

thống gì? Không thể làm nhƣ vậy. Bất luận là họ tham bao nhiêu, bỏ qua tất cả, 

quý  vị  tham  bao  nhiêu  là  của  quý  vị,  không  hỏi  những  tội  đó,  về  sau  không 

tham là đƣợc. Có thể làm thống kê điều tra tài sản, thừa nhận quý vị, quý vị có 

bao  nhiêu  tài  sản.  Bởi  thế  không  đƣợc  trừng  phạt,  phải  có  lòng  thƣơng  xót, 

khiến họ thật sự đƣợc an định, quốc gia không xử quý vị. Những lỗi lầm trƣớc 

đây  cho  qua,  bắt đầu  từ  hôm  nay  cố  gắng  học  tập  truyền  thống  văn  hóa  của 

thánh hiền, nhƣ vậy là tốt. Sau khi học quý vị sẽ  hiểu, sẽ thấy xấu hổ không 

làm  việc  xấu  nữa.  Thế  nên  tâm  lƣợng  nhất  định  phải lớn,  nhất  định phải  bao 

dung. Nhất định phải cầu cho xã hội an định trƣớc, trong an định làm tốt việc 

giáo dục, vấn đề có thể giải quyết. Họ nghe xong rất đồng ý nhận xét của tôi. 

Một ngƣời khác cũng đƣa ra vấn đề này, cũng là rất sắc bén, điều này trƣớc 

đây tôi chƣa từng nghe. Hiện nay ngƣời tây phƣơng bắt đầu chất vấn nghi ngờ, 

chế độ dân chủ phải chăng là chế độ tốt nhất? Đã hỏi tôi một câu nhƣ vậy. Tôi 

Tập 542  27 



nói với họ, đại khái một chế độ, đều là do thời đại sanh ra. Thích ứng thời đại 

này,  là  những gì  cần  thiết  cho  thời  đại  này,  họ  dùng  một  loại  chế  độ  nào  đó. 

Nên chế độ không phải là vĩnh hằng bất biến, nhƣng chế độ không quan trọng, 

quan  trọng  nhất  là  giáo  dục,  vì  sao  vậy?  Vấn  đề  ngày  nay  là  nhân  tâm  băng 

hoại.  Chế  độ  nào  trong  tay  họ,  họ  cũng  lợi  dụng  nó,  mƣu  cầu  danh  văn  lợi 

dƣỡng cho bản thân. Nếu con ngƣời là ngƣời tốt, cho dù chế độ không tốt, họ 

cũng có thể làm đƣợc việc tốt. Còn nhƣ là ngƣời xấu, chế độ tốt đến mấy, họ 

vẫn làm việc xấu mà thôi. 

Nếu  quý  vị  lại  hỏi  tôi_tôi  liền  nghĩ  đến  một  vấn  đề,  làm  sao  để  đem  ƣu 

điểm của chế độ dân chủ này, và những ƣu điểm, những điều tốt của thời đại 

đế vƣơng Trung quốc tập hợp lại, nhƣ vậy sẽ trở thành rất viên mãn. Một biện 

pháp,  có  thể  làm  đƣợc  chăng?  Có  thể  làm  đƣợc.  Trong  xã  hội  cũ  của  Trung 

quốc thƣờng nói đến Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức là những luân lý 

hay,  tập  hợp  ở  ngày  nay  là  chính  đảng  chính  trị.  Chính  đảng  chính  trị  bồi 

dƣỡng ngƣời lãnh đạo các tầng lớp của quốc gia, yêu cầu họ thực hành những 

đạo đức này. Con ngƣời đều trở thành ngƣời tốt, họ đều làm đƣợc việc tốt. Nếu 

thật sự hiểu đƣợc, không ai không chịu làm. Ông Đạo Thạnh Hòa Phu ngƣời 

Nhật hiểu đƣợc, ông học đƣợc tất cả những gì tốt đẹp của ngƣời xƣa. Cá nhân 

ông, ngƣời Nhật bản gọi ông là thánh nhân, cá nhân tu dƣỡng thành công, đi ra 

thế giới, không ai không kính phục ông, không tôn kính ông. Ông có điều gì? 

Ông  làm  theo  những  gì  cổ  thánh  tiên  hiền  dạy,  ông  thực  hành  “nhân”  của 

Khổng tử, làm đƣợc “nghĩa” của Mạnh tử. Bản thân mở hai công ty, đều đứng 

vào trong 500 công ty lớn mạnh của thế giới, kinh doanh suốt 50 năm, không 

có  năm  nào  tổn  thất,  năm  nào  cũng  kiếm  đƣợc  tiền.  Ngành  kinh  tế  gặp  khó 

khăn nhƣ thế nào cũng không liên quan đến ông. Quý vị hỏi ông ta kinh doanh 

nhƣ  thế  nào?  Dùng  luân  lý  đạo đức  truyền  thống  để  kinh  doanh.  Các  bậc  tổ 

tông là lý niệm đệ nhất trên mặt chính trị, Mạnh tử nói: “Dân vi quý, quân vi 

khinh”, Đạo Thạnh đã học đƣợc điều đó. Cho nên vì sao công ty của ông vĩnh 

viễn  hƣng  thịnh  nhƣ  vậy?  Ông  đã  học  đƣợc  quan  niệm  này,  nhân  viên  trong 

công ty mới quý, ông chủ là nhẹ. Lợi ích của công ty, ngƣời đầu tiên là nhân 

viên,  lợi  ích  thứ  hai  là  khách  hàng,  lợi  ích  sau  cùng  là  công  ty.  Kinh  tế  này 

hoàn toàn tƣơng phản với tây phƣơng. Nên nhân viên đều rất vui, mỗi ngƣời 

đều siêng năng làm việc, vì sao vậy? Vì ngƣời hƣởng lợi ích đầu tiên là họ. 

Nếu quý vị kinh doanh một quốc gia, quý vị là ngƣời lãnh đạo của quốc gia, 

lợi ích là trăm họ trên cả nƣớc, đất nƣớc này nhất định giàu mạnh. Ông đã thực 

28  Tập 542 



hiện đƣợc những đạo lý này, ông thật sự đã thực hành, nên ảnh hƣởng của ông 

rất lớn. 

Hiện nay tuổi tác đã lớn, hình nhƣ năm nay là 80 tuổi, đi ra dạy học khắp 

nơi,  truyền  bá  lý  niệm  của  mình.  Cho  nên  “sùng  đức  nhân  hƣng,  vụ  tu  lễ 

nhƣờng”, vô cùng quan trọng. Câu sau “nƣớc không có đạo tặc, không có oan 

uổng, mạnh không hiếp yếu, ai cũng đƣợc lợi ích”. Đây là Phật hóa chính giáo 

đại đồng chi trị trong kinh điển. 

Tiếp  theo  là  giải  thích  của  Hoàng  Niệm  Tổ,  chúng  ta  đọc  qua  một  lƣợt: 

“Phật sở hành xứ, là chỉ những nơi Phật du hành, tức nơi Phật đến. Lại kiêm 

chỉ  nơi  lƣu  hành  Phật  pháp  của  đời  sau”.  Chúng  ta  tổng  kết  điều  này,  là  nơi 

phổ  biến  nền  giáo  dục  của  Đức  Phật.  Ngày  xƣa  tự  viện  am  đƣờng  đều  là 

trƣờng  học,  không  phải  tôn  giáo,  điều  này  cần  phải  biết.  Quý  vị  xem  cƣơng 

lĩnh  chấp  sự  trong  chùa,  hoàn  toàn  giống  nhƣ  trƣờng  học  hiện  nay.  Phƣơng 

trƣợng trú trì là hiệu trƣởng; hòa thƣợng thủ tọa là giáo vụ, là trƣởng giáo vụ 

trong  trƣờng;  duy na  là  trƣởng  huấn  đạo;  giám  viện  là  tổng  vụ  trƣởng,  phân 

công rất giống với trƣờng học hiện nay. 

Ông Phƣơng Đông Mỹ thƣờng nói điều này với tôi, muốn phục hƣng Phật 

giáo,  nhất  định  phải  phục  hƣng  chế  độ  tùng  lâm,  chế  độ  tùng  lâm  là  gì?  Đại 

học, tùng lâm của thời cổ đại chính là trƣờng đại học ngày nay, khôi phục việc 

dạy học. Tùng lâm là trƣờng học, trong đó có rất nhiều khoa, chính là các tông 

phái  khác  nhau.  Quý  vị  muốn  học  điển  tịch  của  Tông  phái  nào,  có  thầy  giáo 

chuyên môn dạy môn đó, nên gọi là phân toà giảng kinh, nghĩa là sao? Mỗi lớp 

học đều có môn học khác nhau, nên nó đích thực là trƣờng học, chúng ta phải 

biết điều này. Nhất định phải trở lại việc dạy học, trở lại trƣờng học, Phật giáo 

mới có thể thƣờng trú ở thế gian, các Tôn giáo khác cũng vậy. 

Năm nay Vatican có hoạt động, năm ngoái tôi từng đi phỏng vấn, thảo luận 

đến những vấn đề này. Hoạt động năm nay, tôi vẫn muốn nhấn mạnh vấn đề 

này: Tôn giáo nhất định phải trở lại nền giáo dục, nó đối với xã hội mới thật sự 

có cống hiến, tôn giáo mới có thể truyền tiếp ở thế gian này. Nếu nhƣ không 

trở lại giáo dục, rất có thể là bị đào thải, nhƣ vậy thì quả là đáng tiếc. 

“Quốc‟ là quốc gia, ấp là thôn làng, “khƣu” có hai nghĩa: Trong Hộ Sớ gọi 

là “gò núi”, thứ hai trong Chu Lễ gọi “bốn ấp là khƣu”, ấp giống nhƣ là làng 

hay trấn vậy. Tu là tụ lạc, chính là thôn lạc, thôn trang. Đại sƣ Vọng Tây nói: 

“Quốc ấp khƣu tụ tƣợng trƣng nơi Phật đến”, ở đây có trƣờng học Phật giáo, tự 

viện am đƣờng là trƣờng học, ở đây có kinh điển dạy học. Cho nên “không ai 

không tiếp thọ giáo hóa của Phật”, câu này rất quan trọng, “nên nói không ai 

Tập 542  29 



không đƣợc giáo hóa”. Đã nhận đƣợc sự giáo hóa của Phật, “tức nhận đƣợc sự 

kiết  tƣờng,  nên  đƣợc  thiên  hạ  thái  bình,  cho  đến  mỗi  ngƣời  đều  đạt  đƣợc  lợi 

ích”, đây chính là những gì đoạn văn này thuật lại. 

“Thiên  hạ  hòa  thuận”  chính  là  thế  giới  đại  đồng.  “Vạn  bang  hòa  thuận” 

chính  là  thiên  hạ  một  nhà.  “Nhật  nguyệt  thanh  minh,  mƣa  hòa  gió  thuận”,  là 

chỉ phong điều vũ thuận, không có hạn hán, không có lũ lụt, không có gió bão, 

không có mƣa đá, không có những thiên tai tự nhiên này. “Tai lợi bất khởi”, tai 

là chỉ tai họa, lợi là ôn dịch. “Không có những thảm họa nhƣ núi lở, động đất, 

sóng  thần,  đại  địa  chìm  vân  vân,  nhƣng  tai  nạn  nhƣ  nƣớc  lửa  đao  binh,  lại 

không có lan truyền những bệnh ôn dịch”, xã hội này bình an biết bao. Nguồn 

cơn của những thảm họa này, trong kinh Đức Phật nói rất rõ ràng, và hiện nay 

cũng  đƣợc  các  nhà  khoa  học  chứng  minh.  Họ  phát  hiện  đƣợc  một  vấn  đề,  ý 

niệm của con ngƣời có thể thay đổi hiện tƣợng vật chất bên ngoài. Nên trong 

kinh Đức Phật dạy: Động đất là do ngạo mạn chiêu cảm ra, ngƣời ở vùng đó 

ngạo mạn, thì nơi đó rất nhiều động đất, ngạo mạn chiêu cảm động đất. Sóng 

thần là tham lam, tham tâm chiêu cảm lấy lũ lụt. Đất sụp, hiện nay nói là hố tử 

thần,  đây  thuộc  về  hoài  nghi.  Hoài  nghi  đối  với  bản  thân,  hoài  nghi  cha  mẹ, 

hoài nghi tổ tông, hoài nghi thánh hiền, hoài nghi Phật Bồ Tát, sẽ gây ra hố tử 

thần. 

“Nƣớc  lửa  đao  binh”,  nƣớc  là  tham,  lửa  là  sân,  đao  binh  là  chiến  tranh. 

“Ngũ độc đầy đủ”, năm độc là tham sân si mạn nghi đều đầy đủ, thiên tai liền 

khởi lên. “Ôn dịch lƣu hành”, đây là tất cả các ác nghiệp chiêu cảm. Trong ác 

nghiệp  quan  trọng  nhất  là  nghiệp  sát  sanh,  trong  nghiệp  sát  sanh  là  tham  ăn. 

Thử nghĩ lại xem, mỗi ngày giết hại và ăn thịt hết bao nhiêu chúng sanh! Và 

còn giết ngƣời, giết ngƣời ở đâu? Phá thai là giết ngƣời, mỗi ngày ở nơi thành 

phố này có bao nhiêu ngƣời nạo phá thai? Tôi nghe có ngƣời nói: Trên toàn thế 

giới, mỗi năm phá thai hơn 5000 vạn, hai năm hơn một ức. Một năm hơn 5000 

vạn, hai năm là 1  ức, đây là giết ngƣời.       Những đứa bé này đến thế gian 

này, Đức Phật nói do bốn nhân duyên, không phải bốn nhân duyên này không 

đầu thai vào gia đình quý vị. Họ đến báo ân, nhƣng quý vị giết họ thì ân biến 

thành oán. Họ đến báo thù, báo oán, quý vị giết chết họ thì oán lại càng thêm 

oán. Họ đến trả nợ, quý vị giết chết họ, nợ bây giờ lại nợ thêm mạng sống, điều 

này phiền phức rất lớn. Đời này đời sau oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt, 

quý vị làm sao sống tốt đƣợc?      Khi vận khí quý vị đang thịnh, họ chỉ đứng 

một bên nhìn, không dám gây phiền quý vị. Khi vận khí quý vị suy yếu, họ sẽ 

nhập vào trên thân quý vị để gây phức, nên phiền phức rất lớn. Thật sự hiểu rõ 

30  Tập 542 



ràng minh bạch những chân tƣớng sự thật này, chúng ta tự nhiên rất cẩn thận 

trong khởi tâm động niệm, không thể có ác niệm. Nhất định không đƣợc làm 

những việc sát đạo dâm vọng, đây là ác nghiệp, chắc chắn có ác quả. Tham sân 

si mạn nghi là gốc của phiền não, căn bản của tất cả ác nghiệp. Chúng ta không 

cách nào đoạn đƣợc, nhƣng ít nhất phải khống chế nó, hạ thấp nó, nhất định 

phải buông bỏ dục vọng, dục vọng là duyên. Nếu không buông bỏ dục vọng, 

năm độc tham sân si mạn nghi liền hiện tiền. Năm độc hiện tiền sẽ tạo sát đạo 

dâm vọng, tức tạo nghiệp, hữu ý hay vô ý điều đang tạo. 

Ngày nay thiên tai hiện tiền, chẳng phải không có nguyên nhân, chúng ta 

nhất định phải cẩn thận, phải siêng năng nổ lực niệm Phật. Nói thật, ngày nay 

ngoài niệm Phật ra, không có con đƣờng thứ hai để đi, thiên tai thật sự đang ở 

trƣớc mắt. 

Đức Phật nói rất rõ ràng, chúng ta ở trên địa cầu này, là có cộng nghiệp, có 

biệt nghiệp với mọi ngƣời. Có thể tránh đƣợc chăng? Tôi cảm thấy đó không 

phải  là  điều  quan  trọng,  điều  quan  trọng  là  phải  giác  ngộ,  là  phải  hiểu.  Nhất 

định phải buông bỏ ý niệm bất thiện, ngôn ngữ bất thiện, hành vi bất thiện. Đại 

sƣ Ấn Quang dạy chúng ta, phải thƣờng nghĩ đến “chết”. Những năm về già 

ngài thƣờng bế quan. Tôi có đến xem nơi ngài bế quan, Chùa Linh Nhạc Sơn ở 

Tô Châu. Tôi tin có rất nhiều ngƣời đến xem, gian phòng bế quan rất nhỏ, nơi 

ngài  lạy  Phật  là  một  gian  phòng  rất  nhỏ.  Trong  đó  có  một  cái  bàn,  đặt  một 

tƣợng Phật A Di Đà, rất đơn giản. Ở sau Phật A Di Đà treo một chữ lớn, là chữ 

“tử” do chính tay ngài viết, dán ở sau tƣợng Phật. Trên bàn chỉ có một cặp đèn 

sáp, một ly nƣớc cúng, một lƣ hƣơng, một cái khánh, một cái mỏ nhỏ, ngoài ra 

không còn gì nữa. Đó là nơi tổ sƣ sống và tu hành, là tấm gƣơng tốt nhất cho 

ngƣời tu hành chúng ta, thật sự buông bỏ. 

Tâm  hành  bất  chánh,  lần  thiên  tai  này  chắc  không  tránh  khỏi.  Không  thể 

tránh đƣợc cũng đừng sợ hãi, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là đƣợc, nên đây là 

việc tốt. Thân thể chúng ta không giữ đƣợc, thân có sanh tử, chúng ta không có 

sanh tử, nhất định phải hiểu điều này. Sau khi chết, sẽ đi tìm một thân thể khác, 

gọi  là  luân  hồi,  nên  thân  không  phải  là  ta.  Khi  mê  gọi  là  linh  hồn,  linh  hồn 

không ra khỏi lục đạo. Khi giác ngộ gọi là linh tánh, linh tánh vƣợt ra khỏi lục 

đạo.  Thế  nào  mới  giác  ngộ?  Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trƣớc, nhƣ vậy là giác ngộ. Sau khi giác ngộ, không gian hoạt động của linh 

tánh  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  ở  đâu  cũng  đến  đƣợc,  không  có  chút 

chƣớng ngại nào. Thân thể rất phiền phức, ăn mặc ở đi, chịu rất nhiều phiền 

toái. 

Tập 542  31 



Thiên  tai  đến,  có  ngƣời  cung  cấp  một  phƣơng  pháp  hay:  Đừng  ăn  cơm, 

đừng uống nƣớc, cũng có thể sống ở nhân gian, sống có ý nghĩa gì? Con ngƣời 

không ăn không uống, không tệ lắm, nhƣng niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣ 

vậy mới đúng, vì sao vậy? Không ăn không uống, năng lƣợng yếu, công việc 

nặng một chút là làm không nổi, vì ta không có thể lực, nên sống ở thế gian ý 

nghĩa không lớn. Nhƣng phƣơng pháp này, khi thiên tai ập đến, giúp chúng ta 

kéo dài thọ mạng thêm mấy ngày, cố gắng niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, công 

đức này rất lớn. 

Chúng ta mãi mãi ghi nhớ giáo huấn của pháp sƣ Doanh Kha, ba ngày ba 

đêm có thể niệm Phật A Di Đà đến, và ông đã ra đi theo Phật. Điều này đối với 

chúng ta mà nói, đây là tin tức tốt nhất, khiến chúng ta thật sự xa rời tất cả ƣu 

tƣ sợ  hãi, thân tâm  an  ổn, Cần phải buông bỏ vạn duyên, nhất tâm cầu sanh 

Tịnh độ, nhƣ vậy mới thật sự đƣợc sanh. 

“Nƣớc giàu dân an”, ở đây nói rất hay, quốc gia giàu mạnh, sanh sản đƣợc 

mùa, nhân dân an lạc, là việc tốt. “Không có binh can”, binh là binh đao, lấy 

kim thuộc làm thành quân khí sắc bén, qua là vũ khí trên đầu bằng. Những thứ 

này là của ngày xƣa, bây giờ không còn. Hiện nay chỉ có vũ khí phát triển, vũ 

khí có sức sát thƣơng lớn, ngƣời ngày xƣa khó mà tƣởng tƣợng đƣợc. Đây là ví 

dụ về chiến tranh. 

Gọi  là  bên  trong  không  có  đạo  phỉ  phản  nghịch,  bên  ngoài  không  có  các 

nƣớc xâm lăng, có thể chăm lo văn hóa giáo dục, vì không còn dùng đến binh 

qua. Đây là nói xã hội an định hòa thuận, không có đạo tặc, quả thật là đêm 

không  cần  đóng  cửa,  trên  đƣờng  không  lƣợm  của  rơi.  Trong  xã  hội  hiện  nay 

vẫn còn. 

Lần này tôi đến Nhật giảng kinh, ở đó nửa tháng, nơi một vùng nông thôn, 

vùng nông thôn đó đích thực giữ đƣợc cảnh tƣợng này. Tôi thấy bên đƣờng có 

bán rau, họ làm một chòi nhỏ. Trên rau để giá tiền, chỉ để đó không có ngƣời 

trông coi, nếu quý vị muốn lấy rau, thì để tiền vào trong hộp. Đây là chỗ thu 

tiền, quý vị để vào đó, không có ai bán. Đại khái ngƣời ta từ sáng sớm đã để 

rau ở đó, tối đến mơi đi lấy về, thật hiếm thấy! Mỗi ngƣời đều thành thật nhƣ 

vậy,  hòa  thuận  nhƣ  vậy.  Tôi  thấy  vậy  vô  cùng  hoan  hỷ,  con  ngƣời  không  có 

tham tâm, không có ý niệm chiếm đoạt của ngƣời khác. Nên có ngƣời nói với 

tôi, nhân dân đều là ngƣời tốt, nhân dân rất dễ dạy, muốn học tập truyền thống 

văn hóa thì không khó chút nào. 

“Sùng  đức  hƣng  nhân”,  tôn  sùng  đạo  đức,  đây  là  “sùng  đức”.  Hƣng  Thí 

Nhân Chánh gọi là hƣng nhân, “vụ tu lễ nhƣờng”, ở trƣớc tôi nói rất nhiều về 

32  Tập 542 



điều này. Hội Sớ nói: “Có thứ tự tôn ti là lễ, ngƣời có trƣớc có sau là nhƣờng. 

Mọi việc phải nghĩ cho ngƣời khác trƣớc, bản thân luôn đứng ở phía sau”, đây 

là tích đức, đây là tu phƣớc. “Nhƣờng là thoái nhƣờng, đẩy điều tốt cho ngƣời 

khác,  tự  mình  không  hƣởng  nó”,  việc  tốt  tuyệt  đối  nhƣờng  cho  ngƣời  khác, 

chúng ta có thể nhận lãnh sai lầm. Làm nhƣ vậy, chính là công đức chân thật. 

Quý vị muốn hỏi vì sao? Vì quý vị làm gƣơng tốt cho xã hội. Hiện nay ngƣời 

trên  xã  hội  đều  là  cạnh  tranh,  khởi  tâm  động  niệm  đều  tổn  ngƣời  lợi  mình. 

Chúng ta làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời noi theo. 

Ông Đạo Thạnh Hòa Phu là một thƣơng nhân ngƣời Nhật bản, hoàn toàn 

dùng  nhân  nghĩa,  dùng  đạo  đức  để  kinh  doanh,  ông  kinh  doanh  thành  công. 

Điều này đem đến cho những nhà xí nghiệp, buôn bán, làm ra tấm gƣơng tốt 

nhất,  là  thánh  nhân  trong  các  thƣơng  nhân.  Quả  là  đáng  quý,  chính  là  ông 

không tranh, ông nhƣờng, nhƣờng vẫn kiếm tiền, kiếm đƣợc càng nhiều, đây là 

điều kỳ lạ, nên hiện nay rất nhiều ngƣời muốn học theo ông. 

“Nƣớc không có đạo tặc”, nhân dân đều làm theo việc công giữ pháp, nên 

không có trộm cắp, không ai muốn làm tổn thƣơng ngƣời khác. “Không có oan 

uổng”,  ngƣời  lãnh  đạo  công  chính  liêm  minh,  không  mảy  may  tơ  hào,  nên 

không có án sai. Những ngƣời lãnh đạo này, nhân viên công vụ, liêm là liêm 

khiết không tham ô, minh là có trí tuệ. Họ xử lý sự việc rất công chánh, xem rõ 

ràng, nên không hàm oan ngƣời khác, không làm sai điều gì. 

Mạnh không hiếp yếu, mỗi ngƣời đều đƣợc lợi ích, ỷ mạnh hiếp yếu thật là 

nguồn gốc tai họa của thế gian. Câu này nói rất chính xác, dựa vào oai thế của 

cải của mình để áp bức nhân dân, hoặc là áp bức đối phƣơng, khiến ngƣời ta 

không phục, nhƣ vậy là kết oán thù. Sau khi kết oán thù, đời đời kiếp kiếp oan 

oan tƣơng báo không bao giờ dứt, khổ không sao nói hết. 

Bá chủ đất nƣớc mà mƣợn quân lực của mình để hiếp đáp kẻ yếu, dùng vũ 

lực lớn mạnh hiếp đáp ngƣời khác. Ngƣời giàu dựa vào của cải của mình mà 

bốc lột ngƣời nghèo. Ngƣời chấp quyền, đƣơng quyền, dựa vào quyền thế, ức 

hiếp  nhân  dân.  Ngƣời  làm  sai,  kết  thành  đảng  phỉ,  bức  hại  lƣơng  thiện.  Lấy 

nhiều chọi ít, ỷ thế hiếp ngƣời, hút mồ hôi nƣớc mắt của ngƣời, no mình đau 

lòng  ngƣời  khác.  Họa  nƣớc  tai  ƣơng  cho  dân,  không  ngoài  những  điều  này. 

Những hiện tƣợng này trong xã hội này hầu nhƣ đến đâu cũng đều nhìn thấy, 

nên xã hội động loạn đều do đây mà có.      Thảm họa của địa cầu không phải 

không có nguyên nhân, do cộng nghiệp của nhân dân trên địa cầu  chiêu  cảm 

nên.  Chúng  ta  không  thể  không  biết.  Chƣ  vị  học  Phật  cần  phải  đề  cao  cảnh 

giác.  Cổ  nhân  có  câu:  “Trƣớc  cửa  địa  ngục  tăng  đạo  nhiều”,  vì  sao  nói  câu 

Tập 542  33 



này? Nói câu này là ý gì? Tăng và đạo là ngƣời tu đạo, phẩm cách cao sang, có 

học vấn có đức hạnh. Nếu không thật sự tu dƣỡng đạo đức, thành tựu học vấn, 

vì  chánh  pháp  cửu  trú.  Học  Phật  là  vì  chánh  pháp  cửu  trú,  học  đạo  là  vì  đạo 

pháp  cửu  trú.  Cửu  trú  nhất  định  phải  có  truyền  nhân,  truyền  nhân  chính  là 

những trƣởng giả thật sự có đạo đức, có học vấn. Tiếp nhận mƣời phƣơng cúng 

dƣờng, không thể nâng cao linh tánh của bản thân, thành tựu đạo đức học vấn 

của mình, nhƣ vậy quý vị sẽ tạo tội nghiệp. Đó chính là một câu khác nói, đều 

là nói đến ngƣời này: “đời này không ngộ đạo, mang long đội sừng trả”, nên 

biết  mang long đội sừng để trả là nửa đoạn sau. Nửa đoạn trƣớc họ phải đọa 

địa ngục chịu tội, chịu tội địa ngục hết rồi, đọa vào súc sanh để trả nợ, trƣờng 

hợp này rất nhiều. 

Trƣớc đây giảng kinh tôi thƣờng nói, bát cơm của ngƣời xuất gia rất khó 

ăn. Trong xã hội, có 360 nghề, nhƣng bát cơm này khó nuốt nhất. Ngày xƣa 

một  bát  cơm  ngàn  nhà,  ngày  nay  chúng  ta  ăn  bát  cơm  này,  vẫn  là  ngàn  nhà, 

quý vị nói có bao nhiêu ngƣời cúng dƣờng, ngƣời ta cúng dƣờng là vì điều gì? 

Là vì tu phƣớc. Tâm hành của chúng ta có phƣớc báo gì có thể cho ngƣời ta? 

Ngƣời ta cúng dƣờng mình, nhƣng họ không đạt đƣợc phƣớc báo này, nhƣ vậy 

thì phải trả nợ, nợ này trả không hết. Bởi vậy một số ngƣời không biết cái lợi 

và hại của ngƣời xuất gia, họ có gan mới dám xuất gia. Ngày nay Nho Thích 

Đạo đều suy yếu, nguyên nhân suy yếu không có gì khác, không có ngƣời là 

suy yếu: “Ngƣời có thể hoằng đạo, không phải đạo hoằng ngƣời”. Trong Phật 

giáo có nhân tài xuất hiện sẽ hƣng khởi, không có nhân tài thì suy yếu, ngƣời 

nhƣ thế nào? Giảng kinh dạy học. Đức Thế Tôn suốt đời giảng kinh, từ khai 

ngộ, 30 tuổi khai ngộ, 79 tuổi viên tịch, không nghỉ ngày nào, một ngày giảng 

bao  lâu?  Hầu  nhƣ  không  ngừng  nghỉ,  từ  sáng  đến  tối,  khi  không  giảng  kinh, 

thân giáo. Đây là vì ngƣời diễn thuyết, biểu diễn cho chúng ta noi theo, ngài 

hành trì tất cả những gì đã nói ra. Biểu hiện trong cuộc sống, biểu hiện trong 

công  việc,  biểu  hiện  trong  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  không  có  một  pháp  nào 

không phải Phật pháp.  Chúng ta phải hiểu, không thể không đọc kinh, không 

thể  không  giảng  kinh.  Ngày  ngày  giảng,  đem  lại  lợi  ích  cho  bản  thân,  giảng 

cho ai nghe? Giảng cho bản thân nghe, bản thân đích thực không sót buổi học 

nào. Ngƣời khác muốn nghe viên mãn bộ kinh này, cơ hội không nhiều, nhƣng 

bản thân thật sự viên mãn từ đầu đến cuối. 

Giảng kinh đƣợc lợi ích lớn nhất là ai? Là bản thân, mới thật sự đồng hạnh 

đồng đức với chƣ Phật Bồ Tát. Suốt đời không cần thọ trì nhiều, một bộ kinh là 

đủ, một kinh thông thì tất cả kinh đều thông. Bản thân thông suốt đƣợc một bộ 

34  Tập 542 



rồi, ngƣời khác mời ta giảng kinh, thỉnh kinh gì đều giảng đƣợc hết, đều không 

có chƣớng ngại, vì sao vậy? Đã ngộ, khai ngộ. Giữ quy củ, đây là đƣợc định, 

nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ. Trí tuệ khai, đã quán thông, pháp thế 

xuất thế gian đều không có chƣớng ngại. Đây gọi là pháp hỷ sung mãn, thƣờng 

sanh tâm hoan hỷ. 

Phật  giáo,  nếu  không  trở  về  việc  giáo  dục,  nhƣ  mục  sƣ  Đào  Nhiên  của 

Thiên Chúa Giáo nói: Hai ba mƣơi năm sau, có thể Tôn giáo sẽ biến mất khỏi 

thế gian, không còn nữa. Bởi thế Tôn giáo toàn là giáo dục cao cấp của xã hội, 

chúng ta nhất định phải khôi phục lại. Một ngƣời học một bộ kinh, mƣời năm 

chắc chắn thành tựu, mƣời năm không phải là thời gian quá dài, mỗi ngƣời đều 

có thể thành tựu, vì sao không làm? 

Câu sau cùng: “mỗi ngƣời đều đạt đƣợc lợi ích”, ngƣời ngƣời đều đƣợc lợi 

ích của  mình. Hai bên sống an  ổn với nhau, không có gì không tƣơng thông, 

cùng sống hòa mình, không phân biệt hơn thua, đối nhân xử thế phải nhân hậu, 

cho  ngƣời  khác  những  điều  tốt  đẹp,  bản  thân khổ  một  chút  cũng  không  sao. 

Nguyện thế gian đạt đến đại đồng, những nơi Phật đến đều đƣợc lợi ích, đây là 

ở trên nói đến những lợi ích. Hiển lộ từ bi không thể nghĩ bàn của Đức Phật. 

Đoạn kinh văn này, là thế giới đại đồng mà trong kinh Đức Phật nói, là lý 

tƣởng đại đồng chi trị của ngƣời xƣa. Đại đồng chi trị không phải hoàn toàn lý 

tƣởng, ngƣời xƣa đã từng thực hiện. Thời đại của Hoàng Đế, Nghiêu, Thuấn, 

Ngu chính là thế giới đại đồng, đến Hạ Thƣơng Chu mới suy yếu, chỉ ở mức 

độ trung bình. Từ nhà Hán đến Mãn Thanh hoàn toàn dựa vào lễ, dùng lễ trị 

nƣớc. Sau khi nhà Thanh mất, lễ không còn, xã hội động loạn. Làm sao để giúp 

xã  hội  này  khôi  phục  lại  nền  xã  hội  an  định  hòa  thuận?  Nhất  định  phải  khôi 

phục truyền thống giáo dục, khôi phục truyền thống dạy học của ba nhà Nho 

Thích  Đạo,  xã  hội  mới  khôi  phục  bình  thƣờng,  mới  hóa  giải  đƣợc  thảm  họa 

trên địa cầu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

Tập 542  35 



Tập 543 

Chuyển ngữ: Nguyên Liên 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:16.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. 

Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  697,  hàng 

thứ 7, bắt đầu xem từ kinh văn: 



 “Ngã ai nhữ đẳng, thậm ư phụ mẫu niệm tử, ngã ư thử thế tác Phật, dĩ 

 thiện công ác, bạt sanh tử chi khổ, linh hoạch ngũ đức, thăng vô vi chi an, ngô 

 bát  nê  hoàn,  kinh đạo  tiệm  diệt,  nhân  dân diễm  ngụy,  phục  vi  chúng  ác,  ngũ 

 thiêu ngũ thống, cửu hậu chuyển kịch, nhữ đẳng chuyển tương giáo giới, như 

 Phật kinh pháp, vô đắc phạm dã.” 

Chúng ta xem phần chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Hữu” chính là đoạn 

kinh văn vừa đọc.  “Khi kinh pháp dần diệt, thiêu thống lịch liệt, nên lại khuyên 

 cáo, bỏ ác tu thiện, phụng trì kinh pháp”.  Thật ra Phật biết hết tình cảnh sau 

khi Phật nhập diệt, không có gì là không rõ.  Đọc đoạn kinh văn, sẽ nghĩ đến 

lòng từ bi cực độ của Thế Tôn khi còn tại thế. Ngài dặn dò, nhắc nhở, khuyên 

dặn chúng ta phải biết bỏ ác tu thiện, Đức Phật đã dạy dỗ nhƣ thế. 

Chúng ta thấy hầu nhƣ thánh hiền của mọi dân tộc, giáo chủ sáng lập mọi 

tôn giáo, đều từ bi nhƣ nhau. Cũng với cách nói năng, nhắc nhở, dặn dò lớp 

hậu sinh chúng ta nhƣ thế. Trƣớc đây 200 năm, ngƣời Trung Quốc phần lớn có 

thể  tiếp  thu  lời  dạy  đó,  và  y  giáo  phụng  hành,  cho  nên  xã  hội  cũng  đƣợc  ổn 

định, hài hòa. 

Hoàn cảnh sinh sống quả thật y nhƣ trong đoạn kinh nói: Mƣa thuận gió 

hòa, quốc thái dân an. Nhƣng về sau ngƣời ta càng lúc càng thờ ơ với lời dạy 

của thánh hiền, tín tâm suy thoái, không phải không có, nhƣng trong đó thật sự 

đã nảy sinh hoài nghi.  Nhất là sau cuộc cách  mạng công nghiệp của phƣơng 

tây, đã đem khoa học cận đại vào Trung Quốc. Tinh thần chủ yếu của khoa học 

là hoài nghi. Thế là chúng ta bắt đầu nghi ngờ văn hóa truyền thống, bắt đầu 

nghi  ngờ  tổ  tiên,  bắt  đầu  nghi  ngờ  Nho  Thích  Đạo.  Nhƣng  lúc  đó  vẫn  còn 

những ngƣời  thuộc  phe  thủ  cựu, vẫn  chịu  học.  Rồi  dần  dần  lớp  kế  thừa càng 

lúc càng ít, xu hƣớng nghiêng về khoa học kỹ thuật càng lúc càng đông. Cho 

đến nay ngƣời thủ cựu hầu nhƣ không còn, mà có thì cũng lực bất tòng tâm. 

36  Tập 543 



Đúng nhƣ lời đức Phật nói ở đây:  “Kinh đạo dần diệt, nhân tâm dối trá, 

 lại vì các điều ác, ngũ thiêu ngũ thống, ngày càng sâu nặng”.  Nghĩa là Phật đã 

nêu hết tình trạng xã hội hiện nay của chúng ta. Thế nhƣng thiên tai dồn dập, 

xã hội cực kỳ loạn động, cuộc sống thiếu cảm giác an toàn, nói gì đến mƣu cầu 

hạnh phúc. 

Cho nên mỗi ngày chúng ta xem những thông tin về các vụ tự tử, ta hiểu 

đƣợc vì sao họ phải tự sát. Lạ là độ tuổi của ngƣời tự tử đã tụt xuống còn cỡ 

học sinh cấp 1. Trẻ vị thành niên  mƣời  mấy tuổi sao phải tự sát? Đấy đều là 

những vấn đề nghiêm trọng của xã hội. 

Từ  trong  kinh  văn,  Đức  Phật  dạy  chúng  ta:   “Chuyển  tướng  giáo  giới” . 

Câu này chính là biện pháp duy nhất cứu thoát khổ nạn, điều thánh hiền để lại 

phải  đƣợc  đem  ra  giáo  hóa.  Nếu  trên  đời  có  mƣời  mấy  hai  mƣơi  ngƣời  đi 

giảng, tôi tin con ngƣời sẽ biết quay đầu. Giờ có thể sử dụng những công cụ 

này: Truyền hình vệ tinh, mạng truyền thông. Hiện nay kỹ thuật in ấn tiến bộ, 

giá  thành  in  sách  giảm  nhiều  nên  có  thế  in  và  phát  hành  lƣợng  lớn  sách  vở. 

Nhƣng nhất định phải có ngƣời thực hiện, phải có ngƣời đứng ra giảng dạy thì 

mới giải quyết đƣợc vấn đề này. 

Ngƣời dạy tâm phải nhƣ tâm của Phật. Tâm Phật là tâm nhƣ thế nào? Là 

lòng yêu thƣơng chân thành. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Thậm chí đối với cha mẹ 

 thương  con”.  Hội  sớ  viết:  “Cha  mẹ  chỉ  giới  hạn  trong  một  đời”.  Tình  yêu 

thƣơng  của  cha  mẹ  đối  với  con  cái  kỳ  hạn  trong  một  đời,  hết  đời  đó  rồi  thì 

không  còn,  không  tìm  thấy  nữa.  Thế  nhƣng  Phật  từ  vô  lƣợng  kiếp,  tình  yêu 

thƣơng  che  chở  của  Đức  Phật  đối  với  chúng  sanh,  thể  hiện  trên  bất  kỳ  nẻo 

đƣờng nào của lục đạo luân hồi. Phật che chắn cho ta đời đời kiếp kiếp, chỉ cần 

chúng ta chịu tiếp nhận, không bài xích thì chắc chắn gặp nhân duyên đó. Đức 

Phật và Bồ Tát sẽ sắp xếp cho ta. 

 “Cha  mẹ  không  bình  đẳng,  Phật  thường  bình  đẳng”.  Tình  yêu  thƣơng 

che chở của Phật bình đẳng với tất cả chúng sanh, bởi vì Phật không phân biệt, 

không  hề  chấp  trƣớc.  Cha  mẹ  thì  có  phân  biệt  chấp  trƣớc.  “Cha  mẹ  không 

 thương con bất hiếu,  Phật thương xót kẻ phản nghịch”, rất khác nhau. Con cái 

bất hiếu, tại sao lại thế? Đứa con đến báo oán, đến để đòi nợ, thì chắc chắn sẽ 

bất hiếu. Cha mẹ ghét những đứa con bất hiếu nhƣ thế, nhƣng Phật lại khác. 

Chúng  sinh  phạm  tội  ngũ  nghịch,  thập  ác,  nhƣng  Phật  và  Bồ  Tát  chẳng 

trách giận. Quí vị thắc mắc tại sao ƣ? Vì Phật không hề phân biệt chấp trƣớc, 

ngài biết nguyên nhân gì khiến những kẻ đó tạo ác nghiệp. Đoạn trên chúng ta 

Tập 543  37 



đã đọc rồi, vì chẳng ai dạy họ. Phật hết sức thƣơng xót những chúng sanh gây 

tội lỗi này, bảo rằng:  “Tiên nhân vô tri, không biết đạo đức, không thường dạy 

 dổ”, nghĩa là không có ngƣời nói. Cho nên giáo dục, gốc rễ của giáo dục ở gia 

đình. 

Trung  Quốc  5000  năm  qua,  xã  hội  có  thể  nói  đƣợc  ổn  định  lâu  dài,  thời 

gian động loạn không dài. Thời Xuân Thu Chiến Quốc do nhiều nƣớc chƣ hầu 

chƣa thống nhất. Tần Thủy Hoàng thống nhất Trung Quốc xong thì 15 năm sau 

mất nƣớc. Tại sao lại mất nƣớc? Vì ông dùng phƣơng pháp sai lầm: Dùng pháp 

luật, dùng vũ lực. Vũ lực có thể giúp đoạt chính quyền, nhƣng không thể dùng 

để trị quốc đƣợc. Chỉ 15 năm sau là mất nƣớc và nhà Hán lên thay thế. 

Hán  Võ  Đế  khôn  ngoan  hơn,  nghĩ  ra  cách  trị  quốc,  ông  biết:   “Kiến  quốc 

 quân dân, giáo học vi tiên”, ông hiểu đƣợc đạo lý này, dạy những gì? Lúc đó là 

bách gia chƣ tử, nhiều học thuyết mà phức tạp. Mỗi trƣờng phái đều có đạo lý, 

kiến thức, quan điểm riêng. Theo nhà nào để giáo dục quốc dân đây? Lúc đó 


mọi ngƣờithảo luận về vấn đề này. Cuối cùng Võ Đế theo kiến nghị của Đổng 

Trọng Thƣ, áp dụng học thuyết Khổng Mạnh. 

Đƣơng  thời  vị  trí  của  Khổng  Mạnh  cũng  chỉ  ngang  với  bách  gia  chƣ  tử, 

không vƣợt trội hơn. Nhƣng quyết định này của Hán Võ Đế đã nâng cao địa vị 

của Khổng Mạnh lên rất nhiều, đứng đầu bách gia chƣ tử. Việc này Khổng tử 

và Mạnh tử chẳng hề ngờ nổi, lúc còn sống không thành công, không ngờ hậu 

sinh  lại  áp  dụng  học  thuyết  của  các  ông,  để  làm  nguyên  tắc  chỉ  đạo  tối  cao 

trong  việc  trị  quốc.  Quyết  định  này  đã  tác  động  đến  Trung  Quốc  suốt  2000 

năm, cho đến tận cuối nhà Thanh. 

Trong 2000 năm này, biết bao triều đại thay nhau, nhƣng chính sách đó cứ 

lƣu truyền không hề đổi khác. Chỉ đến năm dân quốc không cần Khổng Mạnh 

nữa, sự thờ ơ này đã dẫn đến hoạn nạn hơn trăm năm qua. Nên hiện giờ không 

ít kẻ nghĩ đến những gì của thánh hiền xƣa, ngọn lửa thiêng của thánh hiền vẫn 

chƣa tắt hẳn. 

Trong nhà Phật thời cận đại có Ấn Quang đại sƣ cực lực đề xƣớng việc đó, 

cho  thấy  trong  nhà  Phật  có  những  ngƣời  thủ  cựu  đã  nối  tiếp  ngọn  lửa  này. 

Thầy Lý thủ cựu vô cùng, cả đời dốc tâm dốc sức vào công việc trên. Cứ luôn 

canh cánh muốn tìm truyền nhân, nhƣng suốt đời không gặp đƣợc. Mấy ngƣời 

chúng ta so với thầy Lý thì còn kém xa. 

Lúc trẻ không có môi trƣờng học hỏi, cho nên thời gian học chẳng dài. Phải 

lo sinh kế, không ai chỉ bảo, nên việc học vô cùng khó khăn. Trong Phật pháp 

thƣờng nói: “Tâm an thì đạo mới hưng long”. Quảng thời gian đó tâm khó mà 

38  Tập 543 



an đƣợc, đây là sau chiến loạn đất nƣớc chƣa thống nhất. Kể cả hiện giờ, mấy 

ngƣời có thể an tâm để tập trung học hỏi? 

Thông tin về những chuyện xảy ra mỗi ngày trên thế giới, khiến lòng ngƣời 

hoang  mang  lo  lắng.  Hoàn  cảnh  chung  khiến  chúng  ta  không  thể  yên  tâm. 

Trong  hoàn  cảnh  riêng  thì  phải  vì  sự  nghiệp,  vất  vả  bôn  ba  lo  nuôi  sống  gia 

đình.  Ngƣời  xuất  gia  không  có  đạo  tràng,  cũng  hết  sức  vất  vả.  Nhớ  lúc  xƣa 

ngƣời  tu  ở  trên  núi  cao,  mấy  chục  năm  cũng  chẳng  rời  núi,  làm  ta  vô  cùng 

ngƣỡng  mộ,  họ  có  phƣớc  báo.  Trong  đạo  tràng  này  có  đạo,  đạo  tràng  ƣơm 

mầm  nuôi  dƣỡng  nhân  tài.  Phật  giáo  và  Đạo  giáo  đều  tự  chùa,  có  đạo  tràng, 

Nho giáo thì có thƣ viện, đều là những nơi nuôi dƣỡng tài năng. Đến thời dân 

quốc  đâu  còn  nữa,  dân  quốc  thƣờng  xuyên  động  loạn.  Chúng  ta  đã  nêu  ra 

nguyên  nhân bên ngoài  khiến  chúng  ta  suy  thoái.  Nguyên  nhân  bên  trong  thì 

do căn tính của ta kém xa ngƣời xƣa, ngƣời kế thừa của Nho Thích Đạo không 

bằng đƣợc lớp trƣớc. 

Đầu năm dân quốc có ngƣời nghĩ đến, nhƣng do quân phiệt cắt cứ, xã hội 

loạn lạc, Âu Dƣơng Cánh Vô đã mở nội học viện, cũng chỉ mở đƣợc 2, 3 năm. 

Do chiến loạn, không thể không đóng cửa. Nên  Ứng Từ pháp sƣ  mở đại học 

Hoa Nghiêm cũng chỉ hơn 1 năm. Thái Hƣ đại sƣ mở Phật học viện Mân Nam 

ở Hạ Môn, lúc chiến tranh Trung Nhật nổ ra phải dời về Tứ Xuyên. Bao nhiêu 

là khó khăn gian nan. 

Tƣ  chất  ngƣời  thầy  không  bằng  xƣa,  trò  cũng  chẳng  nhƣ  xƣa.  Đấy  là 

nguyên  nhân  suy  thoái.  Ngƣời  thực  sự  phát  tâm,  nhận  thấy  sứ  mạng,  không 

ngại gian khổ ít quá. Phật nêu 2 điều kiện của ngƣời kế truyền Phật pháp: Thứ 

nhất là xem giới luật nhƣ thầy, thứ hai là xem gian khổ nhƣ thầy. Không giữ 

giới  đƣợc,  không chịu  nổi  khổ  thì  không  thể  gánh  vác  trách  nhiệm  này.  Phải 

giữ đƣợc giới, phải chịu đƣợc khổ. Nhiều năm đến giờ chúng ta phải nhẫn nhịn 

mọi chuyện, không nhẫn đƣợc sẽ không thể thành tựu. 

Nếu thật sự học tốt, thì ngƣời hiện nay không khen ngợi mà còn phỉ báng. 

Quí vị còn tiếp tục làm chăng? Phải có thành tích mấy chục năm, ngƣời ta mới 

cho quí vị là khá. Họ có chịu giúp? Khó lắm, không dễ chút nào. Cho nên đây 

là một sự nghiệp văn hóa xửa vô cùng gian nan, vì thế mà ngƣời trẻ không chịu 

học. Quá khổ, quá khó, lại chẳng ai giúp. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kế: “Cha mẹ nuôi sắc thân, Phật nuôi nội tâm”. 

Phật nuôi dƣỡng pháp thân huệ mạng của ta,  “cho nên nói là thậm chí”. Đấy 

chính là ân đức của Đức Phật đối với ta vƣợt hơn cha mẹ. Quí vị phải hiểu mới 

đƣợc, nếu không thì sẽ không biết ơn, không biết ơn sẽ không nghĩ đến đền ơn. 

Tập 543  39 



 “Ý  nói  Phật  dùng  lòng  đại  từ  bình  đẳng  vô  lượng  kiếp  nuôi  huệ  mạng 

 của ta. Điều này cha mẹ chẳng thể bì được nên bảo là vượt hơn cha mẹ”. Thật 

đấy, ngày nay chúng ta học Phật không phải nhờ duyên đời này, mà quá khứ 

đời đời kiếp kiếp đã từng học hỏi. Không thể nào trong một đời gặp Phật pháp 

mà đƣợc thành tựu, không thể. Nên mỗi ngƣời tu học không phải ngẫu nhiên 

tình cờ, những đời quá khứ đã có nhiều kiếp học Phật. Nên khi gặp pháp môn 

này  quí  vị  mới  tin,  mới  chịu  đón  nhận.  Chịu  tu,  khởi  ý  niệm  muốn  phát  tâm 

cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Đấy không phải là việc nhỏ, không phải là việc 

tình cờ ngẫu nhiên. Do đó ơn đức của Phật quả thật vƣợt hơn cha mẹ. 

 “Đời này”, là chỉ ngũ trƣợc ác thế hiện nay của ta. Thế giới hiện nay của 

chúng ta, sống trong thế giới này vô cùng khổ sở. Chúng ta có phiền não lo âu, 

trên đời này hỏi ai không phiền não? Phật đã nhìn rõ thấu, và nói rõ hoàn cảnh 

hiện  nay  của  ta.  Sinh  ra  vào  thời  này  chẳng  tốt  vì  là  kiếp  trƣợc,  thế  giới  đầy 

chiến tranh loạn lạc. Nhƣng suy nghĩ tƣờng tận, thời đại khoa học tiên tiến này 

cũng là trƣợc thế. Hiện giờ điều này hết sức rõ rệt, vì sao? Vì khoa học đƣa đến 

ô nhiễm. Ô nhiễm tâm lý, ô nhiễm tinh thần. Hiện này hoàn cảnh vật chất bị ô 

nhiễm, chính là ác trƣợc! Việc tu hành rất khó khăn. 

“Lấy điều thiện để phản đối điều ác”. Suy nghĩ bất thiện trong lòng ta, 

kiến giải bất thiện, ngôn ngữ hành vi bất thiện. Trong kinh nói là tham, sân, si 

mạn  nghi.  Trong  văn  hoá  truyền  thống  gọi  là  oán  hận  não  nộ phiền.  Đạo  gia 

cũng nói nhƣ thế, Nho gia cũng nói nhƣ thế. Chúng ta đều có đủ tất cả những 

thứ đó. 

Hiện  nay  còn  mang  đến  những  thiên  tai  do  khoa  học  kỹ  thuật  dẫn  đến, 

trong  kinh đức  Phật  nói  là: “Uống  khổ  ăn  độc”,  đấy  là  ô  nhiễm  mà  nền  văn 

minh khoa học kỹ thuật đem đến cho trái đất. Con ngƣời đánh mất sự cân bằng 

của môi trƣờng sinh thái, môi trƣờng thiên nhiên không còn nữa. Tự nhiên là 

tốt đẹp nhất, nó đã bị hủy hoại, nhất là lĩnh vực canh nông. 

Xƣa kia ngƣời ta trồng trọt bằng sức ngƣời, việc đó hết sức tự nhiên. Bây 

giờ dùng máy móc, thuốc trừ sâu, phân hóa học, chẳng hề tự nhiên chút nào. 

Những  gì  chúng  ta  ăn  vào,  thực  tế mà  nói,  những  thứ  chúng  ta  trồng,  mùi  vị 

khác hẳn so với 50 năm trƣớc. Nguyên nhân vì  sao? Do đất đai đã bị hƣ hại, 

đất đai đã bị nhiễm độc. Rau quả đều có vị khác xƣa, hình dáng vẫn tƣơng tự, 

hoặc có thể đẹp hơn to hơn, nhƣng nhai vào miệng chẳng ngon lành gì, dƣỡng 

chất lại khỏi cần nói đến. 

Đoạn văn dƣới nói: “Phật nói thiện pháp hàng phục giáo hóa hoá điều ác 

 của chúng sanh, để tiêu trừ ngũ thống, diệt tận ngũ thiêu.  Ác tức chỉ 5 điều ác”, 

40  Tập 543 



năm điều ác nghĩa là:Sát đạo dâm vọng tửu. Có thể  hàng phục giáo hóa các 

điều ác của chúng sanh. Nếu thật sự theo lời Phật dạy thì quí vị sẽ chẳng dám 

sát sanh, không dám trộm cƣớp. Vì sao vậy? Vì giết chóc, cƣớp bóc, tà dâm, 

nói láo chắc chắn sẽ chẳng ích lợi gì cho quí vị, mà là đang tạo ác đó. Quả báo 

của quí vị là ngũ thống, thống là thống khổ. 

Đấy mới là hoa báo ở hiện đời, quả báo tƣơng lai chắc chắn rơi vào tam 

đồ. Vì sao vậy? Vì nhân là đƣờng lành, đƣờng lành trong lục đạo, nhân thiên là 

đƣờng lành. Thiện tƣơng ƣng với thiện quí vị mới giữ đƣợc thân ngƣời. Phật 

không nói ra thì ta sẽ lơ là bỏ qua, chẳng hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. Kiếp 

này  ta  đƣợc  thân  ngƣời  vì  đời  trƣớc  đã  tu  ngũ  thiện,  ngũ  thiện  là  những  gì? 

Ngũ giớithập thiện. 

Kinh nói rất rõ: Thƣợng phẩm ngũ giới thập thiện, đƣợc sanh lên cõi trời, 

Trời dục giới. Trung phẩm ngũ giới thập thiện, ở cõi ngƣời, đƣợc thân ngƣời. 

Hạ phẩm ngũ giới thập thiện, là cõi a tu la. Cõi Tu la không tốt, tuy có phƣớc 

báo  nhƣng  suốt  đời  tạo  rất  nhiều  tội  nghiệp.  Tu  la  chết  rồi  hầu  nhƣ  đều  rơi 

xuống địa ngục, sẽ đƣa thẳng quí vị đến địa ngục, nên đó chẳng là cảnh giới 

tốt. Thiện đạo thật sự chỉ có nhân và thiên thôi. 

Đời này  chúng ta phải nghiêm túc không phạm ngũ giới, tuân thủ  thập 

thiện, thì kiếp sau sẽ chẳng mất thân ngƣời. Kiếp sau lại đến cõi ngƣời và sẽ 

sung sƣớng hơn kiếp này. Khẳng định là nhƣ thế. Vì cả đời này học Phật, tu 

thiện, tiến dần dần trên con đƣờng tu học, không đọa lạc. 

Cho nên lời dạy của Phật có thể giúp ta hoá giải 5 thứ ác, hoá giải tham 

sân si mạn nghi bên trong. Tuy chƣa thể dứt hết tham sân si mạn nghi, nhƣng 

chẳng dấy lên nhiều. Nếu dứt đƣợc tham sân si mạn nghi, thì chắc chắn quí vị 

sẽ đến cõi trời, sẽ chẳng ở cõi ngƣời nữa. Thiên nhân có phƣớc báo lớn. Ta nói 

về Tứ Vƣơng thiên, phƣớc báo của Tứ Vƣơng thiên ta không thể tƣởng tƣợng 

đƣợc. Đức Phật dạy: Một ngày của Tứ Thiên Vƣơng bằng 50 năm ở cõi ngƣời. 

Nhân gian sống trăm tuổi chỉ bằng 2 ngày ở cõi trời này. 

Thọ  mạng  Tứ  Vƣơng  thiên  là  500  năm,  500  năm  này  của  cõi  trời,  chứ 

không phải ở trái đất chúng ta. 500 năm chúng ta thì chỉ bằng 10 ngày nơi đó. 

Một ngày  ở cõi đó bằng 50 năm  ở  nhân gian, chẳng phải 10 ngày  ở đó bằng 

500 trăm chỗ chúng ta sao? Càng lên cao thì phƣớc báo càng lớn. Một ngày ở 

cung  trời  Đao  Lợi  bằng  trăm  năm  cõi  ngƣời.  Ngƣời  ở  đó  có  thọ  mạng  1000 

tuổi.  Nội  nghĩ  điểm  này  cũng  đủ  biết  phƣớc  báo  lớn  biết  bao.  Cho  nên  con 

ngƣời đều mong đƣợc sanh lên trời. Thƣợng phẩm ngũ giới thập thiện thì đƣợc 

sanh lên trời, cao nhất là sanh vào cung trời Đao Lợi. 

Tập 543  41 



Xƣa  kia  có  ngƣời  bảo  tôi  Khổng  Tử  ở  cung  trời  Đao  Lợi.  Lão  Tử  cao 

hơn, có lẽ Lão tử ở trời Tứ Thiền. Nếu theo kỳ vọng của Lão Tử thì ông không 

muốn  tấm  thân  ngƣời,  ông  bảo:   “Tôi  có  nạn  lớn,  vì  tôi  có  thân”.  Nếu  không 

muốn thân này thì ông sẽ đến cõi trời Vô Sắc Giới. Ở Trời Sắc Giới có  thân 

nhƣng trời Vô Sắc Giới thì không có than, điều này cần có định lực. Chúng ta 

tin ông có. Đạo gia ngồi thiền, thích thanh tịnh vô vi, cho nên ông sẽ vƣợt qua 

Dục Giới. Đƣơng nhiên có thể tiêu ngũ thống, diệt ngũ thiêu. 

Quả thật đức Phật có thể giúp ta việc nhỏ này, Phật dạy chúng ta:  “Thực 

 hành  ngũ  thiện,  từ  bỏ  ngũ  ác”.  Phẩm  trƣớc  giảng  rất  nhiều,  Thập  ác  ngũ  ác 

nhất định phải dứt, quyết bỏ không làm. Khó nhất là khẩu nghiệp, vọng ngữ. 

Tôi gặp rất nhiều đồng tu làm nghề kinh doanh. Đã buôn bán thì không 

thể  không  nói  dối,  không  nói  dối  chẳng  thể  có  lời.  Điều  này  khó  mà  không 

phạm đƣợc, họ hỏi tôi phải làm sao? Thật ra con ngƣời không biết, kiếm tiền 

đƣợc  hay  không,  nhiều  hay  ít  là  do  số  phận.  Số  không  giàu  thì  làm  thế  nào 

cũng chẳng thể giàu. Hiểu rõ nguyên lý này rồi quí vị sẽ chẳng nói dối, chẳng 

lừa ai nữa, quí vị sẽ chỉ nói thật. Không dối trá, không nói 2 lƣỡi, không nói ác 

khẩu, không nói lời thêu dệt, hoa  mỹ, nhất định sẽ có ích cho quí vị. Tài sản 

trong đời quí vị sẽ tăng trƣởng, không tổn thất, vì sao quí vị laị không làm? 

Nếu nói dối, nói 2 lƣỡi, dùng những thủ đoạn bất chính để kiếm tiền, thì 

tài sản trong số mạng của quí vị đã bị khấu trừ rồi. Rất nhiều ngƣời không hiểu 

điều này. 

Gần đây tôi xem VCD của một ngƣời Nhật, tên là Đạo Thạnh Hòa Phu, 

hết sức cảm động. Ông ấy biết rõ nguyên lý trên nên suốt đời sống chân thành, 

không dối gạt một ai. Và còn thế nào nữa? Ông nhất định không dùng của bất 

nghĩa. Nhƣ chẳng bao giờ tham gia buôn bán đầu cơ, ông giải thích thế nào? 

Đó  là  của  cải  chẳng  nhọc  công  mà  có.  Ông  luôn  quả  quyết  tôi  yên  tâm  khi 

kiếm tiền một cách nhọc nhằn. Đo đó cả đời kinh doanh mà chẳng bao giờ lỗ, 

năm nào cũng lãi. 

Rất nhiều doanh nghiệp vô cùng ngạc nhiên vì khi kinh doanh thì phải có 

lời có lỗ. Tại sao riêng ông ấy không bao giờ lỗ? Ông đã nói một câu rất thuyết 

phục: Làm theo lƣơng tâm, không để đánh mất lƣơng tri. Lƣơng tâm là những 

gì? Ngũ giới thập thiện chính là lƣơng tâm, quyết không lừa dối một ai. Công 

ty  của  ông  sản  xuất  đúng  giá  đúng  chất  lƣợng,  không  tham  lãi  nhiều,  để  giá 

thấp hơn, tiện lợi cho khách hàng. Sản phẩm tốt mà ai cũng mua dễ dàng vì giá 

rẻ, hợp tình hợp lý. Cổ nhân thƣờng nói: Buôn bán lời đƣợc ba phân là khá lắm 

42  Tập 543 



rồi.  Chẳng  ham  lãi  nhiều  thì  cả  đời  yên  ổn,  có  cuộc  sống  thật  sự  viên  mãn, 

hạnh phúc. 

Đặt lợi nhuận của nhân viên lên hàng đầu, cho nên nhân viên công ty ông 

đều gắn bó đến già, thậm chí con trai họ cũng tham gia vào công ty. Gặp lúc 

khó khăn, đơn đặt hàng đột ngột ít đi, bão táp ngành kinh tế ập đến, mà công ty 

không  cắt  giảm  bớt  ngƣời,  dù  là  lao  công  vặt,  cho  nên  công  nhân  đƣợc  bảo 

đảm quyền lợi. Đơn đặt hàng ít thì công việc ít đi, họ xoay sang cách khác: Đi 

nghiên  cứu,  đi học.  Nghiên  cứu  cải thiện  sản  phẩm,  nâng  cao  chất  lƣợng  sản 

phẩm, không để công nhân ngồi không. Ông cho họ nghiên cứu, học hỏi, nên 

việc kinh doanh của ông không bao giờ thất bại. 

Nếu chúng ta theo lời Phật dạy thì lẽ gì không gặp điều tốt lành? Lẽ nào 

không  hạnh  phúc?  Nếu  quí  vị  không  tin  thì  đành  chịu,  nếu  quí  vị  tin  thì  hãy 

thực hiện. Trong số phận mỗi ngƣời có, là do ta tu từ kiếp quá khứ. Kiếp này tu 

nữa thì số phận càng tốt hơn, càng không ngừng tăng trƣởng, phƣớc báo về sau 

không  dứt.  Thế  nên  con  ngƣời  chẳng  nên  làm  việc  xấu,  chẳng  thể  lừa  gạt  kẻ 

khác. Đấy là chân lý phải nắm rõ. 

Cho nên:  “Hành ngũ thiện, trừ ngũ ác, quay lưng với bụi trần để đi đến 

 giác  ngộ”,  trần  là  gì?  Trần  là  ô  nhiễm,  là  mê  mờ,  tƣợng  trƣng  cho  ý  này. 

Chúng ta phải xa lánh nó, phải hợp tác với giác, giác là gì? Giác là trí huệ, nhƣ 

vậy sẽ nâng cao lên rất nhanh. “Bạt trừ nguồn gốc khổ sanh tử của hữu tình”, 

điều này pháp thế gian không làm nổi. Gốc khổ của hữu tình sanh tử chính là 

lục đạo. “Lại được vô vi thường lạc”. Chỉ có trong Phật giáo, nhất là Đại thừa 

có thể đem đến cho ta, có thể giúp ta, chính là cần phải tu thật, hành thật. 

“Ngô bát nê hoàn, kinh đạo dần diệt”, Bát nê hoàn ở đây nghĩa là, Phật 

Thích Ca Mâu Ni  rời xa cõi ngƣời chúng ta, nhập diệt, viên tịch. Trong kinh 

quen thêm danh từ vô dƣ niết bàn, đấy chính là nhập diệt. Nếu có hữu dƣ y niết 

bàn thì họ ở thế gian, nhƣng họ đã chứng Đại Niết Bàn, đã thành Phật. Hữu dƣ 

là gì? Có tấm thân này, thân không rời thế gian này gọi là hữu dƣ. Còn diệt là 

gì? Diệt là diệt phiền não, diệt sanh tử. Phiền não sanh tử đều đã diệt hết cũng 

có nghĩa ngài đã chứng bất sanh bất diệt, thân còn ở thế gian. Nên Niết Bàn 

chứng đƣợc khi còn sống, không phải chết rồi mới gọi Niết Bàn. 

Trƣớc  đây  thầy  Lý  nói  với  chúng  tôi:  Nếu  chết  rồi  gọi  là  Niết  Bàn  thì 

cuối cùng ai cũng nhập Niết Bàn hết. Có gì quý báu đâu? Niết Bàn chứng đƣợc 

khi  còn  sống,  viên  tịch  chứng  đƣợc  khi  còn  sống.  Viên  là  viên  mãn,  tịch  là 

thanh tịnh tịch diệt. Cũng có nghĩa là thật sự buông bỏ hết khởi tâm động niệm 

Tập 543  43 



phân biệt chấp trƣớc, đấy gọi là tịch diệt. Diệt những gì? Diệt vọng tƣởng phân 

biệt chấp trƣớc. Diệt sạch hết tất cả những thứ đó rồi thì sẽ thành Phật. 

Nếu trong ba chỉ diệt đƣợc một, chẳng còn chấp trƣớc, chấp trƣớc là kiến 

tƣ phiền não. Khi chẳng còn chấp trƣớc tất cả pháp thì chứng đắc A La Hán. 

Tất  cả  pháp  đều  không phân  biệt  thì  là  Bồ  Tát.  Không  khởi  tâm  không động 

niệm thì là Phật. Đều gọi là nhập diệt, là viên tịch, là Bát Niết Bàn. Chúng ta 

phải làm rõ ý nghĩa. 

Niết bàn không phải là chết, niết bàn chỉ ngƣời đó đã minh tâm kiến tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật.  Minh  tâm  kiến  tánh  mới  viên  mãn.  Chẳng  còn  bất  kỳ 

phiền  não  nào,  chẳng  còn  sanh  tử  nữa  thì  gọi  là  tịch.  Trí  huệ  đức  năng  viên 

mãn, phiền não sanh tử đều chẳng còn, chính là ý nghĩa của viên tịch, chính là 

ý này. 

Ở đây đức Phật nói ngài đạt đƣợc Bát Niết Bàn, có nghĩa vô dƣ Niết Bàn. 

Chẳng cần thân ngƣời, rời thế giới này. Vì sao vậy? Vì Phật đến thế gian này 

không phải do nghiệp báo của Ngài, chúng ta thì khác, chúng ta đến do nghiệp 

báo không muốn cũng chẳng đƣợc. Quí vị đã tạo nghiệp này thì phải thọ báo 

này, thọ báo xong rồi không đi cũng phải đi. Cho nên thân này gọi là nghiệp 

báo thân. Thọ mạng có hạn, nhƣng dài ngắn ta có thể tác thao túng. Phật pháp 

nói có túc mạng nhƣng không phải định luận. Nếu nhƣ ta dứt ác tu thiện, tích 

lũy công đức thì thọ mạng của ta sẽ kéo dài. 

Chúng  ta  xem  trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  ông  Liễu  Phàm  đã  gặp  một 

ngƣời thầy bói là Khổng tiên sinh. Ngƣời này bói rất giỏi, tính toán số mệnh 

của Liễu Phàm không sai chút nào. Năm 15 tuổi, ông lão thầy bói này đã đoán 

số cho Liễu Phàm, suốt 20 năm chẳng có việc nào là không trúng. Sau 20 năm 

thì  Liễu  Phàm  tiên  sinh  đã  35  tuổi,  năm  đó  ông  gặp  Vân  Cốc  thiền  sƣ,  ngồi 

suốt  3  ngày  3  đêm  tham  thiền  trong  thiền  phòng  với  Vân  Cốc  thiền  sƣ.  Liễu 

Phàm tiên sinh chẳng khởi một vọng niệm nào, Vân Cốc thiền sƣ rất thán phục 

liền hỏi: Anh tu pháp môn nào, công phu khá lắm. 3 ngày 3 đêm mà chẳng hề 

có một vọng tƣởng, ngƣời thƣờng không làm nổi. 

Liễu  Phàm  tiên  sinh  thú  thật:  Tôi  chẳng  có  công  phu  gì,  chỉ  do  Khổng 

tiên sinh đoán mệnh cho tôi sẵn rồi, 20 năm qua chẳng hề sai sót nên tôi chẳng 

cần nghĩ ngợi gì, có nghĩ cũng vô ích. Số phận đã định sẵn, mỗi ngƣời đều có 

vận mệnh nhất định. Nhƣng hiện giờ thầy bói rất khó hành nghề, gặp phải cao 

nhân  nhiều  khi  đoán  không  ra.  Vì  sao  thế?  Vì  ngày  nào  ta  cũng  có  cộng  trừ 

nhân chia. Khởi một ý nghĩ xấu trong đầu thì ngay lập tức bị giảm phƣớc, có 

một  suy  nghĩ  thiện  thì  lại  đƣợc  tăng  thêm.  Ngày  nào  cũng  có  tăng  có  giảm. 

44  Tập 543 



Việc thiện nhỏ thì tăng ít, cộng thêm một hai điểm, việc ác nhỏ thì trừ một hai 

điểm. Việc thiện lớn thì nhân, việc ác lớn thì chia, cho nên ngày nào cũng cộng 

trừ nhân chia. 

Ngƣời thời nay suy nghĩ trong đầu lên xuống quá lớn. Đại khái thiện thì 

khá ít mà ác lại đặc biệt nhiều. Nên ngƣời bây giờ phƣớc báo rất lớn, do suy 

nghĩ bất chính mà bị giảm trừ nhiều. Ví dụ nhƣ tiền bạc, số có thể giàu hàng 

chục tỷ, nhƣng bằng phƣơng pháp không chính  đáng, còn kinh doanh lừa gạt 

thì sẽ bị giảm. Cả đời chỉ sở hữu sáu mƣơi ức, tám mƣơi ức, là khá lắm rồi, kỳ 

thật sáu mƣơi ức này đã mất đi bốn mƣơi ức rồi. Nếu kiếm đƣợc tám mƣơi ức 

thì cũng đã thiệt mất hai mƣơi ức, điều này không sai chút nào. 

Ông Liễu Phàm đã biết điều này, cho nên Vân cốc thiền sƣ dạy ông cách 

cải tạo số phận: Dứt tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện, ngày nào cũng tự soi xét 

kiểm điểm lỗi lầm, sửa đổi tâm tính.  Liễu Phàm  làm theo và sự thay đổi đến 

ngay lập tức. Tâm ngƣời khởi lên một niệm thì cảm ứng sẽ hiện tiền. Năm sau 

Liễu Phàm ứng thí, Khổng tiên sinh đoán ông đỗ thứ ba, nhƣng ông lại đỗ đầu. 

Đó là lần đầu Khổng tiên sinh đoán sai, và sau đó hoàn toàn thay đổi. 

Mạng ông chẳng đƣợc công danh, nghĩa là không có số đậu cử nhân, tiến 

sĩ, nhƣng ông đã đậu hết. Số ông chẳng có con trai, chỉ sống đến 53 tuổi thì 

sống đến tận 74 tuổi, thọ hơn 21 năm. Liễu Phàm bảo ông không cầu trƣờng 

thọ, chỉ cầu công danh, xin thi đậu cử nhân, tiến sĩ, ông cầu điều này, có cầu 

xin con trai, chứ không cầu trƣờng thọ. Thế nên quí vị thấy tạo ác sẽ bị trừ, tu 

thiện thì đƣợc cộng thêm. Quí vị đã hiểu nguyên lý này, thì khi tu đại thiện sẽ 

đƣợc nhân phƣớc báo, chẳng biết đƣợc nhân gấp bao nhiêu lần. 

Pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni: Chánh pháp 500 năm, tƣợng pháp 

1000 năm, mạt pháp 10.000 năm. Cũng có kinh nói thời chánh pháp của đức 

Phật  là  1000  năm.  Vì  sao  lại  chỉ  còn  có  500  năm?  Vì  nữ  giới  xuất  gia  nên 

chánh pháp bị giảm bớt 500 năm, do nguyên nhân đó. Tại sao lại thế? Do nữ 

giới tình chấp nặng nề, không dễ dứt phiền não. 

“Tất  cả  đều  qua  đi,  gọi  là  kinh  đạo  dần  diệt”.  Hiện  nay  theo  sách  vở 

truyền thống của xƣa, thì đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay là 3038 

năm.  Nghĩa  là  thời  chánh  pháp  1000  năm  đã  qua  rồi,  thời  tƣợng  pháp  1000 

năm cũng đã trôi qua, 10.000 năm thời mạt pháp thì đã qua 1000 năm đầu, giờ 

là  năm  thứ  38  của  ngàn  năm  thứ  hai.  Pháp  vận  càng  về  sau  càng  suy  thoái, 

nhƣng thời mạt pháp cũng lên xuống bất định, giờ đang suy nhƣng tƣơng lai 

còn có lúc thịnh lại. Lúc thịnh lúc suy rất bất định, đều do ở con ngƣời. 

Tập 543  45 



Có ngƣời giảng dạy thì Phật pháp hƣng thịnh, không ai giảng dạy thì Phật 

pháp  suy.  Giảng  dạy  cho  ngƣời  chính  mình  phải  tu  thành  trƣớc  đã.  Tự  mình 

không tu lấy gì để dạy ngƣời? Nên thật sự gánh vác sự nghiệp của Nhƣ Lai, sự 

nghiệp của Nhƣ Lai chính là hoằng pháp lợi sinh, chính là giảng dạy. 

Chúng ta thấy rõ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có vai trò là vị thầy chuyên 

nghiệp,  ngài  đã  giảng  dạy  cả  đời.  Một  ngƣời  thầy  ƣu  tú  cực  kỳ  trách  nhiệm, 

chƣa từng bỏ lớp bỏ tiết, bậc thầy nhƣ vậy biết tìm đâu ra? Đã không thu học 

phí còn tình nguyện giảng dạy, dạy dỗ nghiêm túc nhiệt tình chu đáo, dạy cho 

bất kỳ ngƣời nào. Nói theo từ ngữ hiện nay, thì Phật là nhân viên giáo dục xã 

hội  đa  nguyên.  Học  trò  của  ngài  có  đủ  quốc  tịch,  đủ  sắc  dân,  đủ  loại  tín 

ngƣỡng, chúng ta đã thấy điều đó trong kinh điển ghi chép. Phật tử quy y với 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, có rất nhiều ngƣời là thầy truyền giáo của các tôn 

giáo khác, tín đồ của các tôn giáo khác. 

Các  vị  thấy  có  Bà  La  Môn  nữ  trong  Kinh  Địa  Tạng,  đấy  là  ngƣời  theo 

đạo Bà La Môn. Phật không thay đổi tôn giáo tín ngƣỡng của cô, bởi vì Phật 

giáo chẳng phải tôn giáo, chẳng cần thiết phải thay đổi. Phật giáo chính là giáo 

dục. Nhƣ một ngôi trƣờng chiêu sinh, thì học trò ở bất kỳ tôn giáo tín ngƣỡng 

nào đều có thể đến học. Do đó ta thấy trong kinh điển, rất nhiều tín đồ và thầy 

truyền đạo của các tôn giáo khác đều theo Phật để học hỏi. 

Cho nên nói cuối thời mạt pháp thì kinh đạo mới diệt tận. Điều này trong 

Đại Tạng Kinh có Pháp Diệt Tận Kinh, ghi Đức Phật Thích Ca  Mâu  Ni bảo 

tƣơng lai Phật pháp diệt tận, Kinh Thủ Lăng Nghiêm diệt trƣớc, các kinh khác 

dần mất theo. Vì sao mà Thủ Lăng Nghiêm lại bị diệt trƣớc? 

Tôi  theo  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  tu  Kinh  Thủ  Lăng  Nghiêm.  Tôi  đến 

HongKong,  lần  đầu  giảng  kinh  cũng  giảng  Kinh  Thủ  Lăng  Nghiêm  đầu  tiên. 

Bộ kinh này nỗi tiếng trong giáo pháp Đại Thừa. Các bậc tổ sƣ cao tăng xƣa 

từng  nói:  “Mở  huệ  là  nhờ  Lăng  Nghiêm,  thành  Phật  nhờ  Pháp  Hoa”.  Do  đó 

quí vị thấy Kinh Lăng Nghiêm khai mở trí huệ. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm có một đoạn giảng về 4 loại thanh tịnh minh 

hối: Sát đạo dâm vọng. Giảng rất rõ về 4 loại quả báo này. Khi giảng kinh tôi 

bảo chƣơng đó là kính chiếu yêu. Nếu quí vị hiểu thì những yêu ma quỷ quái 

không  thoát  khỏi  bàn  tay  quí  vị.  Nên  kinh  đó  phải  bị  diệt  trƣớc.  Kinh  Lăng 

Nghiêm  diệt  xong  thì  sao?  Sẽ  chẳng  nhận  ra  yêu  ma  quỷ  quái  nữa,  quí  vị  sẽ 

cho chúng là ngƣời tốt, sẽ xem chúng nhƣ Phật Bồ Tát. Quí vị đã hiểu vì sao 

yêu ma quỷ quái tìm đủ mọi cách để tiêu hủy bộ kinh này. 

46  Tập 543 



Kinh này rất hay, thật sự khai mở trí huệ chúng ta. Phật thảo luận với đại 

chúng  cứ  nhƣ  họp  bàn  trong  hội  nghị,  toàn  những  lời  đối  thoại  đầy  trí  huệ. 

Trong đó có rất nhiều điều liên quan đến triết học và khoa học hiện nay. 

Kinh Phật diệt hết rồi thì lúc này: “Nhân dân siểm ngụy”. Siểm là không 

thật, ngụy là hƣ ngụy. “Nhân tâm dâm tà xảo trá, lại tạo ra các điều ác”,  lại 

không chịu làm việc tốt lành . “Do đó thiêu thống  càng lớn”. Thống là thống 

khổ của cuộc sống hiện giờ, dữ dội nhƣ lửa thiêu càng lúc càng cháy. Chết rồi 

đều đọa địa ngục, tên địa ngục là Vô Gián. Nên nói: “Lâu ngày càng kịch liệt”. 

Càng về sau căn tánh chúng sanh càng mỏng, tạo nghiệp càng nặng nề, đọa lạc 

càng  khổ  sở  hơn.  Chỗ  này  Niệm  Lão  cho  rằng  từ  chánh  pháp,  tƣợng  pháp, 

chuyển sang mạt pháp, thì khổ sở càng lúc càng thảm thiết càng dữ dội. 

“Nên  dạy  Bồ  Tát  Di  Lặc  cùng  tất  cả  chúng  hội,  nên  triển  chuyển  dạy 

 chúng sanh như thế”. Nửa phần sau này là do Bồ Tát Di Lặc làm đƣơng cơ, 

nửa phần trƣớc của bản kinh này A Nan tôn giả làm đƣơng cơ, nửa phần sau 

Bồ  Tát  Di  Lặc  làm  đƣơng  cơ.  Bồ  Tát  Di  Lặc  là  Phật  đƣơng  lai  hạ  sanh,  phó 

chúc cho ngài, chúng ta liền biết đƣợc, Bồ tát Di Lặc tƣơng lai sẽ thành Phật để 

giáo hóa chúnng sanh, chắc chắn sẽ hoằng dƣơng bộ kinh này. 

Và ta đã dần dần cảm nhận đƣợc, 9000 năm thời mạt pháp chúng sanh 

khó độ, chỉ có nhờ vào bộ kinh này thôi. Vì sao vậy? Vì dứt phiền não rất khó. 

Pháp  môn  này  chủ  trƣơng  đới  nghiệp  vãng  sanh,  nên  có  thể  chẳng  dứt  phiền 

não, chỉ cần khống chế phiền não là đƣợc. Phiền não khống chế dễ nhƣng đoạn 

trừ không dễ. 

Hiện giờ chúng ta học theo Phật, không dứt đƣợc phiền não, nhƣng nhất 

định phải hạ thấp phiền não, phải làm nhạt bớt đi. Thì việc chúng ta cầu sanh 

về tịnh độ sẽ dễ hơn, có cơ sở hơn, lúc lâm chung phiền não có thể không nổi 

lên. Một câu danh hiệu Phật này phải niệm cho tốt. Bất kỳ trong tình cảnh nào, 

mọi  lúc  mọi  nơi,  dù  xung  quanh  có  ra  sao,  đều  phải  nhớ  đến  câu  Phật  hiệu, 

không để quên mất. Nhất là khi tai nạn bất ngờ, hốt hoảng kinh hoàng sẽ quên 

câu niệm Phật, thì vô cùng vô cùng nguy hiểm. Nhớ là dù kinh hãi đến đâu vẫn 

phải một câu A Di Đà Phật. 

Cho nên những phim tƣ liệu về thiên tai ta xem nhiều cũng có lợi. Vì sao 

vậy? Vì xem nhiều thì sẽ quen, lúc tai họa xảy ra chẳng qua chỉ là những cảnh 

tƣợng nhƣ vậu thôi sao? Tôi đã từng chứng kiến? Quí vị sẽ rèn luyện đƣợc gì? 

Tâm trạng bạn khi đó sẽ rất bình thƣờng, không kinh hoàng, không khiếp sợ. 

Theo tôi loại phim đó xuất hiện là ý trời, cho chúng ta chứng kiến trƣớc để có 

sự chuẩn bị tâm lý, không phải kinh hoàng. 

Tập 543  47 



Trong những vụ thiên tai lớn chết rất nhiều ngƣời, trên nửa số hoặc thậm 

chí hai phần ba, ba phần tƣ thì phần lớn đều chết vì sợ. Những kẻ chết nhƣ thế 

rất  đáng  thƣơng.  Ngƣời  niệm  Phật  chết  vì  sợ  hãi  sẽ  không  thể  đến  đƣợc  thế 

giới Cực Lạc, lại phải rơi trong lục đạo luân hồi, chẳng biết lạc vào đƣờng nào. 

Đây là chuyện rất phiền toái, rắc rối. 

Cho  nên  Thế  Tôn  răn  dạy  nhiều  lần,  để  Bồ  Tát  Di  Lặc  cùng  đại  chúng 

trong hội, đại chúng trong hội gồm cả chúng ta. Chúng ta đọc bộ kinh này là 

tham  gia  pháp  hội  này.  Phải  làm  sao?  Phải “chuyển dạy  cho  chúng  sanh như 

 lời Phật dạy”. Chúng ta học rồi phải bảo cho ngƣời khác biết nhƣ: thân thích, 

bạn  bè,  bạn  học,  đồng  tu,  ai  chịu  tin,  chịu  hiểu,  chịu  tiếp  nhận  thì  phải  luôn 

khuyên nhủ, khích lệ họ. Tất cả cùng khuyến khích lẫn nhau, nếu tạo đƣợc một 

đạo tràng nhỏ thì rất hay. 

Ấn  Quang  đại  sƣ  bảo  chẳng  cần  đông,  20  ngƣời  đƣợc  rồi,  cùng  nhau 

niệm Phật, cùng nhau học hỏi giáo lý. Thật sự chẳng nghi ngờ pháp môn này, 

hạ  quyết  tâm  nhất  định  phải  cầu  sanh  về  tịnh  độ,  thì  có  thể  không  cần  nghe 

kinh,  cũng  khỏi  phải  niệm  Phật,  một  câu  Di  Đà  niệm  tới  cùng  là  đƣợc.  Nếu 

lòng  vẫn  còn  hoài  nghi  thì  nhất  định  bạn  phải  học  giáo  lý,  phải  nghe  giảng, 

phải tụng kinh. Tại sao thế? Để giúp quí vị đoạn nghi sanh tín. Giáo lý trong 

kinh  có  mục  đích  này  đây.  Nếu  đã  thật  hiểu  rõ  sẽ  chuyên  tâm  niệm  Phật  đi! 

Quan trọng nhất chính là câu Phật hiệu này, một câu Phật hiệu cực kỳ khó tin 

nhƣng thiên kinh vạn luận đều hƣớng về đó. “Đối với kinh pháp của Phật, tín 

 thọ phụng hành, không được trái phạm”. Đến cuối cùng là một danh hiệu Phật. 

Chúng  ta  xem  đoạn  cuối  của  phẩm  này:  “Di  Lặc  Bồ  Tát,  hợp  chưởng 

 bạch ngôn, thế nhân ác khổ, như thị như thị. Phật giai từ ai, tất độ thoát chi, 

 thọ Phật trọng hối, bất cảm vi thất”, đấy là lời của Bồ Tát Di Lặc. “Di Lặc đại 

 sĩ nhận lời giáo huấn của Phật một cách sâu sắc”. Ngài cảm nhận sâu sắc lời 

dạy của đức Phật, cho nên:  “Chắp tay cung kính, tán thán Như Lai”. Ngài nói: 

“thế nhân ác khổ”. Ác là tạo nhân, khổ là quả kết thành. Đã tạo ác thì đƣơng 

nhiên phải thọ khổ. 

“Thâm  sâu như  vậy”,  chẳng  phải  ác  nhỏ,  không  phải  khổ  ít,  tạo  ác  lớn 

quả báo ở địa ngục, ngạ quỷ, cho nên chồng chất dẫy đầy nhƣ thế. “Phật từ bi 

 vô lượng”, lòng từ bi của Phật vô lƣợng vô biên:  “Nên đối với kẻ cực ác cũng 

 dùng lòng từ bi bình đẳng đó cứu giúp”, “đều được độ thoát”. Phật chẳng hề 

phân biệt, chấp trƣớc bất kỳ chúng sanh nào, điều này chúng ta phải học theo 

Phật. Tâm lƣợng chúng ta nhỏ hẹp, còn phân biệt, còn chấp trƣớc, nên rất khó 

48  Tập 543 



tiến rất trên đạo Bồ Đề. Nếu mở rộng lòng thì những chƣớng ngại trên đƣờng 

đạo sẽ chẳng còn, thông thoáng dễ đi. 

 “Di Lặc đại sĩ là đại diện chúng Bồ Tát làm đương cơ ở trong kinh này, 

 A Nan là đương cơ cho chúng Thanh Văn, nên lãnh hội thâm sâu yếu chỉ của 

 kinh  này”,  ngài  đã  nói  nhƣ  vậy:  “Đều  được  độ  thoát”.  Trong  dấu  ngoặc  đơn 

nói: “Nghĩa là tức đều được độ thoát”, có thể độ thoát tất cả chúng sanh, ý là 

nhƣ vậy. Đấy là bí mật, là tôn chỉ sâu xa của bộ kinh này. Có thật thế chăng? 

Thật đấy, chẳng có chút giả dối nào. 9000 năm thời mạt pháp này toàn dựa vào 

bộ kinh trên. 

Trong  kinh  phẩm  Quyết  Chứng  Cực  Quả  viết:   “Nếu  có  thiện  năm  tử, 

 thiện nữ nhơn, nếu đã sanh”  ,  là đã sinh đến thế giới Cực Lạc . “Nếu tương lai 

 sanh”,  tƣơng  lai  sanh  là  chƣa  đến  đó,  sẽ  sinh  về  đó.    “Tất  cả  đều  trú  trong 

 chánh định tụ, nhất định chứng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. “Đều 

 trú trong chánh định tụ”, câu  này rất quan trọng.  Tâm định rồi, định  ở đâu? 

Định tại tịnh độ, định chỗ A Di Đà Phật. Định vào câu danh hiệu Phật này thì 

chắc chắn quí vị sẽ thành tựu, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thì đƣơng nhiên 

sẽ chứng đắc Vô Thƣợng Bồ Đề. A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề chính là 

Vô Thƣợng Bồ Đề. Quí vị thành Phật rồi, rốt ráo thành Phật. Trong kinh Hoa 

Nghiêm gọi là Diệu Giác Nhƣ Lai. 

 “Là  tượng  trưng  người  hiện  nay  phát  Bồ  Đề  tâm,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm, tương lai vãng sanh Tây phương, mà còn hiện tiền đã trụ vào chánh định 

 tụ”. Đấy là gì? Là đã hiểu kinh giáo, chẳng còn nghi ngờ, tâm đã định, chẳng 

dao  động  nữa.  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa  bất  luận  gặp  pháp  môn  nào  cũng 

không dao động, gọi là chánh định tụ. Sẽ không lúc muốn học pháp môn này, 

lúc theo pháp môn kia. Nếu quí vị còn muốn học rất nhiều thứ thì chẳng phải 

chánh định tụ, quả thật không hề khó. 

Chúng ta xem nữ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân chỉ 10 năm đã có thành tựu, sự thành 

tựu này không hề bình thƣờng, thành tựu thật sự. Vì sao vậy? Vì lúc nào vãng 

sanh cũng đƣợc, vấn đề đã đƣợc giải quyết rồi, bất kỳ khi nào cũng có thể rời 

đi. Phật A Di Đà chẳng đến đón, để nữ cƣ sĩ ở lại thêm vài năm, bà cũng chẳng 

thấy  phiền  hà,  cũng  chẳng  thay  đổi,  chẳng  có  suy  nghĩ  nào  khác.  Cả  đời  chỉ 

đọc một bộ kinh, niệm một danh hiệu Phật. 

Nhập vào cảnh giới rồi, thì chỉ đọc lời kinh không cần xem chú giải, mỗi 

ngày đọc một lƣợt kinh. Đọc một lƣợt có ý nghĩa gì? Nghĩa là quan sát thế giới 

Tây  phƣơng  Cực  Lạc,  để  tăng  trƣởng  tín  tâm,  tăng  trƣởng  thệ  nguyện,  vĩnh 

viễn  không  thoái  chuyển,  có  ý  nghĩa  nhƣ  vậy.  Đƣơng  nhiên  trƣớc  tiên  phải 

Tập 543  49 



hiểu rõ, tâm chƣa  kiên định thì nhất định phải nghe giảng, phải đọc kinh, tín 

tâm kiên định đã quyết tâm rồi, không còn dao động thì chuyên niệm A Di Đà 

Phật. Thật là nhất hƣớng chuyên niệm, phát Bồ Đề tâm. 

Chúng ta nói đến Bồ Đề tâm, chính là dùng đề tựa của kinh này. Chân 

thành  là  thể  của  Bồ  Đề  tâm,  chính  là  thật,  thật  nghĩa  là  không  giả.  Thành  là 

không dối, đây là  thể của Bồ đề tâm. Nó khởi tác dụng thanh tịnh bình đẳng 

giác tự thọ dụng. Từ bi là tha thọ dụng. Từ bi ở đâu ra? Trong từ bi có chân 

thành, có thanh tịnh, có bình đẳng, có giác. Tâm từ bi nhƣ thế đối đãi với hết 

thảy  chúng  sanh.  Bất  luận  tin  hay  không  tin  đều  dùng  tâm  từ  bi  để  đối  đãi, 

không hề phân biệt, chẳng hề chấp trƣớc. Nếu còn phân biệt chấp trƣớc thì sai 

rồi, chúng ta vẫn chƣa ổn, không ổn thì vẫn phải nghe giảng kinh. Đối đãi bình 

đẳng,  hoà  thuận  với  tất  cả  chúng  sanh,  chúng  ta  luôn  hồi  hƣớng  cho  tất  cả 

chúng sanh. 

Tịnh Tông còn đƣợc gọi là pháp môn bất hồi hƣớng. Tại sao lại bất hồi 

hƣơng? Vì mỗi niệm đều hồi hƣớng cả. Trong một câu danh hiệu Phật A Di Đà 

có cả tự lợi, có cả lợi tha, tự lợi lợi tha. Tự lợi là cầu Phật đến tiếp dẫn ta, lợi 

tha là nguyện cho tất cả chúng sanh tƣơng lai đều nhờ câu danh hiệu này mà 

đƣợc  độ.  Cho  nên  ngƣời  hiện  giờ  phát  Bồ  Đề  tâm  chuyên  tâm  niệm  Phật, 

tƣơng lai sanh về Tây phƣơng Cực Lạc thì đã trụ trong chánh định tụ trƣớc rồi. 

Trong  Kinh  A  Di  Đà  lại  nói:  “Nếu  có  kẻ  đã  phát  nguyện,  nay  phát 

 nguyện,  sẽ phát  nguyện  sinh  về  cõi Phật  A  Di  Đà.  Những người  như  thế  đều 

 được bất thoái chuyển đối với A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Câu kinh 

này:   “Tượng trưng những người hiện giờ phát nguyện vãng sanh, đều không 

 thoái chuyển Bồ Đề, nên gọi là đều được độ thoát”.  Chỉ cần phát nguyện này, 

đã phát nguyện rồi thì đã thành tựu rồi, hiện tiền phát nguyện thì đời này sẽ 

thành  tựu,  tƣơng  lai  phát  nguyên  cũng  đƣợc  thành  tựu.  Chẳng  có  ai  không 

thành tựu cả. 

Ở dƣới Di Đà Yếu Giải nói, Ngẫu Ích đại sƣ nói:  “Bất luận chí tâm hay 

 tán tâm, có tâm hay vô tâm, hiểu hoặc không hiểu, nhưng danh hiệu Phật A Di 

 Đà, hoặc danh hiệu chư Phật ở 6 phương, tên bộ kinh này lọt qua tai. Giả thử 

 đến ngàn vạn kiếp sau cũng sẽ nhân đó mà được độ thoát”, quý vị xem ý này. 

Ngẫu Ích đại sƣ là bậc tái sanh, không phải ngƣời thƣờng. Ở sau Di  Đà Yếu 

Giải có một đoạn lời bạt, nói rõ Yếu Giải này chỉ viết trong 9 ngày. 

Ấn Quang đại sƣ hết sức khen ngợi quyển này bảo: “Cho dù có cổ Phật 

 tái sanh viết chú giải cho Kinh A Di Đà, cũng không thể hay hơn được”. Lời 

khen này quá tuyệt vời! Lời tán thán này gần nhƣ nói, chính đức A Di Đà đã 

50  Tập 543 



đích thân viết lời chú giải. Rất nhiều ngƣời xem lời khen của Ấn Quang đại sƣ, 

thì sinh ra hoài nghi. Tôi cũng đã gặp, là đại hòa thƣợng, lão hòa thƣợng từng 

giảng kinh thuyết pháp, hỏi tôi:  Ấn Quang tổ sƣ nói câu đó có phải hơi quá? 

Tôi trả lời: chẳng quá chút nào, tổ sƣ nói vừa đúng, thật chứ không dối, chúng 

ta phải tin. 

Ngài  nói  bất  luận  chí  tâm  hay  tán  tâm.  Chí  tâm  chính  là  chuyên  tâm 

không có tạp niệm, tán tâm chính là tạp niệm. Hữu tâm hoặc vô tâm, hữu tâm 

chính là cầu sinh tịnh độ, vô tâm chính là ngƣời ta niệm thì niệm theo. Hoặc là 

hiểu, hoặc là không hiểu, là hiểu đƣợc kinh Di Đà, kinh Vô Lƣợng Thọ. Hoặc 

là  kẻ  chẳng  hề  tin  Phật,  chƣa  đọc  kinh  cũng  chẳng  nghe  giảng,  thấy  ngƣời 

niệm  thì  niệm  theo  1,  2  câu.  Nhƣng  chỉ  niệm  một  danh  hiệu  A  Di  Đà,  hoặc 

Nam Mô A Di Đà Phật, bất kể tin hay không tin, hữu tâm hay vô tâm. Hoặc 

danh  hiệu  Phật  ở  6  phƣơng,  hoặc  Bổn  sƣ  Thích  Ca  Mâu  Ni,  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật, Lô Xá Na Phật. Bất luận danh hiệu Phật nào, chỉ cần là niệm danh hiệu 

Phật. Hoặc đọc tên một quyển kinh, Kinh A Di Đà, Phật Thuyết A Di Đà Kinh, 

Kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa,  Kinh  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm.  Chỉ 

cần là tên một quyển kinh Phật, đã qua tai, nghe đƣợc rồi, thì giả sử ngàn vạn 

kiếp sau, hễ gặp duyên sẽ nhờ đó mà đƣợc độ thoát. 

Vì  sao  vậy?  Đó  chính  là  nhờ  thiện  căn  của  ngƣời  ấy.  Đấy  là  gieo  hạt 

giống  Phật  vào  trong  A  lại  gia  thức,  hạt  giống  Tam  bảo  Phật  Pháp  Tăng,  là 

Tam bảo. Danh hiệu của Bồ Tát là Tăng bảo. Ngƣời đó nghe Quan Âm Bồ Tát, 

Địa Tạng Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát thì trong A lại gia thức đã có danh hiệu Bồ 

Tát là Tăng bảo. Hạt giống này vĩnh viễn không mất đi, dù ngàn vạn kiếp sau 

cũng vẫn tồn tại. Khi có duyên gặp Tăng bảo thì hạt giống này sẽ hiện hành, sẽ 

khởi tác dụng, ngƣời đó sẽ tin, sẽ chịu thâm nhập. 

Cho nên việc gieo hạt giống cho hết thảy chúng sanh rất quan trọng. Họ 

không tin cũng không sao, báng Phật báng pháp cũng chẳng sao. Chỉ cần họ đã 

nghe lọt vào tai, đã thấy tƣợng Phật, thấy kinh, dù không hề lật ra xem, nhƣng 

nhìn  thấy  tựa  kinh,  đã  lọt  vào  mắt  thì  sẽ  thành  hạt  giống  đạo  vĩnh  cữu.  Việc 

này phải ta phải biết làm. 

Trƣớc kia lúc tôi mới học Phật, giảng dạy ở trƣờng chuyên khoa và đại 

học. Học sinh tôi dạy, sợ bị cho là mê tín, nên không dám công khai đang học 

Phật. Tôi bảo các bạn lầm rồi, phải công khai chứ. Vì sao vậy? Nếu ngƣời ta 

chế giễu công kích bạn thì bạn cũng độ ngƣời đó, bạn đã gieo hạt giống Phật 

vào A lại gia thức của ngƣời đó rồi. Công đức lớn không tƣởng đƣợc! Tôi nói 

thế thì học trò hỏi làm cách nào, tôi bảo tay cầm xâu chuỗi. Trên tay học sinh 

Tập 543  51 



đều có xâu chuỗi hạt, ngƣời khác trông thấy bèn A Di Đà Phật, ngƣời đó tự 

động niệm. 

Các bạn học ở trƣờng, trên sách vở thƣờng có đề tên. Tôi bảo đừng viết 

tên mình lên, mà hãy ghi A Di Đà Phật, đây là sách của Phật A Di Đà. Bạn sẽ 

thấy  bao  nhiêu  ngƣời  đọc  tên  đó,  bao  nhiêu  ngƣời  nghe  danh  hiệu  đó.  Dùng 

cách này bạn sẽ độ đƣợc rất nhiều ngƣời. Cách thức thì rất nhiều, chớ sợ ngƣời 

khác nghĩ gì. Chúng ta thể hiện tốt thì sau này mọi ngƣời sẽ ngợi khen: Ngƣời 

theo  Phật  khá  lắm,  ngƣời  tin  Phật  rất  thật  thà,  không  nói  dối,  không  lừa  gạt. 

Nội điểm này thôi mọi ngƣời đã tán thƣởng rồi. Cho nên phải hiểu, không cần 

tránh né. 

Dƣới  đây  là  một  ví  dụ:  “Như  văn  đồ  độc  cổ,  xa  gần  đều  mất”.  Câu 

chuyện  này  đƣợc  viết  trong  kinh  Phật.  Đấy  là  thời  chiến  tranh,  đại  khái  nhƣ 

hiện nay dung gas, dùng loại vũ khí này. “Ăn kim cang dù ít, nhất định không 

 tiêu”. Kim cƣơng là vật cứng nhất, quí vị nuốt vào dù chỉ  một ít cũng không 

tiêu nổi, dùng việc đó làm ví dụ. “Cũng chính là chỉ đều được độ thoát”, nên 

khẳng định là độ đƣợc tất cả chúng sanh. 

Cuối cùng Di Lặc đại sĩ nói: “Nhận lời giáo huấn quan trọng của Phật”, 

Phật  từ  bi  cứ  hết  lần  này  đến  lƣợt  khác  dạy  bảo  dặn  dò.  “Không  dám  trái 

 phạm”, “điều này thay thế tất cả hàm linh hiện tại đương lai mà nói”. Câu này 

của  Bồ  Tát  Di  Lặc  cũng  tƣợng  trƣng  cho  chúng  ta  hiện  nay,  tƣợng  trƣng  đại 

chúng suốt 9000 năm của thời mạt pháp, tƣơng lai có duyên có thể đọc đƣợc 

bản kinh này. Tƣợng trƣng những đại chúng trên cho nên nói là:  “Chúng con”. 

 “Hiện nay chúng ta đúng như lời đại sĩ bảo không dám vi phạm”, không 

dám làm trái, không dám quên mất. 

 “Bành Tế Thanh lại nói: Tịnh độ là mãnh đất chí thiện”, chẳng có đâu 

lành  hơn  chỗ  này.  “Cầu  sanh  Tịnh  độ,  là  dừng  lại  ở  công  phu  cực  thiện” . 

Ngƣời xƣa đọc sách Đại Học, phần khai tông minh nghĩa của Đại Học có viết: 

“Đạo của đại học là ở chổ minh đức, ở chổ thân dân, ở chổ chí thiện”. Bành 

Tế Thanh cƣ sĩ bảo thật sự chí thiện là vãng sanh tịnh độ, ngƣời vãng sanh tịnh 

độ mới đúng là kẻ chí thiện. 

 “Không  bước  vào  cánh  cửa  tịnh  độ  thì  thiện  không  thể  đạt  được  viên 

 mãn, ác không thể đoạn tận hết”, hai câu này nói rất hay! Quí vị chẳng tu pháp 

môn này, tất cả thiện quí vị tu đều không viên mãn đƣợc. Tất cả thiện đến tịnh 

độ sẽ viên mãn, tất cả ác đến tịnh độ sẽ dứt hết. 

 “Nên chúng con đều tuân thủ giáo huấn của Phật, tín nguyện trì danh, 

 cầu sanh Tịnh độ”. Hai câu cuối này chính là  “chỉ ư chí thiện”. Những lời trên 

52  Tập 543 



chẳng phải ngƣời thƣờng có thể nói đƣợc:  “ Thiện không đạt được viên mãn, 

 ác không thể đoạn tận”. Quí vị không vào pháp môn tịnh độ thì sẽ nhƣ thế, đây 

là câu nói của ngƣời tái sanh. 

Bành Tế Thanh cƣ sĩ là một ngƣời phi thƣờng, là một vị cƣ sĩ đời Càn 

Long nhà Thanh. Phụ thân ông là binh bộ thƣợng thƣ của vua Càn Long, tƣơng 

đƣơng với bộ trƣởng quốc phòng hiện nay. Nên ông xem nhƣ là con em của 

quan chức cấp cao. Ông cực kỳ thông minh, đậu tiến sĩ khi còn rất trẻ. 

Thời xƣa khi làm lễ đội mũ năm 20 tuổi là đã thành nhân. Ông đậu tiến sĩ 

khoảng năm 19, 20. Cả đời không ra làm quan mà tu theo Phật, hoàn cảnh gia 

đình  khá  giả,  chỉ  chuyên  học  kinh  Phật.  Trong  cửa  Phật  ông  cũng  rất  khá, 

thông tông thông giáo, hiển mật viên dung, là hàng đại cƣ sĩ! Quyển Vô Lƣợng 

Thọ Kinh Khởi Tín Luận là do ông soạn. 

Thôi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 544 

Chuyển ngữ: Nguyên Liên 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:17.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời. 

Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  700,  hàng  thứ 

nhất:  “Lễ Phật Hiện Quang thứ 38”. 

Trước  phẩm  này  Niệm  Lão  đã  có  giới  thiệu:   “Phẩm  này  hiển  rỏ  cõi  nước 

 của hai bậc đạo sư, từ bi ân đức vô cực, gia bị tất cả hội chúng, khiến tất cả 

 đều  thấy  được  y  chánh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc”.“Lễ  Phật  hiện 

 quang”,  trong phẩm kinh này đã thể hiện hết lòng từ bi cực độ của đức Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni cùng Phật A Di Đà gia trì cho tất cả hội chúng, cũng bao 

gồm cả đại chúng hiện giờ của chúng ta trong đó. Phổ biến cho chúng ta chính 

mắt thấy sự trang nghiêm thù thắng của chánh báo, y báo ở thế giới Cực Lạc. 

Tập 544  53 



Trong Gia Tường Sơ nói:   “Hiện cõi nước  khiến người thích thú hâm  mộ”,  

để quý vị được tận mắt chứng kiến thế giới Cực Lạc, sẽ sinh lòng ngưỡng mộ, 

cầu sanh về Tịnh độ.  “Thượng tuy đã nghe nói về sự vi diệu của cõi nước này”. 

Thượng là phía trước, ở trước là Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu với ta. Chúng 

ta nghe được, nghe nói nhưng chưa được thấy. Tai nghe đâu bằng mắt thấy.   

 “Nên lần này hiện cõi nước, khiến tất cả đều ngưỡng mộ tu hành”.  Thật vậy, 

trong phẩm kinh này đức Phật Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn đã dùng thần lực của 

Người, biến hiện thế giới Cực Lạc ngay trước mắt để mọi người đều thấy. 

Đại sư Nghĩa Tịch lại nói : “Ở trên nói rộng về nhân quả của thân, cõi nước 

 của  Phật  A  Di  Đà”.   Đoạn  trước  luôn  giới  thiệu  tường  tận  y  chánh  trang 

nghiêm của Phật A Di Đà.  “Đại chúng đều được nghe”,  người tham dự pháp 

hội  lần  này  rất  may  mắn  vì  được  nghe  chính  Thế  Tôn  thuyết  pháp.  “Hàng 

 thắng  trí  thượng  lưu”,  người  căn  tánh  lanh  lợi,  trí  huệ  sâu  sắc  thì  không  có 

vấn đề. Nghe rồi thì sẽ tin và có thể hiểu được. 

 “Hàng hạ căn trí tuệ thấp kém, vẫn không thể chắc chắn”, còn những kẻ căn 

tính kém cõi, thiện căn hạ phẩm thì sẽ hoài nghi, sẽ thắc mắc Phật có nói thật 

hay chăng? Liệu có việc đó chăng? Nên họ không thể quyết tâm, và niềm tin 

của họ cũng chẳng phải là chân tín, nửa tin nửa ngờ. Rất kính trọng Phật, biết 

Phật  chẳng  hề  vọng  ngữ,  có  thể  tin  được.  Nhưng  sự  việc  này  quá  sức  nghĩ 

bàn, không trong phạm vi mà kiến thức ta có thể lý giải, nên đương nhiên sẽ 

ngờ  vực.  Hạng  người  này  chiếm  đa  số.  Thiểu  số  là  hạng  thượng  căn  lợi  trí, 

những người thuộc số ít này trong Phật Pháp gọi họ là chúng sanh căn tánh 

thuần thục, căn tánh của họ đã chín muồi. 

Phật giảng kinh thuyết pháp chủ yếu là để độ họ, họ sẽ có thể thành tựu. 

Hạng người trung hạ căn tánh thì Phật giảng để gieo hạt giống Phật Pháp vào 

trong  A  Lai  Da  Thức  của  họ.  Cho  nên  tất  cả  đều  được  lợi  ích,  chẳng  ai  mà 

không được lợi ích. 

Vậy hạng người căn tánh trung hạ đến lúc nào căn mới chín muồi? Phải 

chờ xem nhân duyên của họ. Nếu duyên vô cùng thù thắng thì có thể ở kiếp 

sau hoặc một kiếp sau nữa thôi. Nếu không có cái duyên này thì có thể ngàn 

kiếp vạn kiếp sau mới ngộ được Phật pháp. Nhưng có thể nói quả quyết một 

54  Tập 544 



câu: Người đó vẫn sẽ được sinh về Tịnh độ, vấn đề chỉ ở chỗ cách biệt thời 

gian. 

 “Thị cố”,  đoạn kinh văn dưới đây giới thiệu với ta:  “Hạ gia A di Đà oai thần chi 

 lực,  linh  thử  đại  chúng  giai  đắc  nhãn  kiến  bỉ  quốc  chi  sự,  tín  thược  sở  văn, 

 quyết định bất hư”.  Thêm vào dưới đây thật ra là gia trì. Oai thần lực của Phật 

A Di Đà khiến cho đại chúng đều thấy được y chánh trang nghiệm của thế giới 

Cực Lạc, và tin ngay những điều Thế Tôn nói trước đó, biết sự việc không hề 

giả dối. 

        “Lại  muốn  khiến  thấy  được  cõi  Tịnh  độ  trang  nghiêm  của  cõi  nước  này, 

 mỗi người đều tinh tấn tu hành để vãng sanh”.  Đây là một mục tiêu chủ yếu, 

hy vọng những người nhìn thấy y chánh trang nghiêm của Phật A Di Đà đều có 

thể có tín tâm, đại nguyện kiên định, dõng mãnh tinh tiến tu theo pháp môn 

vãng  sanh.  Nghiệp  là  sự  nghiệp,  xem  pháp  môn  này  như  sự  nghiệp  lớn  lao 

quan trọng nhất của cả đời mình, đấy mới là người có trí huệ chân chánh. 

Người có thiện căn chín muồi, chắc chắn sẽ làm thế. Vì sao? Vì ngoài pháp 

môn  này  ra  thì  như  trước  đó  Bành  Tế  Thanh  cư  sĩ  có  nói:   “Không  vào  pháp 

 môn Tịnh độ, thiện bất khả đắc mà viên mãn, thiện bất khả đắc mà tận”.  Hai 

câu này nói quá hay, chúng ta tu thiện để dứt ác, ác có dứt được hay chăng? 

Sanh về thế giới Cực Lạc thì ác dứt sạch. Vì sao? Vì vĩnh viễn sẽ không làm ác 

nữa,  thiện  sẽ  được  viên  mãn.  Quý  vị  sinh  về  thế  giới  Cực  Lạc  rồi,  thì  tất  cả 

những { định của ta dù tự lợi hay lợi tha đều là những thiện hành viên mãn. 

Chỉ đến thế giới Cực Lạc mới làm được như vậy, không đến thế giới Cực Lạc 

thì không thực hiện được. Ở thế giới ta bà này thì càng khỏi nói. 

 “Kế tiếp, lúc đó hội chúng chính mắt thấy, không những chứng kiến được lợi 

 lạc, mà còn chứng tín được cho kẻ hậu thế khi nghe”.  Chúng ta phải tin kinh 

này, vì Phật Bồ Tát chẳng có l{ do gì để nói dối! Những người trong pháp hội 

đương thời đã thấy, Phật chia sẻ thông tin đó với chúng ta. Liệu ta có tin được 

chăng? Không chính mắt chứng kiến, nhưng những người dự pháp hội lúc đó 

đều trông thấy. 

Chúng ta phải tin Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là người nói lời chân thật, nói 

lời như thật, không giả trá, không nói dối. Ta phải tin Phật, ai có thể sanh lòng 

Tập 544  55 



tin?  Kẻ  hay  giả  trá  thì  sẽ  không  tin,  chính  mình  không  vọng  ngữ  thì  mới  tin 

Phật không vọng ngữ. Nên người tin như vậy chẳng nhiều. 

Hiện  nay  người  tu  học  kinh  Phật,  người  học  cổ  thánh  tiên,  chúng  ta  từ 

nguyên  lý  nguyên  tắc  trong  kinh  Phật  để  làm  tiêu  chuẩn,  sẽ  phát  hiện  câu: 

 “Nguyện giãi Như Lai chân thực nghĩa” trong bài kệ khai kinh. Người như thế 

đúng là khó tìm hiếm có như lông phụng sừng lân. Quý vị thắc mắc tại sao? Ấn 

Quang đại sư đã trả lời rất đơn giản: Hai chữ  “thành kính”  còn chăng? Anh có 

một phần thành kính sẽ giải được một phần nghĩa chân thực của Như Lai, có 

mười phần thành kính sẽ giải được mười phần nghĩa chân thực của Như Lai. 

Quý vị có được mấy phần? Nếu một phần cũng chẳng có thì ngày nào cũng 

nghe  giảng,  suốt  trăm  năm  như  thế  cũng  chẳng  hiểu  được  nghĩa  chân  thực 

của Như Lai. Ta vẫn còn rất nhiều vấn đề với kinh giáo, mấu chốt là ở chổ này. 

Tại  sao  thành  kính  lại  quan  trọng  đến  thế?  Xin  bảo  với  chư  vị,  thành  kính 

chính  là  chân  tâm.  Thành  là  chân  thực  không  hư  dối,  kính  là  khiêm  cung 

không  hề  ngạo  mạn.  Ta  thử  xem  người  không  thành  kính  là  người  như  thế 

nào? Là kẻ giả dối vờ vịt, cống cao ngã mạng. Hạng như thế thì Phật có giảng, 

Khổng Tử có thuyết cũng vô ích, kẻ đó sẽ không được lợi lạc gì. 

Chúng ta đã có kinh nghiệm, tự thân lãnh hội được khi mới học. Nói cách 

khác, thành kính chỉ có một hai phần, công phu thành kính rất mỏng. Nhưng 

rồi  sao?  Đã  được  nhập  môn  thì  tâm  thành  kính  của  ta  sẽ  tăng  trưởng  theo 

năm  tháng.  Sau  khi  tu  học  khoảng  ba  mươi  năm  mới  có  thể  nói  là  tin 

thật_chân  tín.  Tôi  giảng  kinh  đã  năm  mươi  ba  năm,  ba  mươi  năm  trước  lúc 

giảng  kinh  tôi  vẫn  chưa  tin  lắm.  Chẳng  phải  hoài  nghi  nhưng  tín  tâm  không 

kiên định. Trước kia có hoài nghi, có vấn đề, ba mươi năm sau thì chẳng còn 

hoài nghi. Có thể nói trong Phật pháp tin vào Phật, tin vào Tịnh độ, đã có chữ 

tin này. Lý giải cũng đã có, không kiên cố. 

Bốn  mươi  năm  sau  thì  kiên  định  rồi,  không  dễ  để  có  niềm  tin  kiên  định 

chẳng dời. Cần một quãng thời gian dài như vậy, chẳng ngày nào rời bản kinh, 

nếu rời bản kinh là hết. 

Chúng  ta  thấy  rất  nhiều  thầy  lúc  trẻ  học  rất  giỏi,  nhưng  cuối  cùng  biến 

chất.  Nguyên  nhân  do  đâu?  Do  không  đọc  tụng  kinh  sách.  Đọc  thôi  không 

được, đọc là tu căn bản trí. Nhưng thực sự dùng phương pháp đọc kinh để tu 

56  Tập 544 



căn bản trí, thì cả đời tôi chưa thấy một ai. Vậy người mỗi ngày đọc kinh cầu 

phước báu tôi gặp rất nhiều,  mỗi ngày cầu gì? Họ cầu thăng quan, phát tài, 

cầu  phúc,  hạng  người  này  rất  nhiều.  Chẳng  thấy  một  ai  cầu  căn  bản  trí.  mà 

đọc tụng kinh điển vốn là để cầu căn bản trí, giờ đem cách này ra cầu phước 

báu nhân thiên, cho nên người ấy không thật. Tập khí ngạo mạn nhiều người 

chẳng tự nhận biết, có ai dám nói với họ chăng? Không. 

Tôi theo L{ lão sư mười năm, học được rất nhiều ở mặt này. Thầy bảo tôi: 

Người trên bốn mươi tuổi thì đừng giảng nữa, lỡ sai thì để họ sai, đừng phê 

phán nữa. Vì họ không tiếp thu ý kiến sẽ thành ra oan gia đối đầu nhau, sẽ ôm 

hận  trong  long.  Tôi  tham  gia  lớp  kinh  học  của  thầy  Lý,  bồi  dưỡng  đào  tạo 

người  giảng  kinh,  cùng  học  có  hơn  hai  mươi  người.  Chúng  tôi  thấy  khoảng 

bốn, năm người học thật. Thầy rất nghiêm với họ, có lúc đánh mắng. 

Trong giờ học có người canh bên ngoài, không cho ai khác đến gần. Thầy 

đánh  mắng  học  viên  không  để  ai  khác  trông  thấy.  Vì  học  viên  đều  là  những 

người đã trưởng thành, bị đánh mắng sẽ rất ngượng, do đó lớp học phải đóng 

chặt cửa, đóng cả cửa sổ, không để ai nhòm ngó. Nhưng có hai, ba học viên 

thì thầy lại hết sức lịch sự, chưa từng bao giờ phê bình họ. 

Lúc đó tôi là người sau cùng vào học lớp của thầy, thật ra tôi học trễ mất 

một  tháng,  họ  đã  đi  học  được  một  tháng.  Mỗi  tuần  học  một  buổi,  tôi  đã 

không học  khoảng năm buổi. Thiếu năm buổi trước nhưng sau đó thì chẳng 

vắng buổi nào, một buổi học là 3 giờ. Tôi thấy rất lạ sao thầy lại đối xử bên 

trọng  bên  khinh,  đối  đãi  khác  biệt  với  học  sinh.  Chúng  tôi  không  dám  hỏi 

nhưng thầy nhận ra. 

Một hôm thầy gọi tôi vào phòng, bảo tôi: có phải con nghi hoặc khi thấy 

tình  hình  lớp  học?  Tôi  trả  lời:  “vâng  có,  thật  có  băn  khoăn”.   Thầy  bèn  nói: 

những người thật sự muốn học thì dù có bị đánh bị mắng họ vẫn đầy lòng biết 

ơn. Chẳng hề oán hận mà tam còn hàm ơn. Nên phải dạy, không dạy thì có lỗi 

với họ. Còn những người kia thì sao? Thầy không thể nói họ. Nói hơi nặng lời 

một chút thì mặt sẽ đỏ lên ngay. Thầy không nói tiếp được. Tôi học ngay cách 

này của thầy. 

Ngoài mặt có học viên khách sáo xin mình chỉ dạy, nhưng nói anh ta một 

câu  thì  mặt  đỏ  lên  ngay.  Vậy  thì  đổi  ngay  đề  tài,  khen  ngợi  tôn  anh  ta  lên, 

Tập 544  57 



đừng kết oán thù. Vì sao thế? Anh ta không học thật, học giả chứ không thật. 

Người muốn học thật sự thì khiêm tốn, cung kính. Khi bị ta phê bình, chỉ trích, 

người ấy còn biết ơn và cảm ơn bạn. Anh ta cho rằng đã không nhìn thấy lỗi 

của chính mình, ta đã nhắc nhở anh ta. Đấy là người học thật, người học thật 

còn được đánh giá qua việc liệu có thật tâm sửa đổi, không sửa đổi thật sự thì 

là giả. Nếu học thật, nghe xong sẽ sửa ngay. Người như thế là có tâm cầu học 

thật sự, nhiều hy vọng sẽ thành tựu. 

Cho nên những điều này nếu không ở bên thầy lâu ngày thì sẽ không học 

nổi.  Bởi  vì  bài  vở  trường  lớp  không  dạy  thế,  nhưng  không  thể  không  biết 

được. Hiểu rõ chân tướng của những sự việc này, chúng ta sẽ có tâm từ bi, 

tấm lòng thương xót đối với thế gian như Đức Phật Như Lai. 

Nhìn Phật pháp dần mất đi ở cõi đời này, xã hội đại chúng không tin. Ta tu 

học theo Phật, hoằng dương phật pháp, không có ai hộ trì cho, lúc này phải 

làm sao? Cho nên nếu ta muốn thực hiện điều này thì sẽ rất vất vả, và chẳng 

ai thương xót bạn, còn cho ta là ngốc ngếch, sao lại đi làm những việc đó? 

Khi tôi thực sự bước vào cửa Phật, xuất gia rồi gặp thầy Phương, chỉ mỗi 

mình thầy Phương khen ngợi. Còn bạn bè, cấp trên trước kia, bạn học cũ đều 

hỏi: sao lại đi con đường này? Đều nhìn tôi bằng ánh mắt nghi ngờ, khinh rẻ, 

chỉ mỗi mình thầy Phương bảo: cậu đã đi đúng đường. Thầy vui mừng hoan 

hỷ, hoan hỷ điều gì? Hoan hỷ vì tôi chịu làm thật sự. Không sợ khó khăn, gian 

truân,  vất  vả.  Luôn  tin  tưởng  trời  chẳng  nỡ  tuyệt  đường  con  người,  con 

đường này là đường chính. 

Người thật sự làm tôi yên tâm là Chương Gia đại sư, đại sư bảo tôi: phát 

tâm thật sự, thực hành thật sự, thì cả đời cậu được Phật và Bố Tát sắp xếp 

cho cậu, cậu chẳng cần phải bận tâm. Nhờ sức mạnh của câu nói đó đã chống 

đỡ suốt đời tôi, chẳng sợ khổ nữa. Vì sao? Vì khổ là tiêu nghiệp chướng. Từ vô 

thủy kiếp  đến đời này, nghiệp  chướng chẳng biết nhiều đến bao nhiêu, khổ 

nạn thì sẽ tiêu nghiệp chướng. 

Người trong xã hội hiện nay lạnh nhạt hủy báng, mỉa mai tôi, tôi toàn xem 

như  là  để  tiêu  nghiệp  chướng,  chẳng  hề  oán  hận,  đầy  lòng  biết  ơn,  cảm  tạ. 

Nghiệp chướng đã tiêu dần dần, hình như tôi thấy mình đã bớt khổ, an lạc. 

Lớp  hòa  thượng  lớn  tuổi  ở  HongKong  gần  đi  hết  rồi,  tôi  đều  quen  họ.  Hình 

58  Tập 544 



như năm trước có pháp sư Dục Minh ở đường Tất Hàm, vốn từng định tặng 

tôi  đạo  trường  của  ông.  Ông  đến  Tiêm  Sa  Chủy  thăm  tôi  và  cảm  thán:  Tịnh 

Không pháp sư có phúc về già, càng già càng nhiều phước báo. 

Nói câu này xong chưa đến một năm thì ông đi, hình như khi qua đời ông 

lớn  hơn  tôi  1,  2  tuổi.  Ông  định  tặng  tôi  đạo  tràng  nhưng  chưa  tặng  được, 

phúc đức nhân duyên thôi. Ông không có phước báo lớn thế, đạo tràng đó mà 

tặng cho chúng tôi, tôi sẽ tu phước cho ông, nhưng ông không có phước báo 

này.  Cho nên họa hay phúc đều có những nhân duyên rất sâu xa. Không chỉ 

đời này mà có cả nhân duyên những đời trước. 

Cho nên hội chúng đương thời tận mắt chứng kiến, không chỉ người thấy 

được lợi lạc, mà còn chứng tín cho người đời sau. Người đời sau là chỉ hậu thế 

chúng ta, nhưng chúng ta phải tin mới được, không tin thì cũng chẳng ích gì. 

Cho nên nói đi nói lại vận là hai chữ  “thành kính”  mà Ấn Quang tổ sư giảng. 

Đấy là khế nhập thánh giáo, là chìa khóa để khế nhập vào Phật pháp, chẳng có 

thành kính thì chắc chắn bạn không qua nổi cửa này. Thành kính không phải 

từ bên ngoài mà phải từ trong chân tâm bạn thể hiện ra. 

Thế mới biết thế giới Cực Lạc quả là có thực, chẳng phải là nguyện vọng 

viễn  vông,  chẳng  phải  ngụ  ngôn  của  Trang  Tử.  Utopia  là  giả  thiết,  ngụ  ngôn 

của Trang Tử là ví dụ, đều không có thật, thế giới Cực Lạc thì có thật. Ngẫu Ích 

đại sư lúc già có biệt hiệu là Tây Hữu lão nhân, Tây hữu là tây phương có thật. 

Ông đã chứng minh với mọi người Tây phương có thật. 

“Từ tín khởi nguyện”,  chân tín phát nguyện.  “Từ nguyện dẫn đến hành” , 

nguyện  là  mục  tiêu,  là  phương  hướng.  Có  mục  tiêu,  có  phương  hướng  rồi 

nghiêm  túc  thực  hành  chính  là  chăm  chỉ  niêm  Phật.  “Chí  tâm  tín  nhạo,  cầu 

 sanh Cực Lạc, đều được độ thoát, mới có thể lộ rỏ bản hoài cõi nước của hai vị 

 đạo sư” . Bản hoài chính là những gì nghĩ trong tâm. Phật Thích Ca và Phật A Di 

Đà chẳng nghĩ gì khác, chỉ mong sao những người hữu duyên này sớm vãng 

sanh về Tây phương Cực Lạc. Ngoài ý niệm này thì chẳng còn ý niệm nào khác. 

Đấy là Phật Bồ Tát. 

Giờ  xin  xem  kinh  văn :  “Phật  cáo  A  Nan,  nhược  tào  dục  kiến,  vô  thượng 

 thanh tịnh bình đẳng giác, cập chư Bồ Tát, A la hán đẳng sở cư quốc độ, ưng 

Tập 544  59 



 khởi tây hướng, đương nhật một xứ, cung kính đãnh lễ, xưng niệm Nam Mô A 

 Di Đà Phật”.  

Đây  là  Phật  khuyên  dạy  những  đại  chúng  trong  pháp  hội  lúc  đó.  “Nhược 

 tào”  là cách gọi thời Hán. Dùng ngôn ngữ bây giờ thì là   “các bạn”.  Nếu mọi 

người  muốn  gặp  Vô  Lượng  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác,  thì  đây  là  một  biệt 

hiệu  của  Phật  A  Di  Đà.  Phật  A  Di  Đà  được  gọi  là  Vô  Lượng  Thanh  Tịnh  Bình 

Đẳng Giác, nên thanh tịnh bình đẳng giác là danh hiệu của Ngài. 

 “Cùng  chư  Bồ  Tát”,   chúng  Bồ  Tát  tu  hành  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  “A  La  Hán”  là 

chúng  La  Hán.  “Đẳng”   có  chúng  thiên  nhân  trong  đó.  “Quốc  độ  họ  ở”,  ngoài 

Thường Tịch Quang người thường chúng ta không thấy. Quý vị xem cõi đồng 

cư, A La Hán là cõi phương tiện, chư Bồ Tát là cõi thật báo trang nghiêm, tất 

cả đều thấy được. 

Thấy như thế nào? Phật dạy mọi người hướng về Tây phương: “ưng khởi tây 

 hướng”,   tất  cả  đứng  dậy  hướng  về  phía  tây.  “Hướng  mặt  trời  lặn”   nơi  mặt 

trời lặn.  “Cung kính đảnh lễ xưng niệm Nam Mô A Di Đà Phật”.  

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: Vô lượng thanh tịnh bình đẳng giác, 

Hán Dịch gọi Vô Lượng Thọ Phật là Vô Lượng Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác, hoặc 

Vô Lượng Thanh  Tịnh Giác. Đấy đều là danh hiệu của Phật A Di Đà.  “Hướng 

 tây, lấy thù nguyện độ sanh của đức Phật này, hiện nay ở phương tây”, chúng 

ta chớ nên chấp trước. Giờ ta nói phương tây, phương đông, người nghe sẽ 

thắc mắc: trái đất xoay trong không gian thì hướng nào là hướng tây? Tìm đâu 

ra hướng tây. Tây phương đây chính là phương hướng, một hướng là có thể 

tìm ra hai hướng, ba hướng. Không có phương hướng không được, nhất định 

phải có một phương hướng. Tâm ta định ở một hướng thì hướng đó chính là 

tây phương. 

 “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”,  quý vị nghĩ đó là tây phương thì hướng đó 

là hướng tây. Thật ra giờ chúng ta hiểu thế giới Tây phương Cực Lạc ở đâu? 

Tồn tại mọi lúc mọi nơi. Qu{ vị xem trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, trong đó 

ghi chép về những người niệm Phật được vãng sanh. Người già vãng sanh rồi, 

con cháu trong nhà hỏi thế giới Cực Lạc ra sao? Ông trả lời thế giới Cực Lạc ở 

ngay kế bên, thế giới Cực Lạc ở trong ngôi nhà. Ở ngôi nhà kế bên là không 

trông thấy thế giới Cực Lạc. 

60  Tập 544 



Trong  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  có  nói:   “Ở  đây  tức  là  Tịnh  độ,  Tịnh  độ  tức  là  ở 

 đây”,  có thật thế chăng? Là thật vậy. Tâm ta chính là Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà chính là tâm ta. Khi ta niệm Phật vãng sanh tịnh độ, thì tịnh độ đó do tâm 

ta biến hiện ra. Tâm ta và tâm Phật A Di Đà đồng nhất, điều này có thật không 

hề giả trá. Nhưng do đạo lý này quá sâu sắc nên thường ít ai hiểu nổi. 

Người không hiểu liệu có thể thấy Tây phương? Liệu có vãng sanh về Tây 

phương? Được chứ, chỉ cần tin, chỉ cần ta chẳng hoài nghi. Nếu trong đầu bạn 

chồng chất kiến thức khoa học thì sẽ quá nhiều nghi vấn, sẽ chẳng thấy, tìm 

không ra được Tây phương. Quý vị chẳng hoài nghi, không phân biệt, không 

chấp trước, hoàn  toàn tin chắc vào lời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không có 

chút thắc mắc nào thì sẽ thấy được. 

Cho nên đoạn giới thiệu trước có nói Phật A Di Đà ở đâu?  “ Thù nguyện độ 

 sanh, hiện tại ở tây phương”.  Hiện là thị hiện, thị hiện ở Tây phương.  “Tịnh độ 

 pháp môn, chỉ phương pháp và định chí hướng, kiến đại chúngchuyên nhất”, 

đây là nói rõ pháp môn trên xảo diệu ở chỗ này. Chỉ phương lập hướng là chỉ 

định Tây phương. Cho nên nói chuyên niệm một hướng, một mục tiêu thì tâm 

bạn  mới  chuyên  nhất  được.  Nếu  không  chỉ  phương  lập  hướng  thì  tâm  ta 

chẳng  thể  chuyên  nhất.  Rốt  cuộc  Phật  ở  đâu?  Tìm  khắp  4  phương  8  hướng 

đều không thấy. 

       “Phật này hiện ở tây phương”,  vậy thì chúng ta hướng về tây,  “xưng niệm 

 Nam Mô A Di Đà Phật”. “Người muốn thấy Phật, tức phải niệm Phật, khi thấy 

 được Phật, tức ngay bây giờ ý niệm nhất niệm tâm tánh”.  Nhất niệm tâm tính 

này là thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật.  “Lại vì Như Lai hai cõi nước gia bị”, 

đức Thích Ca Như Lai gia trì cho ta, Đức A Di Đà Như Lai cũng gia trì cho ta. 

Chúng ta một lòng niệm Phật, xác định phương hướng, có mục tiêu thì sẽ thấy 

được. 

 “Nên cảm ứng đạo giao, thấy được ngay niệm này”,  quý vị niệm thì sẽ thấy 

thực  sự.  Người  HongKong  rất  tôn  kính  Ngài  Thánh  Nhất,  hình  như  lúc  đó 

Trung Quốc vẫn chưa mở cửa. Có hai người Trung Quốc kết bạn đến núi Phổ 

Đà Sơn đãnh lễ Bồ Tát Quan Âm, thêm một hòa thượng Trung Quốc đi với họ, 

tất cả là ba người. Đến động Triều Âm ở núi Phổ Đà Sơn, nơi này tương truyền 

Tập 544  61 



Bồ Tát từng hiện thân. Cả ba đã đứng trước cửa động vái lạy Bồ Tát. Nửa giờ 

sau thì Bồ Tát hiện ra, cả ba đều nhìn thấy người và vô cùng mừng rỡ. 

Dọc đường về họ hỏi nhau: bạn thấy hình dáng Bồ Tát ra sao? Kết quả cả 

ba  người  đều  miêu  tả  khác  nhau.  Thánh  Nhất  pháp  sư  trông  thấy  Ngài  đội 

mão tì lô, toàn thân vàng óng. Mũ tì lô là thứ mũ giống như mũ Địa Tạng Bồ 

Tát, toàn thân sắc vàng. Một vị pháp sư khác thì thấy Bạch Y Quan Âm  như 

hình  tượng  ta  hay  gặp,  tay  cầm  nhành  dương  liễu  tịnh  bình,  y  phục  toàn 

trắng. Vị pháp sư thứ ba trông thấy một tz kheo xuất gia, ngài hiện thân một 

người tu nam giới. Tất cả những gì họ trông thấy đều là Quan Âm Bồ Tát hết. 

Mỗi người cảm ứng khác nhau, và hình tượng Thánh Nhất pháp sư thấy thù 

thắng nhất, thân ửng sắc vàng đội mũ tì lô. 

Chúng ta không đến thế giới Tây phương Cực Lạc,  y chánh trang nghiêm 

của  thế  giới  Cực  Lạc  từ  nơi  đây  mỗi  người  cũng  thấy  khác  nhau.  Nhưng  khi 

thấy thế giới đó nhất định ta phải tán thán, ngưỡng mộ vô cùng, sẽ cho thế 

giới đó hết sức tốt lành, đẹp đẽ. Sau khi đến thế giới Cực Lạc rồi thì cái thấy sẽ 

tương đồng. Vì sao thế? Vì đã được oai thần bản nguyện của Đức Phật A Di Đà 

Phật gia trì, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng làm Bồ Tát bất thoái chuyển. Đấy là 

sự khác biệt rất lớn, cần phải hiểu đạo lý này. 

Đấy cũng chính là 2 câu nói của cư sĩ Bành Tế Thanh: Nghiệp chướng hoàn 

toàn tiêu sạch khi đến thế giới Cực Lạc. Thiện căn phúc đức của sẽ viên mãn, 

vẹn  tròn.  Tại  sao  thế?  Vì  bản  được  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  đã  gia  trì, 

thật là vô cùng hiếm có! Nếu ở quốc độ của các chư Phật khác, ta phải dùng 

công phu tu hành của chính mình để đoạn dứt nghiệp chướng, dứt một phần 

phiền não thì thiện căn lớn thêm một phần, là đạo l{ như vậy. 

Thế đến bao giờ tiêu hết ác nghiệp, thiện căn viên mãn? Phật A Di  Đà  ở 

thế giới Cực Lạc dựa vào đâu để gia trì cho chúng ta? Dựa vào 48 lời nguyện 

và  5  kiếp  tu  hành  của  ngài.  Phát  nguyện  thì  dễ  nhưng  có  thực  hiện  được 

chăng? Như ta hiện nay rất dễ phát nguyện thọ giới, nhưng thọ giới xong thì 

sao? Phật A Di Đà tu hành 5 kiếp, 48 nguyện nguyện nào cũng thực hiện xong 

một cách viên mãn trọn vẹn, không hề giả trá. Đấy là thiện căn công đức thật 

sự của Ngài gia trì, ngài thật sự có thiện căn công đức này. 

62  Tập 544 



Hiện  nay  chúng  ta  nói  hồi  hướng  cho  người  khác  nhưng  lấy  gì  để  hồi 

hướng?  Chúng  ta  không  có  thiện  căn  phươc  đức  nào  cả,  lấy  gì  hồi  hướng? 

Chẳng có gì để hồi hướng cả nên hồi hướng dó là giả, không có thật. Nên cần 

phải  thực  sự  tu  trì,  không  tu  trì  thì  chỉ  là  nói  dối.  Chúng  ta  không  thể  dùng 

tham  sân  si  hồi  hướng,  không  thể  đem  kiêu  mạn  tật  đố  ra  hồi  hướng.  Nên 

hiểu đạo lý này, thì bạn sẽ hiểu đức Phật A Di Đà rất chân thật, không hề giả 

trá. Chúng ta phải nghiêm túc nỗ lực tu học mới có thể có chút ít công đức để 

hồi hướng cho người khác, hồi hướng cho oan gia trái chủ, mới hóa giải được 

oan kết. 

Có  kẻ  niệm  Phật,  đọc  kinh  sớm  tối  mỗi  ngày,  đến  khi  tuổi  già  trước  lúc 

vãng  sanh  mà  vẫn  còn  rất  nhiều  oan  gia  trái  chủ  vây  quanh  người.  Nguyên 

nhân nào lại thế? Ngày nào cũng hồi hướng nhưng chẳng có gì hồi hướng cho 

người ta. Nếu có công đức thật thì những oan gia trái chủ này đã bỏ đi lâu rồi. 

Tâm người, lòng người đều cùng một lý luôn muốn làm rõ việc này. 

Tôi chỉ thấy trường hợp một người hồi hướng đúng là rất hiệu quả, đó là 

cư sĩ Lưu Tố Vân. Bà ấy nhờ vào đâu? Nhờ 10 năm chỉ một bộ kinh, một danh 

hiệu Phật, chỉ công đức đó thôi. Nhờ vào công đức nghiêm túc, nghe lời, thật 

thà, công đức của sáu chữ này. Hiệu quả thật sự đấy, chẳng giả chút nào. 

Chúng ta xem đoạn dưới: “A Nan tức tùng tọa khởi, diện tây hợp chưởng, 

 đãnh lễ bạch ngôn: Ngã kim nguyện kiến, Cực Lạc thế giới, A Di Đà Phật. Cúng 

 dường phụng sự, chủng chư thiện căn, đãnh lễ chi gian, hốt kiến A Di Đà Phật, 

 dung nhan quảng đại, sắc tướng đoan nghiêm, như hoàng kim sơn, cao xuất 

 nhiết thiết, chư thế giới thượng. Hựu văn thập phương thế giới, Chư Phật Như 

 Lai,  xưng  dương  tán  thán,  A  Di  Đà  Phật,  chủng  chủng  công  đức,  vô  ngại  vô 

 đoạn”  

Đoạn  “cảm Phật ưng hiện”  này, phía trước Phật dạy ta lễ bái, xưng niệm. A 

Nan lễ bái xưng niệm và đã thấy được thật. Đoạn trước  Thế Tôn dạy chúng ta 

chính là sự gia trì của Thế Tôn. Đoạn này nói Phật Di Đà hiện thân chính là gia 

trì của Đức Di Đà. 

“A nan nghe lời giáo huấn”, chính là phần trước tôn giả A Nan nghe lời dạy 

của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni,  “do đó được ba nghiệp thanh tịnh, xưng danh 

 hiệu Phật, đảnh lễ phát nguyện”.  Trong câu này quan trọng nhất là thanh tịnh 

Tập 544  63 



3 nghiệp. Hiện giờ chúng ta tu hành chẳng phải không dụng công, không phải 

không cố gắng, quả thật rất muốn học hỏi thật tốt, nhưng học thế nào cũng 

không tốt hơn được. Vấn đề do đâu? Do 3 nghiệp không thanh tịnh, 3 nghiệp 

đó là thân, ngữ, ý. 

Quan trọng nhất là do tâm chúng ta không thanh tịnh, trong tâm ta còn ích 

kỷ,  tư  lợi,  còn  phân  biệt  ta  và  người,  thị  phi.  Còn  tham,  sân,  si,  mạn,  còn 

khuynh hướng ưa ghét rất nặng. Cái này tôi thích, cái kia tôi chẳng ưa, vậy là ý 

nghiệp  cũng  không  thanh  tịnh.  Do  ý  chẳng  thanh  tịnh  nên  khẩu  cũng  không 

thanh tịnh, trong vô thức có ý hay vô ý, vọng ngữ, nói hai lưỡi, nói ác khẩu, 

nói lời thêu dệt. Tạo tác của than thể, thân là thái độ, cung cách không hiền 

lành, nhu hòa. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  có  nói  về  tứ  đức,  thái  độ  hết  sức  quan  trọng: 

 “nhu hòa  chất trực”.  Nhu hòa là thể hiện bên  ngoài,  chất trực là bên trong. 

Chất  trực  chính  là  chân  thành,  dùng  trong  đối  nhân  tiếp  vật  chính  là  từ  bi, 

chân thành. Thể hiện ra bên ngoài đương nhiên là nhu hòa, hiền lành, đây là 

điều kiện thứ nhất cho sự cảm ứng. 

Xưng  Phật  danh  hiệu,  lời  xưng  tán  thốt  ra  sau  khi  3  nghiệp  thanh  tịnh. 

 “Xưng  Phật  danh  hiệu,  đảnh  lễ  phát  nguyện” ,  đảnh  lễ  là  thân  nghiệp  cung 

kính, phát nguyện là cầu cảm  ứng.  “Nguyện  gặp  Cực  Lạc thế giới, Phật  A Di 

 Đà” , nguyện này  và đoạn dưới đây:   “Cúng  dường  phụng sự, trồng  các  thiện 

 căn”. 

 “Đột nhiên thấy được”, “trượng trưng cảm ứng thần tốc”  là cảm ứng này quá 

nhanh, ngay lập tức hiện tiền.  “Đảnh lễ chưa xong lập tức thấy giáo chủ thế 

 giới Cực Lạc và tai nghe Như Lai ở 10 phương tán thán Đức A Di Đà”, quả thật 

quá nhanh. Vì sao thế? Do chí thành cung kính. 3 nghiệp thanh tịnh chính là 

chí thành, Phật lập tức hiện thân ngay. 

Hội Sớ nói:  “Cõi này không có tướng cố định, tịnh hay uế đều do tâm”,  câu 

này  hết  sức  quan  trọng.  Tịnh  độ  là  gì?  Uế  độ  là  gì?  Tướng  do  tâm  hiện.  3 

nghiệp thanh tịnh thì đương nhiên Tịnh độ sẽ hiện ra, tâm chẳng thanh tịnh 

thì sẽ chẳng thấy được Tịnh độ. Tịnh hay nhiễm là do tại tâm mình. 

64  Tập 544 



Câu ở dưới:  “Ví như Chư Thiên cúng dường vật báu đựng thức ăn” , là nói 

tất cả thiên nhân đang cùng ăn, dùng chung bộ đồ ăn. Như bây giờ chúng ta là 

đĩa, khay, tô, thức ăn để cùng một chỗ. Mỗi người ăn lại có vị khác nhau, vì 

sao mùi vị lại khác? Vì  “Tùy theo phước đức mỗi người, mà thức ăn có hương 

 vị khác nhau”,  thật đấy, chẳng giả đâu. 

Chúng  ta  biết  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  mỗi  ngày  đều  ôm  bát  ra  ngoài 

khất  thực.  Phật  dùng  những  thức  ăn  gì?  Mùi  vị  ra  sao?  Bất  luận  là  vật  thực 

nào, vào miệng Thế Tôn đều biến thành thượng vị cực ngon. Tại sao thế? Vì 

tâm Ngài chuyển hóa. Lời này nói thật không hề giả trá. 

Một  kẻ  ăn  xin  xin  được  ít  cơm,  khi  gặp  Đức  Phật  nghĩ  đến  cúng  dường 

Phật có phước. Ông ta lấy gì để cúng dường? Ông đem ít cơm canh xin được 

cúng dường Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật dùng ngay tại chỗ thứ thức ăn 

mà người khác ngửi đã thấy vị ôi thiu. Nhưng vào miệng Thích Ca thì lại thành 

thượng  vị,  diệu  vị  Bồ  Đề,  trong  khi  kẻ  ăn  xin  thấy  khó  nuốt.  Do  phước  báo 

chẳng  giống  nhau  thôi.  Kẻ  ăn  xin  sao  có  thể  so  với  Phật  Thích  Ca?  Cho  nên 

cảnh tùy tâm chuyển là thế này đây. 

Khi hiểu đạo lý trên mà muốn được tốt đẹp hơn thì tâm bạn phải tốt, tâm 

tốt lành rồi thì gì cũng sẽ tốt. Tâm xấu xa thì thứ tốt thứ ngon đến với mình 

cũng trở thành không ngon, không tốt. Chẳng thể không biết đến đạo lý này. 

Những câu dưới đây vô cùng quan trọng : “Nên nghiệp dơ bẩn làm hư hoại 

 tâm”.   Cấu  là  ô  nhiễm,  nghiệp  ta  tạo  ra  là  nghiệp  ác.  Ác  nghiệp,  ác  hạnh,  ác 

niệm đã ảnh hưởng tâm ta, tâm ta đã hóa ác, tâm ta đã nhiễm bẩn . “Tức kim 

 dung cũng như bụi dơ”,  kim dung là nói về gì? Tướng của Phật. Quý vị vốn là 

Phật. Tướng của quý vị vốn giống như trong kinh nói:  “thân tử ma chân kim 

 sắc”.  Quý vị đã có đủ vô lượng tướng tốt. 

Như trong Quán Kinh nói tướng Phật A Di Đà, thân Ngài có 8 muôn 4 ngàn 

tướng, mỗi một tướng đều có 8 muôn 4 ngàn vẻ đẹp. Quán Kinh tán thán Đức 

Phật A Di Đà, mỗi người vãng sanh tịnh độ đều có thân tướng tương đồng với 

Phật A Di Đà. Thân Phật có 8 muôn 4 ngàn tướng thì quý vị cũng có 8 muôn 4 

ngàn tướng. Mỗi một tướng của Phật có 8 muôn 4 ngàn vẻ đẹp, bạn cũng sẽ 

có 8 muôn 4 ngàn tùy hình tướng hảo, y như nhau. Thế tại sao giờ tướng bạn 

lại tối ám như vậy? Do tâm nhiễm bẩn. Tâm tịnh thì thân tịnh, tâm tịnh thì núi 

Tập 544  65 



sông  mặt  đất  đều  thanh  tịnh,  nguyên  lý  là  như  thế.  Đoạn  này  hết  sức  quan 

trọng. 

 “Ngón chân ấn xuống đất thì gạch ngói cũng biến thành ngọc quý”.  Tôi không 

còn nhớ bộ kinh nào kể thế này: Các đệ tử hỏi Phật Thích Ca Mâu Ni cõi thật 

báo trang nghiêm của Thế Tôn ở đâu? Phật A Di Đà thành Phật rồi Người cũng 

có  tứ  độ.  Cực  Lạc  thế  giới  có  tứ  độ,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  cũng  có  tứ  độ. 

Chúng  ta  biết  trái  đất  này  là  phàm  thánh  đồng  cư  độ,  và  cũng  biết  phương 

tiện  hữu  độ.  Tứ  thánh  pháp  giới  chính  là  phương  tiện  hữu  dư  độ  của  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Lục đạo là phàm thánh đồng cư độ. 

Còn thật báo trang nghiêm độ ở đâu? Phật tọa thiền, đặt một chân xuống, 

ngón chân ấn xuống đất, chợt thấy mặt đất giống y thế giới Cực Lạc, gạch ngói 

đều  thành  ngọc  quý.  Ở  thế  giới  Tây  phương  Cực  Lạc  các  loại  báu  đều  trang 

nghiêm,  đâu  ra  gạch  ngói.  Phật ấn  chân  xuống  để  tất cả  đều  thấy  được  đất 

đai, sông núi đều được hình thành bởi vô số châu báu. Phật rút chân lên, ngồi 

xếp bằng lại, thì tất cả biến mất, trở lại hình dáng cũ. Cho nên mọi người biết 

có thật thế, không hề giả trá. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  có  diệt  độ  chăng?  Phật  thị  hiện  diệt  độ  ở  trái  đất 

chúng  ta,  nhưng  trên  hành  tinh  khác  Ngài  vẫn  còn.  Phạm  vi  giáo  huấn  của 

Ngài là 3000 đại thiên thế giới, đấy là khu vực giáo hóa của Đức Thích Ca Mâu 

Ni. Một đại thiên thế giới hình như bằng 1 tỷ hệ ngân hà, trong 1 tỷ hệ ngân 

hà có bao nhiêu hành tinh. Đức Thế Tôn có thể phân thân, hóa than, đây là 

khu vực giáo hóa của Ngài, lẽ nào Ngài không dạy dỗ? Chỉ cần chịu tin, chịu 

hiểu, chịu tiếp thu thì Phật đều giáo hoá hết. Cần hiện thân gì để độ thì Phật 

sẽ hiện ra thân đó. 

Chúng  ta  phải  biết  thân  chúng  ta  và  thế  giới  mà  chúng  ta  cư  ngụ  không 

thật  có,  sinh  ra  theo  tâm  tưởng.  Một  ý  niệm  xoay  chuyển  thì  cảnh  giới  đều 

chuyển theo hết. Trong Hoàn Nguyên Quán có nói: “xuất sinh vô tận”,  câu này 

thật đấy không hề giả dối, còn  “năng sanh vạn pháp”  mà Huệ Năng đại sư nói 

đến. Khởi tâm  động niệm  của ta  đều có tác  động.  Với chính ta thì tác  động 

đến thân thể. Mỗi một tế bào ở toàn thân, mỗi bộ phận đều bị ảnh hưởng. 

Đối ngoại thì sông núi đất đai nơi ta sinh sống, hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh 

66  Tập 544 



vật  chất,  hoàn  cảnh  tự  nhiên  đều  bị  tác  động  hết.  Thật  không  thể  tưởng 

tượng. Quả thật rất khó hiểu về cảnh giới thế này. 

Người xưa hiểu được do họ có một tố chất rất tuyệt vời mà chúng ta thiếu 

đó  là  thành  kính,  cổ  nhân  chẳng  nghi  ngờ.  Như  Khổng  Tử  vậy:  tín  và  thích 

những gì của người xưa. Khoa học vốn hoài nghi, luôn đặt câu hỏi, thánh nhân 

lại chẳng nghi ngờ, Phật Bồ Tát cũng không nghi ngờ. Không thể nghi ngờ thần 

thánh, thiên sứ, thượng đế mà các tôn giáo nói đến. Nếu nghi ngờ là ta sai rồi. 

Chúng ta học Phật đã lâu, 60 năm, càng thể nghiệm càng sâu sắc, càng thể 

nghiệm càng chân thực. Tất cả pháp chẳng rời tự tánh, toàn là tự tánh biến 

hiện ra thôi. 

       “Khải thân thổ linh chi nhiên tai”,  tất cả đều tùy tâm niệm. Tâm của Phật 

thanh tịnh, chẳng nhiễm mảy bụi trần nào, nên thế giới nơi Phật cư ngụ hình 

thành bởi vô lượng châu báu. “Nên biết tây phương không xa” , chẳng hề xa 

đâu,  “vì tâm mê nên có khoảng cách”,  chướng ngại ở đây là mê mờ.  “Nếu có 

 thể một niệm quy chân thì sẽ vãng sanh thấy cõi Phật, cũng không xa cách ý 

 niệm và thời gian?”  Chính trong một niệm không có  thời gian, chẳng là quá 

khứ,  chẳng  phải  tương  lai.  Cho  nên  Đại  Thừa  kinh  giáo  thường  nói:   “Chính 

 ngay  lúc  này”,   là  không  có  thời  gian,  chẳng  có  không  gian.  Không  có  không 

gian chính là ở nơi này, không có thời gian là chính lúc này. Điều này thật đấy 

chẳng hề giả trá. 

 “Trong Hộ Sớ nói rất rỏ ràng thâm sâu sắc, tức chỉ tâm tịnh thì cõi nước tịnh”,  

đây là lời Niệm Lão nói, đây là những câu trong Hội Sớ, thật hiểu đạo lý tâm 

tịnh  tức  cõi  nước  tịnh.  Tâm  nhiễm  thì  tất  cả  đều  nhiễm,  tâm  tịnh  thì  tất  cả 

đều tịnh. 

Thế giới Cực Lạc nếu đã do chính mình tâm hiện thức biến ra thì sao có thể 

không vãng sanh được. Quý vị không biết, không thừa nhận, thì tâm hiện thức 

biến sẽ chẳng có phần, chắc chắn sẽ chẳng thấy. Nói cách khác, tâm ta nghĩ gì 

thì sẽ hiện ra nấy, phải nhớ kỹ điều này. Trong tâm nghĩ đến tham lam, ta sẽ 

trông thấy pháp giới ngạ quỷ, thấy quỷ đạo. Tâm địa sân thì bạn sẽ thấy địa 

ngục, toàn biển lửa. Tâm ngu si thì ta sẽ thấy pháp giới súc sanh. Tâm có ngạo 

mạn thì bạn thấy pháp giới Tu La, La Sát. 

Tập 544  67 



Nghi trong tham sân si mạn nghi rất tệ hại, có câu nói tâm nghi thấy quỷ, 

tâm nghi chắc chắn là 3 ác đạo, tất cả đều do tâm thức biến hiện ra. Thế giới 

Cực Lạc không ngoại lệ, thế giới Hoa Tạng cũng không ngoại lệ, đoạn này ý tứ 

rất sâu. 

Tịnh Danh Kinh nói:  “Phật dùng ngón chân chỉ xuống đất”,  Kinh này nằm 

trong  Kinh  Duy  Ma.  “Lấy  ngón  chân  ấn  xuống  đất,  cõi  này  lập  tức  hiện  cõi 

 Tịnh”, đ oạn trên có nói gạch ngói biến thành ngọc quý. Đất đai hiện tiền là đất 

lưu ly, hoa cỏ cây cối trông thấy y như ở thế giới Cực Lạc, là do các loại báu 

hợp thành. 

Lại Thủ Lăng Nghiêm nói:   “Như tôi ấn xuống, hải ấn phát quang, lần này 

 phát quang, không phải vì tay chân”,  thứ gì phát sáng? Quang minh của tánh 

đức. Huệ Năng đại sư bảo : “Nào ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đầy đủ điều gì? 

Phật đã giảng trong Kinh Hoa Nghiêm:  “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức 

 tướng  của  Như  Lai” .  Ở  đây  nói  rất  rõ,  phát  quang  gì?  Trí  tuệ  quang,  đức 

quang, vạn đức quang. 

 “A Nan thấy Phật chỉ do một niệm quy chân”.  Nhất tâm niệm Phật cầu sanh về 

tịnh độ, được thân cận Đức Di Đà, đấy chính là quy chân. Hiện giờ chúng ta 

niệm Phật có tâm này chăng? Nếu bảo hễ niệm Phật là ngay lập tức Phật sẽ 

giơ tay ra đón cho vãng sanh thì ta sẽ sợ chết khiếp. Con không chịu đâu, sao 

lại chết được? Cho nên bạn niệm Phật giả chứ  không thật. Tấm biển treo ở 

niệm  Phật  đường  của  chúng  ta  nếu  viết:  niệm  Phật  một  ngày  sẽ  vãng  sanh 

ngay. Quý vị xem có ai còn dám bước vào đây? Chẳng có ai cả. Nói thì hay lắm 

nhưng nếu làm thiệt thì sợ chết khiếp. 

Vì sao A Nan lại cảm được Phật? Vì A Nan thật chứ không giả nên thấy được 

Phật, cảm được Phật. Vì ông thật chẳng sợ chết, thật biết thế giới Cực Lạc tốt 

đẹp, thực lòng muốn đến đó. Một niệm tương ưng một niệm Phật, liền hiện 

tiền. Quý vị muốn hỏi có chắc niệm Phật sẽ vãng sanh chăng? Niệm thật thì 

chắc ăn, còn niệm giả thì không chắc. Nếu ta còn chút xíu tham luyến với thế 

giới này, còn chút gì đó không buông bỏ được thì không chắc. Một chút xíu đó 

chính là chướng ngại nặng nề. 

Cho  nên  ở  đây  nói  rất  hay :  “Chỉ do  một  niệm  quy  chân,  lúc  niệm  Phật  là 

 tâm niệm Phật, khi gặp Phật là tâm thấy Phật”. Khi niệm Phật ta dung tâm gì 

68  Tập 544 



niệm?  Phần  lớn  chỉ  niệm  ở  miệng  chứ  không  ở  tâm,  nên  mới  chẳng  tương 

ưng. Vì sao niệm Phật mà vẫn còn rất nhiều tạp niệm xen lẫn trong đó? Thế 

thì chẳng nhất tâm. 

Ấn Quang đại sư đã từ bi dạy ta phương thức tính: Niệm thật rõ, nghe thật 

rõ, nhớ thật rõ, dùng cách này thì sẽ nhiếp tâm được, không cho tạp niệm xen 

vào. Vì sao lại có tạp niệm? Do không buông bỏ được. Hễ buông xả được thì 

tạp niệm chẳng còn, thì niệm Phật sẽ thấy Phật.  “Chỉ là nhất tâm, tâm ta tâm 

 Phật chẳng còn tơ hào ngăn cách nào”.  

       “Nên Hội Sớ nói: có khoảng cách ý niệm và thời gian chăng?”  Không hề có, 

chẳng còn không gian, thời gian nữa.  “Chỉ thị nhấtniệm  vô khứ lai kim” , không 

có quá khứ, chẳng có tương lai, không có hiện tại, lúc này là hiện tại. Cho nên 

lúc A Nan lễ Phật, niệm Phật là nhất tâm. Khi nhất tâm thì không có thời gian, 

không gian nữa, cho nên mới thấy được Phật A Di Đà cùng thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta xem đoạn văn dưới đây:  “Nên hành giả khi lâm chung, nếu có thể 

 nhất niệm quy chân, cũng sẽ lập tức thấy Phật, nhờ Phật tiếp dẫn vãng sanh 

 Cự c  Lạc, nên nói khi niệm Phật tức là khi thấyPhật, làm gì có khoảng cách giữa 

 ý niệm và thời gian?” . Câu này nói hết sức rõ ràng, quý vị muốn hỏi đạo lý gi? 

Hảy nhớ rằng:  “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”.  Nếu quý vị định hỏi hiện nay 

thế giới sao quá nhiều tai họa, thì trả lời vẫn là câu đó: Tất cả pháp từ  tâm 

tưởng sanh. Cư dân trên trái đất nghĩ gì, niệm gì, ta nghe họ nói gì, làm những 

gì thì sẽ rõ ngay. 

       “Dung nhan tức là diện mạo. Rộng lớn, trong Quán Kinh gọi là Vô Lượng 

 Thọ  Phật,  thân  Phật  cao  60  muôn  ức  hằng  hà  sa  do  tuần.  Bạch  hào  ở  giữa 

 mày uyển chuyển xoay về bên phải như 5 ngọn núi Tu Di.Mắt Phật như nước 

 trong bốn biển lớn”. “Sắc tướng đoan nghiêm”  tướng tốt trang nghiêm. Đây là 

lời Phật Thích Ca Mâu Ni dạy trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật. 

Thân tướng của Phật A Di Đà vô cùng vĩ đại, những con số này ta không 

thể  nào  tưởng  tượng  ra  được.  Thân  cao  60  muôn  ức  hằng  hà  sa  do  tuần  là 

con số thiên văn. Phật ở trước mặt ta thì chúng ta thật chẳng bằng một con 

kiến, y như đã biến thành vi sinh vật, mắt thịt nhìn không thấy. Nếu Phật hiện 

thân như chúng ta bây giờ thì chúng ta sẽ biến thành vi sinh vật, phải dùng 

Tập 544  69 



kính hiển vi quan sát mới nhìn ra. Đấy lại là sao? Vẫn là duy tâm sở hiện, duy 

thức sở biến. 

Tâm lượng của Phật lớn, tâm ôm trọn cả hư không khắp giới, cho nên hiện 

thân  mới  lớn  thế.  Tâm  lượng  chúng  ta  quá  nhỏ,  chẳng  dung  nạp  được  một 

người, ghét họ, thậm chí nghiêm trọng hơn là chẳng ưa nổi chính mình. Vậy 

biết làm sao? quý vị thấy biết bao người tự tử. Tự tử là thế nào? Là người ấy 

chẳng dung nạp nổi chính mình, tâm lương nhỏ hẹp thế đấy. Quý vị khỏi cần 

nghĩ cũng biết tương lai người tự sát đi về đâu. 

Trong Quán Kinh nói:   “Vô Lượng Thọ Phật có 8 muôn 4 ngàn tướng, mỗi 

 một  tướng  đều  có  8  muôn  4  ngàn  vẻ  đẹp,  mỗi  một  vẽ  đẹp  lại  có  8  muôn  4 

 ngàn ánh sáng”. Đây là tướng tốt, phải nhớ kỹ điều này. Đấy là bản tướng của 

chúng ta, vốn  chúng ta có tướng như thế, sao  bây giờ lại thành ra thế này? 

Đấy là chân tâm vốn có của ta, thanh tịnh bình đẳng giác của ta. Đấy là tướng 

hiện  ra  khi  ta  chẳng  có  chút  xíu  mê  mờ  nào,  lúc  đại  giác  viên  mãn.  Giờ  ta 

thành ra thế này là vì sao? Do khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. 

Trong  Đại  Thừa  kinh  giáo  thường  nói:  vô  minh  phiền  não,  trần  sa  phiền 

não,  kiến  tư  phiền  não  đã  biến  hình  tướng  chúng  ta  thành  ra  như  bây  giờ. 

Những  phiền  não  mê  mờ  này  vốn  không  hề  có  trong  tự  tánh.  Thế  giờ  ta  có 

chăng? Giờ gẫn không có. 

Huệ Năng đại sư đã chứng minh cho ta thấy, lúc kiến tánh ngài nói:  “Nào 

 ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh”,  chẳng  có  ô  nhiễm.  Vì  sao  lại  thành  ra  như 

thế? Nhiễm bẩn là vọng tâm của ta nhuốm bẩn, chứ tâm không hề bị dơ. Ta 

dùng  chân  tâm  niệm  Phật  thì  một  niệm  là  Phật  A  Di  Đà  hiện  ra.  Nếu  dùng 

vọng tâm niệm Phật thì dù 1 vạn niệm, 10 vạn niệm, 100 vạn niệm vẫn chẳng 

thấy Phật đâu. Vọng và chân, có chướng ngại có ngăn cách thì không thể cảm 

ứng. Chân và chân, cảm ứng sẽ cực kz nhanh. 

A Nan dùng chân tâm để niệm A Di Đà Phật cho nên cảm ứng ngay lập tức. 

Chúng ta dùng vọng tâm niệm Phật nên niệm mấy chục năm mà Phật chẳng 

hiện tiền. Những sự tướng này chẳng thể không biết. 

 “Hoàng  Kim  Sơn”   là  ví  dụ,  trong  Quán  Kinh  nói:   “Thân  Phật  Vô  Lượng  Thọ, 

 như  trăm  ngàn  vạn  ức  kim  sắc  Diêm  Phù  Đàn  ở  cõi  trời  Dạ  ma”.   Đấy  là  sắc 

70  Tập 544 



vàng, vàng diêm phù đàn là loại vàng tốt nhất thế gian, sắc vàng rất đẹp, vàng 

của chúng ta không so sánh được. Thân Phật là thân như thế.  “Lại dùng thân 

 hình sừng sững như ngọn núi, nên gọi là như núi Hoàng Sơn”.  Đây là ví dụ, là 

hình dung, Phật ngồi đó như 1 tòa núi vàng ròng. Cao như thế, lớn như thế, 

lớn hơn cả trái đất. 

Mặt trời lớn hơn địa cầu 31 ngàn lần, chúng ta dùng ví dụ đó để tính còn 

lớn hơn cả mặt trời. Phật hiện thân lớn như thế, vậy thì ta thử nghĩ xem thế 

giới  Cực  Lạc  lớn  báo  nhiêu!  Thân  tướng  của  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  Lạc  cũng 

như Phật A Di Đà. Trong 48 nguyện đã nói rất rõ ràng. 

 “Báo thân trang nghiêm như trên, không phải A Nan và quả vị như ngài, hội 

 chúng  quả  vị  thấp  hơn  có  không  thể  thấy  hết  được”,  không  thấy  được,  con 

kiến làm sao thấy được thân một người? Không thấy nổi. Cho nên chẳng phải 

A Nan, A Nan chứng được sơ quả, hội chúng dưới sơ quả không thể nhìn thấy . 

 “Nhưng do oai thần của hai vị Thế Tôn của hai cõi gia bị, dùng thắng phương 

 tiện”,  chính là phương tiện vô cùng thù thắng.  “Tùy theo căn khí, ai cũng được 

 thấy,  do  đó  mà  A  Nan  ngay  lập  tức  thấy  Phật”.   A  Nan  đã  thấy  được,  nếu 

không  có  oai  thần  của  Phật  gia  trì  thì  ta  chẳng  thể  thấy  Phật.  Lúc  này  một 

niệm của A Nan,  Phật đã hiện thân thật, đã thấy được Phật thật. Thấy Phật 

như ngọn núi vàng, quá sức vĩ đại. 

      “A Nan liền thấy được đức Phật này, như ngọn núi vàng, cao hơn tất cả các 

 thế  giới”,   bây  giờ  ở  đâu?  Bây  giờ  trong  không  trung,  tướng  Phật  hiện  trong 

không trung, quý vị đã nhìn thấy.  “Không trở ngại không gián đoạn”, “mười 

 phương Như Lai diễn thuyết diệu pháp biệ tài tứ vô ngại, nên gọi là vô ngại”. 

Khi gặp Phật, chắc chắn được nghe Phật thuyết pháp. Ta hãy cùng cảm nhận ý 

nghĩa  bí  mật  huyền  ảo  trong  đây.  Phật  Bồ  Tát  chẳng  vị  nào  không  thuyết 

pháp, không tu hành. Công đức tu hành đã sớm viên mãn trọn vẹn. Còn tu gì 

nữa? Tu cho người khác xem, làm mẫu mực cho người khác thấy. Còn phải tu 

hiếu dưỡng cha mẹ, tôn kính sư trưởng, dạy người! Quý vị dạy người khác mà 

chính mình không làm được thì ai tin. 

Dùng tâm bình đẳng đối đãi với tất cả chúng sinh, mỗi ngày Phật đều bưng 

bát đi khất thực, đến đủ nhà giàu nghèo sang hèn, không kén chọn, cứ theo 

thứ tự mà khất thực, thị hiện sự bình đẳng. Trong bát của Phật chẳng phải là 

Tập 544  71 



thức ăn của một nhà nào mà là của nhiều nhà, đấy là sự tiếp nhận bình đẳng. 

Hành nghiệp túc thế của chúng sinh trên thế gian này chẳng giống nhau, cho 

nên có giàu nghèo sang hèn. Phật nhìn tất cả với Phật nhãn bình đẳng. 

Như lời Thế Tôn nói: Tất cả chúng sinh vốn là Phật, hiện nay trở nên như 

thế là do mê thất tự tánh, cho nên mới có phiền não, phân biệt, chấp trước và 

có quả báo. Nhân thiện thì quả thiện, nhân ác thì có ác báo, chẳng qua là thân 

làm  phải  tự  chịu,  trong  tự  tánh  đâu  hề  có.  Thân  làm  tự  chịu  do  mê  mất  tự 

tánh. 

Nếu người này nghe lời Phật, tin Phật, thật sự nghiêm túc, thật thà, nghe 

lời, thì tuy đang mê nhưng không thọ tội. Hoàn cảnh sinh hoạt mà người này 

được hưởng hơn cả thiên nhân ở tam giới. Người này đến đâu rồi? Người này 

đã đến tứ thánh pháp giới, được thân cận, được tiếp xúc toàn là hạng Thinh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Thế là người ấy chuyển biến rồi, chuyển sinh 

vào phương tiện hữu dư độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, không còn trong 

lục đạo nữa. Nhưng người ấy chưa khai ngộ. 

Nếu  khai  ngộ  thật  thì  buông  bỏ  hết  khởi  tâm  động  niệm,  phá  được  vô 

minh. Buông bỏ như vậy xong thì người ấy không còn trong 10 pháp giới, trú 

trong thật báo trang nghiêm độ của thế giới Ta Bà. Báo thân của Phật Thích Ca 

Mâu Ni ở đây, đối tượng để báo thân giảng dạy là pháp thân đại sĩ. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  bậc  viên  giáo  sơ  trụ  trở  lên,  phá  một  phẩm  vô 

minh thì chứng được một phần pháp thân, sinh vào cõi thật báo. Tu hành ở 

nơi đó cũng sẽ không thoái chuyển, công phu tu hành ở đó không gián đoạn, 

chẳng khác gì ở thế giới Cực Lạc. Nhưng nếu bạn muốn đến thật báo độ của 

Phật Thích Ca Mâu Ni, thì bạn phải dựa vào sự tu hành của chính mình. Nếu 

định đến thật báo độ của thế giới Cực Lạc, thì bạn sẽ được oai thần của bản 

nguyện của đức A Di Đà gia trì. Sinh vào đồng cư độ xem như sinh vào thật 

báo độ. Thật là hi hữu, chẳng thể nghĩ bàn. 

Biến pháp giới hư không giới tất cat cõi nước chư Phật, chỉ có mỗi thế giới 

Cực Lạc là đặc thù, tất cả những nơi khác đều đòi ta phải dứt hết phiền não 

mới được về. Chỉ mỗi thế giới Cực Lạc là đặc biệt, cho nên chư Phật Như Lai 

nhìn thấy rất hoan hỉ, ngợi khen Phật A Di Đà là  “Quang Trung Cực Tôn, Phật 

 Trung Chi Vương”.  Và tất cả chư Phật Như Lai trong 10 phương thế giới, biết 

72  Tập 544 



những chúng sinh có duyên với đức Phật A Di Đà, đều khuyên dạy họ niệm A 

Di Đà Phật để vãng sinh về thế giới Cực Lạc. 

Có duyên là sao? Là chịu tin, chịu phát nguyện, chịu đến thế giới Cực Lạc 

gặp Phật A Di Đà, đấy là người hữu duyên, tất cả những ai hữu duyên đều đến 

được Cực Lạc. Chịu tin, chịu phát nguyện, chịu tu hành. Kẻ nghi ngờ thế giới 

tây phương Cực Lạc thì sẽ chẳng đến nổi đó. Nên biết là tạm thời không đến 

được đó chứ không phải là vĩnh viễn. Quý vị tu hành trên thế gian này chưa 

định rõ đến đời nào mới hết hoài nghi, bạn tin thật sự, đấy gọi là căn đã chín 

muồi, đời đó nhất định sẽ thành tựu. Cho nên câu hỏi cho chúng ta là đời này 

liệu có thành tựu hay chăng, cả chính mình cũng không nắm được. 

Cổ nhân thường nói: Hành nghi một đời của một người như thế nào, phải 

đến lúc đậy nắp quan tài mới luận định được. Quý vị tu thật hay tu giả thì đậy 

nắp quan tài rồi hãy nói. Vì sao? Vì chưa đậy nắp quan thì ta vẫn còn biến hóa 

thay đổi, chưa chắc là thật. Kẻ giác ngộ là thật, kẻ còn mê mờ thì không đáng 

tin. Nhưng ngộ quá khó, ngộ khó ở đâu? Người giác ngộ tâm thanh tịnh như 

đề kinh  “Thanh tịnh bình đẳng giác” . Người ấy chính là như thế. 

Hễ còn một vọng niệm thì chưa ngộ, còn một việc không buông bỏ được 

thì chưa ngộ, ngộ khó lắm đấy. Tâm của người ngộ giống như dòng nước lặng, 

trong suốt, sạch sẽ, không có sóng gợn. Ngộ là đề mục chung của tất cả pháp 

môn.  Tám  muôn  bốn  ngàn  pháp  môn,  phương  pháp  đều  khác  nhau,  nhưng 

nguyên tắc nguyên l{ thì tương đồng. 

Chỗ khác nhau thật sự chính là thế giới Cực Lạc, đấy là một pháp môn đặc 

biệt có thể cho bạn đới nghiệp vãng sanh. Nhưng đem theo nghiệp vãng sanh 

trong kinh nói rất hay: Đem theo nghiệp cũ không đem nghiệp mới. Nghiệp cũ 

là thế nào? Nghiệp hôm qua tạo ra cũng xem là nghiệp cũ, nghiệp hôm nay thì 

không đem theo được. Hôm qua được, hôm nay không được đem theo, quả 

là là tuyệt vời. Cho nên người niệm Phật vãng sanh mới nhiều, vì họ hiểu đạo 

lý này. 

Hôm  nay  ta  nghe  giảng  kinh  này,  nếu  nghe  hiểu  thật  thì  ta  buông  bỏ, 

không còn tạo ác nghiệp nữa. Thế tạo nghiệp gì? Thiện nghiệp cũng chẳng tạo 

ra nữa, chỉ chuyên niệm A Di Đà Phật thôi. Một lòng chuyên niệm như A Nan 

ở đây vậy, một niệm tương ứng là một niệm thấy Phật. Tại sao còn chưa đi? 

Tập 544  73 



Ta chưa đi vì Phật A Di Đà không để quý vị đi. Vì sao không để quý vị đi? Vì 

còn  nhiệm  vụ  giao  cho  ta,  cũng  có  thể  nói  ta  còn  một  số  chúng  sanh  hữu 

duyên, nhờ mình mà được độ, mình cần phải giúp họ. 

Thế nên duyên được độ của quý vị chín muồi thì những chúng sinh được 

độ cũng đều được độ hết, lúc đó bạn sẽ  đi. Gieo trồng thiện căn không tính. 

Người thật sự hữu duyên gặp quý vị, tin thật, phát nguyện thật, buông bỏ tất 

cả rồi thì vãng sanh thật sự. Ngoài nguyên nhân đó ra, xin nói với các quý vị là 

chẳng còn nguyên nhân nào khác. 

Vì thế việc diễn giảng cho người vô cùng quan trọng. Thọ trì đọc làu thông 

kinh chỉ là diễn cho người khác xem thôi. Diển giảng kinh cho người nghe mới 

cần  tu  hành  thật  sự.  Giúp  tất  cả  chúng  sanh  hữu  duyên  cùng  sanh  về  nước 

Cực Lạc. 

Thôi, hôm nay đã đến giờ, chúng ta tạm dừng ở đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 545 

Chuyển ngữ: Nguyên Liên 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:27.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Mời chƣ vị hòa thƣợng, mời các bạn ngồi. 

Mời xem từ dòng thứ hai từ dƣới lên ở trang 702. Bắt đầu xem từ hai câu 

sau: “Nhƣ báo thân trang nghiêm ở trên”, bắt đầu xem từ đây. 

 “Tuy chẳng phải A Nan cùng hội chúng quả vị dưới ông có thể trông thấy hết, 

 nhưng với sự gia bị từ oai thần của hai vị Như Lai, dùng phương tiện vượt trội 

 để  ai  cũng  có  thể  nhìn  thấy  tùy  theo  căn  khí  của  mình,  cho  nên  A  Nan nhìn 

 thấy  vị  Phật  này  như  một  tòa  núi  vàng  cao  hơn  tất  cả  các  cõi  thế  giới 

74  Tập 545 



 khác”. Đấy là lúc A Nan và đại chúng trong pháp hội đƣợc trông thấy Phật A 

Di Đà. 

Quán Kinh đã ghi rất rõ, đấy là báo thân, chẳng phải ứng hóa thân của Phật 

A Di Đà, tƣớng của báo thân rất lớn. Từ điểm này giúp ta có thể cảm nhận thật 

sự, chẳng còn hồ nghi nữa. 

Trƣớc kia lúc mới học giáo lý Phật, luôn cho rằng đến thế giới Tây phƣơng 

Cực Lạc, nhất định là cõi thật báo trang nghiêm mới có thể thấy đƣợc báo thân. 

Còn cõi phàm thánh đồng cƣ, cõi phƣơng tiện hữu dƣ chắc chắn là  ứng hóa 

thân của Phật A Di Đà. Vì trong 48 lời nguyện Phật nói về 32 tƣớng tốt, 80 vẽ 

đẹp, đấy là ứng thân Phật. 

Nhƣng trong 48 lời nguyện cũng có nói đến tất cả chúng sinh sinh về thế 

giới Cực  Lạc, thì  thân tƣớng hoàn toàn tƣơng đồng với Phật A Di Đà,  gọi là 

thân  tử  ma  chân  kim  sắc,  đấy  là  nói  về  thể  chất.  Thân  tử  ma  chân  kim  sắc 

không phải nhục thân (thân xƣơng thịt) mà là pháp tánh thân. Ở trƣớc đã từng 

nói rất nhiều, đã học qua, không phải thân máu thịt, mà là thân pháp tánh. Tấm 

thân  này  của  ta  là  pháp  tƣớng,  là  tƣớng  phân  của  a  lại  da  thức,  phải  nhớ  kỹ 

điều này. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc  rồi  thì  có  thể  nói  đã  chuyển  thức  thành  trí,  không 

phải nhờ công sức của chính mình. Hai cõi dƣới đây quả thật đƣợc gia trì bởi 

oai thần của bản nguyện Phật A Di Đà. Phải nhớ bản nguyện là 48 lời nguyện 

Phật phát ra khi ở nhân địa. Oai thần là oai đức thần thông, công đức tu hành 

năm kiếp của Phật A Di Đà. Nếu chẳng có công đức tu hành năm kiếp đó thì 

đâu ra oai đức thần thông đến thế. 

Do  đó  chúng  ta  liên  tƣởng  đến  việc  đọc  kinh,  niệm  Phật,  hồi  hƣớng  cho 

ngƣời khác. Liệu thật có công đức chăng? Chúng ta lấy gì để hồi hƣớng? Tại 

sao ngày nào cũng phải hồi hƣớng mà vẫn còn rất nhiều oan gia trái chủ đeo 

bên ngƣời? Ngƣời xƣa hồi hƣớng hiệu quả, ngƣời đời nay hồi hƣớng hình nhƣ 

chẳng mấy tác dụng. Chỉ có trong những pháp hội lớn thì sức mạnh tập thể đó 

mới có thể sản sinh ra hiệu quả. 

Vì sao năng lực tâp thể lại sinh hiệu quả? Vì trong mấy trăm ngƣời thế nào 

cũng phải có một hai ngƣời tu hành thật sự, chúng ta dựa hơi những ngƣời đó. 

Nếu một kẻ tu hành thật sự cũng chẳng có thì hiệu quả rất giới hạn. Ta chẳng 

thể không hiểu đạo lý này. Khi hiểu rồi thì phải biết chúng ta cần tu thật, thực 

Tập 545  75 



hành nghiêm túc, không thể làm giả dối. Tu thật thực hành thật thì có công đức 

thật, hồi hƣớng mới có tác dụng thật. 

Thế hiện giờ chúng ta có đang tu thật chăng? Không thể nói là chẳng hề tu, 

ta đang tu đó, nhƣng nhue thế nào cũng không thành tựu, làm sao cũng không 

thể sánh bằng ngƣời xƣa. Điều này quý vị phải biết, Phật từng nói trong tất cả 

kinh điển Đại Thừa Tiểu Thừa, Hiển Giáo Mật Giáo chẳng có pháp môn nào 

không nƣơng vào tam học giới định tuệ. Giới định tuệ chẳng phải mình Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni mà tất cả chƣ Phật, mƣời phƣơng tam thế nhất thiết chƣ 

Phật đều xem là căn bản để giáo hóa chúng sinh. 

Phật dạy những gì? Phật chỉ dạy 3 điều này thôi: Nhân giới sanh định, nhân 

định phát tuệ. Quý vị phải hiểu y nhƣ một thân cây vậy: Giới là rễ, định là gốc, 

tuệ là hoa quả, nở hoa kết trái. Nếu chẳng có giới thì xem nhƣ không. 

Hiện  nay  một  pháp  hội  mở  xong  còn  có  những  chúng  sinh  mà  chúng  ta 

không  nhìn  thấy,  những  chúng  sinh  linh  tánh,  lộ  ra  cho  chúng  ta  rất  nhiều 

thông tin họ không đi. Lợi ích chúng sinh đó có đƣợc rất hạn chế, vậy là ta đã 

có lỗi với họ. Chúng ta nhờ Phật, nƣơng theo công đức Phật. Công đức Phật 

nhƣ thế nào mới có thể cho chúng ta? Lý do này chúng ta đã giảng rất nhiều 

lần. Việc Phật gia trì cho chúng ta là tƣơng đối, chúng ta có một phần công đức 

thì Phật gia trì một phần, ta có hai phần công đức thì Phật gia trì hai phần. Ta 

chẳng  có  công  đức  nào  thì  Phật  gia  trì  không  nổi,  Phật  thƣơng  xót  chúng  ta 

nhƣng chẳng gia trì đƣợc. Ta mà có mƣời phần công đức thì Phật sẽ gia trì cả 

mƣời phần. Điều này chắc chắn là tƣơng đối,  cho nên hiểu đƣợc đạo lý trên 

chúng ta chẳng thể không dụng công, chẳng thể tu giả. 

Giới của nhà Phật, giới căn bản, đây là nền tảng của giới luật, gốc là ngũ 

giới thập thiện. Tuyệt đối chớ coi thƣờng những giới nhỏ nhặt này. 

Lúc tôi mới xuất gia thì lớp sƣ huynh trên bảo: đấy là những giới nhỏ nhặt. 

Giới lớn là những giới gì? Tỳ kheo giới là đại giới, Bồ Tát giới là đại giới. Thọ 

đại giới rồi có giữ nổi chăng? Không, vì sao không giữ đƣợc? Vì chẳng có gốc 

rễ. Học theo thế nào cũng không giống, vấn đề này rất quan trọng. 

Tất cả đều cảm nhận Phật pháp suy yếu, suy thật rồi. Chẳng những suy mà 

còn có thể diệt mất. Điều này Phật đã từng nói: giới không còn thì Phật pháp 

chẳng còn, Phật pháp sẽ mất. Kinh lƣu lại thế gian có ngƣời nghiên cứu xem 

nhƣ một học thuật, Phật pháp đã biến chất. Chẳng có cách nào giúp taliễu sanh 

76  Tập 545 



tử ra xuất tam giới, cũng chẳng có cách giúp ta vãng sanh về thế giới Cực Lạc. 

Vì  sao  thế?  Vì  bạn  không  y  theo  phƣơng  pháp,  lý  luận  của  kinh  điển  để  học 

tập. Thực hành, đƣợc, nhƣ vậy có công đức, không thực hành, không có. 

Trong  bao  nhiêu  năm  qua,  chúng  tôi  đã  cảm  nhận  sâu  sắc  và  quan  sát 

nguyên nhân khiến Phật giáo suy, lời giáo huấn của tổ sƣ ghi trong kinh điển 

chúng tôi đã chính  mắt chứng kiến, đã hiểu. Tại gia học Phật không giữ  nổi 

thập thiện, ngƣời xuất gia tu học không giữ đƣợc luật nghi của sa di, là giả. Vì 

sao đã xuất gia mà không giữ đƣợc luật nghi sa di, không giữ đƣợc ngũ giới 

thập thiện? Vì sao những điều đó cổ nhân đều thực hiện đƣợc? 

Phật  pháp  truyền  sang  Trung  Quốc  đã  2000  năm,  tôi  thƣờng  nói:   “Minh 

 tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” mà các tông môn thƣờng nói. 2000 năm 

qua  có  khoảng  bao  nhiêu  ngƣời  gần  thành  Phật?  Ta  hãy  xem  Ngũ  Đăng  Hội 

Nguyên,  Cảnh  Đức  Lục,  tính  toán  khái  lƣợc  khoảng  3000  ngƣời.  Thành  tích 

này vô cùng khả quan, vƣợt cả Ấn Độ. 

3000 ngƣời này gồm cả Tông môn giáo môn, niệm Phật niệm đến lý nhất 

tâm  bất  loạn.  Mật  Tông  có  hơn  3000  ngƣời  thật  sự  tam  mật  tƣơng  ứng.  Còn 

trong  pháp  môn  niệm  Phật  đới  nghiệp  vãng  sanh  thì  ƣớc  tính  2000  năm  qua 

không  chỉ  trăm  ngàn  ngƣời.  Pháp  môn  này  quá  sức  thù  thắng.  Vì  sao  ngƣời 

khác tu thành? 

Do Trung Quốc xƣa là một dân tộc vô cùng trọng thị việc giáo dục, nhất là 

giáo  dục  gia  đình.  Những  đại  gia  đình  ở  Trung  Quốc  đến  tận  năm  đầu  Dân 

Quốc vẫn còn tồn tại, và những ngƣời trạc tuổi tôi nhớ đƣợc là những ngôi nhà 

nhiều thế hệ sống chung, anh em không dọn riêng ra.  Nhà của chúng ta  hiện 

nay đã suy thoái rồi, đúng là nhà tan ngƣời mất. Chúng tôi quá nhỏ, chẳng biết 

nguyên nhân vì sao. Khi lớn lên cha mẹ chẳng cho hay, chỉ biết qua ít thông tin 

lƣợm lặt đƣợc từ bạn bè thân thích, không hoàn chỉnh và vô cùng đáng tiếc. 

Thuở bé chúng tôi sống ở nhà họ hàng, là chị của cha tôi, là cô của tôi. Nhà 

của  cô  là  một  gia  tộc  lớn,  10  anh  em  sống  chung  nhau,  cả  một  thôn  trang  là 

một gia đình. Lúc đó chắc khoảng gần 200 ngƣời, rất suy yếu, là một gia tộc. 

Gia  đình  ở  Trung  Quốc,  thông  thƣờng  nói,  một  gia  đình  bình  thƣờng  đều 

khoảng  trên  dƣới  300  ngƣời,  đông  nhƣ  thế.  Nhà  nào  nhân  đinh  hƣng  vƣợng 

còn đến sáu 700 ngƣời. 

Bạn xem một gia đình lớn thế, nếu không có quy củ, không phải loạn sao? 

Tập 545  77 



Cho nên từ bé trẻ con đã đƣợc giáo dục không đƣợc ích kỷ. Khi khởi tâm động 

niệm gì cũng phải nghĩ đến cả một gia tộc, cả gia đình, chứ không chỉ nghĩ đến 

cha mẹ thôi. Ra ngoài làm việc kiếm tiền về đều giao cho nhà chính giữ. Nhà 

này giống nhƣ một tổ chức, một đoàn thể. 

Quý vị đọc Hồng Lâu Mộng rồi chăng? Một gia tộc là nhƣ thế đấy. Ngƣời 

quản lý tài vật, việc nhà là Vƣơng Hy Phụng. Bên nhà Phật gọi là thầy tri sự, là 

một tổ chức nhƣ vậy. Phí sinh hoạt của mỗi ngƣời, là tiền chung của gia đình, 

hoàn toàn sinh hoạt cùng nhau, quần áo may mặc đều nhƣ nhau, cứ y nhƣ một 

tổ chức xã hội. 

Thế nên gia hòa vạn sự hƣng, chẳng phải gia đình bé nhỏ nhƣ bây giờ, hiện 

giờ  chẳng  còn  nhà  nhƣ  thế  nữa.  Gia  hòa  vạn  sự  hƣng,  nhƣng  ngôi  nhà  đó  ở 

không biết. Nếu ta có thể trị gia thì có thể trị nƣớc. Trị gia và trị quốc chẳng 

khác gì nhau, chỉ có phạm vi lớn hơn thôi. Những vụ việc trong nhà cũng chia 


ra nhiều loại, ai coi gì, ai quản gì,..., nhà cũng là một tổ chức hành chánh. 

Quả thật từ khi mới hoài thai ngƣời lớn đã phải dạy trẻ con. Trong nhà trên 

thì có cha mẹ, ông bà, ông cố, bà cố, ông sơ, bà sơ, ngũ đại đồng đƣờng. Nếu 

ông sơ, bà sơ chẳng còn, ít ra còn ông cố, bà cố. Thử tính xem: ông bà cố, ông 

bà nội, cha mẹ, ngƣời lớn đều biết dạy. Đứa bé này, khi ngƣời mẹ mang thai, 

khi có mang thì có lễ giáo lúc hòai thai, phải hiểu. Lễ giáo nhƣ thế nào? Con 

dâu khi làm mẹ là phải biết mỗi khởi tâm động niệm của mình sẽ tác động đến 

thai nhi, cảm xúc của mẹ sẽ ảnh hƣởng thai nhi,lời nói hành vi cử chỉ cũng sẽ 

ảnh hƣởng thai nhi, cho nên tất cả đều phải đoan trang. Phải tác động tốt đến 

bào thai chứ không đƣa tác động xấu vào. 

Trong  10  tháng  mang  thai  đó  không  đƣợc  nóng  giận  buồn  rầu,  ghen  tức, 

sân si... đấy gọi là thai giáo. Thƣờng những gia đình lớn, gia đình quan lại đều 

biết và vô cùng trọng thị, việc dạy từ trong thai. Chúng ta hay bảo gia đình phú 

quý. 

Khi nhà Thanh  mất, đến những năm đầu Dân Quốc vẫn còn kiểu nhà đó. 

Chúng tôi sống ở quê nên vẫn gặp nhà có từ đƣờng là nơi thờ cúng tổ tiên. Mỗi 

năm đều có tế lễ vào mùa xuân, mùa thu, tiết trung nguyên. Bình thƣờng thì 

sao? Còn thƣờng ngày thì từ đƣờng là trƣờng, học ở nhà, chính là tƣ thục, là 

gia học. Học sinh là con em cháu trong đại gia đình này. 

Những trẻ em 6, 7 tuổi thông minh, căn tính tốt, 6 tuổi đi học. Thƣờng thì 

78  Tập 545 



đến 7 tuổi mới theo học, lớn nhất là khoảng 18,19 tuổi. Tất cả đều học chung 

một lớp, một thầy. Ngƣời thầy hết sức có trách nhiệm, vì sao vậy?Vì đƣợc gia 

chủ mời. Nếu ông nội cai quản thì ông nội là gia chủ, nếu ông cố cai quản thì 

ông  cố  là  gia  chủ.  Khi  đi  thỉnh  thầy  về  dạy,  gia  chủ  dập  đầu  lễ  thầy.  Họ  vô 

cùng tôn sƣ trọng đạo nên nếu thầy không tròn trách nhiệm thì có lỗi với gia 

chủ, có lỗi với tổ tiên nhà đó. Sau khi có đứa trẻ ra đời, thì ngƣời lớn phải làm 

gƣơng tốt cho trẻ, tấm gƣơng đó là gì? 

Quý vị xem trong Đệ Tử Quy sẽ thấy, chẳng phải dùng để dạy trẻ đọc hay 

học thuộc, hay kể cho trẻ nghe, mà chính là cha mẹ phải làm cho trẻ nhìn xem. 

Đứa trẻ mới sinh ra thì đã mở mắt để nhìn, dõng tai để nghe, nó đã bắt đầu học 

hỏi, bắt chƣớc. Thế nên giáo dục căn bản phải bắt đầu từ lúc nào? Từ khi trẻ 

sinh ra đến 3 tuổi là 1000 ngày. 

Hiện giờ chúng ta đều không đƣợc hƣởng nền giáo dục đó, nên ta chẳng có 

căn bản. Không có căn bản, chúng ta học bù thì chẳng ích gì. Ngoài đời quá 

nhiều cám dỗ, danh lợi sẽ khiến lòng ta thay đổi ngay lập tức. Vì sao lại thế? 

Vì nền tảng không vững chắc. Thậm chí nếu bạn không nghiêm túc học thì còn 

chẳng có cả rễ. đây là gì? Đây là căn bản của giới luật. 

Cho  nên  bao  đời  Phật  pháp  ở  Trung  Quốc,  dù  là  cƣ  sĩ  tại  gia  hay  ngƣời 

xuất gia, xuất gia là cao tăng, tại gia là cao sĩ, cƣ sĩ là cao sĩ, đều có thành tựu, 

là gì?. Vì nhờ nền giáo dục căn bản đã thành công. Thời nay thì tìm khắp thế 

giới  cũng  không  đâu  ra  hạng  cao  nhân  nhƣ  thế,  không  tin  quý  vị  cứ  thử  tìm 

xem. Quý vị đi khắp thế giới, ngƣời xuất gia có thể tìm ra một Ấn Quang pháp 

sƣ  chăng?  Có  thể  tìm  thấy  một  Đế  Nhàn  pháp  sƣ  chăng?  Tìm  khắp  thế  giới 

cũng không tìm thấy. 

Chúng ta hiện nay bất kể đức hạnh hay học vấn đều không bằng đƣợc các 

ngài, cách biệt quá xa. Còn cƣ sĩ tại gia thì ai sánh nổi Dƣơng Nhân Sơn? Đầu 

năm dân quốc cƣ sĩ Giang Vị Nông, Tƣởng Duy Kiều tìm khắp thế giới cũng 

không ra. Đến ngƣời nhƣ cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam cũng chẳng tìm đƣợc. 

Quý vị thắc mắc nguyên nhân gì? Chẳng phải do thiện căn phƣớc đức của 

ta không bằng, tôi không tin những điều này; thông minh trí huệ không bằng, 

tôi  không  tin.  Do  nền  giáo  dục  ta  thụ  hƣởng  không  còn,  giáo  dục  căn  bản 

không còn. Cho nên Phật pháp muốn hƣng vƣợng đâu dễ! 

Có thể giống nhƣ tình hình khi Đạt Ma tổ sƣ sang Trung Quốc, một ngƣời 

Tập 545  79 



truyền cho 1,2 ngƣời, cứ truyền nhƣ thế thì phải 3,4 đời mới thịnh đƣợc. Bạn 

thấy thiền tông của Đạt Ma tổ sƣ truyền đến đời thứ 6 là ngài Huệ Năng đại sƣ 

mới  nở  hoa  kết  quả.  Năm  đời  phía  trƣớc  đều  đơn  truyền,  mỗi  đời  chỉ  truyền 

một ngƣời, ngọn lửa cứ thế tƣơng truyền, không dứt. Nhất định phải hiểu đạo 

lý này. 

Trong xã hội hiện nay, bồi dƣỡng nhân tài vô cùng khó khăn, vì sao vậy? 

Vì họ thiếu nền giáo dục căn bản thuở nhỏ. Từ lúc sinh ra đến năm 3 tuổi là 

1000  ngày,  thì  trẻ  em  thời  nay  học  đƣợc  gì?  Toàn  ngồi  xem  ti  vi,  học  đƣợc 

những cảnh bạo lực, sàm sỡ, sát đạo dâm vọng trong phim, họ học những điều 

này.  Khi  đến  trƣờng,  học  sinh  Trung  Quốc  học  thế  nào  tôi  không  rõ,  nhƣng 

trƣờng ở Mỹ thì tôi biết. 

Cháu của Hàn quán trƣởng sinh ra ở Mỹ, học tiểu học ở Mỹ, mới lớp 1 đã 

sử dụng máy tính, trong máy tính có bài tập của cháu, có bài học của nó. Ngoài 

bài vở ra thì máy tính còn liên thông với máy tính khác và đủ thứ game, đủ thứ 

trò chơi, cháu rành hết. Thƣờng thức của nó vô cùng phong phú, nhƣng chƣa 

đƣợc tiếp xúc nền  giáo dục của Thánh hiền. Nếu đƣợc tiếp xúc liệu cháu có 

hiểu chăng? 

Dù đời quá khứ có thiện căn cũng chẳng dễ gì tiếp thu, mà dù có tiếp thu 

liệu chịu đƣợc thử thách của danh lợi chăng? Càng nghĩ càng thấy khó, càng 

thấy sợ. Cho nên chúng ta luôn khích lệ những bạn tu trẻ tuổi hãy tu hành thật 

sự, phải cứu Phật giáo, cứu văn hóa truyền thống. Muốn văn hóa truyền thống 

đƣợc thịnh trở lại thì những gốc rễ sau đây cần lƣu ý. Gốc rễ văn hóa ngàn vạn 

năm tổ tiên Trung Quốc truyền lại chính là: ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát 

đức. 

Dựa vào đâu? Dựa vào Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp 

Đạo. Ba quyển này mà không còn thì chẳng còn gì nữa. Nghiên cứu kinh giáo 

là học thuật, chẳng ích gì. 

Trong 2 năm 2005, 2006, 2 lần tôi phỏng vấn London, cẩn trọng khảo sát 3 

ngôi trƣờng: đại học Oxford, đại học Cambridge, đại học London. Ngành Hán 

học ở châu Âu thì đại học London giỏi nhất, tuy tên tuổi không bằng Oxford, 

Cambridge nhƣng riêng ngành Hán học lại đứng đầu, biến thành gì? Trở thành 

học thuật. Tôi đã giao lƣu với giảng viên và sinh viên của khoa Hán học ở đại 

học  London  và  Cambridge,  và  giảng  cho  họ  2  giờ.  Những  gì  họ  học  là  Nho 

80  Tập 545 



học, Phật học và Đạo học, đều đã biến thành tri thức, chẳng còn là trí huệ. 

Cái  cổ  nhân  Trung  Quốc  truyền  lại  là  học  Phật,  học  Nho,  học  Đạo,  rất 

khác. Học Nho phải học nhƣ Khổng Tử, Mạnh Tử. Bạn phải là Khổng, Mạnh 

xuất  hiện  thời  nay,  cứu  đƣợc  thế  giới.  Học  Phật  thì  phải  học  đƣợc  nhƣ  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Học đạo phải học đƣợc nhƣ Lão Tử, Trang Tử, đấy mới là 

học.  Nhƣng  những  sinh viên  đó  khác,  chỉ  nghiên  cứu  nhƣ  một  môn  học,  cho 

chẳng liên quan gì với tƣ tƣởng và hành vi của chính mình, cho nên đã biến nó 

thành học thuật. 

Ngày  hôm  nay  Phật  giáo  cũng  đã  biến  thành  học  thuật.  Những  năm  đầu 

Dân Quốc cũng có xu hƣớng học thuật, ở bậc đại học có đem kinh Phật vào bài 

giảng. Nhƣng chẳng quan trọng việc tu hành, giới luật thì không có. Giảng thì 

có giảng nhƣng không chú trọng thực hành. Nhƣ tam lễ của Nho Gia: Chu Lễ, 

Nghi Lễ, Lễ Ký có nói, trƣờng có giảng nhƣng chẳng ai thực hành. Học để biết 

thời xƣa có xã hội nhƣ thế, giờ chẳng còn nữa. 

Chúng ta muốn phục hƣng Nho Phật Đạo, đều muốn hƣng khởi lại, không 

đến  nỗi  diệt  vong,  thì  phải  làm  chứ  đừng  nói  suông.  Không  làm  sao  đƣợc? 

Những  ngƣời  nhƣ  ông  A  Nan  nhờ  đâu  mà  thấy  báo  thân  của  Đức  Phật  A  Di 

Đà? Đoạn trƣớc đã nói, do chính mình dùng tâm thanh tịnh niệm Phật A Di 

Đà, tâm thanh tịnh đó là công phu của A Nan. Nhƣng nếu ông không tu hành 

thì đâu ra tâm thanh tịnh? 

Đức Thế Tôn thƣờng giảng trong Kinh:  “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh” . Do 

đâu tâm thanh tịnh? Có cái tôi thì tâm không thanh tịnh. Cái tôi là căn bản của 

tất cả nhiễm ô. Nên khi đọc Kinh Kim Cang bạn phải lƣu ý đặc biệt, trong kinh 

Kim Cang nói: vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sinh tƣớng, vô thọ giả 

tƣớng.  Đã  đạt  đƣợc  tâm  thanh  tịnh,  là  hạng  ngƣời  nào?  Là  tiểu  thừa  Tu  Đà 

Hoàn. Ngay lập tức chúng ta liên tƣởng đến đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói là 

Bồ Tát Sơ Tín Vị của Thập Tín Vị. Thập Tín là lớp 1 tiểu học, họ đã phá đƣợc 

tứ tƣớng, tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Do  A  Nan  trong  pháp  hội  có  thân  phận  là  Tu  Đà  Hoàn.  Sơ  quả,  A  nan 

chứng đƣợc sơ quả, quả vị không cao, chẳng còn tứ tƣớng, nhƣng chắc còn tập 

khí của tứ tƣớng. Vì từ Sơ Quả đến Tứ Quả đều phá tứ tƣớng. Trong Kinh Kim 

Cang thì tứ tƣớng không còn. Vậy là chúng ta biết đoạn kiến hoặc, 5 loại kiến 

hoặc:  thân  kiến,  biên  kiến,  kiến  thủ  kiến,  giới  thủ  kiến,  trình  độ  chẳng  giống 

Tập 545  81 



nhau. Tu Đà Hoàn là thấp nhất nhƣ, khi thi đƣợc 6 điểm vậy, trên còn 7 điểm, 

8 điểm, 9 điểm, A La Hán là 10 điểm. Tất cả đều tu pháp môn này. 

Chúng ta chƣa buông bỏ đƣợc cái ngã, còn ngã thì sẽ còn tự tƣ tự lợi, còn 

danh văn lợi dƣỡng, còn tham sân si mạn, còn rất nhiều tâm trạng không tốt, 

còn cả oán hận phiền não nộ, tâm chẳng thanh tịnh. Pháp môn này vô cùng thù 

thắng và vô cùng đặc biệt, chẳng có nhiều thứ rắc rối phức tạp, chỉ dạy ta phát 

Bồ Đề tâm, một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. Bạn thấy phƣơng pháp đơn 

giản thế đó, mà niệm đƣợc tâm thanh tịnh. 

Tâm Bồ Đề rất quan trọng, là mục tiêu, phƣơng hƣớng tu hành của ta. Tu 

hành phải tu ra sao? Phải tu đến khi tâm chân thành hiện tiền, xử sự đối đãi đều 

dùng  chân  tâm,  không  dùng  vọng  tâm.  Căn  của  Bồ  Đề  là  chân  thành,  tự  thọ 

dụng của tâm Bồ Đề là thanh tịnh bình đẳng giác, đây là tự thọ dụng. Thanh 

tịnh bình đẳng giác theo ông Phƣơng Đông Mỹ là hƣởng thụ cao nhất của đời 

ngƣời. Chẳng phải tiền bạc, địa vị, ngũ dục lục trần, thanh tịnh bình đẳng giác 

là  hƣởng  thụ  tối  cao.  Đối  đãi  đại  từ  đại  bi  với  ngƣời  khác  thì  thọ  dụng  của 

ngƣời ấy là từ bi, đều từ tâm chân thành mà ra. Từ bi với ngƣời thì trong chữ 

từ bi này có chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác. Cảm động biết bao! 

Một niệm tâm này niệm A Di Đà Phật thì ngay lập tức cảm ứng đạo giao 

với  Đức  Phật  A  Di  Đà,  Phật  sẽ  hiện  thân  cho  bạn  thấy.  Đƣơng  nhiên  ở  đây: 

“Đƣợc oai thần của Nhƣ Lai hai cõi gia bị”, Phật Thích Ca gia trì cho ta. Nhƣ 

chúng ta tƣởng tƣợng, Đức Thế Tôn sẽ thay chúng ta thỉnh cầu Phật A Di Đà 

hiện thân, Phật A Di Đà cũng có bản nguyện này, sẽ chứng minh cho chúng ta 

thấy, biết là thật chứ không giả. 

Đấy  là:   “Dùng  phương  tiện  thù  thắng,  tùy  theo  căn  tánh  của  mỗi  chúng 

 sanh  mà  đều  được  thấy”.  Cho  nên  A  Nan  đã  thấy,  bằng  không  thì  ngƣời 

thƣờng không đƣợc gặp. Thấy pháp thân chỉ có pháp thân Bồ Tát mới có thể 

thấy  đƣợc  pháp  thân  Phật.  Chẳng  phải  pháp  thân  Bồ  Tát  làm  sao  thấy  đƣợc 

pháp thân, chỉ có thể gặp ứng hoá thân thôi. Nhƣng việc A Nan đã đƣợc thấy 

pháp thân khiến chúng ta nghĩ đến một vấn đề: chính là chúng ta sinh về thế 

giới Cực Lạc đồng nghĩa sinh về cõi phàm thánh đồng cƣ, vậy ta gặp báo thân 

Nhƣ Lai hay là gặp ứng thân Nhƣ Lai? 

Nhƣng  rõ  ràng  trong  48  lời  nguyện  có  nói:  Đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc là thế giới bình đẳng, không sai biệt. Thế giới bình đẳng không có sai biệt 

82  Tập 545 



đƣơng  nhiên  là  gặp  báo  thân,  vì  Phật  đã  bảo  tất  cả  đều  là  Bồ  Tát  bất  thoái 

chuyển, bất thoái chuyển là báo thân. Thấp nhất là bất thoái chuyển. Từ Sơ trụ 

viên giáo Đại thừa trở lên, họ đều minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, là 

những ngƣời nhƣ thế, địa vị nhƣ thế. 

Đến thế giới Cực Lạc chúng ta không chứng đƣợc vị trí này. Điều này thì 

trƣớc đó khi học, đã chia sẻ với quý vị là nhờ oai thần bản nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì. Chúng ta đến Cực Lạc tuy là cõi phàm thánh đồng cƣ, phiền não 

tập  khí  đều  chƣa  dứt,  nhƣng  ở  Cực  Lạc  thần  thông,  đạo  lực,  trí  huệ  tất  cả 

hƣởng thụ đều bình đẳng giống y pháp thân Bồ Tát. Đó là vì sao? Nhờ ơn đức 

Phật A Di Đà gia trì, đây là ân đức! 

Ví nhƣ một ngƣời sinh làm con trai hoàng đế, cả đời đƣợc tận hƣởng vinh 

hoa phú quý của vua chúa, chẳng phải do tài năng mình, mà nhờ có ngƣời cha 

đứng đầu thiên hạ.  Chính là đạo lý này đó. Những kẻ  vãng sanh về  thế  giới 

Cực Lạc, chúng ta đƣợc hƣởng phƣớc của Phật A Di Đà. Phƣớc đức của Phật 

từ đâu ra? Từ 48 lời nguyện và 5 kiếp tu hành. Nhƣ vậy chúng ta mới thật sự 

cảm nhận cái sâu sắc lớn lao của ơn đức Phật A Di Đà. Làm thế nào đền đáp 

ơn Phật? Ngƣời hy vọng chúng ta đến nơi đó, chúng ta đến đó thật là đã đền ơn 

đƣợc. 

Muốn đến Cực Lạc thật sự thì phải buông bỏ thế giới này. Buông bỏ rồi thì 

chẳng  còn  gì  căng  thẳng,  sự  sự  chƣớng  ngại.  Buông  bỏ  là  ý  nghĩ,  trong  tâm 

không  thể  có,  trên  sự  có  hay  không  đều  tùy  duyên,  có  cũng  đƣợc  mà  không 

cũng tốt. Chuyện đời tùy duyên đƣợc thì lòng thanh sạch. Trong lòng chỉ có A 

Di Đà Phật, thế giới Cực Lạc, tốt nhất chỉ nghĩ đến cảnh giới trong kinh điển. 

Nghe  giảng  kinh,  đọc  tụng  kinh  giúp  ta  nhiếp  thu  thông  tin  về  thế  giới  Cực 

Lạc. Niệm Phật thì chắc chắn đƣợc sinh về đó. 

Phật A Di Đà hiện thân là pháp thân nhƣ ngọn núi vàng, cao hơn tất cả các 

thế giới. Ta tin có ngƣời có kinh nghiệm này rồi. Lúc tôi mới theo học Phật có 

một cƣ sĩ nữ bảo tôi, trong mơ bà thấy Đức Phật A Di Đà. Bao lớn? To bằng cả 

bầu trời. Tôi tin điều đó vì tôi đã gặp một lần, rõ ràng Đức Phật cao hơn tất cả 

thế giới. Chính mắt tôi nhìn thấy tƣợng Phật nhƣ thế, chẳng còn thấy bầu trời 

đâu. Vậy chúng ta tin cảnh giới này không giả vì chẳng phải mỗi mình tôi gặp. 

 "Vô  ngại  vô  đoạn"   câu  này  hết  sức  quan  trọng.  Vì  sao?  “Mười  phương  Như 

 Lai diễn pháp vi diệu biện tài vô ngại, nên gọi là vô ngại”,  câu này hàm nghĩa 

Tập 545  83 



gì? Lời khen ngợi của 10 phƣơng Nhƣ Lai đối với Phật A Di Đà không ngớt. 

Vì sao phải tán thán Đức Phật A Di Đà? Ta nói theo ngôn ngữ hiện nay thì các 

ngài chiêu sinh giúp Đức Phật A Di Đà. Đấy là một ngôi trƣờng mà Phật A Di 

Đà  là  hiệu  trƣởng.  10  phƣơng  chƣ  Phật  giống  nhƣ  cha  mẹ  chúng  sinh  đều 

mong đƣa con em vào trƣờng này học, cho nên chƣ Phật đều tán thán Phật A 

Di Đà, đều khen ngợi trƣờng khiến chúng ta nảy sinh tín tâm, phát nguyện đối 

với Phật A Di Đà, với Tây phƣơng Cực Lạc. 

Phật A Di Đà thuyết pháp xƣa nay chƣa hề gián đoạn, bất luận là tƣớng hay 

âm thanh toàn từ tự tánh phát ra, không phải từ ý thức. Chúng sinh ở 10 pháp 

giới không chuyển thức thành trí do từ a lại gia phát ra. Khi pháp thân Bồ Tát 

chuyển thức thành trí rồi thì a lại gia chẳng còn, cho nên thế giới Ngài trụ vĩnh 

cửu  bất  biến.  Vì  sao?  Duy  thức  sở  biến.  Họ  chẳng  còn  thức  nữa  cho  nên  thế 

giới của họ không có biến hoá, cảnh giới không biến đổi nữa, chẳng có chƣớng 

ngại, chẳng hề gián đoạn. 

 “Tán thán như vậy, tận vị lai tế, không có gian đoạn, nên gọi là vô đoạn, vô 

 ngại vô đoạn”. Cho nên trong dòng kinh văn này chất chứa rất nhiều ý nghĩa. 

Chúng ta phải cẩn trọng cảm nhận, biết chính mình phải học hỏi nhƣ thế nào. 

Lại xem tiếp đoạn dƣới đây: 

 “A  nan  bạch  ngôn,  bỉ  Phật  tịnh  sát,  đắc  vị  tằng  hữu,  ngã  diệc  nguyện nhạo 

 sanh, ư bỉ độ. Thế Tôn cáo ngôn, kỳ trung sanh giả, dĩ tằng thân cận, vô lượng 

 Chư Phật, thực chúng đức bổn, nhữ dục sanh bỉ, ưng đương, nhất tâm quy y 

 chiêm ngưỡng”. 

Đấy là A Nan nguyện sinh về. Chỉ cần đã thật sự thấy, thì chứng tỏ thiện căn 

phúc đức của ta rất sâu dày nênta mới thấy đƣợc, mới nghe đƣợc, mới có thể 

sinh tín tâm, mới ngƣỡng mộ, mới phát nguyện và quyết định sẽ đƣợc sinh về 

nơi đó. Bạn hãy bồi dƣỡng thiện căn phúc đức của mình đến một trình độ nhất 

định, thì Phật sẽ hiện thân cho ta thấy Ngài, chứng minh cho ta biết. Nhƣ lời 

Đại Thế Chí Bồ Tát đã nói: nhớ Phật niệm Phật, hiện tại đƣơng lai nhất định 

thấy Phật. Hiện tiền thấy Phật là do Phật từ bi chứng minh cho ta thấy để tăng 

cƣờng tín tâm của mình, Phật có dụng ý nhƣ thế. 

Ta thấy trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục viết về Sơ Tổ Huệ Viễn, là ngƣời 

đầu tiên đề xƣớng việc chuyên tu tịnh thổ ở Trung Quốc. Chúng ta tôn xƣng 

Ngài là Sơ Tổ, là tổ sƣ đời thứ nhất, sống vào thời Đông Tấn. Ngài tạo dựng 

84  Tập 545 



một  niệm  Phật  đƣờng  đặt  tên  Đông  Lâm  niệm  Phật  đƣờng  ở  Lƣ  Sơn,  Giang 

Tây. Bao nhiêu ngƣời cùng tu hành ở nơi đó? 123 ngƣời. 123 ngƣời đều đƣợc 

vãng  sanh,  thù  thắng  không  gì  sánh  đƣợc!  Đƣơng  nhiên  không  phải  họ  cùng 

vãng sanh một lúc, mà là ngƣời đi trƣớc, kẻ về sau. 

Những cƣ sĩ nhƣ Lƣu Di Dân, trong có kẻ xuất gia, kẻ tu tại gia, tăng tục tu 

chung một nơi. Lúc vãng sanh ngài Huệ Viễn bảo mọi ngƣời, ông đã thấy thế 

giới Tây phƣơng Cực Lạc 3 lần nhƣng chƣa từng kể với ai. Ông thấy lúc nào? 

Ông  thấy  trong  định,  lúc  niệm  Phật  chỉ  tịnh.  Khi  đi  nhiễu  vòng  quanh  tƣợng 

Phật  3  lần,  rồi  ngồi  xuống  chỉ  tịnh và  thấy  đƣợc,  thấy  đƣợc  ba  lần.  Ngƣời  ta 

hỏi ông thế giới Cực Lạc ra sao? Ông trả lời hoàn toàn giống trong kinh giảng. 

Thời  ngài  Huệ  Viễn  chỉ  có  một  bộ  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Kinh  A  Di  Đà, 

Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  tin  rằng  lúc  đó  đã  truyền  đến  Trung  Quốc 

nhƣng chƣa đƣợc dịch sang Trung văn. Cho nên họ chẳng đƣợc đọc Kinh A Di 

Đà, và Quán Kinh, chỉ có bộ Vô Lƣợng Thọ Kinh. Kinh Vô Lƣợng Thọ truyền 

sang Trung Quốc sớm nhất và cũng đƣợc dịch sang tiếng Trung sớm nhất. Rất 

nhiều  khả năng  ngài  Huệ  Viễn  đã  sử  dụng bản  kinh  của  An  Thế  Cao,  nhƣng 

bản này đã thất truyền. 

Bộ  kinh  này  đƣợc  dịch  tổng  cộng  12  lần,  từ  thời  nhà  Hán  đến  nhà  Tống 

suốt 800 năm, phiên dịch nhiều nhất, 12 lần, giờ chỉ lƣu lại đƣợc 5 bản dịch, 7 

bản kia đã thất truyền. Qua nội dung của 5 bản dịch này, đã khẳng định Phật 

Thích Ca Mâu Ni lúc tại thế đã giảng rất nhiều lần Kinh Vô Lƣợng Thọ. Tất cả 

kinh  khác  Thế  Tôn  chỉ  giảng  một  lần,  không  lặp  lại,  duy  chỉ  có  bộ  kinh  này 

nhƣ vậy. 

Giờ chúng ta xem 5 bản dịch, thì ít nhất có 3 lần giảng nội dung khác nhau. 

Còn 7 bản dịch thất truyền kia, nếu  tìm lại đƣợc thì không chỉ khác có 3 nội 

dung. Cho nên tổ sƣ phán đoán lúc Thế Tôn còn tại thế đã giảng kinh này rất 

nhiều lần, ít nhất trên 3 lần, đủ thấy tầm quan trọng của kinh này! Ngài còn đặc 

biệt  khuyên  dẫn  ta  coi  trọng  pháp  môn  đó,  vì  nó  giúp  ta  thành  tựu  chỉ  trong 

một đời, việc rất hiếm có ở thời buổi chúng ta. 

Nữ  cƣ  sĩ  Lƣu  Tố  Vân  đã  làm  tấm  gƣơng  cho  ta.  Khi  bà  tu  thành  xong 

chúng ta mới biết về bà. Xem CD bà báo cáo việc tu hay trả lời phỏng vấn của 

ký  giả,  tôi  không  rõ  bà  học  ai  vì  bà  chẳng  nói.  Về  sau  mới  đƣợc  nghe  bà  có 

một bộ CD ghi những lời giảng thời gian đầu của chúng tôi  ở thƣ viện Cảnh 

Tập 545  85 



Mỹ. Chắc là lần thứ 3 hay lần thứ 4 giảng về Vô Lƣợng Thọ Kinh. Trƣớc kia 

chúng tôi đã giảng 10 lần. 

Khi đó do không đƣợc đọc chú giải của Niệm Lão, tôi giảng y theo bản chú 

thích  đầu  trang  của  thầy  Lý.  Nữ  cƣ  sĩ  đã  có  băng  ghi âm  kia,  chắc  là  do  có 

ngƣời thu vào CD nên bà có bộ CD kể trên. Mỗi ngày bà nghe 10 tiếng đồng 

hồ. Bà nắm bắt một câu trong kinh Phật: thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. 

Bà giữ chắc câu này, quyển kinh này, chẳng nghe và cũng không tiếp xúc gì 

khác. Mỗi ngày 10 giờ. 

Thực tế 10 giờ thì bà nghe 1 CD 1 giờ, trong 1 giờ nghe 10 lƣợt, nên nghe 

1 biến thành ra 10 biến. Nghe hết rồi thì nghe lại từ đầu. Ngày nào cũng vậy 

trong suốt 10 năm. Lúc không nghe giảng kinh thì bà niệm A Di Đà Phật. Bà 

mắc chứng bệnh lao da ban đỏ mà chẳng dùng thuốc đã tự khỏi, chẳng có vết 

sẹo nào. Ngƣời Đông Bắc cho dù có khỏi bệnh ban đỏ, da cũng không thể hết 

sẹo, vậy mà bà chẳng có vết sẹo nào. 

10  năm  dụng  công  thực  hành  chỉ  1  bộ  kinh,  bình  thƣờng  chúng  ta  thì 

khoảng 3-5 năm sẽ đƣợc niệm Phật tam muội. Chắc chắn bà đã đƣợc. Sau khi 

đƣợc niệm Phật tam  muội rồi thì khoảng 3, 4 năm sẽ  đƣợc khai ngộ. Vì sao 

thế? Vì giữ quy củ, đấy là trì giới, nhờ giới mà đƣợc định, bà đã định đƣợc rồi. 

Nhờ định mà mở huệ, bà đã khai ngộ rồi. 

Tuy chỉ tu một bộ kinh nhƣng bà nói rất hay, khi có ngƣời mời giảng Kinh 

Địa  Tạng,  bà  đã  giảng  rất  hay.  Bất  kể  bộ  kinh  nào  bà  chƣa  từng  đƣợc  học 

nhƣng nếu đƣợc mời giảng, bà đều giảng rành rẽ. Đấy là thông một bộ kinh thì 

tất cả kinh đều thông. Cảnh giới ngộ của bà chúng ta không biết, nếu chẳng đại 

triệt đại ngộ thì cũng phải là đại ngộ. Bà bảo giờ bà chẳng còn chƣớng ngại. 

Tôi hỏi có chắc đƣợc vãng sanh?  Bà bảo có, lúc nào cũng đƣợc. Phật Bồ 

Tát cần lƣu bà lại trên thế gian để làm gƣơng cho pháp môn thì bà ở thêm vài 

năm, chẳng sao cả, bà có thể ở thêm vài năm. Tấm gƣơng hay biết bao! Chỉ 10 

năm mà bà đã tu thành thì ai cũng có thể tu thành. 

Ngƣời  ta  hỏi  bà  làm  cách  nào  để  thành  công?  Bà  chỉ  nói  6  chữ:  thật  thà, 

nghe  lời,  nghiêm  túc  (làm).  6  chữ  này  là  bí  quyết  chung  của  tất  cả  những  kẻ 

thành công xƣa nay ở khắp nơi, đều nhƣ vậy. Ngƣời không thành tựu đều do tự 

thấy mình thông minh, nên thật thà vô cùng khó. 

Thầy  Lý  luôn  nói  với  tôi,  cả  đời  ông  học  cách  thật  thà  mà  học  mãi  cũng 

86  Tập 545 



chẳng giống, đủ biết thật thà không dễ! Ông luôn nói:  “Đại trí nếu ngu”,  chữ 

nếu ngu này rất khó học đƣợc. Học thông minh thì dễ, học thật thà không dễ! 

Ta xem chú giải của Niệm Lão:  “A nan chứng kiến Phật A Di Đà như ngọn 

 núi  vàng” ,  đức  tƣớng  đoan  nghiêm,  đoan  chánh  trang  nghiêm.  “Và  các  loại 

 thanh tịnh trang nghiêm của cõi nước này, đều trước đây chưa từng thấy” , xƣa 

nay chƣa từng thấy, lần này mới đƣợc gặp.  “Nên gọi là được điều chưa từng 

 có”, chƣa từng có nhƣ thế, nay đã thấy đƣợc. “Lại nghe mười phương chư Phật 

 tán thán, sanh lòng hy hữu”.  Nghe 10 phƣơng Nhƣ Lai tán thán Đức Phật A Di 

Đà, thế giới Cực Lạc, đƣơng nhiên sẽ phát khởi đại nguyện, nguyên sanh về 

cõi Cực Lạc. 

 “Chính là tượng trưng A nan đương cơ, khế hợp thánh tâm”.  Thánh tâm chính 

là Phật tâm, tâm của Phật A Di Đà, tâm của Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật. Cả 

hai vị Phật này đều mong ta phát nguyện cầu vãng sinh. Phật chẳng hề có chút 

ý đồ riêng tƣ nào khi độ chúng sinh, chỉ mong sao ta mau thành Phật, đấy là 

tâm Phật. Phật chẳng mong thấy ta cứ loanh quanh trong 6 nẻo luân hồi. Phật 

chẳng  muốn  thấy  ta  tu  hành  khổ  sở  thế,  dài  dặc  thế,  ngài  không  muốn  thấy. 

Giờ đã có pháp môn này thì ta có thể chỉ trong một đời này siêu vƣợt qua 6 nẻo 

luân hồi, và chẳng cần phải vất vả nhiều thế. Khi sinh về Cực Lạc trở thành Bồ 

Tát bất thoái chuyển. Đấy gọi là pháp môn khó tin. 

Kẻ nào chẳng tin? Bồ Tát chẳng tin. Bồ Tát chịu muôn ngàn khổ sở, tu hành vô 

lƣơng kiếp, cứ leo từng bậc nhƣ leo núi mà còn chƣa lên đến nơi, tại sao ta lại 

đến rồi? Tốc độ ghê thế? Trƣờng hợp này khác. Nhƣ Thế Tôn đã bảo ta: chúng 

ta tin và đƣợc gặp pháp môn này thì không dễ, đấy không phải là đầu cơ kiếm 

lời.  Vì  sao?  Bạn  xem   “Người  sanh  về  cõi  nước  này",   phàm  là  ngƣời  sinh  về 

thế giới Tây phƣơng Cực Lạc:  “Trong đời quá khứ đã từng thân cận vô lượng 

 chư Phật, gieo trồng gốc các loại đức hạnh”. Câu này đã nói rất rõ, trong đời 

quá khứ của ta nếu không có nền tảng cơ sở sâu dày nhƣ thế, thì liệu pháp môn 

này bày ngay trƣớc mắt, bạn có tin không? Mà dù có tin thì liệu bạn có chịu 

nghiêm túc thực hành? Không hề dễ! Lời này của Phật rất thực, không hề giả 

trá. 

Cho nên tôn giả A Nan đã thấy Đức Phật A Di Đà, thế giới Cực Lạc.  “Lại 

 nói: Con cũng nguyện sanh về cõi nước này”. Ngài cũng đã phát nguyện. Nhạo 

là  hoan  hỷ,  yêu  thích,  mong  sinh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  “Thế  Tôn  đáp  rằng: 

 người được vãng sanh đêu như thế”, chú trọng vào chữ đều này. Giai là đều là, 

Tập 545  87 



chẳng có sót một ai.  “Đều đã thân cận cúng dường vô lượng Chư Phật, phụng 

 sự học tập, rộng trồng đức bổn” . Bạn thấy thiện căn sâu biết bao! 

Nếu đời này mà nghiệp chƣớng tập khí nặng nề quá, không về nổi thì làm 

sao? Thì trong đời này lại gieo trồng thiện căn phƣớc đức, chờ đến kiếp sau. Ở 

kiếp lai sinh trí huệ phúc đức của ta tốt hơn bây giờ. Nhƣ thế đó, đời đời kiếp 

kiếp,  không  nhất  định  là  đời  đời  kiếp  kiếp  thì  sẽ  gặp  đƣợc.  Nhƣng  hạt  giống 

kim cang này vĩnh viễn không mất đi trong a lại gia thức, hễ gặp duyên là nó 

sẽ  khởi  tác  dụng.  Duyên  đó  chính  là  có  đƣợc  thân  ngƣời,  đƣợc  nghe  về  Phật 

pháp. Cho nên thân ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe. Vì thân ngƣời rất dễ 

tu thành. Giờ chúng ta đã thấy và đã hiểu. 

Ngạ  quỷ,  địa  ngục,  súc  sinh  cũng  có  kẻ  đƣợc  vãng  sanh,  là  nhờ  đâu?  Do 

thiện căn vô cùng sâu dày. Lúc lâm chung một niệm sai lạc, vì gặp việc trái ý, 

nổi nóng nên phải đọa địa ngục, dù ngƣời này tu rất khá. Ngƣời nhƣ thế Địa 

Tạng Bồ Tát chắc chắn sẽ giúp, vì sao? Vì ngƣời đó có thể tin, thì dù trong địa 

ngục  vẫn  đƣợc  siêu  bạt.  Ngạ  quỷ,  súc  sinh  cũng  y  vậy.  Súc  sinh  niệm  Phật 

đƣợc vãng sanh nhiều lắm. 

Pháp  sƣ  Đàm  Hƣ  mà  ngƣời  HongKong  đều  quen  thuộc,  lúc  già  sống  ở 

HongKong, đã từng nói với tôi: thời trẻ ông xuất gia rất sớm, làm trụ trì ở một 

ngôi chùa Đầu Đà  miền quê tỉnh Ôn Châu, trong chùa có  một con gà trống. 

Lúc đó là năm đầu Dân Quốc, chùa chẳng có cả chuông, toàn nhờ chú gà trống 

này báo thức. Sáng sớm gà gáy là tất cả dậy công phu sớm. Mỗi lần nhƣ thế 

chú  gà  trống  theo  chân  mọi  ngƣời  đi  nhiễu  vòng  quanh  Phật.  Sau  đó  con  gà 

này vãng sanh ngay trong đại điện. Nó đã chạy vào đứng giữa điện, ngẩng mặt 

hƣớng về Thế Tôn cất tiếng gáy 3 lần, rồi nó chết đứng. Nên lão hòa thƣợng 

xem nhƣ ngƣời xuất gia, làm một lễ trà tỳ, dựng một tháp nhỏ, chôn nó trong 

đó. Gà gáy 3 tiếng rồi lìa đời, chắc là niệm 3 danh hiệu Phật. 

Con gà trống này chắc chắn chẳng phải ngƣời bình thƣờng  mà phải là kẻ 

xuất gia đầu thai biến hiện ra. Rất nhiều khả năng là nhà sƣ trƣớc kia của chùa. 

Do  một niệm sai lầm  mà lạc vào trong súc sinh đạo, nhƣng vẫn còn nhớ đạo 

tràng cũ của mình nên đã quay lại chỗ tu cũ. Cũng đã tu đƣợc một ít công đức 

do ngày ngày báo giờ, đánh thức mọi ngƣời dậy làm công phu buổi sớm. Đấy 

là công đức nó tu nên nó đã vãng sanh. 

Nhƣng  số  lƣợng  vãng  sanh  nhiều  nhất  vẫn  là  ở  cõi  ngƣời,  cho  nên  cõi 

88  Tập 545 



ngƣời rất khó đƣợc, rất dễ tu hành. Vì thế đƣợc thân ngƣời quý ở chỗ này. Quý 

vị hiểu thực sự, gặp đƣợc pháp môn này là vấn đề cả đời của bạn đã đƣợc giải 

quyết rồi. 

Nên những kẻ vãng sinh này : “Người được vãng sanh đều đã cúng dường 

 thân cận vô lượng chư Phật, phụng sự học tập, rộng trồng đức bổn. Đúng như 

 Kinh A Di Đà nói: Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được 

 sanh  về  nước  này”,   thật  đấy,  chẳng  giả  chút  nào.  Cho  nên  chính  ta  phải  tin 

mình  có  thiện  căn,  và  cũng  phải  tin  mình  có  tập  khí.  Nếu  đời  này  muốn  đến 

Cực Lạc, thì nhất định phải giảm bớt tập khí, sửa không đƣợc chẳng sao, có thể 

đới nghiệp vãng sinh. Nhƣng nhất định bạn phải khống chế cho đƣợc tập khí. 

Quan trọng nhất là khoảnh khắc lúc lâm chung. 

Hôm qua tôi có xem một bản báo cáo, tuần này viết trên thế giới xảy ra hơn 

50 vụ thiên tai, tai nạn. Tuần trƣớc cũng hơn 50 vụ. Tôi nhẩm tính tháng này sẽ 

hơn 200 vụ. Trong đó có mấy vấn đề rất quan trọng. 

Xã hội hiện nay, thế giới hiện nay bất kể lúc nào cũng có thể xảy ra thiên 

tai  hoạn  nạn,  con  ngƣời  chẳng  thấy  an  toàn,  đấy  là  do  nghiệp  bất  thiện  cảm 

ứng. Đừng nghĩ chúng ta có thể cƣ ngụ trên thế giới này bao lâu? Không nên 

có suy nghĩ đó. Vậy phải nghĩ sao? Phải xem  mỗi ngày nhƣ ngày cuối cùng 

của đời mình. 

Ngài Ấn Quang đại sƣ đã dán chữ chết lên trƣớc trán, nhìn thấy nó tự sáng 

đến  tối  để  nhắc  nhở  chính  mình.  Chúng  ta  phải  cảnh  giác  cao  độ,  cảnh  tỉnh 

chính mình: Hôm nay là ngày cuối cùng, ngày mai còn sống không thì không 

rõ, không thể để việc gì rớt sang ngày mai, những việc phải làm hôm nay phải 

làm cho xong, cho tốt. Làm việc gì? Việc vãng sanh. Ngày nào tôi cũng nghĩ 

đến vãng sinh thì chắc chắn cuối cùng tôi cũng sẽ vãng sinh. Đến thời điểm đó 

Phật A Đi Đà nhất định sẽ đến đón tôi. Dù trong bất kỳ thiên tai, hoạn nạn nào, 

ta cứ niệm A Di Đà Phật, sẽ thấy Ngài đến đón. 

Nếu  chúng  ta  không  đặt  Phật  A  Di  Đà  vào  trong  tâm  ta,  mà  còn  chứa  rất 

nhiều  thứ  lộn  lạo,  vặt  vãnh,  thì  sai  lầm  lớn  lắm!  Chúng  ta  không  thể  sai  lầm 

nữa, thiên tai hoạn nạn đã nhiều đến thế, nghiêm trọng, nặng nề đến thế. 

Đoạn dƣới đây:  “Ngày nay, nếu muốn sanh về cõi nước này, nên nhất tâm 

 quy y chiêm ngưỡng” Quy y,  "Chiêm"  là chiêm vọng,  "ngưỡng"  là ngƣỡng mộ, 

tôn sùng. Quy y chiêm ngƣỡng thì trong đó có lễ Phật, quán Phật, niệm Phật, 

Tập 545  89 



ức Phật. Cũng còn hàm chứa tông chỉ ngũ niệm của Bồ Tát Thiên Thân_Ngũ 

niệm pháp, trong ngũ niệm pháp có. 

Thứ nhất là  "lễ bái"; thứ hai là  "tán thán"  là niệm Phật, chấp trì danh hiệu 

chính là tán thán; thứ ba  "tác nguyện" là phát nguyện; thứ tƣ  "quan sát";  thứ 

năm  "hồi hướng". Nhớ Phật niệm Phật hiện tại tƣơng lai nhất định thấy Phật, 

đừng  nghĩ  bất  kỳ  gì  khác,  sống  qua  ngày  đƣợc  rồi,  giản  dị  sao  cũng  đƣợc. 

Không dễ có đƣợc một ngày bình yên trong thế giới này. Nhiều thiên tai hoạn 

nạn nhƣ thế mà chúng ta đƣợc yên ổn là nhờ Tam Bảo gia trì. Đấy là cảm ứng 

việc ta niệm Phật, cảm ứng với thiện tâm của ta. 

Cuối  cùng  Niệm  Lão  làm  một  tổng  kết  cho  ta:   “Quan  trong  là  nhất  tâm 

 xưng niệm sáu chữ hồng danh, là tổng nhiếp ngũ niệm pháp môn vi diệu. Nhất 

 tâm, tức tâm thanh tịnh”. Câu này đã tổng kết xong, và cũng câu này đã tổng 

kết  quy  y  chiêm  ngƣỡng.  Trong  lòng  chỉ  một  câu  A  Di  Đà  Phật  thì  chính  là 

tâm thanh tịnh, ngoài A Di Đà Phật ra buông bỏ hết thảy. 

 “Lại như bản Kinh A Di Đà khắc trên đá ở Tương Dương thời sáu triều”.Trên 

tấm bia đá đƣợc phát hiện này có một đoạn kinh văn, mà trong bản kinh hiện 

giờ  không  có.  Trong  bản  kinh  của  La  Thập  không  có.  “Nên  xưng  danh hiệu, 

 các tội tiêu diệt, tức là nhiều thiện căn phước đức nhân duyên”,  có câu kinh 

nhƣ thế đó. 

Chúng ta muốn nghiệp chƣớng tiêu hết, thì có phƣơng pháp nào để tiêu mất 

nghiệp chƣớng hữu hiệu, nhanh chóng? Từ Vân Quán Đãnh pháp sƣ thời vua 

Càn Long đã giảng trong Quán Kinh Trực Chỉ. Ngài nói tội nghiệp cực nặng 

trong  các  kinh  và  sám  pháp  nhà  Phật  đều  không  tiêu  diệt  đƣợc,  không  tiêu 

đƣợc tội nặng này. Cuối cùng còn một phƣơng pháp, chính là nhất tâm xƣng 

niệm A Di Đà Phật thì tội của ta sẽ biến mất, tƣơng ứng với câu khắc trên bia 

đá Tƣơng Dƣơng. 

Xƣng danh là có thể tiêu tội nghiệp, dùng phƣơng pháp gì? Niệm Phật. Câu 

Phật hiệu này có thể tiêu sạch sẽ tất cả tội nghiệp từ vô thỉ đến tận nay của ta. 

Những  tập  khí  còn  lại  thì  ta  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đấy  chính  là  nhiều  thiện 

căn, nhiều phƣớc đức, nhiều nhân duyên. Chỉ một danh hiệu Phật gồm đủ cả 

ba. 

Ai  biết  điều  này?  Kẻ  không  biết  thì  sẽ  không  phụng  hành,  ai  tin?  Ngƣời 

không tin cũng không phụng hành. Ngƣời ngạo mạn cũng không phụng hành, 

90  Tập 545 



tự cho là đã rất giỏi, không coi trọng dạng kinh văn này. Rõ ràng chỉ có những 

ai thật thà, hiếu học, tu hành nghiêm túc đọc xong sẽ phụng hành và sẽ đƣợc 

lợi lạc. Tai nạn tiêu rồi thì phúc sẽ đến. 

 “Vì thế A nan nhất tâm quy y chiêm ngưỡng, tức là nhiều thiện căn phước đức 

 nhân duyên”. A Nan thông minh, A Nan chẳng phải ngƣời tầm thƣờng, đã biểu 

diễn  cho  chúng  ta  thấy  trong  pháp  hội  Vô  Lƣợng  Thọ,  làm  cách  nào  để  tiêu 

diệt tội lỗi của chúng ta.  “Lại như những người đã vãng sanh, từng thân cận 

 vô lượng chư Phật, trồng các cội đức, nên tất nhiên có thể mãn nguyện vãng 

 sanh”. 

Chúng ta phải tin trong đời này đƣợc gặp Phật pháp, gặp đƣợc Đại Thừa, 

lại  gặp  đƣợc  Tịnh  độ.  Trong  Tịnh  độ  lại  đƣợc  gặp  bộ  kinh  này,  rõ  ràng  là 

không thể nghĩ bàn. Khi bộ kinh này đến Đài Loan, thầy Lý chỉ giảng 1 biến, 

sau đó không giảng nữa, thầy đƣa chú thích cho tôi, xem xong tôi rất mừng. 

Cứ theo chú thích đó thì tôi giảng đƣợc. 

Năm đó Hàn quán trƣởng 50 tuổi, tôi muốn giảng kinh mừng sinh nhật bà. 

Bà  in  3000  bản,  đến  Đài  Trung  báo  với  thầy  Lý,  thầy  lắc  đầu:  không  đƣợc. 

Đấy là vì sao? Thầy bảo tuổi anh còn trẻ, trải nghiệm còn cạn, anh giảng kinh 

này sẽ có ngƣời phê bình, anh sẽ không chịu nổi. Tôi mới hiểu vì sao thầy Lý 

chỉ  giảng  một  lần,  không  giảng  lần  thứ  hai.  Vì  có  rất  nhiều  ngƣời  phê  bình 

thầy, phản đối bản kinh này y nhƣ Trung Quốc đại lục. Tại sao thế? Do cƣ sĩ 

hội tập. Nói thật vẫn là chƣớng ngại của tật đố. 

Nên  thầy  Lý  giảng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  lần  thứ  nhì  dùng  bản  dịch  của 

Khang  Tăng  Khải.  Tôi  học  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  cũng  là  học  bản  dịch  của 

Khang Tăng Khải. Quyển này tốt hơn bản của Khang Tăng Khải, nếu so sánh 

thì sẽ thấy. Mà khi Hạ Lão cƣ sĩ đã nói với mọi ngƣời lúc vãng sanh: Bản Hội 

Tập của ông trong tƣơng lai sẽ từ hải ngoại truyền về Trung Quốc. Mọi ngƣời 

nghe  xong  đều  hoang  mang  ngơ  ngác.  Sao  lại  có  thể  từ  hải  ngoại  truyền  về 

Trung Quốc? 

Lần đầu tôi đến Bắc Kinh thăm Hoàng Niệm Lão, ông đã cho tôi hay thông 

tin  trên.  Thầy  của  ông  là  Hạ  Lão  cƣ  sĩ  đã  tiên  tri  biết  trƣớc  kinh  này  truyền 

sang hải ngoại. Và đúng thật là từ Mỹ, từ Canada. Lần đầu chúng tôi giảng ở 

Mỹ  và  cũng  quen  biết  Hoàng  Niệm  Lão  bên  Mỹ.  Lúc  đó  có  một  số  bạn  học 

Mật Tông ở hội Phật giáoHoa Phủ liên hệ với Niệm Lão, ông là bậc thƣợng sƣ 

Tập 545  91 



Mật Tông. 

Những  bạn  đồng  tu  này  đến  tìm  tôi  bày  tỏ  ý  định  muốn  mời  một  bậc 

thƣợng sƣ Mật Tông bên Trung Quốc sang Mỹ truyền pháp. Tôi bèn khuyên 

mọi ngƣời nên chuyên tu tịnh độ, chớ pha tạp rối rắm pháp môn. Họ có vẻ khó 

xử.  Thấy  vậy  tôi  bèn  hỏi  vị  thƣợng  sƣ  tên  gì?  Ông  là  Hoàng  Niệm  Tổ.  Tôi 

nghe cái tên Hoàng Niệm Tổ rất quen, sau đó mới nhớ thầy Lý đã có nhắc đến 

học  trò  của  Hạ  Liên  Cƣ,  cháu  của  Mai  Quang  Hy.  Tôi  hỏi  phải  ngƣời  đó 

không? Bạn ấy nói đúng. Tôi bảo vậy thì tốt, mời ông ấy qua vì chúng tôi cùng 

một nhà. 

Thầy  Lý  theo học  Phật pháp  với  Mai  Quang  Hy,  là  cậu  của  Hoàng Niệm 

Tổ.  Kinh  giáo  của  ông  học  từ  Mai  Lão  cƣ  sĩ,  cho  nên  ngƣời  này  là  cháu  gọi 

Mai Lão cƣ sĩ là cậu, là học trò của Hạ Liên Cƣ. Chắc chắc là chánh tri chánh 

kiến, sẽ chẳng có vấn đề, nên tôi đồng ý. Thế là họ liên hệ mời ông sang Mỹ 

một tháng. Tôi cũng tất bật đi khắp nơi giảng kinh, ở Mỹ cũng chẳng gặp nhau, 

chỉ liên hệ qua điện thoại. 

Ông đƣa quyển chú giải, ông chỉ mang theo  một bộ, in dầu, kê viết  giấy 

nến tặng tôi. Lúc đó tôi ở Dallas, chẳng có thời gian xem. Khi chuẩn bị về Đài 

Loan tôi xếp vào trong hành lý. Về đến nơi mở ra xem: quá hay, không dễ gì 

gặp đƣợc! Tôi liên hệ với ông rồi đến Bắc kinh thăm ông. Tôi hỏi ông có bản 

quyền không? Không có bản quyền, hoan nghênh in ấn. Thế cho nên lần in đầu 

ở Đài Loan đã in 10000 quyển. Thấy vậy ông hết sức vui mừng. 

Đấy là một ngƣời học Phật chân chánh, nếu có bản quyền thì chẳng thể lƣu 

truyền.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  xƣa  viết  sách,  có  ai  in  sao  lại  đều  cám  ơn,  quý 

trọng  và  chẳng  hề  hạn  chế,  cấm  đoán,  nhất  là  Phật  pháp.  Phật  phổ  độ  chúng 

sinh tại sao bạn có thể hạn chế? Nếu trên sách còn ghi  "có bản quyền, mọi vi 

 phạm sẽ bị truy cứu trước pháp luật" . E rằng tƣơng lai sẽ rơi vào tam đồ hết. 

Với tội danh gì?  Đòi bản quyền chính là tội danh. 

Chƣ Phật Bồ Tát, các tổ sƣ, cao tăng đều phổ độ chúng sinh. Sao quý vị có 

thể đoạt quyền của họ? Quý vị đòi tiền thì còn ra thể thống gì! Vậy là sẽ rắc rối 

to, cứ nghĩ tới sau này bị kiện dƣới âm tào địa phủ mà bản quyền là chứng cứ. 

Cho  nên  thiện  tri  thức  chân  chánh  thì  khác,  không  hề  có  bản  quyền,  hoan 

nghênh việc in sao. 

Bản quyền từ đâu ra? Trƣớc kia đâu hề có, sao giờ lại có việc này. Xƣa kia 

92  Tập 545 



cũng có nhƣng chẳng ai quan trọng. Sau khi Liên Hiệp Quốc đƣợc thành lập, 

thông qua luật tác quyền thì quốc tế mới thừa nhận. Thông qua đạo luật không 

phải là tốt này, với rất nhiều những thứ thánh hiền lƣu lại bây giờ đều trở thành 

có bản quyền. Ngay cả Kinh Đại Tạng cũng có bản quyền thì quý vị thấy có 

nguy không! 

Hãy  nghĩ  đến  thiên  tai  hoạn  nạn  hiện  nay  trên  trái  đất,  thì  đạo  luật  này 

chính là 1 nhân tố quan trọng trong thiên tại hoạn nạn. Những thứ của  thánh 

hiền xƣa lƣu lại mà hạn chế lƣu truyền, thì rắc rối lớn. Ta xem đoạn kinh dƣới 

đây: 

 “Tác thị ngữ thời, A Di Đà Phật, tức ư chưởng trung, phóng vô lượng quang, 

 phổ  chiếu  nhất  thiết,  chư  Phật  thế  giới.  Thời  Chư  Phật  quốc,  giai  tất  minh 

 hiện, như xứ nhất tầm, dĩ A Di Đà Phật, thù thắng quang minh, cực thanh tịnh 

 cố, ư thử thế giới, sở hữu: Hắc sơn, tuyết sơn, kim cang, thiết vi, đại tiểu chư 

 sơn,  giang  hà,  tùng  lâm,  thiên  nhân  cung  điện,  nhất  thiết  cảnh  giới,  vô  bất 

 chiếu kiến. Thí như nhật xuất, minh chiếu thế gian. Nãi chí nê lê”,  nê lê là địa 

ngục.  “Khê  cốc,  u  minh  chi  xứ,  tất  đại  khai  tịch,  giai  đồng  nhất  sắc,  do  như 

 kiếp thủy,di mãn thế giới. Kỳ trung vạn vật, trầm một bất hiện, hoảng dưỡng 

 hạo hãn, duy kiến đại thủy, bỉ Phật quang minh, diệc phục như thị”.  Đây là ví 

dụ, đoạn này là ví dụ.  “Thanh văn Bồ Tát, nhất thiết quang minh, tất giai ẩn 

 tế, duy kiến Phật quang, minh diệu hiển hách”. 

Ta xem chú giải của Niệm Lão:  “Lúc đạo sư cõi nước tôi nói lời này”,  đạo 

sƣ  nƣớc tôi chính là Phật Bổn Sƣ Thích Ca  Mâu  Ni . “Như lai cõi nước này 

 chắp tay phóng ánh quang minh” , Phật Thích Ca và Phật A Di Đà cả hai đồng 

lòng cùng nguyện. Để tiếp dẫn tất cả chúng sinh thì cả hai ngài đang biểu diễn. 

       “Di  Đà  chắp  tay  phóng  ánh  quang  minh,  hiện  rỏ  Đức  Thế  Tôn  khuyên 

 vãng sanh, Di Đà tiếp dẫn”,  hai vị Phật của hai cõi đồng tâm đồng đức.  “Ánh 

 sánh Phật chiếu khắp tất cả cõi nước Phật, tượng trưng Di Đà phổ nhiếp phàm 

 thánh khắp mười phương, khiến tất cảđều được vãng sanh”,  nhân số vãng sanh 

thế giới Cực Lạc rất nhiều .  Từ pháp thân Bồ Tát cho đến lục đạo chúng sinh, 

bao gồm cả tam đồ đều vãng sanh mỗi ngày không đếm xuể. 

Thế giới Cực Lạc bao lớn? Thế giới Cực Lạc không có biên giới. Cổ nhân 

nói hai câu nói, ở thế giới Cực Lạc ta có thể thấy:  "Kì đại vô ngoại, kì tiểu vô 

 nội".  Quả thực thế giới Cực Lạc nhƣ thế đó, và hiện tƣợng này chỉ có thể nhìn 

Tập 545  93 



thấy  trong  pháp  tánh.  Trong  A  lại  gia  thức  sẽ  không  thấy  đƣợc,  thấy  đƣợc 

trong  chân  tâm,  pháp  tánh.  Thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  có  biên  giới,  biến  pháp 

giới hƣ không giới đều là thế giới Cực Lạc. Vì sao thế? Vì pháp tánh biến khắp 

mọi nơi. 

       “Do đó thân Như Lai biến khắp mọi nơi, cõi nước Như Lai biếnkhắp mọi 

 nơi”. Bên trong câu này tồn tại một đạo lý rất sâu sắc. Những nhà vật lý, lƣợng 

tử lực học giỏi nhất hiện nay sẽ tin khi ta nói với họ điều đó. Họ nghiên cứu 

phát hiện, đã dần tiếp cận. Họ không thấy đƣợc tánh, nguyên nhân là do chƣa 

buông  bỏ  đƣợc  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  buông  bỏ  đƣợc  là  sẽ  kiến 

tánh. Vì trong tự tánh không có những thứ này, cho nên vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc đã làm chƣớng ngại kiến tánh của bạn. 

Phật đã nói rất rõ: Bỏ chấp trƣớc thì sẽ chứng A La Hán, sẽ vƣợt qua lục 

đạo  luận  hồi,  không  chấp  trƣớc  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian.  Vì  sao  không 

chấp trƣớc? Vì phàm những gì có tƣớng đều là hƣ vọng. Trong Kinh Bát Nhã 

có viết:  “Nhất thiết pháp vô sở hữu. tất cánh không, bất khả đắc”.  Nếu chúng 

ta thƣờng nghỉ đến lời Bồ Tát Di Lặc nói: Một gảy mống tay là ba mƣơi hai ức 

trăm  ngàn  niệm,  niệm  niệm  thành  hình,  hình  đều  có  thức.  Quý  vị  hiểu  chân 

tƣớng của sự thật thì sẽ không chấp trƣớc nữa. 

Tại sao? Vì ta tính nếu một giây mà búng đƣợc năm lần thì một giây sinh 

diệt  bao  nhiêu  lần?  1600  triệu.  Một  phần  của  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  trong 

một  giây,  ta  làm  cách  nào  khống  chế  đƣợc?  Cho  nên  ta  bảo  ta  khống  chế, 

chiếm hƣu, đều là giả. Khi đã hiểu đạo lý này, đạo lý mà các nhà khoa học đã 

khẳng định, thì bạn sẽ biết đƣợc gì? Thân chúng ta là giả, thân chẳng phải là ta, 

ta là giả. Tất cả những gì ta có đều là giả. 

Còn Phật pháp? Phật pháp cũng là giả, không phải thật. Phật đã nói rất rõ 

về  điều  đó  trong  Kinh  Kim  Cang:   “Pháp  còn  phải  xả,  huống  gì  phi  pháp” . 

Pháp đây là nói về Phật pháp, Phật pháp sinh ra do nhân duyên. Ví dụ nhƣ ta 

có bệnh, ta đƣa một thứ cho bạn uống, thứ đó gọi là thuốc. Khỏi bệnh rồi thì 

thuốc  không  còn  nữa.  Phật  trị  bệnh  của  lục  đạo,  của  mƣời  pháp  giới.  Mƣời 

pháp giới, lục đạo chẳng còn, thì Phật pháp cũng chẳng còn. Cho nên bạn chấp 

trƣớc vào Phật pháp là bạn đã sai rồi. 

Trong tự tánh chẳng có Phật pháp, sao bạn lại có chấp trƣớc này? Tự tánh 

sáng láng, trong kinh đại thừa gọi đó là đại quang minh tạng. Ở tịnh độ thì ta 

94  Tập 545 



gọi là thƣờng tịch quang tịnh độ, nhƣ thế đó. Chẳng có gì cả, có thể hiện đƣợc 

bất cứ thứ gì, điều đó thật là tuyệt vời! Việc năng hiện là có thật, vĩnh hằng bất 

diệt, là tự tánh. 

Những huyễn tƣớng sở hiện là giả: Tƣớng có thể không, sự có lý không, cả 

hai  không  cản  trở  nhau.  Tính  năng  hiện  chẳng  trở  ngại  sự  tƣớng,  sự  tƣớng 

chẳng trở ngại tự tánh, quá sức tuyệt diệu! Cho nên nhà Phật gọi đó là gì? Là 

diệu hữu, gọi tự tánh là chân không:  “Chân không bất không, năng hiện diệu 

 hữu,  diệu  hữu  phi  hữu,  tự  tánh  bản  không”.   Bạn  phải  thâm  nhập,  thấu  suốt 

những điều này, phải khẳng định, không hoài nghi gì nữa. Hoàn toàn tin vào 

nó, thì vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc của quý vị cũng chẳng còn. 

Ông  Viên  Liễu  Phàm  là  ngƣời  nhƣ  thế  nào?  Chắc  chắn  là  ngƣời  chân 

thành, hiếu học, nghiêm túc, chắc chắn là nhƣ thế. Ông có thể ngồi trong thiền 

đƣờng suốt ba ngày ba đêm với Vân Cốc thiền sƣ  mà không khởi  một vọng 

niệm nào. Vân Cốc thiền sƣ hỏi ông nhờ đâu đƣợc thế? Ông bảo nhờ đã đƣợc 

Khổng tiên sinh đoán số phận sẵn rồi, có nghỉ cũng uổng công thôi, chẳng ích 

gì. Chỉ với một niềm tin này mà ông có thể dừng đƣợc vọng tƣởng, ba ngày ba 

đêm không nảy một ý nghĩ nào trong đầu. Một con ngƣời thật thà chân thành. 

Ngƣời không chân thành thì không đƣợc thế, sẽ nghỉ ngợi vẫn vơ. Ngƣời thật 

thà chân thành chẳng nghĩ gì cả. 

Còn đệ tử Phật thì sao? Đúng là không nghĩ gì cả, chỉ nghĩ đến A Di Đà 

Phật, Tịnh tông tuyệt vời là  ở chỗ này. Quả thật đã bảo ta buông hết vạn vật 

xuống, trong lòng chỉ còn mỗi Phật A Di Đà. Niệm niệm A Di Đà Phật tự hành 

hóa  tha.  Nhƣ  thế  thì  sẽ  giáo  hóa  đƣợc  rất  nhiều  ngƣời,  chẳng  cần  phải  giảng 

kinh thuyết pháp, sẽ tác động đến rất nhiều chúng sinh, có thể khiến rất nhiều 

chúng sinh biết quay đầu lại ngộ ra chân lý. 

Lúc lìa đời lại có thể diễn một màn: đứng lìa đời hoặc là ngồi lìa đời, biết 

trƣớc thời khắc đó, và chẳng hề ốm đau. Vậy thì ai chẳng tin chứ? Cho nên đấy 

là tâm Phật. Phật với Phật đồng tâm và cũng đồng đức, tâm y nhƣ nhau, đức y 

nhƣ nhau, chính là  mong tất cả  chúng sinh sớm quay đầu lại, sớm trở  thành 

Phật. Đừng làm những việc giả dối hƣ vọng nữa. 

 “Ánh sáng của Phật chiếu soi tất cả cõi nước Phật, tượng trưng Phật A Di Đà 

 phổ nhiếp phàm thánh 10 phương, khiến tất cả đều được vãng sanh”.  Cho nên 

vãng sanh có pháp thân Bồ Tát, có quyền giáo Bồ Tát, có Bích Chi Phật, có A 

Tập 545  95 



La Hán, có chƣ thiên đại chúng, có lục đạo chúng sinh. 

 “Vì  ánh  sáng  Phật  gia  trì,  đại  chúng  trong  hội,  đều  thấy  được  cõinước  của 

 mười phương Phật, như trong một tầm”. Một tầm là tám thƣớc, vẫn chƣa đến 

một  trƣợng.  Điều  đó  nói  lên  điều  gì?  Tƣớng  của  mƣời  phƣơng  quốc  độ  hiện 

trƣớc mặt, nhƣ chúng ta nhìn lên màn hình tivi vậy, thấy hết tất cả cảnh tƣợng 

thập phƣơng chƣ Phật, đây là thần lực của Phật A Di Đà sở hiện. 

       “Ánh  sáng  Phật  Di  Đà,  tôn  quý  nhất  trong  các  ánh  sáng,  nên  gọi  là  thù 

 thắng.  Sở  dĩ  thù  thắng,vì  nó  vô  cùng  thanh  tịnh,  vì  thế  tất  cả  núi  song,  cảnh 

 vậy  ở  thế  giới  này,  ví  như  hắc  sơn,  lại  gọi  là  hắc  lĩnh”,   đây  là  tên  của  núi. 

 “Xem Tây Vực Ký và Từ Ân Truyện”,  Từ Ân chính là ngài Khuy Cơ. Đây là 

nói trên trái đất chúng ta, tất cả đều xuất hiện trong ánh hào quang của Phật A 

Di Đà, nó chiếu soi hết thảy. 

Không những chiếu kiến, chúng ta xem đoạn dƣới đây : “Cho đến địa ngục, 

 là nơi u tối”,  cũng đều chiếu đến. Chiếu soi đƣờng địa ngục, chiếu soi đƣờng 

ngạ  quỷ,  đo  đó  mà  biết  chiếu  rọi  hết  tất  cả,  tất  cả  đều  đƣợc  nhìn  thấy  trong 

luồng ánh sáng Phật đó. Rõ ràng ánh Phật quang đã đột phá tất cả tầng không 

gian, Phật quang rọi chiếu thì tầng không gian chẳng còn. Lục đạo, thập pháp 

giới, thậm chí tất cả quốc độ của chƣ Phật ở nơi khác ta đều thấy đƣợc. 

 “Tuyết  sơn”   tức  núi  Himalaya,  “trên  đỉnh  núi  luôn  có  tuyết  nên  gọi  là  núi 

 tuyết”.  "Kim cang, thiết vi, đều là tên núi”, không có trên trái đất chúng ta. Đây 

có chú giải:  "Xem kỷ phẩm chú thứ 11",  phía trƣớc chúng ta đã học rồi.  “Tất cả 

 như thế, đều chiếu soi hết",  Phật quang bất đồng với_ Đây là quang trung tối 

thắng. Giờ chúng ta biết ánh sáng rất nhiều, bƣớc sóng khác nhau. Mắt chúng 

ta chỉ nhìn thấy đƣợc một ít, nếu sóng dài hơn hoặc ngắn hơn thế thì ta không 

thấy, phải dùng thiết bị khoa học mới nhìn đƣợc. 

Tất  cả  ánh  sáng  của  Phật  đều  không  có  chƣớng  ngại,  đều  thấy  đƣợc  hết. 

Cho  nên  dƣới  ánh  Phật  quang  thì  ta  sẽ  nhìn  thấy  vũ  trụ  này  rất  khác  nhau. 

Những gì mà mắt thƣờng không thấy đƣợc thì đều nhìn thấy cả. Điều này hiện 

giờ khoa học đã chứng  minh đƣợc.  Những lời kinh này thì các nhà khoa học 

chắc chắn sẽ chẳng bao giờ phản đối. 

Thôi hôm nay đã hết giờ, chúng ta tạm dừng ở đây. 



96  Tập 545 



 

 

 

Tập 545  97 



Tập 546 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:18.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  705,  bắt  đầu xem  từ 

hàng thứ bảy. 

 “Dưới đây lấy mặt trời thí dụ, mặt trời lên hết bóng tối”,  phần tiếp là kinh văn, 

 “Như ánh mặt trời, soi sáng thế gian”,  đoạn văn này lấy mặt trời làm thí dụ, 

khi ánh mặt trời lên, bóng tối sẽ lui dần. 

 “Bất kể những nơi tối tăm hay hang cùng”.  Hang cùng ở đây chỉ hang núi sâu, 

nơi mặt trời không thể chiếu đến, bởi thế gọi là nơi tối tăm.  “Thậm chí nê lê”,  

nê lê là địa ngục. Dƣới ánh sáng của Phật, y chánh trang nghiêm của lục đạo, 

tất cả đều phơi bày ra, dùng ngôn ngữ ngày nay để nói, tầng không gian không 

còn nữa. Không gian, thời gian, đều không phải thật, tất cả đều do chấp trƣớc, 

phân  biệt  của  chúng  ta,  nên  có  mặt.  Xa  rời  phân  biệt  chấp  trƣớc,  tầng  không 

gian sẽ không tồn tại, đó là hiện tƣợng gì? 

Kinh thƣờng nói  “ngay tại giây phút này”, quá khứ cũng giây phút này, vị 

lai cũng giây phút này, quý vị thấy rõ tất cả. Chỗ này chính giây phút này, thế 

giới Cực lạc cũng thời điểm này, Hoa tạng cũng giây phút này, không nơi nào 

không phải giây phút này, lí do tất cả những điều đó là gì? Phần trƣớc chúng ta 

đã học, tuy đã học, nhƣng vẫn chƣa quen lắm, vẫn chƣa áp dụng vào đời sống. 

Điều này quý vị có thể chứng minh, tập khí chúng ta sâu nặng cỡ nào, vọng 

niệm chúng ta nặng nề cỡ nào. 

Bồ tát thấy rõ, không những Bồ tát, A La Hán cũng đƣợc thọ dụng, họ vƣợt 

thoát lục đạo rồi, đúng nhƣ cách nói sống trong giây phút này, đó mới là chân 

tƣớng  sự  thực.  Giây  phút  này  chính  là  khởi  tâm  động  niệm,  nhất  niệm  một 

pháp  giới,  pháp  giới  ở  đây  là  pháp  giới  viên  mãn.  Thập  pháp  giới  trong  quá 

khứ, hiện tại, vị lai, không phải thập pháp giới của một cõi Phật, là nhất pháp 

98  Tập 546 



giới của tất cả cõi nƣớc chƣ Phật trong cõi hƣ không khắp pháp giới. Đúng vậy 

không chút sai lầm. 

Nhất  pháp  giới  gọi  là  nhất  chân  pháp  giới,  nhất  pháp  giới  còn  gọi  là  thật 

báo trang nghiêm độ, đây là sự thật, không một chút giả dối, sống trong giây 

phút đó là một niệm. Một niệm đó là những gì Bồ tát Di lặc đã nói, một gảy 

mống tay có ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm, nhất niệm này không sinh không 

diệt, nhất niệm này bất khả đắc. Nhất niệm này là những gì Phật đã nói trong 

Kinh Bát Nhã: Vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. 

Chúng ta mê lầm, mê nên không thấy nhất niệm này. Không nhìn thấy nhất 

niệm này, có nghĩa là không nhìn thấy thật báo trang nghiêm độ, thế nào là thật 

báo trang nghiêm độ? Ngƣời nhìn thấy nhất niệm, sẽ thấy đƣợc thật báo độ, sẽ 

nhập vào thật báo độ, đấy là Bồ Tát pháp thân. Chúng ta quên mất nhất niệm 

này, căn bản là không biết nhất niệm đó vẫn tồn tại, chúng ta chỉ nhìn thấy gì? 

Tƣớng liên tục của nhất niệm, việc tích luỹ của tƣớng liên tục sẽ tạo thành một 

hình  ảnh,  giống  nhƣ  hình  ảnh  trong  film,  tích  luỹ  sẽ  tạo  thành  hình  ảnh  trên 

màn  hình,  chúng  ta  nhìn  thấy.  Nhất  niệm  trên  màn  hình  đó,  chúng  ta  không 

nhìn thấy. 

Trên thực tế, nhất niệm trên màn hình, là hai mƣơi tƣ phần trên một giây, 

một giây đó, hai mƣơi bốn hình ảnh chồng lên nhau. Phật cho chúng ta biết tốc 

độ này, một nghìn sáu trăm triệu trên một giây, một nghìn sáu trăm triệu, làm 

sao  chúng  ta  biết  đƣợc.  Quý  vị  sẽ  hiểu  đƣợc,  những  cảnh  giới  chúng  ta  nhìn 

thấy, là ảo ảnh đƣợc sinh trong việc tích luỹ ý niệm. Tƣớng này là tƣớng động, 

không phải đứng yên, quý vị thấy một giây, một nghìn sáu trăm triệu lần sinh 

diệt. 

Ngày nay chúng ta gọi là chuyển động, chuyển động theo tần suất, đấy là 

nhất chân pháp giới. Khi đã  mê rồi, nhất chân pháp giới này, thay đổi theo ý 

niệm của chúng ta, tất cả pháp đều từ tâm tƣởng sinh. Chúng ta biến nó thành 

pháp giới Tứ thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, đây là những vị đã giác 

ngộ, nhƣng chƣa đại triệt đại ngộ, họ chƣa kiến tánh. Kiến tánh là đã thấy một 

nghìn sáu trăm triệu trên một giây, họ thấy đƣợc thứ đó, đó gọi là kiến tánh. 

Thấy  đƣợc  nhất  niệm  bất  giác  đầu  tiên  mà  có  vô minh,  họ  thấy  đƣợc  thứ 

đó, thấy đƣợc mới có thể phá tan vô minh, nghĩa là gì? Buông bỏ, đấy gọi là 

kiến tánh thành Phật, chúng ta gọi là Bồ tát pháp thân. Kinh Hoa Nghiêm gọi 

Tập 546  99 



là sơ trú viên giáo, vừa mới nhìn thấy. Tiến lên Nhị trú, Tam trú, đến Thập trú, 

Thập hạnh, Thập hồi hƣớng, Thập địa, không ngừng nâng cao lên. 

Kiến  tánh  là  mục  đích  cuối  cùng  của  việc  tu  học  Đại  thừa,  là  quay  về  tự 

tánh, quay về đại tự nhiên, tự tánh là đại tự nhiên, quay về thƣờng tịch quang. 

Bởi thế cõi hƣ không khắp pháp giới, tất cả đều thấy đƣợc.  “Tất cả đều hiển lộ 

 rõ  ràng”,   nên  nói :  “Tất  cả  lộ  rõ”.   Vả  lại  tất  cả  các  vật   “đều  cùng  một 

 màu”.“Một  màu,  theo  Quán  Kinh  nói,  đều  là  màu  vàng” .  Một  màu  là  màu 

vàng. Trong này, chúng ta phải hiểu đƣợc ý chính của nó. 

Xét về tƣớng, không nhất định là màu vàng, mỗi màu sắc đều có, màu sắc 

không giống nhau đều đƣợc gọi là màu vàng, ý chữ vàng là gì? Bất biến. Trong 

thế giới chúng ta đây, vàng, bạc, đồng, sắt đƣợc gọi kim loại, kim loại rất dễ bị 

ô xy hoá, chỉ có vàng không bị ô xy hoá, bởi thế mọi ngƣời coi nó là vật quí, 

rất quí trọng, nó không đổi. Vàng tƣợng trƣng là vĩnh hằng bất biến, vĩnh hằng 

bất biến nên gọi màu vàng y, ý nghĩa tƣợng trƣng quý vị có thể hiểu. 

Ngƣời thế gian chúng ta tạo tƣợng, tạo tƣợng Phật, tạo tƣợng Bồ tát, đều 

bọc vàng bên ngoài. Nếu toàn thân ai đó đều giống màu vàng, quý vị nghĩ dễ 

coi chăng? Cả thế giới, tất cả đều là màu vàng thì rất tẻ nhạt. Ao sen trong hồ 

thất bảo ở thế giới Cực lạc, quý vị thấy trong kinh nói có bốn màu, trên thực tế 

Quán Kinh nói cho  chúng ta biết, màu sắc vô kể, tất cả các loại  màu sắc đều 

có,  đó  gọi  là  đẹp  không  kể  xiết.  Tất  cả  màu  sắc  đều  có,  tất  cả  màu  sắc  đều 

không  thay  đổi,  đấy  gọi  là  màu  vàng.  Bởi  thế  chƣ  vị  nhất  định  phải  hiểu  ý 

nghĩa tƣợng trƣng của màu vàng, vĩnh hằng bất biến đƣợc gọi là vàng. 

Nhƣ  quán  thứ  bảy  trong  Quán  Kinh  nói:   “Phật  Vô  Lượng  Thọ  đứng  giữa 

 không trung. Quan Thế Âm, Đại Thế Chí là hai Bồ tát, đứng hầu hai bên. Ánh 

 sáng rực rỡ, không thể nhìn hết. Trăm nghìn màu sắc diêm phù đàn, không thể 

 sánh được” , đây nói về chánh báo của Phật. Phật A Di Đà, Bồ tát Quan Âm, 

Bồ  tát  Đại  Thế  Chí,  ngoài  những  vị  này,  có  những  Bồ  tát  đứng  xung  quanh 

Phật,  chúng  Thanh  Văn,  số  lƣợng  rất  nhiều.  Không  nói  chúng  ta  cũng có  thể 

hiểu đƣợc, ánh sáng của những vị này, ánh sáng nơi Phật, ánh sáng nơi Bồ tát, 

ánh sáng nơi đại chúng Thanh Văn, tất cả đều có ánh sáng nơi thân.  “Ánh sáng 

 rực rỡ, không thể thấy hết”,  phần dƣới là thí dụ,  “trăm nghìn vàng Diêm phù 

 đàn”,   là  loại  tốt  nhất  trong  các  loại  vàng,  nghĩa  là  màu  sắc  đẹp  nhất,  cũng 

không sánh đƣợc. 

100  Tập 546 



Quán thứ tám lại nói:  “Tượng Phật Bồ Tát đều phát ra ánh sáng, ánh sáng 

 đó  đều  là  màu  vàng” .  Phật  phóng  quang,  Bồ  tát  phóng  quang,  màu  sắc  ánh 

sáng rất đa dạng, tại sao vậy? Vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc của con ngƣời 

không giống nhau, có bao nhiêu loại thì có bấy nhiêu ánh sáng, có bấy nhiêu 

màu sắc. Chỉ có ánh sáng Phật, ánh sáng Bồ tát pháp thân, ánh sáng thanh tịnh, 

đều phát ra màu vàng. 

Quán  thứ  mƣời  lăm  lại  nói:   “Thấy Phật  A  Di  Đà  và các  quyên  thuộc, phóng 

 ánh  sáng  vàng.  Lại  như  Thất  Phật  Thần  Chú  Kinh  Nhất,  trong  đó  tất  cả  vạn 

 vật  đều  chiếu  màu  vàng.  Lại  như  Pháp  Hoa,  khi  phóng  anh  sáng  tốt  lành, 

 chiếu đến tám nghìn nước ở phương Đông” . Nƣớc ở đây là nƣớc Phật,  “một 

 vạn tám nghìn nước Phật ở phương Đông đều như màu vàng.  Nói thẳng ra, tất 

 cả đều một màu, ý là vạn pháp nhất như”.  

Vàng nói lên điều gì? Vàng tƣợng trƣng cho tự tánh, vàng tƣợng trƣng cho 

tánh đức, vĩnh hằng bất biến. Tất cả pháp không rời tự tánh, tất cả pháp không 

trái tánh đức, tại sao ngày nay những thứ chúng ta thấy, nghe đƣợc, tiếp xúc 

đƣợc, hoàn toàn trái với tánh đức, đấy là gì? Mê lầm, quên mất tự tánh, vì thế 

tánh đức trở thành những gì? Tánh đức biến thành phiền não. Tánh đức chính 

là phiền não, khi giác ngộ nó là trí tuệ, khi mê lầm nó tên phiền não. 

Tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sinh,  sự  biến  đổi  tánh  đức  cũng  do  tâm  tƣởng. 

Khi  tâm  không  nghĩ,  buông  bỏ  tất  cả  phân  biệt  chấp  trƣớc,  khởi  tâm  động 

niệm, tánh đức liền có mặt, tánh đức trở về nguyên trạng, tất cả chân thiện mĩ 

đầy đủ tròn đầy, vĩnh hằng bất biến. Biến là giả, bất biến là thật. Biến, trong tất 

cánh  không  sinh  ra  tƣớng  khác.  Khi  hoa  mắt  thấy  hiện  tƣợng  trong  không 

trung,  khi  mắt  có  bệnh,  thấy  không  trung  có  ảo  ảnh,  mắt  bình  thƣờng  không 

thấy đƣợc. Mắt của chúng sinh trong thập pháp giới có bệnh, bệnh ở pháp giới 

Tứ thánh nhẹ hơn, bệnh trong lục đạo nặng hơn. Quý vị thấy luân hồi lục đạo, 

lục  đạo  luân  hồi  là  ảo  ảnh,  không  trung  xuất  hiện  ảnh  này,  đấy  gọi  là  tất  cả 

pháp từ tâm tƣởng sinh. 

Ý niệm của quý vị không thanh tịnh, những tƣớng quý vị thấy đều xấu xa, 

là nhiễm ô, không thanh tịnh. Khi tâm thanh tịnh, những tƣớng thấy đều thanh 

tịnh. Pháp giới Tứ thánh thấy tƣớng thanh tịnh, phàm phu lục đạo thấy tƣớng ô 

nhiễm,  kì  thực  thanh  tịnh  ô  nhiễm  đều  không  có,  đấy  là  thật.  “Phàm  sở  hữu 

 tướng giai thị hư vọng”,  chúng ta không thể không biết. 

Tập 546  101 



Bởi  thế  học  Phật,  từ  sơ  phát  tâm  đến  Nhƣ  lai  địa,  tu  những  gì?  Chỉ  có 

buông  bỏ!  Buông  bỏ,  buông  bỏ,  lại  buông  bỏ,  không  nên  chấp  trƣớc,  không 

nên phân biệt, không nên theo vọng tƣởng, ta sẽ thành Phật, ta sẽ quay về tự 

tánh, sẽ viên mãn công đức. Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng đã buông 

bỏ,  những  Bồ  Tát  pháp  thân  bây  giờ  đang  buông  bỏ,  đấy  là  tấm  gƣơng  cho 

chúng ta, là điển hình cho chúng ta, ngƣời học Phật nên học theo các ngài. 

Cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới,  tất  cả  sự  vật  là  do  tự  tánh  biến  hiện,  nói 

cách khác, là từ tâm chúng ta biến hiện ra. Trong tâm của ta biến hiện ra, nếu 

ta  thích  cái  này,  ghét  bỏ  thứ  kia,  đấy  gọi  là  mâu  thuẫn  trong  tự  tánh.  Trong 

kinh  Phật  nói  rất  hay:   “Ngoài  tâm  không  pháp”,   không  pháp,  ngoài  pháp 

không  có  tâm,  tâm  với  pháp  là  một,  không  hai.  Bởi  thế  tâm  cảnh  ngƣời  Đại 

thừa, bản thân với cõi hƣ không khắp pháp giới, thực sự là nhất thể! Tôi thích 

cái này, ghét cái kia, tức là gì? Tôi thích quả tim, tôi ghét lá phổi, ý là nhƣ thế. 

Tôi thích lá gan, tôi ghét quả thận, không phải với ý đó sao! 

Lục  phủ  ngũ  tạng  đều  là  của  ta,  không  thể  thiếu  một  bộ  phận  nào,  ta  nói 

ghét thứ nào, không cần thứ đó nữa, không cần, tất cả đều không có, con ngƣời 

đó  không  còn  sống  nữa.  Chúng  ta  sống  trong  thế  gian,  năm  giác  quan  bên 

ngoài, bên trong lục phủ ngũ tạng, không thể thiếu thứ nào, bộ phận nào cũng 

đáng quí,  nhƣng ngƣời  thế  gian không  hiểu,  đấy  chính  là  mê  hoặc  điên  đảo, 

không biết sẽ thế nào? Thiên tai xảy ra, thiên tai từ đâu mà có? Bản thân mình 

tạo, nghĩa là từ hỉ nộ ai lạc ái ố tạo nên. Thích cái này, ghét cái kia, những thứ 

đó tạo nên, tạo nên những cơn đau cho bản thân mình, tạo nên thiên tai trên 

quả đất, tạo nên thảm họa cho vũ trụ, đấy gọi là ngu si. 

Bởi thế làm sao để giúp đỡ xã hội trở lại trạng thái bình thƣờng? Trạng thái 

bình  thƣờng  là  gì?  Nhƣ  lời  tổ  tiên  nói,  nhân nghĩa  lễ  trí  tín,  đó  là  trạng thái 

bình thƣờng, ai ai cũng coi trọng nhân nghĩa lễ trí tín. Trạng thái bình thƣờng 

trong Phật pháp là thập thiện nghiệp đạo, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ việc 

làm của mỗi ngƣời đều là thập thiện nghiệp đạo, đây là xã hội Phật hoá. Thập 

thiện nghiệp đạo, một số ngƣời không coi trọng, đó là ngu si, đó là sai lầm! 

Chúng ta thấy rất nhiều tƣợng Phật, trong tƣợng Phật, trên đầu Phật có một 

vòng tròn hào quang, trên vòng tròn đó có ba chữ, thƣờng đƣợc viết bằng chữ 

phạn,  là   “án  a  hồng”,   ý  nghĩa  ba  chữ  này  là  gì?  Nghĩa  là  thập  thiện  nghiệp 

đạo,  thập  thiện  nghiệp  đạo  đƣợc  thực  hành  một  cách  viên  mãn,  không  thiếu 

một điều nào, đấy chính là Diệu Giác Nhƣ Lai. Thập thiện nghiệp đạo, Bồ Tát 

102  Tập 546 



Đại thừa triển khai nó thành tám vạn bốn nghìn tế hạnh, quy nạp lại, là Thập 

thiện nghiệp đạo. A La Hán Tiểu thừa, triển khai Thập thiện nghiệp đạo, gọi là 

ba  nghìn  oai  nghi,  làm  sao  có  thể  coi  thƣờng  nó?    Khi  triển  khai  Ngũ  giới, 

Thập thiện nghiệp đạo, trở thành Phật pháp cứu cánh viên mãn, tất cả pháp đều 

nằm trong đó. 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, Phật nói rất rõ ràng, nói rất chi tiết, chúng ta 

đọc cũng không biết đọc thế nào, đọc rồi không có cảm giác gì, cứ trơ ra. Phật 

dạy rất rõ ràng, pháp ngƣời trời, Bồ đề Thanh Văn, Bồ đề Duyên Giác, cho đến 

Bồ đề vô thƣợng, đều lấy đó làm cơ sở, lấy đó làm nền tảng, đó chính là Thập 

thiện. Vì thế Thập thiện nghiệp không có, không thể làm ngƣời trời, mà đang 

luân hồi trong lục đạo, hai cõi ngƣời trời quý vị không có mặt, tại sao? Quý vị 

không có Thập thiện nghiệp. Trung phẩm Thập thiện, làm ngƣời; thƣợng phẩm 

Thập thiện, làm trời. Bỏ mất Thập thiện nghiệp, là ba ác đạo, không coi trọng 

nó, còn coi trọng thứ gì. 

Thập thiện nghiệp đạo có thể giúp chúng ta xây dựng pháp trời, ngƣời, có 

thể giúp ta xây dựng Bồ đề Thanh Văn, có thể giúp ta xây dựng Bồ đề Duyên 

Giác, có thể giúp ta xây dựng Bồ tát, Bồ đề vô thƣợng Phật, tất cả đều dựa trên 

nền tảng đó, tất cả đều đƣợc xây dựng trên mảnh đất đó. 

Ngũ  giới  đƣợc  thiết  lập  trên  Thập  thiện,  giới  Tỳ  kheo,  giới  Bồ  Tát  xây 

dựng trên nền tảng Thập thiện, không thể không có Thập thiện. Phật ví Thập 

thiện nhƣ quả đất, quý vị có vật liệu tốt cỡ nào, cũng phải nhờ nền đất để xây 

dựng, không có nền đất, không xây đƣợc công trình nào. Ý nghĩa của nó rất rõ 

ràng, ý nghĩa của nó rất quan trọng, làm sao chúng ta có thể coi nhẹ nó? 

Thập thiện nghiệp đạo là ánh sáng vàng, nó vĩnh hằng bất biến, ánh sáng 

càng chiếu càng xa, đến quả vị Diệu Giác là ánh sáng vô lƣợng, tƣợng trƣng 

cho vạn pháp nhất nhƣ. 

 “Trong ánh sáng Diệu trí của Phật, sẽ hiện bản thể thanh tịnh, mất hết những 

 sai biệt”,  tƣớng sai biệt không còn nữa,  “chỉ lộ chân tướng” , tại sao? Tƣớng 

sai biệt là giả tƣớng. Tƣớng sai biệt là xét về tƣớng, nhất sắc tƣớng xét về tánh, 

tánh chỉ là  một. Năng sinh năng hiện là tự tánh, sở sinh sở hiện là vạn pháp. 

Tƣớng vạn pháp không giống nhau, tánh giống nhau. Tác dụng của vạn pháp 

không giống nhau, thể giống nhau. Đây là chỉ lộ tƣớng chân,  “vì thế đều cùng 

 một màu”.  

Tập 546  103 



Phần dƣới lại: “Lấy kiếp thuỷ làm ví dụ”. Thuỷ là nƣớc biển, kiếp thuỷ, một 

trong  những  đại  tam  tai,  đại  tam  tai,  lúc  đó  nƣớc  lớn  dâng  đến  cõi  trời  Nhị 

thiền. Quý vị biết lúc đó Dục giới không còn nữa, trời Sơ thiền ở trên Dục giới, 

phía  trên  cõi  trời  Hoá  lạc,  Tha  hoá  tự  tại.  Trời  Hoá  lạc  là  tầng  trời  thứ  năm, 

Trời  Tha  hoá  tự  tại  là  tầng  trời  thứ  sáu,  lên  cao  nữa  là  Sơ  thiền,  nƣớc  nhấn 

chìm cõi Nhị thiền, nhấn chìm cả sáu tầng trời Dục giới, đó gọi là kiếp thuỷ. 

       “Chỉ đại thuỷ tai trong hoại kiếp, vòng nước nhảy lên trên quả đất. Mưa 

 lớn như bánh xe, từ trời Nhị thiền trở xuống, tất cả đều bị nước nhấn chìm”,  cả 

trời Sơ thiền, Nhị thiền đều bị nhấn chìm. Thế giới chúng ta rất có khả năng, 

tƣơng lai nƣớc trên địa cầu sẽ nhấn chìm cả quả đất, quả đất chỉ còn lại vài đảo 

nhỏ, thần tiên cƣ trú trên những đảo đó, không phải ngƣời phàm. 

 “Hoảng  dưỡng,  chỉ  nạn  đại  thuỷ  không  có  bờ  bến”,   không  có  biên  giới, 

 “không bờ không bến”.“Hạo hãn”,  cảnh tƣợng nƣớc mênh mông. “Câu kinh 

 văn này, có thể tìm trong văn tuyển Tây Chinh Phú của Phan Nhạc” , trong đó 

có  những  câu  này.  “Lại  có  Côn  Minh,  trong  những  ao  hồ,  những  ao  hồ  đó 

 nước lênh láng, lênh láng tràn trề, đầy như Hà hán” . Hà hán là sông lớn, hình 

dung nƣớc lớn. Trên Trƣờng Giang, chúng ta đứng ở hai bên bờ Nam Bắc có 

thể thấy đƣợc, Đông Tây không thấy đƣợc hai bờ. 

Chúng ta thấy rằng, không kể con ngƣời đứng ở đâu, ta có thể thấy đƣợc 

bờ  bên  này,  kinh  vĩ  độ  trên  quả  địa  cầu,  quý  vị  chỉ  thấy  một  độ.  Một  độ  ba 

mƣơi dặm, là bán kính, những gì quý vị thấy đƣợc là sáu mƣơi dặm. Trƣờng 

Giang quá dài, vì thế ta chỉ thấy ba mƣơi dặm toàn là nƣớc, nƣớc tiếp giáp với 

trời giống nhƣ biển, nhìn về phía Tấy cũng nhƣ thế. 

 “Đường Dịch”   nói về  đoạn này:   “Giống như quả  đất, nước ngập lênh láng, 

 núi sông cây cỏ, không thể thấy được, chỉ một màu nước”.  Ở đây dùng nƣớc 

lớn để ví với ánh sáng của Phật, dùng cây cỏ núi sông làm thí dụ. 

 “Tất cả ánh sáng của Thanh Văn, Bồ tát”,  không sánh đƣợc với ánh sáng của 

Phật.  “Giống như ánh sáng vì sao, khi trăng ló dạng, che khuất ánh sao” . Ánh 

trăng nhƣ mƣời bốn, mƣời lăm, mƣời sáu, khi trăng tròn, chúng ta đứng trong 

không gian, không thể thấy đƣợc những vì sao nhỏ, bị ánh trăng che khuất. Khi 

thấy  rõ  nhất  ánh  sao,  khoảng  mùng  một,  ba  mƣơi,  mùng  hai,  ba  ngày  đó,  tại 

sao? Không có ánh trăng, bởi thế, ánh sáng của vì sao nhỏ nhất cũng đƣợc nhìn 

thấy. Mắt một số ngƣời tinh hơn, có thể thấy đƣợc sao thứ sáu, nếu chúng ta 

104  Tập 546 



dùng kính viễn vọng, kính viễn vọng thông thƣờng, có thể thấy đƣợc sao thứ 

mƣời mấy. 

Ban  ngày  không  những  không  thấy  đƣợc  sao,  mà  ánh  trăng  cũng  không 

thấy, mặt trời quá chói chang, che khuất tất cả những ánh sáng khác.  “Nên nói: 

 Tất cả đều ẩn mất, chỉ thấy Phật quang, sáng tỏ chói loà” . Tất cả những thí dụ 

này đều chỉ ánh sáng rực rỡ của Phật, ở đây gọi là minh diệu.  “Minh”  là sáng 

chói,  “diệu”  là chiếu soi,  “hiển”  là rõ ràng,  “hách”  là hiển lộ. Tất cả để chỉ 

cho ánh lửa sáng ngời, có nghĩa màu đỏ rực rỡ. Ánh sáng này là ánh lửa, ánh 

lửa có màu hồng. Mặt trời là một hòn lửa, chỗ nào cũng lửa, lửa lớn, địa cầu là 

nƣớc, cả quả đất đều là nƣớc, đúng là đối nghịch với mặt trời, một bên là cầu 

lửa, một bên là cầu nƣớc. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn, đoạn này nói, đã thấy y chánh trang nghiêm của 

thế  giới  Cực  lạc.  “Bốn  chúng  hội  này”,   hội  này  là  hội  Vô  Lƣợng  Thọ.  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh,  có  rất  nhiều  ngƣời  đến  nghe, 

tham  gia  pháp  hội  này,  đệ  tử  bốn  chúng: “Thiên  long  bát  bộ,  nhơn  và  phi 

 nhơn...” . Thiên long bát bộ và nhân và phi nhân, mắt trần chúng ta không thấy 

họ đang tham dự. 

Đạo  tràng  nhỏ  của  chúng  ta  đang  giảng  kinh  đây,  tuy  thính  chúng  không 

nhiều,  chúng  ta  nếu  hỏi,  có  thiên  long  bát  bộ  chăng?  Có  nhơn  và  phi 

nhơnchăng?  Có,  chắc  chắn  là  có.  Ở  đây  chúng  ta  học  tập  kinh  điển,  nghe  y 

chánh trang nghiêm của thế giới Cực lạc, những thiên long bát bộ, nhơn cùng 

phi nhơn cũng đang nghe. 

Những  ngƣời  đi  trƣớc  đã  nhận  đƣợc  nền  giáo  dục  tốt  đẹp,  có  đức  hạnh, 

tâm địa nhân đức, có trí tuệ. Bởi thế nghe kinh pháp có thể khế nhập, có thể 

khai ngộ, cao hơn thiên long bát bộ, nhơn và phi nhơn. Ngày nay chúng ta bị 

che khuất tánh đức, pháp hội trƣớc mặt, thiên long bát bộ, nhơn và phi nhơn, 

rất nhiều ngƣời vƣợt xa chúng ta. Họ giác ngộ khi nghe kinh, họ có thể vãng 

sinh khi niệm Phật, chúng ta không theo kịp họ, nguyên nhân do đâu? Họ có 

phƣớc  báo  là  ngũ  thông,  họ  biết  thế  gian  khổ,  chúng  ta  mê  lầm  nhiều  kiếp, 

không biết nỗi khổ thế gian. Bởi thế cổ nhân có câu:  “nhận khổ làm vui”,  vui 

vẫn hoàn khổ, câu nói này cho thấy rất thích hợp khi hình dung xã hội hiện tại. 

Ngày nay độ nhân và phi nhân rất dễ, độ ngƣời mới khó. Chƣớng ngại lớn 

nhất là tính hoài nghi của họ, đấy là gì? Tinh thần khoa học, đứng đầu tinh thần 

Tập 546  105 



khoa  học  là  hoài  nghi,  hoài  nghi  mới  nghiên  cứu,  mới  biết  tìm  tòi,  mới  phát 

hiện ra. Phật pháp có nhƣ thế chăng? Phật pháp cũng nhƣ thế, nhƣng hoài nghi 

trong Phật pháp, nó có niềm tin. Bởi thế nghi trong Phật pháp gọi là nghi tình, 

nghi nhỏ ngộ nhỏ, nghi lớn ngộ lớn, không nghi không thể khai ngộ, chỉ chú 

trọng có thế. 

Nhƣng Phật pháp tin Thánh nhân, tin Hiền nhân, tin Phật, tin Bồ tát, họ có 

tin.  Trong  khoa  học  không  có,  không  tin  có  Thánh  hiền,  không  tin  những  gì 

thuộc ngƣời đi trƣớc, họ mới có thể vƣợt qua họ, mới lật đổ đƣợc họ. Không 

một nhà khoa học nào dám nói, những gì tôi đƣa ra là chân lí, không chắc vài 

ba mƣơi năm sau, ngƣời ta sẽ lật đổ họ. 

Nhƣng những gì Thánh hiền, chƣ Phật Bồ tát đã phát hiện ra, quý vị không 

cách nào có thể lật đổ, đó mới gọi là chân lí, đó là gì? Đó là tự tánh con ngƣời, 

là bản thể vạn pháp vũ trụ, năng sinh vạn pháp, năng hiện vạn pháp. A lại da 

có thể biến vạn pháp, đó là những gì cổ nhân phát hiện ra. Ngày nay nhà khoa 

học  cũng  dần  dần phát  hiện,  nhƣng không  cách  gì  vƣợt  qua  họ,  có  thể  giống 

họ, quý vị cũng là Thánh hiền, cũng là Phật, Bồ tát. Nhƣng quý vị không thể 

cao hơn, không cao hơn đƣợc, chỉ đến chỗ pháp giới bình đẳng, tại sao không 

thể vƣợt qua? Đạt đỉnh rồi, quý vị làm sao vƣợt đƣợc không khởi tâm, không 

động niệm? 

Họ  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  tôi  cũng  không  khởi  tâm,  không 

động niệm, ngang với họ, không, không cách nào có thể vƣợt qua họ. Không 

khởi  tâm,  không  động  niệm  là  hết,  họ  không  thể  lên  thêm  đƣợc,  họ  phải  lùi 

xuống  dƣới.  Khởi  tâm,  động  niệm  Phật  pháp  giới  trong  thập  pháp giới,  thêm 

khởi  tâm,  động  niệm  là  phân  biệt,  chấp  trƣớc,  đúng,  đó  là  pháp  giới  Thanh 

Văn,  đến  thiên  pháp  giới,  họ  đang  đoạ  lạc!  Đạt  đến  cảnh  giới  cao  nhất,  là 

ngang  với  Phật,  tại  sao?  Đều  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  bình  đẳng. 

Đạt đến bình đẳng vẫn còn tập khí, vẫn chƣa bình đẳng rốt ráo, khi đoạn hết 

tập khí, thực sự bình đẳng. 

Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu Giác Nhƣ Lai, đây là quả vị cao nhất, không 

thể cao hơn, đến cảnh giới này là thực sự bình đẳng, bình đẳng rốt ráo. Đẳng 

giác vẫn chƣa thực sự bình đẳng, Diệu Giác mới bình đẳng. 

106  Tập 546 



Bốn chúng trong pháp hội, gồm  cả ngày nay chúng ta nói linh giới, thiên 

long  bát  bộ,  nhơn  và  phi  nhân,  đều  thấy  đƣợc  mọi  thứ  trang  nghiêm  của  thế 

giới Cực lạc. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão:  “Bốn chúng trong hội”, “Một vạn 

 hai nghìn vị đại tỳ kheo”. Lần diễn giảng này của Phật Thích Ca Mâu Ni, rất 

nhiều thính chúng, chúng xuất gia có một vạn hai nghìn vị.  “Năm trăm vị Tỳ 

 kheo  ni”,   bảy  nghìn  vị  cƣ  sĩ,  năm  trăm  nữ  cƣ  sĩ,  đấy  là  ngƣời.  “Lại  có Phổ 

 Hiền,  Văn  Thù,  Di  Lặc,  mười  sáu  chánh  sĩ,  vô  lượng  vô  biên  Bồ  Tát  kiếp 

 Hiền”.  

Phổ Hiền, Văn Thù, Di Lặc, mƣời sáu vị chánh sĩ đã học trong phẩm thứ 

hai. Mƣời sáu vị này, đều chứng quả vị Đẳng giác, cũng có thể nói, họ với Văn 

Thù,  Phổ  Hiền,  Di  Lặc  cùng  một  giai  tầng,  đều  là  Bồ  tát  Diệu  Giác,  Đại  sĩ 

pháp thân. Còn có  “Chư thiên phạm chúng,cho đến long thiên bát bộ, nhơn và 

 phi nhân, đều là hội chúng” . 

Từ đây có thể biết, trong đạo tràng Phật thuyết kinh Vô Lƣợng Thọ lớn biết 

bao nhiêu, trang nghiêm nhƣờng nào. Những ngƣời tham dự pháp hội, đều có 

nhân duyên rất lớn với Phật A Di Đà, và thế giới Cực lạc. Nhƣ kinh này đã nói, 

trong đời quá khứ, từng cúng dƣờng vô số chƣ Phật Nhƣ Lai, làm việc cúng 

dƣờng, trồng các căn lành, mới đƣợc nhân duyên nhƣ thế. 

Câu cuối cùng, đều là hội chúng,  “đều thấy thế giới Cực lạc”, “Ý nói mỗi 

 người trong pháp hội đều thấy được”, đều thấy đƣợc thế giới Cực lạc, đều thấy 

Phật A Di Đà. Chỗ ấy, bốn chúng đệ tử trên quả đất chúng ta,  “hợp tất cả lại 

 hai vạn người, đều là thân thịt, mỗi người đều thấy thế giới Cực lạc. Đây là để 

 làm tin cho tất cả chúng sinh bây giờ và đời sau” . 

Phật Thích Ca Mâu Ni, giới thiệu thế giới Cực lạc cho tất cả chúng ta, giới 

thiệu Phật A Di Đà, không phải giả, thế giới Cực lạc thực sự đƣợc quí vị nhìn 

thấy, Phật A Di Đà các bạn cũng thực sự nhìn thấy. 

Phần trƣớc tôi đã nói với chƣ vị, sơ tổ  Tịnh tông, đại sƣ Tuệ Viễn, trƣớc 

khi vãng sinh đã nói với mọi ngƣời, trong thời gian tu hành trong núi, đã ba lần 

thấy đƣợc thế giới Cực lạc. Lần này là lần thứ nhất, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn 

ngài vãng sinh, trƣớc đó ngài chƣa bao giờ nói với ai. Khi gần đi, chuẩn bị tạm 

biệt  mọi  ngƣời  mới  tuyên  bố.  Lần  thứ  tƣ  thấy  thế  giới  Cực  lạc  là  vãng  sinh 

luôn. 

Tập 546  107 



Những ngƣời đồng học hỏi ngài, hình dáng thế giới Cực Lạc ra sao? Đại sƣ 

nói  với  mọi  ngƣời,  hoàn  toàn  giống  trong  kinh  nói,  kinh  ở  đây  là  Vô  Lƣợng 

Thọ  Kinh.  Đại  sƣ  Tuệ  Viễn,  ngƣời  Trung  Quốc  đầu  tiên  sáng  lập  niệm  Phật 

đƣờng, niệm  Phật đƣờng Đông Lâm,  có  một trăm hai  mƣơi ba ngƣời  tu tập. 

Lúc bấy giờ kinh điển Tịnh tông nƣơng theo, chỉ một bộ Vô Lƣợng Thọ Kinh. 

Còn  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh,  A  Di  Đà  Kinh,  vẫn  chƣa  dịch  sang  tiếng 

Trung quốc. Lƣu hành trên mảnh đất Trung Quốc chỉ có Vô Lƣợng Thọ Kinh. 

Những gì ngài thấy đƣợc, hoàn toàn giống nhƣ những gì Kinh Vô Lƣợng Thọ 

đã nói.  Điều này  đã chứng  minh cho những ngƣời đƣơng thời, những chúng 

sinh trong đời sau, gồm cả những ngƣời tu Tịnh độ chúng ta, làm chứng cho 

chúng ta. 

 “Với lại đây cũng là điềm tốt thù thắng hi hữu, có đủ trong năm bản dịch”.  

Hiện  tƣợng  này,  bây  giờ  đang  còn  trong  thế  gian,  năm  bản  dịch  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ đều có. Hán Dịch, Chi Lâu Ca Sấm dịch, rằng,  “A Nan, chư Bồ tát, 

 A La Hán... và vua trời, nhân dân, tất cả đều thấy Phật thanh tịnh vô lượng”.  

Phật thanh tịnh vô lƣợng là Phật A Di Đà, “và các Bồ tát, A La hán, cõi nước 

 thất bảo”.  

 “Ngô Dịch, cư sĩ Chi Khiêm, cũng như thế. Nhưng lấy Phật A Di Đà, thay vô 

 lượng thanh tịnh” . Ngô Dịch thuộc Đông Ngô, thời tam quốc, khi phiên dịch 

dùng A Di Đà, không dùng vô lƣợng thanh tịnh. 

Nguỵ  Dịch,  bản  của  Khƣơng  Tăng  Hội,  lƣu  hành  rộng  rãi  nhất  thời  đó: 

 “Oai đức Phật Vô Lượng Thọ nguy nguy, như Tu Di sơn vương, vượt khỏi tất 

 cả  những  thế  giới khác.Tướng  tốt  chói  sáng,  không  chỗnào  không  chiếu đến. 

 Tứ chúng hội đó, thấy nghe tức khắc. Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, Ưu bà tắc, Ưu bà di, 

 đều thấy Như Lai Vô Lượng Thọ”. 

Đƣờng  Dịch,  tác  giả  Bồ  Đề  Lƣu  Chí  nói:   “Trong  các  nước  đó,  Tỳ  kheo,  Tỳ 

 kheo ni, Ưu bà tắc, Ưu bà di, đều thấy Như Lai Vô Lượng Thọ, như Tu di sơn 

 vương chiếu các nước Phật. Các nước Phật đều rực rỡ như chỗ đó một tầm”.  

Cuối  cùng  nói  về  Tống  Dịch,  kinh  văn  năm  loại  bản  dịch  đều  đƣợc  chép  lại 

trong đây, cung cấp để chúng ta tham khảo. Tống là tác giả Pháp Hiền: “Lúc đó 

 trong  pháp  hội,  Bí  sô,  Bí  sô  ni,  Ưu  bà  tắc,  Ưu  bà  di,  Thiên  long,  Dược  xoa, 

 Càn thát bà, A tu la, Ca lâu la, Khẩn na la, Ma Hầu La già, nhơn và phi nhơn, 

 đều thấy tất cả mọi thứ trang nghiêm ở thế giới Cực lạc, và thấy Như Lai Vô 

108  Tập 546 



 Lượng  Thọ,Thanh  văn,  Bồ  Tát  đứng  quanh  cung  kính.  Giống  như  Tu  di  sơn 

 vương, nhô lên biển lớn”.  

        “Năm bản dịch cùng đưa ra, đủ chính xác từ nguồn kinh, chắc chắn không 

 phải các bản dịch sai sót”.  Niệm Lão đã lấy đoạn kinh văn này trong năm bản 

dịch, chép lại toàn bộ trong này để chúng ta tham khảo, chứng minh trong các 

bản dịch không hề sai sót, đều có trong năm bản dịch. Chính miệng Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói ra, đây không phải là giả, chúng ta có thể tin đƣợc. 

Nhƣng  trong  xã  hội  ngày  nay,  chúng  ta  gặp  những  khó  khăn  mà  cổ  nhân 

chƣa gặp. Ngƣời không tin tƣởng nữa, một câu nói là họ phủ định ngay, mê tín, 

đây là mê tín, không hợp khoa học. Ngày nay dùng khoa học làm tiêu chuẩn, 

không phù hợp khoa học là mê tín, không phù hợp khoa học là không áp dụng, 

đây là vấn đề rất nghiêm trọng. 

Bởi thế có nên làm mới lại thế giới này chăng, huỷ diệt rồi làm lại? Những 

thiên tai liên tiếp ngày nay, những thiên tai này, chúng ta đã dần dần nhận thức 

đƣợc, tai nạn toàn cầu, không phải một nơi nào, lúc nào thiên tai xảy ra? Hình 

nhƣ nó đang bắt đầu. 

Chúng ta phát hiện trong báo cáo này, quý vị thấy chi chít những tiêu đề, 

toàn là những tiêu đề về thiên tai xảy ra trên thế giới, tháng ba có tám mƣơi hai 

lần, tháng tƣ có năm mƣơi chín lần, tháng năm có sáu mƣơi bảy, đã tăng lên. 

Tháng sáu có một trăm năm mƣơi lăm lần, tháng bảy một trăm bảy mƣơi sáu 

lần. Tháng tám này, tôi thấy có thể vƣợt qua hai trăm, nửa đầu tháng tám, từ 

mùng một đến mƣời lăm thánh tám, đã xảy ra một trăm lẻ sáu lần, vẫn còn nửa 

sau tháng tám, bởi thế chắc chắn sẽ hơn hai trăm lần. Tăng theo mỗi tháng, lần 

sau nghiêm trọng hơn lần trƣớc, nó mang tính toàn cầu, mang tính phổ biến. 

Vì thế trên thế giới ngày nay, nếu quý vị hỏi chỗ nào an toàn nhất? Tôi sẽ 

cho quý vị biết, tôi không lừa quý vị, niệm Phật A Di Đà là an toàn nhất. Nếu 

không niệm Phật A Di Đà, đi khắp cả quả đất, không nơi nào có thể an toàn, 

mà thiên tai lại thƣờng xảy  ra đột ngột, không có biểu hiện trƣớc, xảy  ra đột 

ngột. 

Thánh Hiền, Phật Bồ Tát, linh giới đã cho chúng ta tin tức, cho chúng ta 

biết  đây  không  phải  một  chuyện  xấu.  Trong  quá  trình  tu  hành,  đây  là  nghịch 

tăng thƣợng duyên, giúp chúng ta nâng cao linh tánh. Mọi ngƣời biết thiên tai 

là  cộng  nghiệp  và  biệt  nghiệp  của  chúng  sinh  mang  đến.  Nếu  chúng  ta  và 

Tập 546  109 



chúng sinh có cộng nghiệp này, muốn khỏi thiên tai, chúng ta niệm Phật, khi 

chúng ta đi, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn chúng ta, quá tốt, chúng ta đến thế giới 

Cực lạc phƣơng Tây, để làm Phật. Đây là điều chúng ta cầu nguyện mỗi ngày, 

sẽ đạt đƣợc mục đích. Nếu chúng ta với họ không cộng nghiệp, sau khi tai nạn 

đi qua, vẫn còn ở lại thế gian này, ở lại thế gian này, vẫn còn nhiệm vụ ở lại. 

Đó là sau tai nạn, tiếp tục công việc xây dựng lại trật tự thế giới này, quý vị 

phải gánh vác. 

Phải dùng tinh thần Bồ Tát cứu khổ cứu nạn, giúp thế giới này, đƣa luân lí, 

đạo đức, nhân quả của giáo dục Thánh hiền khôi phục trở lại nhƣ cũ, bắt đầu 

làm từ đâu? Bắt đầu làm từ bây giờ, học tập kinh điển, nghe thật hiểu, thực sự 

hiểu đƣợc, thọ trì đọc tụng, y giáo phụng hành, diễn thuyết cho ngƣời. 

Diễn  là  biểu  diễn,  biểu  diễn  Thập  thiện  nghiệp  đạo;  biểu  diễn  Tứ  nhiếp, 

Lục độ; biểu diễn Phổ Hiền thập đại nguyện vƣơng, biểu diễn bốn mƣơi  tám 

lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Khi  đại  nạn  hết  quý  vị  vẫn  chƣa  đi,  đây  là  sự 

nghiệp  của  quý  vị,  là  công  việc  của  quý  vị,  vì  chuyện  này  nên  mới  ở  lại  thế 

gian. Bởi thế đều là chuyện tốt, không phải chuyện xấu, chuyện xấu đối với ai? 

Những ngƣời không học tập, họ không biết phụng hành, khi tai nạn đến kinh 

hoảng,  sợ  sệt,  chúng  ta  thƣờng  gọi  là  chết  khiếp,  những  ngƣời  bị  tai  nạn  đe 

doạ, đều là đến tam ác đạo, tại sao? Bản thân họ không làm chủ đƣợc, bản thân 

làm chủ đƣợc sẽ không đoạ tam ác đạo, đó là chuyện tốt. Ngƣời không thể làm 

chủ bản thân, tai nạn đến với họ là có thật, hiện tại chịu khổ nạn, kiếp sau đoạ 

tam đồ. 

Nếu chúng ta thực sự hiểu rõ, hiểu rõ, minh bạch, từ hôm nay trở đi, nên 

phát  tâm  thực  hành,  phát  tâm  bbồ  đề,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm.  Lấy  ba  câu 

giáo huấn của Thế tôn:  “Thọ trì đọc tụng, y giáo phụng hành, diễn thuyết cho 

 người” , phải nhớ thật kĩ ba câu đó, làm sao áp dụng ba câu này? Thực hiện Đệ 

Tử Qui, thực hiện Cảm  Ứng Thiên,  thực hiện Thập Thiện Nghiệp Đạo, là áp 

dụng đƣợc, đấy  mới thực sự đệ tử  Phật. Quý vị đến thế giới này là vô lƣợng 

công đức, đến để cứu đời, cứu ngƣời. Nếu không nhƣ thế, quý vị đến thế gian 

này là để chịu quả báo, ngày trƣớc đã tạo nghiệp gì, thì bây giờ phải chịu quả 

báo đó 

Nhƣng  giáo  lí  Đại  thừa,  chúng  ta  có  khả  năng  chuyển  nghiệp  báo  thành 

thừa nguyện tái sanh, đấy mới là thực sự học Phật, học Phật thực sự lợi ích. 

110  Tập 546 



Tôi  đầu  thai  nghiệp  báo  thân  ở  thế  giới  này,  tôi  xả  bỏ  thế  giới  này  bằng 

nguyện lực thân, không phải nghiệp báo, chuyển nghiệp lực thành nguyện lực, 

nguyện lực là gì? Bồ Tát thừa nguyện tái sanh, không giống nhau! Bồ Tát tự 

độ, độ ngƣời. Tự mình thọ trì đọc tụng, y giáo phụng hành, đó là tự độ; Diễn 

thuyết cho ngƣời là độ tha, độ chúng sinh. Thực hiện đƣợc  mƣời hai chữ đó, 

chúng ta mới thực sự là đệ tử Phật; Không làm đƣợc mƣời hai chữ đó, không 

phải thật, mà giả, không phải thật, có nghiệp báo, quý vị sẽ chịu quả báo đó. 

Quí vị đồng học nên nhớ, tuy quí vị không xuất gia, nhƣng vẫn thuộc một 

phần  tử  của  tăng  đoàn,  quí  vị  thử  nghiên  cứu  xem  tăng  có  nghĩa  là  gì?  Tăng 

không phải là ngƣời xuất gia, ngƣời xuất gia gọi là Tỳ kheo, ý của chữ tăng, ý 

chính của nó là đoàn thể, đoàn thể thế nào? Đoàn thể sống theo lục hoà kính, 

gọi  là  tăng  đoàn,  không  tu  lục  hoà  kính,  không  đƣợc  gọi  là  tăng  đoàn,  tăng 

đoàn là đoàn thể tu lục hoà kính. Bởi thế xuất gia có thể tu, tại gia cũng có thể 

tu. 

Cổ nhân xƣng tăng với cƣ sĩ tại gia, rất đúng, có thể xƣng tăng, họ tu lục 

hoà kính họ là tăng, không tu lục hoà kính, xuất gia cũng không thể xƣng. Tại 

gia  hay  xuất  gia  đều  có  thể  tu  lục  hoà  kính,  vì  thế  tất  cả  đều  có  thể  xƣng  là 

tăng, phải hiểu vấn đề này. Tại gia, xuất gia, chúng ta đều nhận sự cúng dƣờng 

của thiện tín tứ chúng, chúng ta làm công đức trong đạo tràng, không cần đãi 

ngộ cũng nhận sự cúng dƣờng, đúng, ăn ở là cúng dƣờng. Chúng ta ăn một bữa 

trong đạo tràng, uống một cốc nƣớc, đó đều là cúng dƣờng thƣờng trụ, sự cúng 

dƣờng của đại chúng mƣời phƣơng. 

Chúng  ta  cúng  dƣờng  đại  chúng,  cùng  lúc  chịu  sự  cúng  dƣờng  của  đại 

chúng, là nhất thể, những điều này đã rất rõ ràng, nhƣ ban ngày. Chúng ta ngày 

nay là một phần của tăng đoàn, làm sao phải thực hiện đƣợc lục hoà kính, hai 

chữ trong lục hoà kính, một là kính, hai là hoà, cung kính vô điều kiện. 

Kính  là  thành  kính,  kính  là  biểu hiện  bên  ngoài,  bên  trong  là  chân  thành, 

không  một  chút  dối  trá,  xem  chúng  sinh  nhƣ  thế  nào?  Phải  học  Thiện  Tài. 

Thiện Tài làm đƣợc những điều giới kinh Bồ Tát đã nói, nghĩa là Bồ Tát xem 

chúng  sinh:Tất  cả  con  trai  nhƣ  cha  ta,  tất  cả  con  gái  nhƣ  mẹ  ta,  tất  cả  chúng 

sinh là cha mẹ ta trong đời trƣớc, chƣ Phật tƣơng lai. Coi tất cả chúng sinh cha 

mẹ, coi là chƣ Phật, chƣ Phật tƣơng lai, cha mẹ trong nhiều đời nhiều kiếp quá 

khứ của chúng ta. Tận mực hiếu đạo với tất cả chúng sinh, tận mực sƣ đạo với 

tất cả chƣ Phật. 

Tập 546  111 



 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng”,  là đối với tất cả chúng sinh, đây là 

Đại thừa, đây là Bồ Tát. Xuất gia thọ giới Bồ Tát, nhập vào hàng ngũ Bồ Tát. 

Giới Bồ Tát tại gia, cũng nhập vào hàng ngũ Bồ Tát. Bồ Tát hạnh không xa rời 

tam phƣớc, tính quan trọng của tam phƣớc nhất định phải biết. 

Phật dạy rất rõ ràng, chánh nhân tịnh nghiệp quá khứ, hiện tại, vị lai, chƣ 

Phật ba đời. Bồ Tát quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả Bồ Tát tu hành thành Phật, 

đều phải nƣơng vào ba điều này. Quý vị không nƣơng vào ba điều này, chắc 

chắn  không  thể  thành  Phật.  Tịnh  nghiệp  tam  phƣớc,  là  ba  điều  kiện  cần  phải 

đầy đủ để thành Phật. 

Bởi thế khi chúng ta thành lập học hội Tịnh tông, hành môn qui định năm 

khoa  mục, điều đầu tiên là tịnh nghiệp tam phƣớc.  Là  nguyên tắc chỉ đạo tối 

cao  việc  tu  hành  của  chúng  ta,  nếu không  coi  trọng  nguyên  tắc  này,  nghĩa  là 

không  có  nền  tảng.  Nói  cách  khác,  quý  vị  không  có  khả  năng  thành  công, 

không  thể  không  tạo  nghiệp.  Tạo  nghiệp,  nếu  đến  với  giáo  lí  Đại  thừa,  đến 

trong đạo tràng thì không xứng đáng, tại sao? Quả báo rất nặng. 

Tạo nghiệp trong đạo tràng chánh pháp, là huỷ diệt chánh pháp, là gây trở 

ngại chánh pháp, quý vị nghĩ tội đó nặng cỡ nào? Pháp đó có thể cứu thế giới, 

ta huỷ diệt pháp đó, khiến thế giới huỷ diệt, quý vị đã làm việc đó! Thực hiện 

việc đó không khó, quả báo tại địa ngục a tì, nhƣng thoát ra đƣợc là cực kì khó, 

chƣ Phật Nhƣ Lai cứu không nổi quý vị, không thể không nắm vững vấn đề 

này. 

Niệm Lão từ bi, chép lại tất cả kinh văn của năm bản dịch, để chúng ta thấy 

đƣợc. Chứng minh những lời này thực sự là từ miệng đức Phật nói ra, không 

phải lời ngƣời phiên dịch, không có ý của họ trong đó. Bởi thế ông nói:  “năm 

 bản cùng đưa ra, đủ để chứng minh chính xác từ nguyên bản, không phải sai 

 sót của bản dịch”.  

 “Hội chúng đương thời, liền thấy mọi thứ trang nghiêm y chánh của thế giới 

 Cực Lạc, lại thấy chánh báo A Di Đà Phật, công đức nguy nga, tướng tốt chói 

 sáng, thánh chúng vây quanh, giống như Tu di sơn vương, nổi lên giữa biển” . 

 “Tu  di”,   tiếng  Ấn  Độ,  đây  là  một  đơn  vị  trong  thế  giới,  ngọn  núi  cao  nhất, 

 “nói đầy đủ là Tu di lô sơn vương”.  Tu di lô chúng ta gọi là Tu di sơn, ngƣời 

Trung Quốc thích đơn giản. 

112  Tập 546 



 “Là một trong những mười ngọn sơn vương”,  kinh Phật nói có mƣời ngọn núi 

lớn,  núi  Tu  di  đứng  đầu.  “Núi  này  không  giống  đất  đá  thế  gian”,   ở  đây  nói 

không phải núi đất đá của thế gian,  “toàn do bốn thứ châu báu tạo nên”. “Nên 

 nói: Không có tạp uế, những hình dáng khác, toàn là châu báu trang nghiêm”.  

Núi Tu di là trung tâm một tiểu thế giới, trung tâm của một đơn vị thế giới. 

Ngày trƣớc có một số ngƣời nhầm lẫn, núi Tu di là núi Hymalaya, là dãy núi 

cao nhất thế giới. Trong kinh Phật thƣờng gọi là núi Tuyết, núi Tuyết mới là 

núi  Hymalaya,  không  phải  núi  Tu  di,  Núi  Tu  di  không  có  trên  quả  đất.  Kinh 

nói rất rõ ràng, mặt trời, mặt trăng xoay quanh triền núi Tu di, xoay quanh giữa 

núi  Tu  di.  Ngày  nay  các  nhà  thiên  văn  học  cho  chúng  ta  biết,  mặt  trời,  mặt 

trăng thực sự xoay quanh dải Ngân hà. 

Lần  đầu  tiên  tôi  gặp  Hoàng  Niệm  Lão,  đã  đề  cập  đến  vấn  đề  này  trong 

kinh, bởi thế ông nói với tôi, đơn vị thế giới trong kinh Phật nói, trên thực tế, 

hiện  nay,  là  dải  Ngân  hà  của  nhà  thiên  văn  phát hiện  ra.  Một  dải  Ngân  hà  là 

một đơn vị thế giới, một nghìn dải Ngân hà hợp thành mới gọi là một tiểu thiên 

thế giới. Lấy dải Ngân hà làm đơn vị, một nghìn tiểu thiên thế giới là một trung 

thiên thế giới, nhƣ thế một nghìn nhân một nghìn rồi nhân một nghìn là bằng 

mƣời  ức.  Bởi  thế  một  đại  thiên  thế  giới  là  mƣời  ức  dải  Ngân  hà,  đấy  thông 

thƣờng là khu vực giáo hóa của một vị Phật. 

Quý vị thành Phật rồi, thành Phật, phạm vi giáo hoá chúng sinh của quý vị 

rộng  bao  nhiêu?  Nhỏ  nhất  là  một  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Tam  thiên  là 

Tiểu thiên, Trung thiên, Đại thiên, nói cách khác, phạm vi nhỏ nhất là mƣời ức 

dải Ngân hà, khu vực giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni. Phật Thích Ca Mâu 

Ni, ứng thân diệt độ trên địa cầu này, nhƣng chân thân của ngài không diệt độ, 

chân thân bất sinh bất diệt. Ứng hoá thân, trải khắp cả tam thiên đại thiên thế 

giới, trong rất nhiều tinh cầu. Cách nói này rất hay. 

Trung tâm dải Ngân hà là núi Tu di. Ngày nay biết rằng, trung tâm của dải 

Ngân hà là Hố đen, nhà thiên văn gọi là Hố đen. Năng lƣợng của Hố đen rất 

lớn, nó có thể hút hết ánh sang. Sang năm Ngân hà đối tề, vấn đề này mấy vạn 

năm mới gặp một lần. Nghĩa là trung tâm Ngân hà, chúng ta gọi là núi Tu di, 

mặt trời, quả đất  đứng trên  một đƣờng thẳng, đấy gọi là Ngân hà đối tề. Lúc 

nào Ngân hà đối tề, quả đất sẽ có những thay đổi, theo nghiên cứu của các nhà 

khoa học, thay đổi này là gì? Là sức hút của Hố đen chính giữa dải Ngân hà, 

nó có sức hút cực lớn, sẽ tạo nên bão mặt trời, ngƣời xƣa gọi là chấm đen mặt 

Tập 546  113 



trời, sẽ kéo theo những trận bão mặt trời cực mạnh, những trận bão mạnh này 

sẽ ảnh hƣởng đến quả đất. 

Bão  mặt trời có tính chu kì, mỗi mƣời  một năm xảy ra một lần. Quan sát 

của ngƣời xƣa mấy nghìn năm nay, thiên văn chí của mỗi triều đại đều có ghi 

chép.  Phần  lớn  bão  mặt  trời  đều  gây  ảnh  hƣởng  đến  quả  đất,  độ  sau  ba  bốn 

ngày, chúng ta cảm nhận đƣợc những cơn bão này, nhƣng rất ít, nửa giờ chúng 

ta cảm thấy bị ảnh hƣởng, tình trạng đó rất ít, nhƣng đã từng xảy ra, nửa giờ là 

đến quả đất. Nhà khoa học dự báo sang năm sẽ rất nghiêm trọng. Ảnh hƣởng 

nhẹ nhất, là những vệ tinh do con ngƣời phóng lên từ quả đất, tất cả đều bị vỡ 

nát, có thể bị những trận bão mặt trời đẩy đi, mất dạng, sẽ làm ảnh hƣởng đến 

tín  hiệu  vô  tuyến  của  chúng  ta.  Cũng  có  thể,  dẫn  đến  thay  đổi  từ  trƣờng  quả 

đất, rắc rối này sẽ khá lớn. 

Rắc  rối  này  sẽ  khiến  ngành  hàng  hải,  hàng  không,  những  máy  bay  đang 

hoạt động mất phƣơng hƣớng, không thể xác định phƣơng hƣớng. Việc đó sẽ 

tạo nên sự hỗn loạn giao thông đƣờng thuỷ, hàng không, nghiêm trọng hơn là 

sợ nó sẽ mang đến hiện tƣợng núi lửa tuôn trào, những trận sóng thần, những 

thảm họa này sẽ đặc biệt nghiêm trọng. 

Những điều này còn đáng sợ hơn so với những gì điện ảnh chiếu trong bộ 

phim “2012”, đây là những vấn đề nhà khoa học cho chúg ta biết. Phật pháp 

gọi là, nói về con ngƣời đang sống trên trái đất, trải qua nghìn vạn năm nay, 

tạo  tác  những  tội  nghiệp  nhƣ  thế,  trái  đất  quay  từ  khởi  điểm  này,  rồi  chuyển 

đến điểm khác, một ngày giống nhƣ chu kì một năm, chu kì này đến năm mới, 

năm  mới  sẽ  thế  nào?  Ba  mƣơi  tháng  chạp  phải  tính  sổ,  đến  lúc  đó  thiện  có 

thiện báo, có thiện quả; ác có ác báo, lúc đó sẽ xảy ra những thảm họa nghiêm 

trọng, thảm họa này, toàn đƣợc gọi báo ứng tự làm tự chịu. 

Ngƣời học Phật hiểu rõ những chân tƣớng sự thực này, nhân khi chúng ta 

vẫn  còn  thở  đƣợc,  nên  làm  gì?  Giải  oan  thích  kết,  chúng  ta  cùng  với  tất  cả 

chúng sinh, nên hoá giải những oán đã kết, không nên làm những chuyện oan 

oan tƣơng báo, tai sao lại kết thành những oán kết này? Đều do tự tƣ, cho mình 

là trên hết, mọi vấn đề đều xuất phát từ thân kiến đó, cho thân thể là của ta, đấy 

là căn nguyên của tất cả tội ác. 

Bởi thế tu học Phật pháp, điều đầu tiên là bảo họ phá thân kiến, trong năm 

loại kiến hoặc, đầu tiên là phá thân kiến, thứ hai là phá biên kiến, biên kiến là 

114  Tập 546 



đối lập. Thứ ba, thứ tƣ là phá thành kiến, tất cả những thứ này là hình nhƣ có 

mặt từ khi ta đƣợc sinh ra. Nó là cội nguồn để ta tạo mọi tội nghiệp, đầu tiên, 

thân kiến là gì? Là tự tƣ tự lợi, có ta thì không có ngƣời khác, thuận theo cái 

ngã của ta thì vui vẻ, nghịch với cái ngã của ta thì ghét bỏ, oán đƣợc kết nhƣ 

thế,  kết  thế  nào?  Càng  kết  càng  nặng,  đến  cuối  cùng  trở  thành  báo  thù,  thủ 

đoạn báo thù đến lúc nào sẽ tàn khốc nhất? 

Đời này quý vị hơn ngƣời, quý vị thắng họ thua, đời sau quý vị yếu hơn họ, 

họ thắng quý vị sẽ dƣới cơ họ, đời đời kiếp không thể giải đƣợc kết này, bởi 

thế gọi là oan oan tƣơng báo, không bao giờ ngƣng. Đến đời nào, chắc khi gặp 

Phật pháp mới thấy đƣợc rõ, không dám làm những điều đó nữa, thực sự sám 

hối, hoá giải tất cả, đấy chính là lí do một ngƣời không thể ra khỏi luân hồi lục 

đạo, tại sao trong một thời gian dài chịu tội trong địa ngục, toàn là tự làm tự 

chịu! Không phải do ngƣời khác mang lại, nghĩa là do ý niệm của ta nhầm lẫn. 

Phật dạy chúng ta ba thứ ý niệm nhầm lẫn, thứ nhất là tự tƣ, có ngã là tự tƣ, 

ta không thể không thừa nhận. Thứ hai là đối lập, đối lập là gì? Là sinh ra xung 

đột, sinh ra mâu thuẫn, kết oán cừu với ngƣời. Thứ ba là thành kiến, thành kiến 

là  chấp  chặt,  tôi  nói  thế  nào  bạn  phải  theo  tôi,  không  giống  Bồ  Tát,  Bồ  Tát 

hằng thuận chúng sinh, Bồ Tát không có thành kiến, không có đối lập, anh nói 

thế nào tôi sẽ theo anh, anh tạo nghiệp tôi không tạo nghiệp. Bồ Tát làm tấm 

gƣơng sáng, nếu ta không muốn tạo nghiệp, muốn siêu việt luân hồi, cần phải 

học theo Bồ Tát. 

Bồ Tát cái gì cũng tốt, không gì là xấu, tại sao? Bồ Tát biết vạn pháp giai 

không,  không  gì  cả,  tất  cả  đều  giả.  Bồ  Tát  không  chi  phối  tâm  ngƣời,  không 

điều  khiển  ý  tƣởng  mọi  ngƣời,  không  chiếm  hữu  tƣ  tƣởng  đó,  đấy  là  những 

điều chúng ta phải học. 

Tôi cảm kích đại sƣ Chƣơng Gia, lần đầu diện kiến, câu thứ nhất ngài dạy 

tôi,  “nhìn  thấu,  buông  bỏ”.  Chúng  ta  học  sáu  mƣơi  năm,  càng  học  càng  thấy 

hai câu này là chân lí, thực sự trong Phật pháp, từ sơ phát tâm, đến Phật quả 

cứu cánh viên mãn, dùng phƣơng pháp gì? Chỉ hai cách này. Nhìn thấu giúp ta 

buông  bỏ,  buông  bỏ  giúp  ta  nhìn  thấu,  hai  cách  này  bổ  sung  lẫn  nhau,  giúp 

nhau thành công. Giống lên cầu thang, đi từ từ đến tầng cao nhất, chỉ có cách 

đó, nhìn thấu là gì? Hiểu rõ chân tƣớng sự thực. 

Tập 546  115 



Chân tƣớng sự thực, Kinh Bát Nhã nói rất chi tiết, Phật Thích Ca Mâu Ni 

xuất hiện trên thế gian, chủ yếu là nói những vấn đề này, A Hàm là dự bị, Tiểu 

học, dạy cho ta luân lí, đạo đức, dạy cho ta cách làm ngƣời, khuyên ta làm một 

ngƣời tốt. Ngƣời tốt là không tạo oan oan tƣơng báo, đấy là ngƣời tốt. Phƣơng 

Đẳng là lớp dự bị của Bát Nhã. A Hàm và Phƣơng Đẳng thêm hai mƣơi năm 

nữa.  Nền  tảng  của  hai  mƣơi  năm,  lúc  đó  mới  nói  Bát  Nhã  cho  chúng  ta.  Bát 

Nhã cho ta biết chân tƣớng, chân tƣớng là vạn pháp giai không, nói tất cả pháp 

không có gì, rốt ráo không, không thể đƣợc, quý vị sẽ buông bỏ hết, buông bỏ 

hết là thành Phật! 

Không buông bỏ hết, đó chính là tiếp tục trong vòng luân hồi lục đạo, tiếp 

tục trong luân hồi đoạ tam ác đạo, tại sao? Chấp trƣớc nhất, oán hận sâu nhất, 

không bao giờ tha thứ cho ngƣời, đó là con đƣờng đi vào địa ngục! Buông bỏ 

tất cả, không còn gánh nặng nào nữa, sẽ nâng dần lên, giống nhƣ khí cầu, nâng 

lên  cực  điểm,  sẽ  nhập  Thƣờng  tịch  quang,  không  còn  thân  thể  nữa.  Thực  sự 

mình là gì? 

Tôi nghe một số ngƣời nói, dùng danh từ này rất hay  “linh quang”,  thực sự 

thân  thể  là  linh  quang,  linh  quang  không  có  vật  chất,  không  đâu  không  có, 

không lúc nào không có, có duyên thì hiện ra. Giống nhƣ Phổ Môn Phẩm nói: 

 “Bồ Tát Quan Thế Âm có ba mươi hai ứng”,  muốn dùng thân nào để độ, ngài 

hiện thân đó, không đâu không hiện thân.  Không có duyên, không thấy thân, 

quay về linh quang, chỗ nào có duyên hiện chỗ đó, bởi vì nó không đâu không 

có, nó không lúc nào không có. Giống nhƣ truyền hình ngày nay, đƣợc truyền 

các kênh,  quý vị có  máy sẽ tiếp nhận đƣợc, ở đâu tiếp nhận, ở đó sẽ có hình 

ảnh. 

Truyền  hình  là  thứ  rất  ngu  ngơ,  nó  hoàn  toàn  bị  động,  nó  không  thể  tự 

động. Linh quang của ta sống động cực kì, thiên biến vạn hoá, có thể một nơi 

hiện nhiều thân khác nhau, có thể ở nhiều nơi khác nhau cùng hiện  một thân 

giống nhau. Nhất định không khởi tâm động niệm, cảnh giới hiện ra là chúng 

sinh, tuỳ tâm chúng sinh, tuỳ theo số lƣợng, mà vẫn tuỳ duyên. Quý vị muốn gì 

liền hiện thứ đó, không khởi tâm động niệm. Chƣ Phật Nhƣ Lai ứng hoá ở thế 

gian, chƣ Bồ Tát ứng hoá ở thế gian, có khởi tâm động niệm không, nói quí vị 

rõ, không có. 

A  La  Hán,  Phật  Bích  Chi,  Bồ  Tát  quyền  giáo,  thị  hiện  ở  thế  gian  này  có 

khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trƣớc. Phật thị hiện ở thế gian này, 

116  Tập 546 



ngay khởi tâm động niệm cũng không có. Học Phật nên học từ điểm này, đó là 

Phật pháp cao nhất, rất khó để đạt đƣợc, phải hiểu vấn đề, khi hiểu bạn sẽ thấy 

đƣợc, trong đó không có mê tín. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 547 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:18.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 708, hàng thứ năm, bắt 

đầu xem từ câu thứ hai. 

 “Áng  sáng  chánh  báo  vô  lượng,nên  nói,soi  tỏ  rạng  ngời”.“Y  báo  rộng  lớn 

 bằng phẳng, thanh tịnh an  ổn, nên nói: thanh tịnh bình chánh”.“Thanh Văn, 

 Bồ  Tát  vây  quanh  cung  kính,  nên nói  Thánh  chúng  cùng  ở”.   Mấy  câu  này  là 

tổng kết y chánh trang nghiêm, chánh báo là Phật, Phật A Di Đà. 

 “Ánh sáng vô lượng, tất cả trí tuệ, đức tướng đều xuất hiện từ trong ánh sáng, 

 bởi  thế  soi  tỏ  sáng  ngời”.   Y  báo  là  thế  giới  Cực  Lạc,  rộng  rãi  bằng  phẳng, 

phần sau còn thêm thanh tịnh an ổn, đây chính là nơi ở. Chúng ta cũng có thể 

nói, đến thế giới Cực Lạc là môi trƣờng học tập của chúng ta, môi trƣờng sống, 

môi trƣờng học tập. 

Nơi  đó  rất  bằng  phẳng,  rộng  rãi,  không  có  núi  cao,  không  có  hang  sâu, 

không  có  những  thứ  đó,  đấy  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Nơi  đó  thanh 

tịnh,  nghĩa  là  không  có  ô  nhiễm,  nó  là  cõi  pháp  tánh,  không  khác  thập  pháp 

giới. Thập pháp giới là do duy thức biến hiện ra, trong thức có ô nhiễm. 

Tập 547  117 



Tám thức, thức thứ bảy là ô nhiễm, nguồn gốc của ô nhiễm. Điều đầu tiên 

trong thức thứ bảy là ngã kiến, ngã kiến, ngã ái, ngã si, ngã mạn. Ái là tham, 

mạn là sân, bởi thế thức thứ bảy là tôi với tôi khởi lên cùng lúc. Tham sân si, 

đó  là  ô  nhiễm,  nguồn  gốc  của  ô  nhiễm,  không  thể  chuyển  thức  thứ  bảy  thì 

không  thể  có  tâm  thanh  tịnh.  Khi  chuyển  đƣợc  thức  thứ  bảy,  sáu,  bảy  liền 

chuyển  theo.  Thứ thứ  sáu  là  phân biệt,  thức  này  chuyển  đƣợc,  liền  minh  tâm 

kiến tánh, Bồ Tát Sơ trú trong Kinh Hoa Nghiêm 

Đại sƣ Thiên Thai nói họ là phân chứng tức Phật, họ là chân Phật, không 

phải giả. Họ dùng chân tâm, chuyển bát thức thành tứ trí, nhân địa thứ sáu và 

bảy chuyển, thì quả thƣợng của năm và tám chuyển. Bởi thế năm, tám không 

cần hỏi nữa, chỉ chuyển sáu và bảy, thì năm thức trƣớc, và thứ tam liền chuyển 

theo. Có thể chuyển hai thức này, thức thứ bảy đã chuyển, tâm thanh tịnh có 

mặt. Thức thứ sáu chuyển, tâm bình đẳng có mặt, sau đó là đại giác, đại triệt 

đại ngộ, mấu chốt ở đây. Quý vị tu hành là tu những gì? Nghĩa là tu điều này. 

Đại sƣ Chƣơng Gia dạy chúng ta: Buông bỏ ngã chấp, buông bỏ pháp chấp, 

buông bỏ hai thứ chấp trƣớc đó, vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. 

Chúng ta thấy, Phật Thích Ca Mâu Ni đã thị hiện cho chúng ta thấy, rời xa 

gia đình năm mƣời chín tuổi, bỏ luôn ngôi vua, ra đi tìm đạo, sống cuộc đời 

của  ngƣời  tu  hành.  Ấn  Độ  tu  đạo  hình  nhƣ  tất  cả  những  ngƣời  tu  hành  chân 

chánh  của  tôn  giáo  đều  đi  khất  thực,  bởi  thế  Phật  cũng  phải  giống  nhƣ  họ. 

Không  đi  khất  thực,  không  tu  khổ  hạnh,  ngƣời  Ấn  Độ  sẽ  coi  thƣờng,  đã  trở 

thành  thói  quen  của  họ.  Thế  Tôn  tùy  thuận  phong  tục  tập  quán  lúc  bấy  giờ, 

nhƣng so với việc tu hành của tôn giáo khác, vẫn tinh tấn hơn, mọi ngƣời nể 

phục! 

Mƣời hai năm cầu học, thông thƣờng chúng ta vẫn thƣờng gọi là phần tử tri 

thức, hiếu học, học nhiều nghe rộng. Trí tuệ ngài rất tốt, chúng ta ngày nay nói: 

Thứ nhất là trí nhớ rất hoàn hảo, thứ hai là sức lí giải cực kì tốt. Trí nhớ tốt là 

do  công  phu  thiền  định  và  tâm  địa  thanh  tịnh,  còn  nhƣ  tâm  địa  tạp  loạn  sẽ 

không có trí nhớ. Tâm địa càng thanh tịnh, sức nhớ càng rõ ràng, không có tạp 

niệm.  Quan  trọng nhất  là không  có  tƣ  tâm,  không  có  tƣ  dục,  đó  là điều quan 

trọng nhất. Có tƣ tâm, có tƣ dục, rắc rối rất lớn. Một số ngƣời không thể thành 

công, chƣớng ngại lớn nhất là những điều này, nhƣng bản thân họ không hiểu 

đƣợc. 

118  Tập 547 



Phật  học  đến  năm  hai,  ba  mƣơi  tuổi,  buông  bỏ  tất  cả  những  thứ  đã  học 

đƣợc, cho ta thấy điều gì? Buông bỏ sở tri chƣớng. Sở học, ngày nay chúng ta 

nói, toàn là thƣờng thức, toàn là tri thức. 

Tôn giáo Ấn Độ có trí tuệ chăng? Có, nhƣng không rốt ráo, tại sao vậy? Vì 

chƣa kiến tánh, ngay Bà la môn giáo, đều là thuộc cảnh giới Tứ Thiền Thiên, 

Tứ Không Thiên, vẫn chƣa ra khỏi luân hồi lục đạo. A La Hán đã vƣợt ra khỏi 

lục đạo luân hồi, tại sao không thể? Chƣa đoạn hết phiền não kiến tƣ, nếu đã 

đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, sẽ vƣợt đƣợc luân hồi lục đạo, đến pháp giới tứ 

thánh.  Tôn  giáo  thông  thƣờng  chỉ  đạt  đến  Tứ  Thiền  Thiên,  đó  là  công  phu 

tƣơng đối, đến Tứ Không Thiên đƣợc xem là điểm cuối. 

Tiểu thừa của Phật giáo chứng đến tam quả, đạo tràng tu hành của họ ở Đệ 

tứ thiền, Ngũ bất hoàn thiên. Bởi thế đệ tứ thiền là Phàm thánh đồng cƣ độ, đó 

là những vị Thánh nhân, tam quả Tiểu thừa là Thánh nhân, nó có phàm phu, 

cũng là phàm phu không thấy đƣợc Thánh nhân, Thánh nhân có thể thấy phàm 

phu, đó là Đệ tứ thiền. Lên cao nữa, Tứ không thiên, ngay thân thể cũng không 


cần nữa, đấy là cấp bậc cao nhất trong lục đạo. 

Khi giới thiệu ở phần trƣớc, tôi gọi là phàm phu  cao cấp, không cần thân 

thể. Không cần thân thể, bớt đi nhiều rắc rối, có thân thể đòi hỏi phải có nơi cƣ 

trú, ở cõi Dục vẫn còn ăn uống, quý vị có thấy rắc chăng! 

Tuy cõi Sắc không còn ăn uống, nhƣng vẫn cần nơi cƣ trú, vì họ có thân 

thể, môi trƣờng ăn ở. Đến cõi Vô sắc, không còn nữa, không còn thân thể nữa, 

bởi thế họ không cần môi trƣờng cƣ trú, đấy là linh giới. Nó cũng có bốn tầng, 

công  phu  nông  sâu  không  giống  nhau.  Nói  chung,  họ  vẫn  chƣa  ra  khỏi  luân 

hồi, rất nhiều ngƣời tu hành coi Tứ không  thiên là Niết bàn cứu cánh, đấy là 

nhận thức sai lầm. Có ngƣời coi Tứ Thiền Thiên là Niết bàn, tất cả đều nhầm 

lẫn. 

Tứ Không Thiên ở sau, tổng cộng có năm tầng trời, trong cõi trời đó, thực 

sự nhƣ kinh điển nói là Đại bát niết bàn, rất giống, rất dễ xảy ra ngộ nhận, đến 

đó  rồi  họ  không  biết  phải  phấn  đấu  thêm  nữa.  Thế  Tôn  là  ngƣời  rất  thông 

minh, đến đó rồi ngài còn phấn đấu, phấn đấu nên đã đột phá, đột phá A La 

Hán, đột phá Tứ Không Thiên, đến cõi Thanh Văn, cõi Thanh Văn trong thập 

pháp giới. 

Tập 547  119 



Pháp giới Thanh Văn, đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, nhƣng chƣa đoạn đƣợc 

tập khí phiền não kiến tƣ, họ tu hành trong pháp giới Tứ thánh, tu những gì? 

Không  ngoài  buông  bỏ,  nếu  sau  khi  đã  buông  bỏ  tập  khí,  liền  đoạn  sạch  hết 

phiền  não  kiến  tƣ,  họ  thăng  cấp,  nâng  lên  đến  Duyên  Giác.  Duyên  Giác  còn 

phải tu những gì? Duyên Giác phải buông bỏ phân biệt, tuy họ không còn chấp 

trƣớc, nhƣng họ vẫn còn phân biệt. Buông bỏ phân biệt, họ nâng lên thành Bồ 

Tát, nhƣng vẫn chƣa đoạn đƣợc tập khí phân biệt. 

Bồ Tát phải buông bỏ tập khí phân biệt, khi đã đoạn tập khí phân biệt, họ 

sẽ thành Phật, Phật trong thập pháp giới, không phải chân Phật. Thiên Thai gọi 

là tƣơng tự tức Phật, không phải Phật thật, gần giống, rất giống Phật, tại sao? 

Họ  vẫn  chƣa  đoạn  hết  vô  minh,  gọi  là  vô  minh  vô  thỉ,  vô  minh  vô  thỉ  là  gì? 

Khởi tâm động niệm, là những gì Bồ Tát Di Lặc đã nói: Một búng tay có ba 

mƣơi hai ức trăm nghìn niệm, chƣa đoạn đƣợc thứ đó. 

Họ có biết chăng? Có biết, trong cảnh giới đó họ có nhìn thấy, khi đã thấy 

rồi liền buông bỏ. Không khởi tâm, không động niệm, cảnh giới hƣ huyễn đó 

sẽ  không  còn  nữa,  họ  vƣợt  ra  thập  pháp  giới,  đến  nhất  chân  pháp  giới.  Kinh 

Hoa Nghiêm gọi là Sơ trú, Sơ trú Kinh Hoa Nghiêm, Sơ địa của Biệt giáo, đó 

là lúc thực sự đến đƣợc pháp giới Bình đẳng. 

Chƣ  vị  thử  nghĩ,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  tất  nhiên  không  còn 

phân  biệt,  chấp  trƣớc.  Bởi  thế  Thật  báo  độ  là  pháp  giới  bình  đẳng,  không  có 

giai cấp, không có giai cấp tại sao đức Phật lại nói, họ còn bốn mƣơi mốt giai 

cấp? Chúng ta cần làm rõ điểm này. Thật có bốn mƣơi mốt giai cấp chăng? Có 

thực. Bốn mƣơi mốt giai cấp có hình tƣớng chăng? Không có, không tìm thấy 

dấu vết, tại sao? Mỗi giai cấp đều không khởi tâm, không động niệm. 

Bốn mƣơi mốt giai cấp từ đâu mà có? Chúng ta đều biết có tập khí, quý vị 

xem phiền não kiến tƣ có tập khí, phiền não trần sa có tập khí, phiền não vô 

minh vẫn còn có tập khí, rất khó để đoạn tập khí. Tập khí kiến tƣ khá dễ đoạn, 

tập khí phiền não trần sa vẫn còn dễ, tập khí phiền não vô minh, không dễ đoạn 

đƣợc!  Kinh  đã  dạy  chúng  ta  ba  đại  a  tăng  kì  kiếp,  ba  đại  a  tăng  kì  kiếp  tu 

những gì? Đoạn tập khí vô minh, không cách nào đoạn tập khí vô minh. Kinh 

giáo Đại thừa thƣờng nói, chỗ này dùng không đắc lực, tại sao? Khi ta dùng 

lực liền đoạ xuống dƣới,  dùng lực sẽ khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, 

không động niệm, ta sử dụng phƣơng pháp nào? Phải làm sao? Tuỳ nó, đừng 

để ý đến, tự nhiên sẽ hết. 

120  Tập 547 



Bởi thế cổ đức đƣa ra thí dụ thật sắc bén, họ dùng bình rƣợu để thí dụ, nhƣ 

thế rất rõ ràng, mọi ngƣời chúng ta đều có thể hiểu. Trong bình đựng rƣợu, đổ 

hết  rƣợu  ra,  không  còn  nữa,  chùi  thật  khô  ráo,  thực  sự  không  còn  giọt  nào, 

ngửi vẫn nghe mùi, mùi đó đƣợc ví nhƣ tập khí. Mùi rƣợu trong bình, lúc nào 

mới hết? Cứ mở nắp ra, để thật lâu sẽ hết mùi. Cứ để thế một năm, hai năm rồi 

ngửi thử, không còn nữa. 

Bởi thế tập khí vô minh vô thỉ, quý vị đừng để ý, không phải là sự trở ngại, 

nó vốn không ngăn trở, cứ để thế là xong, trải qua thời gian sẽ hết. Thời gian 

đó phải cần ba a tăng kì kiếp, tự nhiên sẽ hết, khi hết đƣợc gọi là Diệu Giác. 

Bởi vì độ dày mỏng tập khí không giống nhau, ngƣời vãng sinh đến Thật báo 

độ, ta vừa mới đến, Sơ trú, tập khí còn nặng, dần dà tập khi sẽ nhạt dần. 

Bởi  thế  tập  khí  đƣợc  chia  thành  bốn  mƣơi  mốt  giai  cấp,  chia  nhƣ  thế, 

không phải thật, có thật tập khí dày mỏng, không phải giả. Nhƣng bất luận trí 

tuệ, đạo lực, thần thông, tƣớng hảo, giống nhau tất cả, bốn mƣơi mốt vị đại sĩ 

pháp thân, không khác gì nhau, hoàn toàn tƣơng đồng, đoạn hết phiền não liền 

thành Phật, quả vị Diệu Giác. 

Chứng đến Diệu Giác, Thật báo độ không còn thấy nữa, bởi thế Thật báo 

độ không phải là thật, Thật báo độ có mặt nhƣ thế nào? Tập khí vô minh vô thỉ 

có  mặt.  Thấy  đƣợc  vô  minh  vô  thỉ  là  Phật  của  thập  pháp  giới,  họ  thấy  đƣợc. 

Quý  vị  không  thấy  đƣợc,  là  do  đoạn  không  hết  nó,  khi  thấy  đƣợc  mới  đoạn 

đƣợc nó. Bởi vậy nhất niệm mà họ buông bỏ, chính là nhất niệm trong một gảy 

mống  tay  có  ba  mƣơi  hai  ức  trăm  nghìn  niệm.  Buông  bỏ  nhất  niệm  đó,  đều 

không còn nữa, vì thế gọi là nhất chân. Nhất niệm đó là gì? Nhất niệm đó gọi 

là niệm niệm liên tục, đấy chính là tâm sinh diệt. 

Bởi thế thập pháp giới vẫn nằm trong cảnh giới tâm sinh diệt, nghĩa là có 

sinh  có  diệt,  trong  niệm  đó  có  sinh  có  diệt,  nghĩa  là  tƣớng  đƣợc  sinh  ra  từ 

niệm. Trong Thật báo độ không phải là niệm, không có ý niệm, bởi thế tƣớng 

đó là vĩnh hằng bất biến, hiện ra từ tâm, nó không còn duy thức. 

Trong thập pháp giới có duy thức, có duy thức sẽ có thay đổi, liền có sinh 

diệt,  căn  bản  của  sinh  diệt  là  ý  niệm.  Bột  búng  tay  có  ba  mƣơi  hai  ức  trăm 

nghìn niệm, nghĩa là sinh diệt đó. Sinh diệt đó ngày nay chúng ta có thể lí giải, 

sinh diệt đó cũng không nắm giữ đƣợc. Nhƣng mỗi niệm của quý vị liên tục, 

Tập 547  121 



tƣơng  tợ  tƣơng  tục,  không  phải  liên  tục  thực  sự.  Từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay 

chúng ta chạy theo cuộc chơi đó, chúng ta đã sai. 

Những ngƣời ở pháp giới Tứ thánh họ học Phật, họ y giáo phụng hành, học 

rất  giỏi,  học  rất  giống,  nên  họ  không  ngừng  đƣợc  nâng  cao.  Chúng  ta  học 

không giống, không giống sẽ thế nào? Không giống nên vẫn cứ đoạ lạc, không 

lên cao đƣợc, quý vị học không giống. Vậy nếu hỏi, tại sao học không giống? 

Không buông bỏ, chỉ một câu ấy thôi. 

Nói  thật  với  quý  vị,  Phật  pháp  từ  mới  phát  tâm  đến  Nhƣ  Lai  địa,  đại  sƣ 

Chƣơng Gia nói rất chính xác, chỉ là buông bỏ, nhìn thấu. Ngày nay chúng ta 

nhìn  không  thấu,  buông  không  đƣợc,  bởi  vì  buông  không  đƣợc  vì  thế  nhìn 

không  thấu.  Vì  nhìn  không  thấu,  nên  buông  không  đƣợc,  kinh  giáo  giúp  cho 

chúng ta những gì? Giúp nhìn thấu, nhƣng thế nào? Nhìn thấu một phần ta sẽ 

buông bỏ một phần, nhƣ thế thì công phu tu hành mới đạt kết quả, thực sự có 

kết quả. 

Tập  khí  vô  minh  vô  thỉ  chúng  ta  quá  nặng,  nghe  kinh  có  lúc  hiểu  đƣợc, 

nhƣng ra khỏi giảng đƣờng là quên hết, cảnh giới vừa hiện lập tức biến mất. 

Tập  khí  nặng  quá,  vì  thế  không  hiệu  quả,  thế  nào  mới  có  thể  đạt  hiệu  quả? 

Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, có kết quả, đấy là gì? Nó không cho tập 

khí phiền não của ta thẩm thấu vào, bất kể dùng công phu gì. Tuy Phật pháp có 

tám vạn bốn nghìn pháp  môn, vô lƣợng pháp  môn, nhƣng nguyên tắc chung, 

cƣơng lĩnh chung không ngoài ba cửa. Ba cửa này là Tam bảo, giác chánh tịnh, 

không thể ra ngoài ba cửa đó. 

Giác là giác ngộ, đại triệt đại ngộ, Thiền tông dùng phƣơng pháp này, Tánh 

tông dùng phƣơng pháp này, cội gốc này phải thật vững. Bạn xem kinh giáo 

cũng nói, đại đức tổ  sƣ  cũng thƣờng nói, ngƣời thƣợng thƣợng căn  có phần, 

ngƣời trung hạ căn không đƣợc. Tâm ngƣời thƣợng thƣợng căn đã thanh tịnh, 

ngộ tánh rất cao,  vừa nghe họ đã hiểu, hiểu rồi họ liền buông bỏ, họ phá  mê 

ngay. 

Loại thứ hai, loại này rất đông, đi vào từ chánh môn, chánh môn thuộc về 

giáo môn, rất qui cũ. Giống nhƣ chúng ta đi học vậy, tiểu học, trung học, đại 

học, nghiên cứu sở. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tại  thế,  thị  hiện  cho  chúng  ta  là  môn  này,  quý  vị 

xem những hành động trong đời sống của ngài, là một phần tử tri thức, ở đây là 

122  Tập 547 



biểu diễn cho chúng ta. Bởi vì phần tử tri thức chiếm đại đa số, con đƣờng đó 

dài nhƣng bằng phẳng, ngƣời trung hạ căn có thể học. Tuy đƣờng rất dài, đời 

này qua đời khác, không phải tu hành một đời. Phải từ trong kinh giáo, sau khi 

đã hiểu rõ là thực sự buông bỏ, siêng năng, không thể biếng nhác. 

Con đƣờng thứ ba là tịnh, chuyên tu tâm thanh tịnh, đây là lối đi của Tịnh 

độ, lối đi của Mật tông. Mật và Tịnh độ đều tu thanh tịnh tâm, Mật còn thanh 

tịnh hơn Tịnh, Mật khó hơn Tịnh gấp nhiều lần. Bởi thanh tịnh của Tịnh tông 

là xa rời ô nhiễm, xa rời dễ đƣợc tâm thanh tịnh. Thanh tịnh của Mật tông là 

không rời nhiễm ô, thành tựu thanh tịnh tâm ngay trong ô nhiễm, thực sự thanh 

tịnh, là hoa sen trong lửa. Hoa sen trong Tịnh độ tông là hoa sen trong hồ, rất 

có gì kỳ lạ, hoa sen trong hồ. Hoa sen của Mật tông là hoa sen trong lửa, công 

phu cao hơn chúng ta rất nhiều, chúng ta không thực hiện đƣợc. 

Tôi và đại sƣ Chƣơng Gia, những điều này đại sƣ cho tôi biết, những kiến 

thức  thông  thƣờng.  Thầy  nói  với  tôi,  Bồ  Tát  không  học  Mật  tông  không  thể 

thành Phật, học lúc nào? Sơ địa trở lên, ở đây là nói Biệt giáo, Sơ địa của Biệt 

giáo là sơ trú của Viên giáo. Nói cách khác, Mật này đƣợc học ở đâu? Học ở 

Thật báo trang nghiêm độ, Phƣơng tiện hữu dƣ độ không đƣợc, chắc chắn đoạ 

lạc. Nếu tu ở Phàm thánh đồng cƣ độ, đa phần đều tu xuống địa ngục. 

Thầy nói với tôi, Mật là hai con đƣờng, một thành Phật và một xuống địa 

ngục,  chân  thật  công  phu!  Bởi  thế  chúng  ta  không  thể  không  kính  trọng  họ, 

nhƣng có dám thử chăng? Không dám. Tạng  mật truyền thừa bây giờ đã lộn 

xộn, dột từ nóc, phải sau khi hiển giáo thông đạt mới có tƣ cách học Mật. Cửa 

ải này chúng ta chƣa thể đặt chân đến, hiển giáo chúng ta chƣa thông, mức độ 

thấp nhất là phải đắc định, nếu chƣa có công phu thiền định, làm sao đƣợc? Tất 

cả ngũ dục, lục trần, tiếng thơm, lợi dƣỡng trong thế gian này, vừa tiếp cận liền 

bị vấy bẩn, bị lôi kéo. 

Ngƣời ta giữ tâm trong một thế giới đầy biến động, không khởi tâm, không 

động niệm, cao minh! Bởi thế thanh tịnh của Mật tông thù thắng hơn Tịnh độ 

tông rất nhiều, tịnh tông, đến lúc nào mới có thể học Mật? Phải đạt đến lí nhất 

tâm bất loạn, sự nhất tâm vẫn chƣa đƣợc, sự nhất tâm không giữ đƣợc, quý vị 

sẽ thoái lui, đến lí nhất tâm, không thoái chuyển nữa. Lí nhất tâm là gì? Lí nhất 

tâm là Bồ Tát sơ trú, Sơ trú Viên giáo, Sơ địa Biệt giáo. Nói cách khác, Mật là 

cuộc  thi,  ngày  nào  cũng  kiểm  tra,  thi  không  đỗ  sẽ  quay  trở  lại,  không  giống 

Tịnh tông. Tịnh tông thi không đỗ không quan trọng, thi không đỗ sẽ đi đâu? 

Tập 547  123 



Phàm Thánh đồng cƣ độ, cũng có thể là Bồ Tát bất thoái chuyển, đây là điều 

bất khả tƣ nghị! 

Tám vạn bốn nghìn pháp môn, mỗi môn đều hâm mộ, không đỗ cũng đƣợc, 

đới nghiệp vẫn vãng sinh, những pháp môn khác không cho phép đới nghiệp, 

phải hiểu những vấn đề này. 

Những gì đƣợc thấy ở thế giới Cực lạc, đó là thế giới bình đẳng, làm sao? 

Phƣơng  tiện  độ  và  Thật  báo  độ  bằng  nhau,  Đồng  cƣ  độ  cũng  bình  đẳng  với 

Thật  báo  độ.  Đây  là  điều  chƣa  từng đƣợc  nghe,  chƣa  từng  đƣợc  thấy,  tại  sao 

bây giờ chúng ta hiểu đƣợc. A Di Đà Phật đại từ đại bi, nhờ sự gia trì của oai 

thần  bổn  nguyện,  oai  thần  bổn  nguyện  là  gì?  Nhờ  phát  bốn  mƣơi  tám  lời 

nguyện và năm kiếp tu hành lúc ở nhân địa, công phu năm kiếp tu hành, công 

đức đó gia trì, quý vị đạt đƣợc lợi ích. 

Giống nhƣ một ngƣời đầu thai, đƣợc làm thái tử trong một cung điện kia. 

Hoàng đế  trong nhà, cha ta là hoàng đế, ông nội là hoàng đế, giàu sang  bao 

nhiêu đời, ta cứ thoái mái hƣởng thụ, ngƣời tiêu chuẩn là ai? Càn Long. 

Quý vị xem sự giàu có do nhiều đời tham chính của Khang Hi, Ung Chính, 

họ sinh vào nhà đó để hƣởng thụ. Chúng ta sinh đến thế giới Cực lạc phƣơng 

Tây, cũng giống nhƣ tình cảnh đó. Phật A Di Đà trải qua năm kiếp kinh doanh 

vất  vả,  tích  luỹ  những  phƣớc  báo,  công  đức,  tƣớng  hảo,  chúng  ta  đến  đó, 

hƣởng thụ của ngài. Đạo lí này cần phải hiểu, và cần nói cho rõ ràng, sau này 

nếu có ai hỏi, tại sao chúng ta tu theo pháp môn này? Lí do là nhƣ thế. Lấy thí 

dụ  vua  Càn  Long  để  nói,  đó  là  ví  dụ  sinh  động  nhất,  đó  là  thấy  đƣợc  cảnh 

thanh tịnh, an ổn của y chánh trang nghiêm. Bởi thế trong kinh có thanh tịnh 

bình đẳng. 

 “Thanh  Văn,  Bồ  Tát  cung  kính  vây  quanh”,   đấy  là  gì?  Những  vị  này  là  học 

sinh, Bồ Tát, Thanh Văn trong thế giới mƣời phƣơng vãng sinh. Bồ Tát là Thật 

báo độ, Thanh Văn là Phƣơng tiện độ, không nghe nói sự có mặt thiên nhân. 

Thiên nhân là Đồng cƣ độ, tất cả là Thánh hiền, thực sự là Thánh hiền cùng ở, 

ở đó không có ngƣời phàm, phàm phu là gì? Thập pháp giới. Lục đạo gọi là 

nội phàm, pháp giới tứ thánh là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo, tại 

sao gọi phàm phu? Họ dùng A lại da thức, chƣa chuyển thức thành trí, A lại da 

là vọng tâm. Ngƣời dùng vọng tâm là phàm phu, ngƣời dùng chân tâm là Bồ 

Tát, Phật. 

124  Tập 547 



Chuyển thức thành trí, đây là Bồ Tát thực sự, Phật chân thực, không phải 

Phật giả. Phật trong thập pháp giới đƣợc gọi là tƣơng tự tức Phật, Bồ Tát Sơ 

trú trong Viên giáo là Phân chứng tức Phật, địa vị cao, họ chƣa viên mãn, họ là 

phân chứng. 

Cổ nhân dùng ánh trăng để thí dụ, mặt trăng là có thực, không phải giả, đó 

là  mặt  trăng  vào  đêm  mùng  ba,  mùng  bốn,  trăng  thực,  không  phải  trăng  giả. 

Tuy  chƣa  sáng  lắm  nhƣng  ánh  sáng  đó  có  thực,  không  phải  ảo  ảnh.  Quả  vị 

Diệu Giác là trăng tròn, trăng đêm rằm, Đẳng Giác là đêm  mƣời bốn, khuyết 

một tí, vẫn chƣa tròn đầy, cách ví von nhƣ thế của cổ nhân chúng ta sẽ dễ hiểu 

hơn. 

Chúng ta xem đoạn kế tiếp:  “A Nan và các chúng Bồ Tát”, “A Nan đương 

 cơ” , nghĩa là Phật nhắm đến A Nan, nói cho những ngƣời ở giai tầng này, chủ 

yếu nhắm đến họ để nói gọi là đƣơng cơ.  “Các chúng Bồ Tát, là chỉ các chúng 

 Bồ Tát, Thanh Văn, người, trời...” . Chữ  “vân vân”  ở đây có nghĩa là những ai 

đã sinh đến thế giới Cực lạc phƣơng Tây. 

A Nan chứng Sơ quả, nếu vãng sinh đến thế giới Cực lạc, ngài là Phƣơng 

tiện hữu dƣ độ, hạ phẩm hạ sanh trong Phƣơng tiện hữu dƣ độ, địa vị nhƣ thế. 

So với thƣợng phẩm thƣợng sinh ở Phàm thánh đồng cƣ độ, ngài cao hơn một 

cấp.  Khi  ngài  đến  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ,  có  nghĩa  là  Tu  đà  hoàn  của  tiểu 

thừa, Bồ Tát Sơ tín vị trong Thập tín của Đại thừa, nói theo tiêu chuẩn đó. 

 “Nhờ ơn thấy sự tướng đẹp”,  nói theo lí là không thể thấy đƣợc. Thấy đƣợc 

tƣớng đẹp, thấy Phật A Di Đà, thấy thế giới Cực lạc, đấy là sự gia trì của oai 

thần Di Đà, và sự gia trì của Phật Thích Ca Mâu Ni. Nhờ sự gia trì của hai vị 

Phật, những ngƣời này đều thấy đƣợc. 

 “Vui vẻ phấn chấn”,  thấy Phật tất nhiên năm vóc sát đất, chí thành, xƣng niệm 

Nam mô A Di Đà Phật Tam Miệu Tam Phật Đà. Tam Miệu Tam Phật Đà là 

tiếng Phạn,  “cựu dịch chánh biến tri, tân dịch Đẳng chính giác, là danh hiệu 

 thứ ba trong mười danh hiệu Phật”. Chánh là chính xác, không sai sót, biến là 

rộng  khắp,  không  gì  không  biết.  Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  nhƣ  chúng  ta 

thƣờng nói, không gì không biết, không gì không làm đƣợc, gọi là  “chanh biến 

 tri”,  chỉ Phật mới có khả năng đó, Phật nào? Trên thực tế, nói với quí vị, Sơ 

trú Viên giáo là chánh biến tri. Kiến tánh rồi,  minh tâm kiến tánh, chƣa kiến 

tánh lấy gì chính biến tri? Kiến tánh là chánh biến tri. 

Tập 547  125 



 “Đẳng  chánh  giác”,   đẳng  là  bình  đẳng,  danh  hiệu  của  Bồ  tát.  Chánh  đẳng 

chánh giác, đẳng ở đây là bình đẳng với chƣ Phật Bồ Tát, tất cả chƣ Phật đều 

bình đẳng, chánh giác là Nhƣ Lai.  “Bởi thế, Nam mô A Di Đà Phật Tam Miệu 

 Tam Phật Dà, tức sáu chữ hồng danh”,  Trung Quốc dịch thành Nam mô A Di 

Đà Phật, có nghĩa là sáu chữ hồng danh. Bởi thế, công đức Phật hiệu không thể 

nghĩ bàn. 

Đoạn tiếp theo: “chúng sinh lục đạo đều được nương nhờ, đều nhờ sự gia trì 

 của Di Đà, ân đức của Di Đà”.  

Chúng ta xem kinh văn:  “Chư thiên, nhân dân”.“Chư thiên”  có hai mƣơi 

mốt tầng trời,  “nhân dân”  là cõi ngƣời.  “Cho đến loại côn trùng bay nhảy”,  

đấy là súc sinh.  “Thấy ánh sáng đó, tất cả bệnh khổ, không còn thấy nữa, tất 

 cả ưu não, không còn thấy nữa. Tất cả đều làm việc thiện với tâm từ, vui mừng 

 phấn khởi”. Đấy là những gì chúng sinh trong lục đạo thụ hƣởng. 

Phần dƣới:  “Chuông khánh, đàn dây, loại nhạc khí sáo địch, không gãy tự 

 nhiên phát ra ngũ âm”,  đấy là nhạc trời. Không cần bàn tay diễn tấu, tự nhiên 

phát ra âm thanh.  “Trong nước chư Phật, chư thiên nhân dân, mỗi người mang 

 hoa, hương, đến nơi hư không, rãi ra cúng dường”.  Chƣ thiên mƣời phƣơng 

đến cúng dƣờng, những cảnh tƣợng mọi ngƣời đều thấy đƣợc, pháp hội trang 

nghiêm đến nhƣờng nào! 

Đoạn văn bên phải:  “Lại nói sự thành tựu nguyện thứ mười bốn của Di Đà, 

 An vui khi tiếp xúc ánh sáng”.  Ở câu này Niệm Lão đã nói rất hay, tại sao có 

cảnh tƣợng thù thắng trang nghiêm nhƣ thế, đạo lí xuất phát từ đâu? Đó là bản 

nguyện Phật A Di Đà. Mọi ngƣời đều thấy khi Phật phóng quang, thấy là  “tiếp 

 xúc”.  Chỉ cần tiếp xúc với ánh sáng của Phật, sẽ đƣợc an lạc, sẽ tiêu nghiệp 

chƣớng, tăng trƣởng trí tuệ. 

 “Trong lời nguyện: Thấy ánh sáng tôi, chiếu chạm đến thân, không ai bất an, 

 từ tâm hành thiện”,  đây là lời nguyện thứ mƣời bốn. “Ở chỗ đó, những người 

 thấy ánh sáng đó, tất cả đều từ tâm hành thiện, hoan hỷ phấn khởi”.  Nhờ sự gia 

trì của oai thần bổn nguyện Phật A Di Đà, rõ ràng nhƣ thế. 

 “Lại trong Phẩm Biến Chiếu Quang Minh”,  có đoạn thế này:  “Nếu trong chỗ 

 cực kì khổ não của của tam đồ, thấy ánh sáng này, đều được ngưng lại. Nên 

 nay  nói:  Loại  côn  trùng  bay  nhảy,  thấy  ánh  sáng  này,  tất  cả  đau  khổ  đều 

 ngưng lại, giải thoát tất cả mọi ưu não” . Trong ánh sáng Phật, có nguyện lực 

126  Tập 547 



bốn mƣơi tám lời nguyện Di Đà, có công đức của năm kiếp tu hành của Phật 

Di  Đà,  trong  ánh  sáng  đó.  Bởi  thế  ánh  sáng  của  ngài  thực  sự  có  thể  gia  trì, 

công đức của ngài thù thắng quá, biến thành ánh sáng. 

Ánh sáng của chúng ta vô cùng yếu ớt, không cách gì biến thành ánh sáng. 

Việc tu hành ngày nay của chúng ta, chân tu, thực tâm tu, có công đức, giống 

nhƣ  ma  sát.  Ngƣời  xƣa  cọ  cây  lấy  lửa,  một  số  vùng  ngày  nay  vẫn  sử  dụng 

phƣơng pháp này. Thổ dân ở Australia, khi một số tụ hội, họ đến biểu diễn, cọ 

cây lấy lửa. Chúng ta cũng có thể cọ, nhƣng không đủ sức,  mới nóng một tí, 

chƣa thể phát lửa. Ánh sáng của Phật A Di Đà, đã soi chiếu rất rộng, đã phát ra 

ánh  sáng.  Chúng  ta  chỉ  mới  nóng  một  tí,  sức  nóng  một  tí  đó  cũng  có  thể  hồi 

hƣớng, có thể gia trì, nhƣng sức rất yếu. Nếu chúng ta không thực tâm tu hành, 

có thể một chút sức nóng cũng không, hồi hƣớng thế sẽ không có sức mạnh. 

Bởi thế hồi hƣớng nên nghĩ đến dùng gì để hồi hƣớng, gia trì ngƣời khác, 

giúp đỡ ngƣời khác, lấy thứ gì, vấn đề này phải hiểu rõ. 

Ngày nay, tôi ngày nào cũng hồi hƣớng, thấy rất nhiều nơi tổ chức tam thời 

hệ  niệm,  chủ  công  đức  trong  sớ  đều  viết  tên  chúng  ta,  đấy  là  gì?  Đem  tất  cả 

công đức tu tập của chúng ta để hồi hƣớng, việc trƣớc hết là chƣa hỏi ý kiến 

chúng ta, nhƣng họ đã mang đi hồi hƣớng. Nếu chúng mƣợn thí dụ này, liệu 

chúng ta có lấy công đức Phật A Di Đà, để hồi hƣớng chăng? Bản thân chúng 

ta  không  có  công  đức,  dùng  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  để  hồi  hƣớng,  ổn 

chăng? 

Xét về lí thì có thể đƣợc, nhƣng nếu xét sự, Phật A Di Đà chƣa đồng ý, ít 

nhất là phải thƣơng lƣợng với Phật A Di Đà, khi Phật đồng ý mới có thể làm, 

Phật không đồng ý, không đƣợc làm, phải hiểu vấn đề này. 

Nhất định trong sớ viết tên mình, ai là chủ pháp, nên để tên họ, nhƣ thế họ 

phải là ngƣời chân tu. Dùng cách đó nghĩa là không có lòng tự tin, mình không 

tin những việc mình làm có công đức, nhƣng làm theo khoa nghi, mƣợn danh 

nghĩa ngƣời khác. 

Kì thực Tam thời hệ niệm Phật sự, là do quốc sƣ Trung Phong đề xƣớng, 

nhƣng  một  số  ngƣời  cho  rằng  thiên  này,  không  phải  tự  tay  thiền  sƣ  Trung 

Phong viết. Ngƣời khác viết ra, lấy danh nghĩa của ngài, nhƣ thế cũng không 

liên  can  gì.  Mƣợn  danh  nghĩa,  nếu  thiền  sƣ  Trung  Phong  thừa  nhận,  đấy  là 

thật, không phải giả. 

Tập 547  127 



Bởi thế tôi dạy tam thời hệ niệm cho những ngƣời đồng học chủ pháp, khi 

thực hiện, nên lập một bài vị lớn ghi tên thiền sƣ Trung Phong, đặt phía trƣớc, 

việc này nói lên điều gì? Ai chủ pháp? Thiền sƣ Trung Phong chủ pháp, ngƣời 

chủ pháp đại diện cho thiền sƣ Trung Phong. Thiền sƣ Trung Phong chủ pháp, 

là đƣợc, thực sự cúng cho bài vị của ngài, bạn lạy Phật, lạy Bồ Tát, đều lạy 

ngài. Mọi việc đều phải có lí, có sự, lí sự phải viên dung, mới đạt đƣợc kết quả. 

Tôi  nghe  nói,  hiệu  quả  mỗi  lần  làm  Phật  sự  mang  lại  khá  cao,  đấy  là 

chuyện tốt, điều đó cho thấy sự gia trì của công đức chân thật. 

 “Nên nay nói”,  điều này đƣợc nói trong kinh,  “côn trùng bay nhảy”,  ở đây là 

những động vật nhỏ.  “Thấy ánh sáng đó, tất cả các bệnh khổ đều không còn 

 nữa” ,  thống  khổ  của  chúng  đƣợc  tạm  ngƣng.  “Giải  thoát  tất  cả  ưu  bi,  khổ 

 não”, động vật nghe pháp, nghe kinh, niệm Phật. Trong đời quá khứ chúng đã 

làm ngƣời tu hành, trong thức a lại da của họ có một số hạt giống thiện. 

Nhƣ  Kinh  Di  Đà  nói:   “Thiện  căn  phước  đức”,   gặp  đƣợc  pháp  hội,  đó  là 

nhân duyên,  “nhân duyên”  đầy đủ ba điều kiện .  Một lần đƣợc đến trong pháp 

hội này, chúng có thể thoát đƣợc thân súc sinh, vãng sanh đến cõi lành, đó là 

việc  thƣờng  xảy  ra.  Nếu  đời  trƣớc  tu  Tịnh  độ,  thiện  căn  sâu  chắc,  ngƣời  có 

thiện căn sâu chắc, tại sao lại đoạ ác đạo, trở thành súc sinh? Nhất niệm trƣớc 

khi mất đã sai, nếu nhất niệm là tâm tham, họ đoạ vào ngạ quỉ; Nhất niệm sân 

hận, đoạ vào địa ngục; Nhất niệm mê hoặc, đoạ làm súc sinh, mê hoặc là ngu 

si. 

Ngày nay chúng ta thấy những ngƣời vãng sanh, rất nhiều ngƣời vãng sinh, 

khi  gần  mất  mê  hoặc,  ngay  ngƣời  trong  nhà  của  họ  cũng  không  hay.  Nhiều 

ngƣời nói tuổi già thƣờng mắc chứng hay quên, chứng hay quên là ngu si, mê 

hoặc, rất dễ đoạ làm súc sinh. Nếu họ còn thêm sân hận, có thể đoạ địa ngục, 

thêm tâm tham lam, tham luyến, có thể đoạ ngạ quỉ. Nghiên cứu cứu kinh điển 

Phật giáo Đại thừa nhiều, có thể phát hiện ra. 

Bởi thế, săn sóc ngƣời già trong nhà nên thật chu đáo, tuổi già, nên để họ 

vui  sống,  không  sinh  phiền  não,  thế  mới  đại  hiếu.  Không  để  họ  không  thuận 

tâm với bất cứ điều gì, sinh muộn phiền, nhƣ thế không tốt, đấy là gì? Rất dễ 

sinh đƣờng ác. 

Học Phật tốt nhất, nếu học Phật tại gia, phải thể hiện đƣợc lòng hiếu đạo, 

tâm họ đƣợc hoan hỉ, không những độ đƣợc ông bà, mà còn độ đƣợc bạn bè, 

128  Tập 547 



ngƣời thân, tại sao? Mọi ngƣời khi đến thăm, thấy thế, thấy ta hiếu thuận với 

bố mẹ, mọi ngƣời cảm thấy xấu hổ, liền học theo, tự hành rồi giáo hoá ngƣời. 

Giáo hoá ngƣời khác, thân giáo có ý nghĩa hơn ngôn giáo, thể hiện cho  mọi 

ngƣời thấy, hay gấp mấy lần dùng lời nói để khuyên nhủ, mọi ngƣời thấy đƣợc 

mới động lòng. 

       “Chuông khánh, đàn giây, sáo địch”,  chúng ta gọi những thứ này là nhạc 

trời trỗi trên không, tự nhiên phát tiếng.  “Nên nói: Không trỗi tự nhiên phát ra 

 ngũ âm” .  “Ngũ âm”,  ngày nay gọi là nhạc giao hƣởng, không phải một loại 

nhạc cụ, sự kết hợp của rất nhiều loại nhạc cụ, nhạc giao hƣởng.  “Người trời 

 mười phương đến rãi hoa hương, cho thấy cảnh tượng thù thắng, vui vẻ”.  Tất 

cả  mọi  ngƣời  trong  chúng  hội  đều  thấy  cảnh  tƣợng  này,  đều  nghe  đƣợc,  đều 

thấy đƣợc, quý vị nói liệu không tin đƣợc chăng? 

“Trong kinh nói rõ thấy cảnh tượng tốt đẹp, thấy Phật, thấy sáng, thấy cõi 

 nước...Thấy  thân  tướng  Phật  A  Di  Đà  như  Kim  sơn,  Phật  phóng  quang,  thế 

 giới  Cực  lạc  cũng  phóng  quang” .  Tất  cả  những  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  lạc, 

Thanh  Văn,  ngƣời,  trời,  cho  đến  cây  cỏ  hoa  lá,  núi  sông  rừng  bể,  tất  cả  đều 

phóng quang. 

 “Hoặc vì đó quên mất trước tướng”,  Phật pháp Đại thừa không phải nói nên li 

tƣớng ƣ? Lìa tất cả tƣớng, ngƣng tất cả pháp, thế giới Cực lạc đều trƣớc tƣớng. 

 “Tiếc rằng ở đó chưa biết chỗ áo diệu của Tịnh tông”, áo diệu của Tịnh tông ở 

đâu?  “Đương tướng tức đạo, ngưng sự là chân”,  có nghĩa là gì?  “Tướng tức 

 vô tướng, vô tướng tức tướng”.  Hiện những tƣớng đó, ngƣời chứng quả, căn 

bản không khởi tâm động niệm, ai là ngƣời chứng quả? Ngƣời ở thế giới Cực 

lạc, ngƣời sinh đến thế giới Cực lạc, hạ hạ phẩm vãng sinh Phàm thánh đồng 

cƣ độ, đây là đới nghiệp, chƣa đoạn đƣợc phẩm phiền não nào, họ là phàm phu 

chay. Nhƣng họ đƣợc sự gia trì oai thần bổn nguyện Phật A Di Đà, thần thông, 

đạo lực, trí tuệ, đức tƣớng, của họ không khác gì Bồ Tát pháp thân. 

Bồ  Tát  Pháp  thân  là  Thật  báo  độ,  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  41  vị  Đại  sĩ 

Pháp thân, họ không khởi tâm động niệm. Nhƣ những gì đại sƣ Thiên Thai đã 

nói,  phân  chứng  tức  Phật,  ở  địa  vị  đó.  Thấy  những  tƣớng  đó,  tƣớng  tức  vô 

tƣớng, vô tƣớng tức tƣớng, họ không còn chƣớng ngại. 

Tƣớng  là  giả,  không  phải  thật,  giống  nhƣ  chúng  ta  xem  những  gì  trên 

truyền hình, không phải ý nghĩa nhƣ thế ƣ? Tƣớng tức vô tƣớng, vô tƣớng tức 

Tập 547  129 



tƣớng, màn hình truyền hình có tƣớng chăng? Không có, nhƣng nó có thể hiện 

tƣớng, tuy hiện tƣớng, nhƣng không thật. Trên màn hình, chắc chắn không có 

một chút nhiễm ô, khi tắt kênh thì không thấy gì nữa. Tắt mở kênh và có hình 

hay không có hình, hoàn toàn không liên quan đến nhau. 

Từ đó có thể  biết, những Bồ Tát Pháp thân này, Sơ trú trở lên, nhìn luân 

hồi lục đạo, giống ta xem truyền hình vậy, tức tƣớng li tƣớng, không một chút 

nhiễm ô, tại sao? Họ không khởi tâm không động niệm. 

Đức Thích Ca Mâu Ni có mặt trên thế gian này, thị hiện cho chúng ta tám 

mƣơi năm, ngƣời Trung Quốc tính tuổi mụ. Ngƣời nƣớc khác nói, Phật Thích 

Ca Mâu Ni viên tịch năm bảy mƣơi chín tuổi, ngƣời Trung Quốc nói tám mƣơi 

tuổi.  Trong  tám  mƣơi  năm  đó,  nếu  chúng  ta  hỏi,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  có 

khởi tâm động niệm?  Bây giờ chúng ta đã hiểu, không có, tám  mƣơi năm đã 

xảy ra những chuyện gì? Tám mƣơi năm diễn trò, diễn cho ai xem? Diễn cho 

tất cả những con ngƣời trên địa cầu xem, đó là diễn trò, thực sự không có khởi 

tâm, không có động niệm. Diễn cực kì giống, ta không thấy sơ hở, diễn rất tốt, 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  lấy 

tƣơng đƣơng làm đạo, lấy sự để nói chân. Nếu bỏ tƣớng lấy đạo, xa sự thấy 

chân, đó là giả, tại sao? Bạn lại phân biệt, lại chấp trƣớc, sai lầm, cái thấy của 

phàm  phu.  Ngƣời  ta  thị  hiện,  từ  nhập  thai  đến  Bát  niết  bàn,  không  khởi  tâm 

động niệm, làm sao lại phát sinh chuyện này? 

 “Tuỳ tâm chúng sinh, biết được tất cả”,  đây là điều đƣợc nói trong Kinh Lăng 

Nghiêm. Chúng sinh có cảm, tự nhiên Phật có ứng, ứng này đƣợc gọi là pháp 

vốn nhƣ thế, là tự nhiên, không giống chúng ta. Chúng ta đầu thai đến thế gian 

này,  đến  thế  nào?  Đến  bởi  nghiệp  lực,  ta  tạo  nghiệp,  cộng  nghiệp  với  tất  cả 

chúng sinh ở đây, nên đâu có thể không đến. Ta chịu sự chi phối của nghiệp, 

khi  hết  duyên  ta  không  thể  không  chết,  tất  cả  sinh  tử  đều  do  nghiệp  lực  làm 

chủ. 

Phật Bồ Tát không có nghiệp lực, Phật Bồ Tát là cảm ứng, chúng sinh có 

cảm,  họ  có  ứng.  Khi  hết  cảm,  họ  bèn  biến  mất,  đi  mất,  những  ai  có  cảm? 

Ngƣời có duyên, Phật độ ngƣời có duyên, ngƣời nào có cảm ứng với Phật, họ 

đều thành tựu. Tựa hồ đều đến thế giới Cực lạc hết, bất kể tu pháp môn nào, rốt 

cuộc  đều  đến  thế  giới  Cực  lạc  hết,  đến  thế  giới  Cực  lạc  là  thành  Phật.  Phật 

không còn nữa, lời dạy của Phật còn lƣu lại thế gian, lí do tại sao? 

130  Tập 547 



Khi  Phật  còn  tại  thế,  một  số  ngƣời  có  duyên  nghe  Phật  pháp,  thấy  đƣợc 

Phật  Bồ  Tát  hay  thấy  đƣợc  Thanh  Văn.  Nghĩa  là  thấy  đƣợc  Tam  bảo,  nghe 

đƣợc  Tam  bảo,  tiếp  xúc với  Tam  bảo.  A  lại  da  đã  gieo  những  hạt giống  đó, 

những hạt giống đó  ở trong  một vạn hai nghìn năm chánh pháp, tƣợng pháp, 

mạt pháp. Nếu gặp đƣợc pháp duyên, cũng có thể thành tựu, đạo lí là nhƣ thế. 

Đấy chính là những gì đã nói phần trƣớc, bấy kì một ngƣời vãng sinh nào, 

từng ở trong nhân địa cúng dƣờng chƣ Phật Nhƣ Lai, thừa sự cúng dƣờng, đây 

là điều không thể nhầm lẫn. Nếu chúng ta không phải ngày xƣa, có nhân duyên 

trồng thiện căn này, không thể tiếp nhận. 

Chúng ta giảng kinh ở HongKong, bao nhiêu ngƣời đến nghe? HongKong 

có mấy trăm vạn dân, những ngƣời đến đây nghe chúng ta, chƣa đến vài trăm 

ngƣời. Ngồi chật giảng đƣờng chúng ta  mới đƣợc hơn trăm ngƣời, chƣa đến 

hai trăm, huống gì lúc nào cũng còn ghế trống, nguyên nhân do đâu? Không có 

duyên,  có  duyên  tự  nhiên  đến.  Chẳng  qua  ngày  nay  chúng  ta  đang  dùng 

internet,  ta  biết  đƣợc  nhiều  ngƣời  đồng  tu  đang  học  tập  ở  nhà  thông  qua 

internet. Ngƣời học qua internet đông hơn ngƣời đến giảng đƣờng, tất cả đều là 

những ngƣời có duyên. 

 “Tương đương tức đạo”,  những điều này phần sau Niệm Lão sẽ có tổng kết. 

 “Kinh này toàn là Hoa Nghiêm, cảnh giới sự sự vô ngại”,  đây nói về bốn loại 

vô ngại.  “Một hoa, một hương chỉ là hạt châu trong lưới trời Đế Thích. Mỗi 

 mỗi đều viên minh, mỗi mỗi đều thắng diệu, mỗi mỗi đều là toàn thể nhất chân 

 pháp  giới.  Viên  minh  cụ  đức,  bất  khả  tư  nghị” .  Những  câu  này  rất  sâu  sắc, 

ngày  nay  những  câu  này  là  triết  học  cao  đẳng,  khoa  học  cao  đẳng,  nhà  khoa 

học ngày nay hiểu đƣợc. 

Thực sự là sự sự vô ngại,  “một cây hương, một cành hoa chỉ là hạt châu 

 trong lưới trời Đế Thích” . Đây là thí dụ, Đế ở đây là trời Đế Thích, nghĩa là 

vua trời Đao Lợi, tầng trời thứ hai trong Dục giới. Ngƣời Trung Quốc gọi ngài 

là Ngọc Hoàng Thƣợng Đế. 

Cung điện của Thiên đế có la võng, chúng ta ngày nay rất khó hình dung 

những  tấm  lƣới  này,  chƣa  từng  thấy.  Trung  Quốc  đại  lục  cũng  có,  nhƣng  ít. 

Nhật Bản có, bạn để ý khi tham quan tự viện Nhật Bản, trên nóc cột có những 

tấm lƣới đƣợc dệt bằng tơ đồng, đấy chính là lƣới, những tấm lƣới này để làm 

gì? Bảo hộ nó. Bởi vì những cột có điêu khắc, bên trên đều có những tranh vẽ, 

Tập 547  131 



sợ  chim  chóc  vào  làm  tổ,  bởi  thế  dùng  tơ  đồng.  Ta  nhìn  không  rõ,  không  sờ 

vào  đƣợc.  Có  tác  dụng  giữ  gìn,  những  kiến  trúc  cung  điện  cổ  thƣờng  dùng 

những thứ đó. 

Phƣớc báo trời Đế Thích rất lớn, trong lƣới có kết những viên ngọc báu, 

ngọc phát ra ánh sáng, châu trời Đế Thích, chỗ tiếp giáp với nhau đều gắn ngọc 

báu. Những viên ngọc này, mỗi mỗi đều phát sáng, mỗi mỗi đều đẹp đẽ. Châu 

báu, giống nhƣ cầu thuỷ tinh, nó phát sáng, viên này soi đến rất nhiều những 

viên khác. Rất nhiều viên châu đều phản chiếu vào một viên, ánh sáng trên mỗi 

viên châu soi chiếu lẫn nhau. 

Giống nhƣ chúng ta ngày nay, ngày trƣớc không có, mỗi lần có lễ lƣợc, tết 

nhất, thƣờng treo đèn kết hoa, ánh sáng những cây đèn năm màu phát rất đẹp 

mắt. Ánh sáng mỗi ngọn đèn toả chiếu xung quanh, ánh sánh xung quanh chiếu 

lại mỗi ngọn đèn, ánh sáng đan xen.  “Mỗi một đều là toàn thể nhất chân pháp 

 giới” , trong mỗi hạt châu, chiếu khắp đại điện, toàn ở trong đó. 

Gần đây các nhà khoa học đã phát hiện ra hiện tƣợng này, gọi là ảnh lập 

thể, dùng tia la-de để chụp ảnh. Bạn xem những tấm ảnh đó, cắt thành hai tấm, 

hai tấm hình đều là toàn thể, nghĩa là một tấm trở thành hai tấm, cắt thành bốn 

tấm, một tấm thành bốn tấm, tất cả đều toàn thể. 

Đây  là  điều  trong  giáo  lí  Đại  thừa  đã  nói,  mỗi  hạt  bụi  nhỏ,  nghĩa  là  một 

hiện tƣợng dao động, Bồ Tát Di Lặc đã nói:  “một cái búng tay có ba mươi hai 

 ức trăm nghìn niệm”.  Nhất niệm trong đó, mỗi một nhất niệm, có tất cả hiện 

tƣợng của vũ trụ trong đó, mỗi mỗi đều có toàn thể nhất chân pháp giới. 

 “Viên minh cụ đức”,  viên là viên mãn, minh là quang minh, cụ đức là tất cả y 

chánh trang nghiêm cõi hƣ không khắp pháp giới đều nằm trong một điểm đó. 

Tất cả những gì có trong vũ trụ, nó không thiếu bất cứ thứ gì, nó là viên mãn. 

Cái mà Bồ Tát Di Lặc nói, vật chất do nhất niệm biến hiện, là ngày nay nói đến 

lƣợng tử, tiểu quang tử. Trƣớc đây Niệm Lão gọi là trung vi tử, nó lớn chừng 

nào? Nhà khoa học cho chúng ta biết, một trăm ức trung vi tử tập hợp lại, bằng 

một  hạt  điện  tử.  Chúng  ta  không  thấy  đƣợc  điện  tử,  điện  tử  xoay  quanh  hạt 

nguyên tử, chúng ta cũng không thấy đƣợc, quý vị nghĩ nó nhỏ đến đâu. Trong 

một điểm đó, có toàn thể cả vũ trụ, không hơn không kém. 

Đây là điều Phật pháp gọi là khoa học cao đẳng, gần đây các nhà lƣợng tử 

học  mới phát hiện ra, kinh Phật đã  nói cách  đây ba nghìn năm, làm  sao Phật 

132  Tập 547 



biết đƣợc? Tận mắt Phật nhìn thấy, không cần những máy móc khoa học, thấy 

trực  tiếp,  nhìn  thấy  tất  cả  mọi  vật  chất  trong  thế  giới  với  cả  vũ  trụ  là  một, 

không phải hai. 

Một  hạt  bụi  nhỏ,  một  sợi  lông  măng,  trong  đó  có  tín  hiệu  của  cả  vũ  trụ 

chăng? Có, đầy đủ tất cả, không khiếm khuyết tí nào, đầy đủ quá khứ, hiện tại, 

vị lai, vì vậy nên gọi thế giới vi quan. Thế giới vi mô và thế giới vĩ mô là một, 

không phải hai. Không có lớn nhỏ, không có trong ngoài, không có trƣớc sau, 

không có khoảng cách. Khoảng cách là không gian, trƣớc sau là thời gian. 

Nói để quý vị biết, không có thời gian, không gian, mỗi hạt bụi nhỏ, đều có 

đủ cõi hƣ không khắp pháp giới, ai có thể đến thế giới vi mô? Trƣớc đây chúng 

ta đã học, Bồ Tát Phổ Hiền, ngài có thể đến thế giới vi mô. Phân thân, hoá thân 

vào  thế  giới  vi  mô,  đễ  lễ  lạy,  cúng  dƣờng,  tất  cả  các  Phật  Nhƣ  Lai  cõi  hƣ 

không khắp pháp giới, nghe kinh, nghe pháp, Bồ Tát Phổ Hiền làm đƣợc. 

Phổ Hiền là Đẳng Giác, nói cách khác, Bồ Tát Đẳng Giác là ngƣời có thể 

làm đƣợc, thực sự là đầy đủ đức viên minh. Đức ở đây là đại viên mãn, bất khả 

tƣ  nghị,  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc.  Đây  là  thật  tƣớng  các  pháp, 

chân tƣớng của vũ trụ nhân sinh, không có gì không phải, cây cỏ hoa lá cũng 

nhƣ thế, núi sông rừng bể cũng nhƣ thế. 

Đấy là chân ngã, phàm phu quên mất tự tánh, không nhận thức chân ngã, 

coi  thân  thể  là  ta,  nhận  thức  giả  ngã.  Nếu  nhận  ra  chân  ngã,  bạn  sẽ  biết  mỗi 

một pháp đều là Nhƣ Lai, mỗi mỗi pháp đều là thân ta, là tự thể của chúng ta. 

Chúng ta đối lập về sự tƣớng, đem lại rắc rối, sai lầm hết, xung đột với ai? Tay 

trái xung đột với tay phải, đôi mắt đánh nhau với đôi tai, tim đấu nhau với gan, 

không phải nhƣ thế sao? Ai chịu thiệt? Bản thân chúng ta, chịu thiệt một cách 

oan uổng, tạo tác những tội nghiệp đều không phải thật. 

Nói  thẳng  ra  là  toàn  hiểu  nhầm,  tại  sao  hiểu  nhầm?  Hồ  đồ,  không  thấy 

đƣợc  chân  tƣớng  sự  thực,  không  biết  cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới  là  chính 

mình, bạn hiểu tâm hiện, thức biến, tâm của ai? Tâm chúng ta, không phải của 

ngƣời khác, tâm ngƣời khác có thứ gì là của ta? Toàn là tự tâm mình biến ra. 

Khi  giảng  kinh,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  dùng  ví  dụ  nhiều  nhất  là  mộng 

huyễn bào ảnh, tại sao? Khi nằm mộng, mỗi ngƣời đều trải qua, dùng thí dụ đó 

rất  gần  gũi,  dễ  hiểu.  Cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới,  thực  sự  nhƣ  ta  nằm  mơ, 

cảnh giới trong mơ từ đâu  mà có? Ý thức ta biến hiện ra, chắc chắn có mình 

Tập 547  133 



mới có những cảnh tƣợng trong mộng, giống nhƣ đạo lí khởi nguồn của pháp 

giới, vũ trụ bắt đầu từ đâu? 

Trong kinh Phật cho chúng ta biết, nhất niệm bất giác, nghĩa là dao động, 

đây là nghiệp tƣớng của a lại da. Từ trong hiện tƣớng dao động sinh ra chuyển 

tƣớng, ba tƣớng nhỏ trong a lại da, chuyển tƣớng, chuyển tƣớng là gì? Chuyển 

tƣớng  là  thức  thứ  bảy,  hiện  tƣợng  dao  động  là  a  lại  da  thức,  gọi  là  nghiệp 

tƣớng của a lại da, nhà khoa học gọi đó là năng lƣợng. Thức thứ bảy Mạt na, 

ngã kiến, ngã ái, ngã si, ngã mạn, từ đó lại biến hiện hiện tƣợng vật chất, cảnh 

giới tƣớng của a lại da. 

Nằm mơ cũng nhƣ thế, cũng là bất giác, một ý niệm, tạo thành mộng. Điều 

đầu tiên trong mộng là ta, tiếp đến là cảnh giới trong mộng, đều là ảo ảnh do ý 

thức biến hiện. Bạn ở trong đó, nên không biết cả giấc  mơ chính là ta, nhiều 

con ngƣời trong giấc mơ của đó toàn là do tâm ta biến hiện ra, tại sao? Quý vị 

không thấy gì nữa khi tỉnh dậy, ta tỉnh rồi họ có nữa chăng? Họ biến mất, hoàn 

toàn giống tất cả những hiện tƣợng của vũ trụ. 

Cảnh tƣợng trong mơ là hình ảnh thu nhỏ, hiện tƣợng thu nhỏ, từ trong đó 

bạn  có  thể  hiểu  ra.  Kinh  Kim  Cang  đã  nói:  Tất  cả  pháp  hữu  vi,  nhƣ  mộng 

huyễn bào ảnh. Nhƣ mộng, không sai tí nào. Nếu nhận ra điều này sẽ giác ngộ, 

cũng sẽ minh tâm kiến tánh. 

Rất nhiều ngƣời tu hành trong quá khứ, đức hiệu gọi là Mộng Tham, họ lấy 

ý đó, thấy rõ cảnh trong mộng, bạn sẽ thành Phật, nghĩa là đã hiểu tất cả. Cảnh 

trong mộng nói lên hiện tƣợng gì? Tất cả hiện tƣợng nhất thể với ta, tất cả cảnh 

mộng là do tự tánh biến hiện, là bản thân ta. Tất cả con ngƣời trong mộng là ta, 

tất  cả  những  sự  vật  trong  mộng  là  ta,  hƣ  không  là  ta,  trời  đất  là  ta,  núi  sông 

rừng bể là ta, cây cỏ hoa lá là ta, không thứ gì không phải là ta. Xa rời ta, sẽ 

không  nắm  đƣợc  một  pháp  nào  cả,  tại  sao  phải  chia  ta,  chia  ngƣời,  tạo  nên 

những rắc rối, tạo bao nhiêu tội nghiệp. Cảnh mộng thấy rõ cụ đức viên minh, 

cho thấy mỗi mỗi đều là toàn thể pháp giới nhất chân. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  đoạn  sau:   “Lúc  đó  thế  giới  Cực  lạc,  qua  khỏi 

 phương Tây, trăm nghìn câu chi na do tha nước. Nhờ oai lực Phật, như ngay 

 trước mắt, như mắt Tịnh thiên, nhìn một tầm đất, khi thấy nước đó, cũng y như 

 thế. Liền thấy thế giới Ta bà, Như Lai Thích Ca, và chúng Tỳ kheo, vây quanh 

 thuyết pháp”.  

134  Tập 547 



Quý  vị  thấy  mọi  ngƣời  đã  thấy  thế  giới  Cực  lạc,  cƣ  dân  thế  giới  Cực  lạc 

cũng thấy bên này, tuyệt! Ngày nay chúng ta nhờ truyền hình mới thấy đƣợc 

họ,  những  ngƣời  trên  truyền  hình  không  thấy  chúng  ta.  Ở  đây  Phật  còn  cao 

minh hơn truyền hình, ngài có thể đƣa cả thế giới đó cho chúng ta thấy, những 

cƣ dân ở đó thấy chúng ta, chúng ta có thể nói chuyện. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão:  “Qua trăm nghìn câu chi na 

 do tha cõi nước phía Tây” , phần trƣớc có chú. Quá là vƣợt qua, qua phía Tây, 

đi qua phía Tây lại có thế giới, còn có vô lƣợng vô biên, vô số thế giới. 

Bên  dƣới  nói  tiếp,  “Cực  lạc  không  rời  tự  tâm,  là  lí.  Qua  khỏi  trăm  nghìn 

 câu chi na do tha cõi nước phía Tây, là sự. Lí sự vô ngại” . Trăm nghìn câu chi 

là bao nhiêu, phần trƣớc có nói, đƣợc nói trong Kinh Di Đà, mƣời vạn ức cõi 

nƣớc Phật, ở đây đã nói ra:  “Cách mười vạn ức, tức ngay trước mắt” . 

Thế giới chúng ta đây, cách xa thế giới Cực lạc, giữa đó có  mƣời vạn ức 

cõi nƣớc Phật, na do tha nƣớc, điều này đƣợc nói rất chính xác trong kinh văn. 

Cách mƣời vạn ức là thí dụ, trên thực tế, mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật ở ngay 

trƣớc mắt.  “Nên Quán Kinh nói: Phật A Di Đà cách đây không xa” , tại sao? 

Vì  không  rời  tự  tánh.  Đừng  nói  mƣời  vạn  ức  cõi  nƣớc,  thêm  gấp  mƣời  lần, 

thêm gấp trăm lần, thêm gấp nghìn lần, vẫn không rời tự tánh, tự tánh lớn bao 

nhiêu? Lớn không có gì nằm ngoài, không có điểm dừng; nhỏ không có gì nằm 

trong. 

Lớn là danh từ của nhà khoa học ngày nay nói về vũ trụ vĩ mô, nhỏ là thế 

giới vi mô. Trong Phật pháp nói, vĩ mô và vi mô là một, không phải hai, điều 

này khoa học chƣa nói, Phật pháp đã nói rồi, tại sao không hai? Tự tánh không 

hai, toàn do tự tánh hiện ra, không rời tự tánh, về lí không có, về sự có hai, về 

lí không hai. 

Bởi thế nói khoảng cách, ở đây là Phật nói, lời của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Thế giới Ta Bà đến thế giới Cực lạc, thế giới Cực lạc nằm phía Tây thế giới Ta 

Bà, cách mƣời vạn ức nƣớc Phật. Thực tế, mƣời vạn ức nƣớc Phật nằm ngay 

trƣớc  mặt,  tại  sao?  Không  còn  khoảng  cách,  không  có  không  gian,  ngay  tại 

giây phút này. 

Quí vị thử nghĩ, Cực lạc và Ta bà, có phải trong nhất niệm chăng? Bồ Tát 

Di  lặc  đã  nói  nhất  niệm,  một  búng  tay  có  ba  mƣơi  hai  ức  trăm  nghìn  niệm. 

Chúng ta tính thử,  một giây  một nghìn sáu trăm triệu  niệm,  một niệm  là  một 

Tập 547  135 



nghìn sáu trăm triệu trên một giây. Cực lạc, Ta bà, cõi nƣớc chƣ Phật vô lƣợng 

vô biên trong mƣời phƣơng, đều nằm trong nhất niệm đó. Bởi thế, nhất niệm 

triển khai hiện khắp cõi hƣ không khắp pháp giới. 

Giống thế giới Hoa Tạng đƣợc nói đến trong Kinh Hoa Nghiêm, vô lƣợng 

vô biên, quay đầu lại thấy nhƣ hạt bụi. Trong kinh lấy thí dụ chấm nhỏ nhƣ hạt 

bụi  cọng  lông,  đấy  không phải  là  lƣợng  tử  sao?  Chấm  nhỏ  trong  một  hạt  bụi 

cọng  lông,  mỗi  chấm  nhỏ  đều  đầy  đủ  cõi  hƣ  không  pháp  giới,  không  thêm 

không bớt, vũ trụ vĩ mô không hơn một chút, thế giới vi mô không thiếu một 

chút, không thêm không bớt. 

Vi  mô  có  điểm  dừng  chăng?  Không  có  điểm  dừng,  gọi  là  trùng  trùng  vô 

tận. Vĩ mô không có biên giới, vi mô không có điểm dừng. Đấy là tự tánh, đấy 

gọi là pháp vốn nhƣ thế, vốn là nhƣ thế, tự tánh vốn nhƣ thế, đến lúc nào quý 

vị hiểu rõ, minh bạch? Kiến tánh sẽ thấy rõ, tại sao? Không thể dùng tƣ duy để 

tƣởng tƣợng, tƣ duy tƣởng tƣợng là giả, vọng tâm. Tƣ duy của thức thứ sáu là 

phân  biệt,  tƣ  duy  thức  thứ  bảy  là  chấp  trƣớc.  Có  thể  dùng  tƣ  duy  để  tƣởng 

tƣợng, là hai thức sáu và bảy khởi tác dụng. 

Tiền ngũ thức có liễu biệt, không có phân biệt, không có chấp trƣớc. A lại 

da cũng không có phân biệt, cũng không có chấp trƣớc, phân biệt chấp trƣớc là 

thức thứ bảy, thứ sáu. Bởi thế ta không thể chuyển đƣợc tiền ngũ thức, a lại da 

cũng  không  thể  chuyển,  cái  có  thể  chuyển  đƣợc  là  thức  thứ  sáu  và bảy.  Khi 

chuyển đƣợc thức thứ sáu và bảy, thì thức thứ năm và tám liền chuyển theo, tự 

động liền chuyển theo. Gọi là chuyển bát thức thành tứ trí, đấy là chân tƣớng 

sự thực Phật đã cho chúng ta biết. 

Bát thức là năng biến, chuyển thành tứ trí thì không biến nữa, không còn 

bát thức. Bởi thế những hiện tƣợng này, pháp giới nhất chân này, vĩnh hằng bất 

biến. Cƣ dân ở thế giới Cực Lạc không già yếu, bất kể tuổi tác lớn đến mấy, 

diện mạo vẫn nhƣ thế. Cƣ dân thế giới Cực lạc không mắc bệnh, họ không cần 

ăn uống. Thế giới Cực lạc không ô nhiễm, không bụi bặm, núi sông quả đất 

đều làm bằng châu báu, đều phát ra ánh sáng. 

Phần tiếp theo nói: “Hội chúng chân thành cảm ứng nên”,  mấu chốt là  ở chữ 

 “thành”,  thành là gì? Chân tâm, chân tâm mới cảm đƣợc, huống gì đƣợc  “oai 

 lực của Phật gia trì”.  Phật lực ở đây là sự gia trì của hai vị Phật Thích Ca Mâu 

Ni  và  Phật  A  Di  Đà,  làm  cho   “hai  nước  tịnh,  uế,  cùng  hiện  trước  mắt”.  Thế 

136  Tập 547 



giới Cực lạc là tịnh độ, nơi ta cƣ trú đây là uế độ, khiến ta thấy rõ ràng nhƣ ban 

ngày. 

Kinh văn nói:  “Như mắt trời Tịnh nhìn một tầm đất”,  nhƣ mắt trời Thanh 

tịnh  nhìn  gì?  Thấy  trƣớc  mắt,  một  tầm  là  tám  tấc,  có  thể  nói  chƣa  đến  một 

trƣợng, cho thấy gì? Cho thấy ta sẽ thấy rất rõ ràng, khoảng cách chƣa đến một 

trƣợng. 

Phần  tiếp  theo  rực  rỡ  hơn  nói:   “Thánh  chúng  ở  nước  đó,  đều  thấy  Thích 

 Tôn  ở  thế  giới  này,  trong  hội  chúng,  nói  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang 

 Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh này”.  

Hội Tập của Hạ Lão cƣ sĩ, khi thế giới này vẫn chƣa xuất hiện, cƣ dân thế 

giới Cực lạc đã nhìn thấy Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp ở thế 

giới này, giảng kinh gì? Giảng Vô Lƣợng Thọ Kinh, giảng bản nào? Giảng bản 

Hội Tập này, bạn có tin chăng? Liệu tin đƣợc chăng? Có lí luận nào để căn cứ? 

Lí luận căn cứ là không rời tự tâm, đó là lí. Nếu thực sự hiểu không rời tự tâm, 

sẽ  không  còn  hoài  nghi,  tại  sao?  Không  có  trƣớc  sau,  nghĩa  là  không  có  thời 

gian, không có khoảng cách, không có không gian. 

Nếu ngày nay chúng ta có nhân duyên thù thắng, thấy đƣợc Phật A Di Đà, 

giống  nhƣ  khi  Phật  đang  giảng  kinh,  giảng  đến  đoạn  này,  cảnh  giới  hiện  ra. 

Khiến  chúng  ta  nghĩ  đến,  đại  sƣ  Trí  Giả  đọc  Kinh  Pháp  Hoa,  đọc  đến  Phẩm 

Dƣợc Vƣơng, ngài nhập định, nhập định trong bất tri bất giác, cảnh giới hiện ra 

khi đang nhập định, Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng Kinh Pháp Hoa ở núi Linh 

Thứu. Có thể nói bản thân ngài đã tham dự vào hội đó, trong giảng đƣờng đó. 

Khi xuất định, nói với đại chúng, Phật Thích Ca Mâu Ni đang giảng Kinh Pháp 

Hoa ở núi Linh Thứu, vẫn giảng chƣa xong, đang giảng. 

Chúng ta tin đại sƣ Trí Giả không lừa ai, truyền bá rất thịnh ở Nhật Bản, 

nói đại sƣ Trí Giả là Phật Thích Ca Mâu Ni ứng hoá. Một nghìn ba, bốn trăm 

năm trƣớc, ở Trung Quốc, hiện thân dƣới thân phận một Tỳ kheo, Thích Ca lại 

đến. Thích ca hiện nay còn chăng? Về mặt lí luận kinh điển thì ngài vẫn sống, 

không những ngài còn sống mà rất nhiều vị Phật Bồ Tát vẫn còn. Hiện thân gì 

chúng ta không thể biết đƣợc, nam nữ, lão thiếu, tại gia, xuất gia, quí ngài đều 

có thể hiện. Thân phận các ngài không lộ rõ chúng ta không thể biết đƣợc. 

Phật Bồ Tát từ bi, chúng sinh tạo bất kì tội nghiệt gì, Phật Bồ Tát, tâm của 

các ngài tuyệt đối không bao giờ trách cứ, tại sao? Nhất thể, chúng ta đã hiểu 

Tập 547  137 



rõ,  bộ  phận  nào  trên  cơ  thể  chúng  ta  đau nhức,  khó  chịu,  có  trách  nó  chăng? 

Không  thể  nào,  lập  tức  tìm  cách  đƣa  nó  về  trạng  thái  bình  thƣờng,  khiến  nó 

lành lặn, đó là gì? Chân tâm, quý vị đã giác ngộ, cõi hƣ không khắp pháp giới 

là  do  chân  tâm  biến  hiện  ra,  đối  với  những  hiện  tƣợng  này,  làm  sao  có  phân 

biệt? làm sao ta có thể chấp trƣớc? Có phân biệt, có chấp trƣớc là sai, mê hoặc, 

mê hoặc nên đến độ nhƣ thế. 

Bởi  thế  trong  tâm  Bồ  đề,  chỉ  có  một  thứ  Bồ  đề,  từ  bi.  Huỷ  báng  ta,  làm 

nhục ta, sát hại ta, ta vẫn từ bi với họ, không có ý niệm nào nữa, nếu quý vị 

thắc mắc tại sao? Tự tâm hiện ra, nó không vào từ bên ngoài, quý vị với nó là 

nhất thể, là của mình, là thực, không phải giả. Phật A Di Đà là tâm ta, tâm ta là 

Phật A Di Đà, đấy không phải là lời điêu toa, tự tha không hai, tự tha nhất nhƣ. 

Đây  là  giáo  nghĩa  Đại  thừa,  đây  là  đại  cƣơng  của  Đại  thừa,  phải  thực  sự 

hiểu rõ. Khi đã ngộ nhập, lòng rộng mở, bạn rất tự tại, không còn vọng niệm 

nào nữa, thanh tịnh bình đẳng giác giác có mặt ngay nơi ta. 

Thôi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

Tập 548 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:19.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

138  Tập 548 



Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, hàng thứ sáu, trang 710. Từ 

 “Kinh A Di Đà nói pháp môn này là pháp khó tin trong tất cả thế gian”, đây là 

kinh văn trong Kinh Di Đà. 

 “Tình chấp của chúng sinh thời mạt pháp sâu nặng, với diệu pháp tối cực viên 

 đốn, hhất thừa liễu nghĩa, cứu cánh phương tiện, không thể tin được, trái lại 

 sinh nghi ngờ phỉ báng”. 

Đoạn này cho chúng ta thấy, trong hoàn cảnh đƣơng thời, tồn tại những vấn 

đề  rất  nghiêm  trọng.  Không  phải  không  có  nhân  duyên,  nhân  duyên  rất  thù 

thắng, gặp đƣợc Phật pháp, gặp đƣợc pháp môn này, gặp đƣợc bộ kinh này, đó 

là  nhân  duyên,  nhƣ  Kinh  Di  Đà  nói:   “Không  thể  thiếu  thiện  căn  phước  đức 

 nhân  duyên”.   Nhân  duyên  chúng  ta  đều  rất  thù  thắng,  đều  gặp  đƣợc,  đây  là 

nhân duyên rất ít gặp đƣợc. Đích thực, không phải tất cả chúng sinh đều có thể 

gặp. Nghìn vạn kiếp đến nay, đời này sang đời khác, bao nhiêu Bồ Tát muốn 

gặp cơ duyên này, mà không gặp đƣợc. Ngày nay chúng ta đã gặp đƣợc, gặp 

đƣợc mà để vuột mất, nguyên nhân ở đâu? Không tin, nửa tin nửa ngờ. Đây là 

con đƣờng mà bản thân chúng ta đã từng bƣớc qua, dấu ấn của chúng ta đã quá 

sâu đậm. 

Tôi đã rất nhiều lần nói với những bạn đồng học, tôi có niềm tin với Tịnh 

tông là sau hai mƣơi năm học Phật. 20 năm học Phật đầu tiên chƣa có lòng tin. 

Thoạt tiên là bài xích, hiểu nhầm, cho đấy là lời dạy dành cho những ông bà 

cụ, đấy là lời dạy của Thế Tôn dành cho những ngƣời ngu muội. Họ là những 

ngƣời không có văn hoá, không có trình độ, Phật dùng pháp môn này để ru ngủ 

họ, nhìn pháp môn Tịnh độ với thái độ nhƣ thế. 

Sau này khi thân cận pháp sƣ Sám Vân, Pháp sƣ sám Vân, tôi ở trong núi 

với ngài nửa năm, ngài dạy tôi đọc ba bản chú giải kinh Di Đà: Sớ Sao của đại 

sƣ Liên Trì, Yếu Giải của đại sƣ Ngẫu Ích, Viên Trung Sao của đại sƣ U Khê, 

lại còn bảo tôi vẽ những khoa phán của những vị này thành biểu giải. Khi tôi 

làm  xong  khoa  phán,  cảm  thấy  rất  kinh  ngạc,  khoa  phán  là  gì?  Là  kết  cấu 

chƣơng  pháp  kinh  văn  của  một  bộ  kinh.  Hoàn  mĩ  nhƣ  thế,  mới  thấy  đƣợc 

ngƣời  Trung  Quốc  gọi  là  văn  chƣớng  thứ  nhất,  làm  đến  trình  độ  nào?  Bạn 

không thể thêm đƣợc một chữ, thêm một chữ là thừa, có thể bị cắt bỏ; Không 

thể bớt  một chữ, bớt  một chữ nó bị đứt gãy, không liền  mạch. Làm đƣợc kết 

cấu  chƣơng  pháp  nhƣ  thế,  văn  chƣơng  đệ  nhất  đẳng!  Trong  kết  cấu  chƣơng 

Tập 548  139 



pháp, bạn sẽ thấy đƣợc nguồn mạch tƣ tƣởng, rất mạch lạc. Đối với kinh điển 

chúng ta không thể không khâm phục. 

Những quân tử Thánh hiền thời cổ đại, đối với văn chƣơng của họ. Dùng 

cách đó mới thực sự thấy đƣợc tài văn chƣơng của họ, tài ở đâu, ta có thể nói 

ra đƣợc. Ngày nay một số ngƣời viết văn không hay, không hay ở chỗ nào, ta 

cũng có thể nói ra đƣợc. Ta có cách nhìn về khoa phán, có thể phát hiện ra. 

Vậy khoa phán có tác dụng nhƣ thế nào? Khoa phán là để giải thích kinh, 

chỉ cần khoa phán là hiểu đƣợc, không cần chú giải nữa, tại sao? Khoa phán là 

chú  giải,  chú  giải  sống,  chú  giải  văn  tự  là  chú  giải  chết,  khoa  phán  là  sống. 

Nghĩa là ta hiểu đoạn này, ý của câu này, hãy cố gắng phát huy. Chỉ cần không 

xa rời dụng ý của nó, chắc chắn sẽ không hiểu nhầm, đó là chú sống, bởi thế ai 

biết giảng kinh? Ngƣời xem chú giải không biết giảng kinh, biết giảng kinh là 

ngƣời đọc đƣợc khoa phán. Vậy nên bắt đầu học kinh giáo từ đâu? Bắt đầu từ 

khoa phán. 

Khi  học  cùng  Thầy  Lí  ở  Đài  Trung,  những  thứ  thầy  dạy  tôi  chính  là 

phƣơng  pháp  này,  những  đồng  học  có  thể  hiểu  đƣợc,  ngƣời  có  thể  lãnh  hội 

không nhiều. Suốt đời thầy dạy học không bản thảo, nghĩa là khoa phán, biểu 

giải,  đại  cƣơng,  họ  sử  dụng  những  thứ  đó.  Khi  còn  trẻ,  cũng  theo  đuổi  công 

việc này. Bởi thế bất cứ nơi nào mời tôi diễn giảng, trƣớc hết là viết đại cƣơng, 

đại cƣơng đặt trên bàn rất mạch lạc, không cần viến bản thảo, viết bản giảng 

nháp là thứ đã chết. Nhƣng viết bản giảng nháp, ai khi đọc cũng có thể hiểu, 

dùng sƣờn bài bằng phƣơng thức khoa phán, không phải ngƣời trong cuộc đọc 

không hiểu. 

Bởi thế thực sự pháp khó tin của cả thế gian, tin những thứ khó tin nên gọi 

là  thiện  căn.  Có  thể  thực  hiện  những  việc  khó  gọi  là phƣớc  đức,  “Không  thể 

 thiếu thiện căn, phước đức, nhân duyên có thể sinh sáng nước đó”.  Nói cách 

khác, vãng sinh thế giới Cực Lạc phƣơng tây, điều kiện cần có là tin những thứ 

khó tin, làm những việc khó làm. 

Giải, giải đƣợc bao nhiêu thì tính bao nhiêu, không quan trọng, quan trọng 

nhất là tin và làm. Thực tế giải là để giúp tin và hành, không giải cũng có thể 

tin,  có  thể hành.  Thiện  căn  và  phƣớc  đức  ngƣời  đó  rất sâu  dày,  chắc  chắn  sẽ 

thành tựu. Nói cách khác, việc niệm Phật của họ chắc chắn sẽ vãng sinh. 

140  Tập 548 



Cả tin và hành đều khó, tin rất khó, hành còn khó hơn, nguyên nhân ở đâu? 

Ở  đây  đang  nói  về  nghiệp  chƣớng,  nghiệp  chƣớng  rất  nặng  nhƣng  chúng  ta 

không biết. Từ tin và hành, mới có thể tìm ra đƣợc nghiệp chƣớng của mình, 

thực  có  nghiệp  chƣớng.  Học  Phật  bao  nhiêu  năm  vẫn  không  tin,  hiện  tƣợng 

này tôi đã nói với các đồng học, đây là hiện tƣợng bình thƣờng, tại sao vậy? Ta 

là phàm phu, phàm phu là nhƣ thế. Nếu có thể tin những chuyện khó tin, khó 

làm vẫn làm đƣợc, vậy ta không phải là phàm phu. Nói ta không phải Thánh 

hiền, thì cũng là ngƣời tái sanh, chắc chắn không giống những ngƣời phàm phu 

khác.  Thông  thƣờng  phàm  phu  là  không  thể  tin,  nửa  tin  nủa  ngờ,  không  thể 

phụng hành, đấy là phàm phu thông thƣờng. 

Phía  dƣới  mấy  câu  nó  rất  hay:   “Tình  chấp  chúng  sinh  của  thời  mạt pháp 

 sâu nặng” , tình là gì? Tình là mê, đổi một chữ, mê chấp sâu nặng sẽ dễ hiểu 

hơn. Cách nói này rất khách khí, rất hàm súc, tình là mê. 

Mê tình, lí trí đây là tƣơng đối, thực sự tình chấp qúa nặng, tình chấp quá 

nặng đồng nghĩa mê quá sâu. Quý vị thấy ngƣời ta dùng chữ quá hay, dùng văn 

tự rất đẹp, có nghĩa gì? Tình chấp quá sâu, mê rất nặng, mê quá sâu, có nghĩa 

nhƣ thế. 

Bởi vậy đối với  “tối cực viên đốn”,  đây là pháp thứ nhất trong Phật pháp, 

Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Bát  Nhã,  không  thể  bằng  nó  đƣợc. 

Tròn đầy, đốn là gì? Đốn là đốn ngộ, đốn chứng, hãy xem pháp môn này, đốn 

xả, đốn ngộ, đốn tu, đốn chứng, không có trƣớc sau. Ta có thể thành tựu ngay 

trong đời này, thành tựu vô thƣợng Bồ đề.  “Nhất thừa liễu nghĩa”,  bộ kinh này 

là kinh điển thành Phật, Nhất thừa là thành Phật. Không những liễu nghĩa, liễu 

nghĩa rốt ráo.  “Diệu pháp cứu cánh phương tiện”,  tại sao? Nó rất dễ. 

Những  ông  bà  mù  chữ,  chƣa  từng  nghe  Phật  pháp,  ta  bảo  họ  niệm  Phật, 

niệm đƣợc, niệm rất chân thật, tại sao họ thành tựu lớn lao nhƣ thế? Thành tựu 

một cách nhanh chóng nhƣ thế? Họ đầy đủ sáu chữ: Thật thà, nghe lời, siêng 

năng. Niệm lâu ngày chầy tháng, họ thực sự biết trƣớc giờ chết, vãng sinh, họ 

đi làm Phật. 

Phần tử tri thức, mƣời hai mƣơi năm mới tin, không bằng họ, thua xa họ. 

Năm ba năm là họ có thể làm Phật, ngay việc vãng sinh của chúng ta vẫn còn 

là  câu  hỏi  lớn,  ngay  vãng  sinh  chƣa  thể  cầm  chắc,  làm  sao  so  với  họ  đƣợc? 

Những lão ông lão bà này đối xử với mọi ngƣời, quý vị cứ thử xem, khiêm tốn, 

Tập 548  141 



cung kính, nhƣờng nhịn. Phần tử tri thức chúng ta liệu tín phục họ không? Coi 

thƣờng họ, cho họ không có học thức, không có trình độ, nói họ mê tín. Ngƣời 

mê tín đã thành Phật, không mê tín vẫn đang luân hồi lục đạo. 

Bởi thế  “không thể tin, lại còn nghi bang” . Nghi là hoài nghi, báng là phê 

bình  lung  tung.  Phê  bình  họ  mê  tín,  phê  bình  họ  ngu  si,  chỉ  biết  niệm  Phật, 

không  hiểu  chút  gì  về  kinh  giáo.  Thực  sự  biết  niệm  Phật,  kinh  giáo  hiểu  hay 

không đâu quan hệ gì, vãng sinh đến thế giới Cực lạc họ sẽ hiểu. 

Chúng ta đây tự cho hiểu hết, nhƣng không chịu niệm Phật, đấy là thực sự 

không hiểu. Những vấn đề này, những chân tƣớng sự thực này, chúng ta không 

thể  không  hiểu,  nếu  không  hiểu  thì  đời  này  rất  thiệt  thòi.  Bản  thân  chúng  ta 

không khai ngộ khi tu hành, không đƣợc tam muội, nghĩa là tâm không thanh 

tịnh, nguyên nhân gì chúng ta không thể biết đƣợc. Vẫn là Phật Bồ Tát từ bi. 

 “Lấy  phẩm  này  lễ  Phật  thấy  quang”,   đấy  là  gì?  Làm  chứng  cho  chúng  ta, 

phẩm kinh văn này là tác chứng chuyển. 

 “Thế giới này có hai vạn người tận mắt thấy khung cảnh trang nghiêm thanh 

 tịnh của thế giới Cực lạc”,  đấy là nhân duyên thù thắng không gì sánh đƣợc. 

Phật Bổn sƣ Thích Ca Mâu Ni dùng thần lực của ngài đƣa thế giới Cực lạc đến 

trƣớc mặt chúng ta, để tất cả chúng ta thấy đƣợc. 

Chuyện này, chúng ta đã đƣợc thấy trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật: 

Thuở đó phu nhân Vi Đề Hi, gặp biến cố gia đình, con trai bất hiếu, muốn giết 

cha để làm quốc vƣơng, ngƣời mẹ cố sức bảo vệ nhà vua, ngƣời con oán hận 

mẹ, và muốn giết luôn ngƣời mẹ mình. Chuyện này phải nhờ sức của mấy vị 

đại thần, những vị đại thần này đều là tay chân của Thái tử, là những trợ thủ 

đắc  lực,  khuyên  nhủ  Thái  tử:  Từ  xƣa  đến  nay,  đã  từng  nghe  giết  hại  cha  để 

soán ngôi vua, nhƣng chƣa nghe giết mẹ. Bởi thế nói nếu nhƣ Thái tử muốn 

giết  hại  mẹ,  những  ngƣời  này  sẽ  bỏ  đi,  chúng  tôi  sẽ  rời  ngài.  Nên  Thái  tử 

không dám giết  mẹ, nhƣng giam bà vào ngục tối, ngày nay gọi là giam lỏng, 

không cho bà qua lại với mọi ngƣời. Khống chế tất cả, khiến bà không thể giúp 

đỡ Hoàng thƣợng, Thái tử muốn cha mình đói mà chết. Nhốt một chỗ nhƣ lao 

ngục, cũng là giam lỏng, không cho ăn uống, dùng thủ đoạn đó. 

Phu nhân Vi Đề Hi gặp đại nạn đó, cầu Phật Thích ca Mâu Ni, bà là đệ tử 

qui y của Phật Thích Ca Mâu Ni. Cầu Phật, ý niệm đó vừa khởi lên Phật liền 

biết. Ngài dẫn theo A Nan, và Mục Kiền Liên cùng đi đến an ủi bà. Bà bạch 

142  Tập 548 



Phật,  con  quá  khổ  với  thế  gian  này,  xin  ngài  có  nơi  nào  tốt  hơn  không.  Bà 

muốn vãng sinh, không muốn ở thế giới này nữa. Phật Thích Ca Mâu Ni dùng 

thần lực của mình, đƣa tất cả quốc độ chƣ Phật mƣời phƣơng, bày ra trƣớc mặt 

để bà xem, Phật có khả năng đó. Khi đã xem kĩ, phu nhân Vi Đề Hi nói, thế 

giới Cực lạc của Phật A Di Đà là nơi đẹp nhất, con xin vãng sinh về nơi đó, xin 

Phật hƣớng dẫn cho bà phƣơng pháp. Phật đã dạy cho bà Thập lục quán, ở đây 

là mƣời phƣơng pháp, đƣợc gọi là Thập Lục Quán Kinh, duyên khởi Thập Lục 

Quán Kinh có từ đó. 

Phật không giới thiệu cho bà thế giới của vị Phật nào, mà Phật đƣa tất cả 

quốc độ chƣ Phật ra trƣớc mặt, bà tự chọn lấy. Những phƣơng pháp và lí niệm, 

kỷ xảo dạy học của Thế Tôn, chúng ta nên bình tĩnh để thể hội. Nếu rút ra bài 

học từ việc này, chúng ta mới có thể rộng độ chúng sinh nhƣ Phật đƣợc, lợi ích 

mọi ngƣời, để ta tự do chọn lựa. 

Trong Vô Lƣợng Thọ Kinh này, trong phẩm kinh này, đấy là hai vị Phật Di 

Đà và Thế Tôn, dùng thần thông, đạo lực, đã đƣa hai thế giới Cực lạc và Ta bà 

gần lại, trở thành nhất thể, hai bên nhìn thấy đƣợc nhau. Cƣ dân thế giới Ta bà 

thấy đƣợc thế giới Cực lạc, thấy đƣợc Phật A Di Đà,  ngƣời ở bên Phật A Di 

Đà, cũng thấy đƣợc thế giới Ta bà, thấy đƣợc Phật Thích Ca Mâu Ni. Hai bên 

có thể nói chuyện, có thể thăm hỏi lẫn nhau. Đây là sự thực, không phải là giả. 

Bởi  thế  hai  vạn  ngƣời  ở  thế  giới  này,  ở  đây  là  Phật  nói  Vô  Lƣợng  Thọ 

Kinh,  thính  chúng  là  chúng  sinh  cõi  ngƣời.  “Tận  mắt  nhìn  thấy  khung  cảnh 

 trang nghiệm thanh tịnh thế giới Cực lạc”, ở đây là thấy đƣợc thế giới Cực lạc. 

 “Tận tai nghe Phật A Di Đà, kim hiện tại thuyết pháp”,  kim là hôm nay, hiện 

tại là đang thị hiện thuyết pháp. Hôm nay là giây phút này, chƣa bao giờ ngƣng 

nghỉ. 

 “Để làm chứng minh, khiến sinh chánh tín” . Chứng minh những gì Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói ở trƣớc, mỗi câu mỗi chữ đều là lời chân thật, không hƣ vọng. 

Những gì nói ra đều là chân tƣớng sự thực, không thêm không bớt, đấy gọi là 

nhƣ ngữ, chân ngữ, thực ngữ, nhƣ ngữ. Những ngƣời dự hội đƣơng thời thấy 

đƣợc, ngày nay chúng ta đọc đƣợc những ghi chép này, nên phải sinh tín tâm. 

Không đƣợc nói họ thấy đƣợc, tôi chƣa thấy; họ có duyên, tôi chƣa gặp duyên 

đó; họ gặp họ tin, tôi đã nghe, tôi đọc đƣợc những ghi chép này, tôi cũng tin. 

Có thể tin ở đây là thiện căn của bạn, tôi thấy đƣợc nhƣng vẫn hoài nghi, tôi 

không  phải  không  tận  mắt  thấy,  tôi  chỉ  là  nghe  nói.  Tình  cảnh  đó  cho  thấy 

Tập 548  143 



thiện  căn  của  ta  chƣa  đủ,  phƣớc  đức  của  ta  chƣa  thể  hiện  ra.  Khi  phƣớc  đức 

hiện ra ta có thể niệm, phƣớc đức chƣa có mặt, không thể niệm đƣợc danh hiệu 

Phật. 

Quý vị nên ghi nhớ, mỗi ngày niệm một vạn danh hiệu Phật, hai vạn danh 

hiệu Phật là ngƣời có phƣớc, không nên coi thƣờng họ, đó là xét về sự. Xét về 

lí,  miệng  niệm  Phật  trong  tâm  thực  có  Phật,  công  đức  đó  bất  khả  tƣ  nghị. 

Trong miệng niệm Phật, trong tâm không có Phật, trong tâm đang rối bời, cả 

khối tình chấp, niệm Phật kiểu đó thì sao? Có hơn không, mỗi niệm đều gieo 

hạt  giống  vào  a  lại  da,  nhƣng  kiếp  này  chƣa  đƣợc  vãng  sinh,  nhất  định  phải 

hiểu vấn đề này. 

Trong  tâm  có  Phật,  miệng  không  niệm  Phật,  họ  có  thể  vãng  sinh,  tại  sao 

vậy?  Tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh.  Sự  tƣớng  không  quan  trọng,  dụng  tâm  mới 

quan trọng, sự tƣớng lúc nào mới quan trọng? Giúp chúng sinh là quan trọng, 

chúng sinh không thấy tâm của quý vị, nhƣng thấy đƣợc tƣớng của quý vị. Bởi 

thế, tƣợng trƣng của tƣớng là lợi tha, trong tâm thực có là tự lợi. Tất nhiên tự 

lợi rồi mới lợi tha, lợi tha rồi tự lợi là viên mãn nhất. 

Nên ý nghĩa quan trọng nhất của phẩm kinh này là làm chứng cho chúng ta, 

giúp chúng ta phát sinh chánh tín, chánh tín mới hoan hỉ phát nguyện cầu sinh, 

mới  có  thể  siêng  năng.  Siêng  năng  là   “Phát  tâm  Bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên 

 niệm” , tâm Bồ đề là tâm giác ngộ, thế nào gọi là giác ngộ? Tôi buông bỏ thế 

giới Ta bà, nguyện vãng sinh thế giới Cực Lạc, ý niệm nhƣ thế là giác ngộ. Nói 

cách khác, tôi không nghĩ cách quay trở lại luân hồi lục đạo, tôi mong thành 

Phật ngay trong đời này, đó là giác ngộ, thực sự phát bồ đề tâm. Khi phát tâm 

rồi, phƣơng pháp cầu sinh Tịnh độ đó là một câu Phật hiệu. 

Bởi thế tụng kinh hay không không quan trọng, tác dụng của kinh chỉ giúp 

chúng ta phá mê sanh tín, tác dụng ở chỗ đó. Khi chúng ta đã tin, đạt đƣợc tác 

dụng, không còn hoài nghi nữa, quyết tâm niệm câu Phật hiệu này, công đức 

của kinh đã viên mãn rồi. Nếu vẫn còn nghi hoặc, kinh kia rất quan trọng, kinh 

giúp ta buông bỏ, kinh giúp ta giác ngộ. 

 “Phá mê khai ngộ, đoạn nghi sinh tín”,  tác dụng của kinh nằm trong tám chữ 

đó. Ta không hoài nghi, ta không nghi hoặc, có kinh hay không không quan 

trọng, nhƣ những gì đại sƣ Huệ Năng đã nói, khai ngộ không kiên quan gì đến 

thứ này. 

144  Tập 548 



Có nhân duyên tiếp xúc kinh điển, mở kinh ra để xem, hoàn toàn giống với 

những  gì  chúng  ta  đã  ngộ.  Kinh  giáo  là  để  chứng  minh  cho  ta,  thực  sự  ta  đã 

thực  sự  ngộ  chƣa.  Trên  thực  tế,  tác  dụng  quan  trọng  nhất  của  kinh  giáo,  là 

chúng ta đã thực sự ngộ chƣa, mở kinh ra xem xem nó đã giống chƣa, giống là 

thật, không giống chúng ta đã nhầm, nó không nhầm. Nếu chúng ta nhầm, mà 

còn dùng ý của mình để thay đổi, tội đó sẽ rất lớn, tội đó là cuồng vọng tự đại. 

Bởi thế kinh điển lƣu truyền, trong đó thế nào cũng có chữ sai, mọi ngƣời 

đều nhận ra chữ sai, liệu có nên sửa đổi? Không thể, phải làm thế nào? Thêm 

chú  giải  ở  bên  cạnh,  chữ  này  có  thể  là  viết  sai  của  chữ  X,  Y,  chú  một  bên, 

không đụng đến nguyên văn, tại sao vậy? Nếu đụng đến nó sẽ tạo nên một tiền 

lệ, sau này mọi ngƣời xem không hiểu, lại đổi thêm lần nữa. Tám ngƣời, mƣời 

ngƣời đều đổi, cuốn kinh đó chẳng ra làm sao, liền phá cuốn kinh đó. 

Bởi thế, sách Hội Tập của Vƣơng Long Thƣ tập rất gay, nhƣng tại sao rất 

nhiều ngƣời đời sau phê bình ông? Sách của ông đƣợc đƣa vào tạng, bởi ông 

đã  thay  đổi  mấy  chữ,  tạo  nên  tiền  lệ  thay  đổi  chữ,  nhƣ  thế  là  không  đƣợc, 

những gì ông thay đổi là đúng, không phải sai. Nếu bạn phiên dịch thì không 

vấn đề gì, có có thể sửa đổi. 

Ngày nay ta không phải phiên dịch, là hội tập, hội tập thì phải dùng nguyên 

văn.  Khi  bạn  dùng  những  chữ  hay  hơn,  khiến  mọi  ngƣời  dễ  hiểu,  càng dễ  lí 

giải  hơn,  không  đƣợc.  Ta  chỉ  đƣợc  chú  giải  một  bên,  không  thể  thay  đổi 

nguyên văn. Đây là điều kiêng kị rất lớn, gọi là phòng khi còn trong trứng, cổ 

nhân rất coi trọng công việc này. Sửa đổi một cách vô tội vạ, quý vị cho đó là 

đúng, trên thực tế, chƣa chắc đã đúng, tại sao? Quý vị chƣa khai ngộ. 

Ngƣời phiên dịch kinh ngày xƣa, điều này thầy Lí trƣớc đây cho tôi biết, 

đều là những vị  đã chứng quả, ít nhất tam quả  trở  lên. Điều này thầy Lí nói 

ngƣời Trung quốc đƣợc trời hậu đãi Thánh hiền đến chủ trì phiên dịch, không 

phải ngƣời phàm.  Ngƣời phàm  mang lối nghĩ của  mình, cách  nhìn của mình, 

Thánh  nhân  không  có  chính  mình,  không  chính  mình  mới  có  thể  thấy  đƣợc 

chân tƣớng, có bản thân những gì thấy đƣợc là giả tƣớng. 

Chân tƣớng ta không hiểu, ta cho rằng giả tƣớng là chân tƣớng, lấy dùng 

phƣơng pháp chân tƣớng của ta để thay đổi, đổi thành giả tƣớng của ta. Đấy là 

điều ngƣời xƣa gọi là, sai ở một chữ chuyển ngữ, đoạ làm thân chồn năm trăm 

Tập 548  145 



kiếp. Quý vị phải chịu trách nhiệm về nhân quả, nhân quả này là địa ngục, ngạ 

quỉ, súc sinh, câu này cũng có xuất xứ. 

Đại sƣ Bách Trƣợng đời nhà Đƣờng, Bách Trƣợng là đời thứ tám, đồ tôn 

của  Lục  tổ  Huệ  Năng,  mỗi  ngày  đều  thăng  đƣờng  giảng  pháp.  Thiền  tông 

không giảng kinh, Thiền tông giảng khai thị, những ghi chép của khai thị gọi là 

ngữ lục. Nói cách khác, nói theo ngôn ngữ ngày nay, chia sẻ những điều tâm 

đắc trong việc tu học. 

Mỗi lần ngài lên giảng đƣờng thuyết pháp đều có một cụ già, tóc tai, râu ria 

đều bạc trắng đến nghe giảng, cụ  sống sau núi. Đại sƣ  Bách Trƣợng biết đó 

không phải ngƣời, đó là một con chồn, nhờ tu hành nên biến thành hình ngƣời, 

đến tham gia pháp hội, những ngƣời khác không biết, đại sƣ bách Trƣợng hiểu 

đƣợc. Ông đƣa ra một nghi vấn với đại sƣ Bách Trƣợng, là ngƣời tu hành, còn 

rơi vào nhân quả chăng? Ngày xƣa cụ là một đại pháp sƣ, có ngƣời thỉnh giáo 

với  cụ,  ngƣời  đại  tu  hành  có  rơi  vào  nhân  quả  chăng?  Cụ  nói  không  rơi  vào 

nhân quả, vì câu nói này mà đoạ làm thân chồn năm trăm kiếp, con chồn này 

có tánh linh, ngày trƣớc là một đại pháp sƣ tu hành rất tốt, đời này gặp đƣợc 

Bách Trƣợng. Đại sƣ Bách Trƣợng nói với cụ, ngày mai cụ đến đây, mang câu 

hỏi ngày xƣa ngƣời ta đã hỏi cụ, mang nó ra giảng đƣờng để hỏi lại tôi. 

Hôm sau, khi lão Hoà thƣợng đang giảng khai thị, cụ già đến quì dƣới đất, 

một  mực  cung  kính  hỏi  lại  câu  đó,  ngƣời  đại  tu  hành  có  rơi  vào  nhân  quả 

chăng? Thiền sƣ Bách Trƣợng trả lời: Không mê mờ nhân quả. Quý vị xem cụ 

già nói là không rơi vào nhân quả, chỉ một chữ, nói sai chữ đó, đoạ làm thân 

chồn năm trăm kiếp. Ngài đã sửa nó lại, không phải rơi vào, mà là không mê 

mờ nhân quả, vấn đề của ông đã đƣợc giải quyết, hôm sau không thấy đến. 

Lão hoà thƣợng nói, ông cụ đầu bạc vẫn thƣờng đến nghe kinh hôm qua, là 

một con chồn, nó đã giải thoát rồi, bỏ thân chồn rồi. Chúng ta đến sau núi đƣa 

xác nó đi chôn, an táng theo nghi dành cho ngƣời xuất gia, đến sau núi quả thật 

tìm đƣợc. Đây chính là chuyển ngữ sai một chữ, đoạ làm thân chồn năm trăm 

kiếp. Đó là câu chuyện có thật, không phải viển vông, sai một chữ. 

Không  rơi  vào  là  gì?  Không  rơi  vào  nghĩa  là  không  có  nhân  quả,  gọi  là 

không rơi vào. Không mê mờ là gì? Có nhân quả, rõ ràng nhƣ ban ngày. 

Từ  câu  chuyện  này,  chúng  ta  hiểu  đƣợc  trong  Phật  pháp,  không  phải  là 

chuyện đơn giản, không phải thực sự chứng ngộ làm sao dám? thực sự chứng 

146  Tập 548 



ngộ cũng không đƣợc sửa, có ý kiến gì nên chú thích qua một bên, dứt khoát 

không đƣợc sửa đổi kinh văn. Chú một bên là để mọi ngƣời tham khảo, gọi là 

ngƣời nhân thấy nhân, ngƣời trí thấy trí, chổ ngộ của mỗi ngƣời nông sâu khác 

nhau, rộng hẹp khác nhau. Phật dạy kinh là ứng cơ thuyết pháp,  ở lúc nào, ở 

nhân  duyên  nào,  với  đối  tƣợng  nào,  không  giống  nhau,  cần  phải  hiểu  vấn  đề 

này. 

Bởi thế cách giảng một bộ kinh, bạn quan sát cách chú giải từ xƣa, Trung 

Quốc chú giải Vô Lƣợng Thọ Kinh không nhiều, chỉ có hai bản, Gia Tƣờng Sớ 

và Tịnh Ảnh Sớ là của Trung Quốc. Nhật Bản rất nhiều, Nhật bản có đến ba, 

bốn mƣơi nhà, có sai sót chăng? Không có, đều đúng hết, tại sao lại đúng hết, 

nội dung không giống nhau? Đối tƣợng không giống nhau. 

Có  thầy  giáo  lần  này  giảng  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  thính  chúng  là  những 

ngƣời sơ học nên giảng rất cạn. Có ngƣời thầy giảng bộ kinh này, thính chúng 

là những ngƣời tu hành đã lâu, đều là những ngƣời có trình độ, họ phải giảng 

sâu, đều không giảng sai, đều là gì? Bản thân thấy đƣợc, bản thân chứng nhập. 

Bởi thế mỗi câu mỗi chữ trong kinh đều mang vô lƣợng nghĩa, khi thực sự khai 

ngộ,  giảng  thế  nào  cũng  không  sai,  quý  vị  sẽ  không  giảng  sai,  tại  sao  vậy? 

Chính mắt nhìn thấy. Khi chƣa khai ngộ, nghe ngƣời khác giảng, nghe phong 

thanh,  vấn  đề  càng  rối  rắm.  Ngƣời  xƣa  thƣờng  nói:   “Trăm  nghe  không  bằng 

 một thấy” , tận mắt nhìn thấy, nhƣ vậy có thể nhìn sai ƣ? 

Giống  nhƣ  HongKong  mỗi  ngày  có  hàng  bao  khách  tham  quan,  những 

ngƣời này đến HongKong du lịch tham quan, kể lại cho bạn bè sau khi trở về, 

giới thiệu những gì đã thấy ở HongKong. Trăm ngƣời có trăm cách giới thiệu, 

đều  đúng,  đều  không  sai,  bởi  vì  họ  tận  mắt  nhìn  thấy.  Nếu  chƣa  đến 

HongKong,  nghe  ngƣời  này  một  câu,  nghe  ngƣời  kia  một  chuyện,  họ  càng 

tuyên truyền, cái sai đó nhân lên hàng trăm, chƣa đi, chƣa đi sẽ thế nào? Nghe 

theo những gì ngƣời đã đi thì không sao. 

Bởi thế, nhất định phải kiến tánh, nhất định phải minh tâm. Minh tâm kiến 

tánh, những gì bạn tận mắt thấy là tuyệt vời, thấy đƣợc những gì? Thấy đƣợc y 

chánh  trang  nghiêm  của  thập  pháp  giới,  thấy  đƣợc  quả  báo  y  chánh  của  chƣ 

Phật Bồ Tát. Cho dù ta nói thế nào, cũng không sai, phải hiểu vấn đề này, nên 

thấy rõ, thì bản thân chúng ta sẽ không phạm lỗi lầm. 

Tập 548  147 



Chúng ta nhìn lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập kinh này, thoạt đầu không phải 

hội tập, chỉ là hiệu đính bản của Nguỵ Mặc Thâm, nghĩa là hiệu đính nguyên 

bản của Ngụy Mặc Thâm. Bản này đƣợc chúng ta in ra, chỗ pháp sƣ Ngộ Đạo, 

học hội Tịnh Tông Hoa Tạng đã in một nghìn cuốn, Trƣớc đó là khoa phán của 

pháp sƣ Từ Chu, cả cuốn tổng cộng ba mƣơi bảy phẩm, đó là hiệu đính đầu 

tiên bản Ngụy Mạc Thâm của Hạ Liên Cƣ. Trong năm loại nguyên bản dịch, 

có rất nhiều điểm quan trọng ông đã bỏ qua. Đấy là cách lấy, bỏ và cách nhìn 

mỗi ngƣời khác nhau, ông đã bổ sung vào. 

Sau cùng cảm thấy đây vẫn chƣa phải là biện pháp, cần phải hội tập để làm 

mới, nên cho ra cuốn bốn mƣơi tám phẩm này. Cuốn sách ra đời, còn vƣợt xa 

hơn bản Hội Tập của cƣ sĩ  Nguỵ Nguyên, trở thành bản gốc đƣợc hiệu đính 

hoàn mĩ nhất trong việc phiên dịch, hội tập Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Sau khi bản này ra đời, chúng ta có thể làm thêm một bản hội tập nữa đƣợc 

chăng? Có thể, có thể thử sức làm một bản hội tập khác, nhƣng liệu có hoàn bị 

hơn bản này chăng? Hạ Liên Cƣ đã mất mƣời năm, có thể nói là tinh lực cả 

cuộc  đời  để  hoàn  thành  công  việc  này.  Đƣa  nhiều  lần  tuyên  giảng  của  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, chỉnh lí hội tập thành một bản hoàn thiện, tinh hoa mỗi lần 

tuyên giảng đều nằm trong đó. 

Chú giải của Hoàng Niệm Tổ cũng không thua kém, tập kết tất  cả  những 

bộ kinh Đại Tiểu thừa, giải thích tất cả những danh từ, thuật ngữ trong đó, xiển 

dƣơng tất cả những nghĩa lí. Ông đều trích dẫn, rồi trích dẫn trƣớc tác của một 

số đại đức tổ sƣ, có một số là chú giải Vô Lƣợng Thọ Kinh, có một số là chú 

giải những kinh luận khác. Giống nhƣ chúng ta thấy Quán Kinh đƣợc nhắc đến 

ở đây, đây chính là nguyên văn kinh Phật Quán Vô Lƣợng Thọ. Có rất nhiều 

nơi, những danh từ, thuật ngữ chúng ta nhìn thấy, rất nhiều kinh luận đƣợc đại 

đức tổ sƣ chú thích, cũng gom vào một chỗ. 

Kinh  là  bản  hội  tập,  chú  cũng  bản  hội  tập,  kinh  là  nguyên  văn  năm  loại 

kinh, chú có một trăm chín mƣơi ba loại chú giải kinh luận, mênh mông vô bờ. 

Mở  bộ  kinh  này  ra,  liền  bƣớc  vào  khu  vƣờn  rộng  Vô  Lƣợng  Thọ,  tuyệt  vời 

không  kể  xiết.  Trong  đó  có  vô  lƣợng  trí  tuệ,  vô  lƣợng  đức  năng,  vô  lƣợng 

tƣớng  hảo,  bạn  đều  thấy  hết.  Tự  nhiên  sẽ  sinh  tín  tâm,  tâm  nguyện  cầu  sinh 

Tịnh độ, chân thật niệm Phật. 

148  Tập 548 



Nếu tín tâm không sinh, có, rất nhiều ngƣời hỏi tôi vấn đề này. Họ cũng rất 

khó  đƣợc,  rất  chân  thành,  tại  sao  tín  tâm  của  tôi  không  sinh khởi  đƣợc?  Tất 

nhiên  việc  đầu  tiên  nên  hiểu  là  nghiệp  chƣớng  nặng,  làm  sao  tín  tâm  của  tôi 

phát  sinh  đƣợc?  Bạn  phải  hiểu  đƣợc  rằng,  tín  tâm  không  sinh  đƣợc  là  do 

nghiệp  chƣớng  nặng,  là  không  hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thực,  thời  giam  mê 

thất  tự  tánh  quá  lâu,  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay  đã  quên  mất.  Tập  khí  phiền  não 

hiện tại quá nặng, không thể buông bỏ đƣợc, đấy mới là nguyên nhân chủ yếu. 

Làm sao để tín tâm chúng ta đƣợc sinh? Phải giảm nhẹ phiền não, đấy là 

công phu, đấy là buông bỏ. Nếu buông bỏ đƣợc, phiền não sẽ nhẹ, trí tuệ tăng 

trƣởng. Thứ hai, nhất định phải nghe kinh nhiều, tại sao ta nghe không hiểu? 

Nếu  ứng  dụng  phƣơng  pháp  này  của  cổ  nhân,  ta  sẽ  nhanh  hiểu  hơn.  Phƣơng 

pháp của cổ nhân là thâm nhập một môn, huân tu thời gian dài. 

Bây giờ nghe tôi giảng kinh bạn không hiểu, tại sao không hiểu? Chƣa đủ 

số lần, mỗi ngày quý vị đều nghe tôi giảng, nhƣng trôi tuột đi đâu. Nhƣng nếu 

lên giảng đƣờng nghe một lần, hai giờ, cứ nghe đi nghe lại hai giờ đó đến mƣời 

lần, nghe hai mƣơi lần, nghe ba mƣơi lần, hoàn toàn khác nhau, quý vị sẽ hiểu 

ngay. 

Ngày nay chúng ta giảng kinh xong đều thu vào đĩa CD, với những ngƣời 

hiện đại, việc này mang lại nhân duyên thù thắng không gì sánh đƣợc. Ngƣời 

xƣa không có, làm sao họ nghe lại đƣợc lần thứ hai? Ngày nay công cụ này, 

ngƣời  xƣa  nằm  mơ  cũng  chẳng  có.  Việc  học  tập  của  cƣ  sĩ  Lƣu  Tố  Vân,  bà 

cũng sử dụng phƣơng pháp này. Mỗi ngày bà nghe một đĩa, mỗi đĩa một giờ, 

một  đĩa  nghe  mƣời  lần,  đấy  chính  là  huân  tu  thời  gian  dài,  tâm  bà  liền  định. 

Một lần không hiểu, hai lần, ba lần là ghi nhớ đƣợc một ít; Bốn lần, năm lần 

thích thú lên một tí; Sáu lần, bảy lần đã ngộ ra một ít; Nghe xong lần thứ mƣời, 

không  giống  những  lần  trƣớc  đó;  Hôm  sau  nghe  đĩa  thứ  hai,  cũng  một  ngày 

nghe mƣời lần. Sau khi nghe xong bộ kinh này, quay lại từ đầu, vẫn cứ mỗi 

ngày mƣời lần. Phƣơng pháp này, chắc chắn sẽ khiến quý vị khởi lên tín tâm. 

Bạn  phải  hiểu  đƣợc  Phật  pháp  và  thế  pháp  một  cách  rõ  ràng,  bản  thân 

mình biết nên lựa chọn thế nào, bản thân biết nên phát nguyện tu hành ra sao. 

Chính bạn hiểu rất rõ, đời này chắc chắn mình sẽ vãng sinh Tịnh độ, đến thế 

giới  Cực  lạc  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  viên  mãn  Bồ  đề  vô  thƣợng  ngay  trong 

kiếp này. Đời đời kiếp kiếp từ vô lƣợng kiếp đến nay, mong ƣớc một nguyện 

vọng, bây giờ đã thực sự viên mãn. 

Tập 548  149 



 “Gặt hái được lợi ích của Tứ tất đàn”,  phần sau sẽ có Tứ tất đàn, danh từ này 

gọi là hợp dịch giữa tiếng Hoa và tiếng Phạn. Trong năm thể lệ phiên dịch, tất 

là  chữ  Trung  Quốc,  tiếng  hóa,  đàn  là  đàn  na,  âm  tiếng  Phạn.  Bốn  loại,  tất  là 

phổ biến, đàn na dịch sang tiếng Trung là bố thí, nghĩa là bốn loại bố thí phổ 

biến,  đối  tƣợng  là  cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới.  bốn  loại  này  phần  sau  sẽ 

giảng. 

       “Nay  kính  ngưỡng  thể  hội  lòng  Thánh,  dẫn  một  ít  kinh  điển”,   ngƣỡng  là 

ngƣỡng mộ, thể là thể hội một cách sâu sắc. Thánh đƣợc nói ở đây là Phật A 

Di Đà, tâm Phật a Di Đà là gì? Chân thành khẩn thiết kì vọng tất cả chúng sinh 

chóng thành Phật, đấy là tâm Di Đà. Ngài có tâm đó, nên có hành động này, 

thực sự gia trì, giúp đỡ quý vị. Gia trì và giúp đỡ, tôi thƣờng nói với tất cả mọi 

ngƣời, bản thân phải siêng năng, bản thân không siêng năng không thể gia trì 

đƣợc. Bản thân ta siêng năng một phần, Phật sẽ gia trì một phần, ta có hai phần 

siêng năng, Phật sẽ gia trì hai phần, ngài chắc chắn thực hiện điều đó. Quý vị 

siêng năng bao nhiêu ngài sẽ gia trì bấy nhiêu, sẽ nhận đƣợc. Bản thân không 

chịu tu hành, nhờ Phật gia trì, ngài không giúp đƣợc. 

Phật không có thiên vị, đấy là điều cần biết. Phật không có phân biệt, chấp 

trƣớc, không có khởi tâm, động niệm. Với việc gia trì tất cả chúng sinh trong 

cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới  toàn  là  tƣơng  đối,  Phật  ở  đâu?  Không  nơi  nào 

trong cõi hƣ không khắp pháp giới không có ngài, lúc nào cũng có, đấy gọi là 

pháp  thân.  Pháp  thân  không  có  hình  tƣớng,  pháp  thân  có  thể  hiện  mọi  hiện 

tƣợng. 

Hiện tƣớng, Kinh Lăng Nghiêm nói rất rõ, hiện thế nào?  “Xuất sinh ngay 

 chỗ này, diệt tận ngay chỗ này” . Chỗ đó tức là một nơi không cố định, lúc đó 

là không có thời gian cố định, cái gọi là giờ phút đó, nghĩa là ngay trƣớc mắt. 

Lăng Nghiêm Kinh đã nói:  “Xuất sinh ngay chỗ này, chỗ nào cũng có thể diệt 

 tận” , ngày nay chúng ta nghe những lời đó, ý nghĩa những câu đó, có những 

khái niệm khá vững. 

Bởi vì chúng ta đã nghe cuộc đối thoại giữa Thế Tôn với Bồ Tát Di Lặc, 

giây phút đó, lúc đó, là cái búng tay mà Bồ Tát Di Lặc đã nói, một niệm trong 

ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm. Nếu chúng ta đổi thành số, ngày nay rất dễ 

hình dung, một giây,  một nghìn sáu trăm triệu trên một giây. Trong một giây 

có một nghìn sáu trăm triệu niệm, một niệm trong đó, đấy gọi là xuất sinh chỗ 

150  Tập 548 



đó, theo chỗ diệt tận, đấy là chân tƣớng sự thực, chân tƣớng ở đây ngang với 

gì? Ngang với số 0. 

Bởi thế Bát Nhã Kinh nói:  “Nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất 

 khả đắc” . Xây dựng Phật pháp nơi vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc, đó 

là gì? Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Lí sự vô ngại, sự sự vô ngại”,  pháp giới không 

chƣớng ngại, xây dựng Phật pháp là để tiếp dẫn chúng sinh, giúp họ giác ngộ. 

Phật  Bồ  Tát  xây  dựng  Phật  pháp,  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Không  có, 

căn  bản  không  có  khởi  tâm,  không  có  động  niệm,  xây  dựng  những  gì?  Xây 

dựng  mà không xây dựng, không xây dựng  mà xây dựng, không có nắm bắt, 

đấy gọi là diệu, gọi là tuỳ duyên diệu dụng. 

Không  có  khởi  tâm  động  niệm,  thì  làm  gì  có  phân  biệt  chấp  trƣớc?  Đó 

đƣợc gọi là gì? Diệu dụng của tự tánh. Câu đầu tiên của Hoàn Nguyên Quán, 

câu  đầu  trong  bốn  đức: “Tuỳ  duyên  diệu  dụng” ,  hiện  tƣớng,  thuyết  pháp,  độ 

chúng  sinh,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp 

trƣớc, diệu! Chƣ Phật Nhƣ Lai, Bồ Tát Pháp thân làm đƣợc. Ngày nay chúng ta 

chỉ biết, không làm đƣợc, đó là điều rất khó, giống nhƣ những gì đại sƣ Trí Giả 

đời  nhà  Đƣờng  đã  nói:   “Biết  nhưng  không  làm  được”,   đấy  là  gì?  Giải  ngộ, 

không làm đƣợc. 

Chúng  ta  học  Phật  bao  lâu  nay,  đọc  rất  nhiều  kinh  luận  Đại  thừa,  hiểu 

đƣợc, khẳng định đƣợc, không còn hoài nghi, bản thân không làm đƣợc, lí do 

gì vậy? Vẫn khởi tâm động niệm, vẫn phân biệt chấp trƣớc, nhƣng chắc chắn 

những lời dạy của Nhƣ Lai, nhƣ đại sƣ Trí Giả đã nói:  “Biết nhưng không làm 

 được”.  Cái biết của họ không sai, cái thấy của Phật, cái biết của Phật,  “thầy 

 của cả nước”.  Con ngƣời này có thể làm quốc sƣ, nói đƣợc nhƣng không làm 

đƣợc. 

Kiến giải của họ thực sự là cái thấy, cái biết của Phật, nhƣng chƣa buông 

bỏ  phân  biệt,  chấp  trƣớc,  vọng  tƣởng,  làm  quốc  sƣ.  Nếu   “biết  được  mà  làm 

 được”,  đó không phải là quốc sƣ, mà là  “quốc bảo”,  đó là bảo vật quốc gia, rất 

ít  có,  quốc  sƣ  có  thể.  Giống  nhƣ  quốc  sƣ,  tuy  không  làm  đƣợc  giới  luật,  họ 

không phản đối giới luật, nhƣng ca ngợi giới luật. Trì giới rất hay, nhƣng tôi 

không làm đƣợc, không phải vì việc tôi không hành trì nên cho đó là không tốt, 

cho là tà tri tà kiến, nhƣ thế là kéo ngƣời xuống địa ngục. 

Tập 548  151 



Bản thân không làm đƣợc, ca ngợi giới định tuệ, bạn đã đƣa mọi ngƣời đến 

với chánh đạo, có thể làm quốc sƣ, tâm thái của ngƣời thầy là nhƣ thế, mong 

tất cả học sinh giỏi hơn mình. Ta là viện đá lót chân, học sinh từ đó mà lên cao, 

đó  là  quốc  sƣ.  Không  có  tƣ  tâm,  không  ngạo  mạn,  không  đố  kỵ,  mong  mọi 

ngƣời vƣợt trƣớc mình, chánh pháp mới cửu trú, nhân dân mới hạnh phúc. Mọi 

ngƣời đều giống tôi là hỏng, tôi là nhân vật số một trên thế gian, không ai bằng 

ta,  thế  giới  này  đã  kết  thúc.    Đấy  gọi  là  chánh  niệm,  chánh  tri  chánh  kiến, 

chánh niệm hiện tiền. Biết rõ bản thân, tập khí phiền não còn nặng, đang thay 

đổi, nhƣng đâu đơn giản. Công phu của ta đang dần tiến lên, ngƣời khác vƣợt 

qua ta, vui thích, ca ngợi. 

 “Dẫn một số kinh, để minh chứng Cực Lạc diệu hữu” . Không nói Cực Lạc thật 

có, nếu nó thật có là có vấn đề, diệu hữu, diệu hữu là gì? Diệu hữu là không có. 

Thế giới ta đang sống là diệu hữu, bạn phải biết điều đó, rất nhiều chúng sinh 

hiểu nhầm, cho rằng thực có. Thực có là muốn sở hữu, muốn chiếm hữu. Diệu 

hữu thì sao? Là có nhƣng không có, không có mà có, giống nhƣ nằm mơ, với 

cảnh giới đó, bạn không có ý niệm chiếm hữu, tại sao vậy? Không không chế 

đƣợc, không có ý niệm chiếm hữu, đƣơng thể tức không, không thể lấy đƣợc. 

Bởi thế luôn luôn quán tƣởng những lời Bồ Tát  Di Lặc đã nói,  một búng 

tay có ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm, mỗi niệm thành hình, hình đều có thức. 

Với tất cả pháp, quý vị không còn khởi tâm, động niệm, không bao giờ chấp 

trƣớc, sẽ không phạm vào lỗi lầm đó, tại sao vậy? Tất cả đều giả, ta cũng giả, 

cảnh giới bên ngoài đều là giả, những thứ giả là gì? Quý vị có thể hƣởng thụ, 

nhƣng  không  thể  chiếm  hữu,  chiếm  hữu  không  đƣợc,  không  thể  khống  chế, 

cũng không cách nào chi phối nó. 

Giống  nhƣ  chúng  ta  xem  truyền  hình,  có  thể  thƣởng  thức,  nhƣng  không 

nắm bắt đƣợc nó, không chiếm hữu đƣợc nó. Thế giới này, bao gồm thân thể 

của ta, ngã và những thứ ngã sở hữu đều giả. Phải hiểu đƣợc thời gian tồn tại 

của nó, một nghìn sáu trăm triệu trên một giây, đó là thời gian tồn tại, một giây 

có thể đổi thành bao nhiêu? Đổi thành  một nghìn sáu trăm triệu, mỗi ý niệm 

đều độc lập, niệm trƣớc không phải là niệm sau, niệm sau không phải là niệm 

trƣớc. Bởi thế, sự liên tục đó, trƣớc đây chúng ta nói tƣơng tự tƣơng tục, trong 

kinh cũng nói tƣơng tự tƣơng tục, đúng là pháp tƣơng tự tƣơng tục. 

Nếu  nói  tƣơng  tục,  có  nghĩa  là,  cái  trƣớc  hoàn  toàn  giống  cái  sau,  nhƣng 

tuyệt đối không có hai ý niệm đều tƣơng đồng, một ý niệm là một pháp giới, 

152  Tập 548 



một pháp giới là cõi hƣ không khắp pháp giới. Ý niệm có, pháp giới liền có, ý 

niệm không có, pháp giới liền không có. Giống nhƣ nằm mơ, có ý niệm cảnh 

tƣợng  trong  mơ  hiện  ra,  ý  niệm  không  có,  tự  nhiên  tỉnh  dậy,  cảnh  trong  mơ 

biến mất. 

Chân tƣớng sự thực,  có thể nói nhƣ giấc  mơ, nếu thấy rõ đạo lí  một  giấc 

mơ,  ta sẽ  thành Phật, đại triệt đại ngộ.  Lúc  nào chúng ta đang nằm  mơ, biết 

đƣợc ta trong mơ, đó gọi là khai ngộ. Mình nằm  mơ,  không biết mình trong 

giấc mơ đó, đấy gọi là mê hoặc, mê ngay trong đó. Khi tỉnh cơn mơ, một ngày 

nào đó chúng ta ở trong sự thực, tự nhiên ta hiểu ra đƣợc, thấy rõ ràng, đấy gọi 

là gì? Đấy là thành Phật. Phật Thích ca Mâu Ni, khi còn một vị Bồ Tát dƣới cội 

Bồ đề cũng giác ngộ nhƣ thế, thấy đƣợc gì? Thấy bản thân đang trong mộng. 

Đại sƣ Huệ Năng khi ở trong phòng phƣơng trƣợng Ngũ tổ, hoát nhiên tỉnh 

ngộ. Biết đang trong mộng, nằm mộng, nên đã thành Phật, không còn vấn đề gì 

nữa.  Có  nghĩa  là  tập  khí  phiền  não không  còn  nữa,  tạp  niệm  không  còn  nữa. 

Vẫn còn tập khí, đó là tập khí vô minh vô thỉ, tập khí phiền não kiến tƣ, phiền 

não trần sa, chắc chắn không còn nữa. 



Vì thế  “chứng Cực lạc diệu hữu, khỏi rơi vào thiên không”,  vạn pháp giai 

không,  cái  không  đó  không  phải  vô,  cái  không  đó  sẽ  hiện  tƣớng,  tuy  hiện 

tƣớng, nhƣng tƣớng đó không phải thực có, tƣớng đó gọi là diệu hữu. 

Phần tiếp theo ông dẫn ba bộ kinh để chứng minh:  “Thứ nhất Quán Kinh 

 nói: Vi Đề Hi cùng năm trăm người hầu” , ngƣời hầu là cung nữ,  “nghe những 

 lời Phật dạy, lập tức thấy được sự rộng lớn của thế giới Cực lạc” . Nghe Phật 

dạy, đƣợc Phật gia trì, phần trƣớc đã nói, nhờ sự gia trì của Đạo sƣ hai nƣớc. 

Phật Thích Ca Mâu Ni gia trì, sự gia trì của Phật A Di Đà, nên thấy đƣợc. Thấy 

đƣợc y báo thế giới Cực lạc, khung cảnh rộng lớn là y báo. 

 “Thấy được thân Phật và hai vị Bồ Tát”,  ở đây là thấy đƣợc Phật A Di Đà, 

chánh báo thế giới Cực lạc. Phật A Di Đà, hai vị Bồ Tát là Quan Âm, Thế Chí. 

 “Tâm  sinh  hoan  hỉ,  khen  chưa  từng  có,  hoát  nhiên  đại  ngộ,  được  vô  sanh 

 nhẫn”.   Thấy  ánh  sáng,  thấy  Phật,  thấy  thế  giới  Cực  lạc,  khai  ngộ.  Đƣợc  vô 

sinh  nhẫn,  vô  sinh  là  gì?  Tất  cả  pháp  bất  sinh  bất  diệt.  Nhẫn  là  khẳng  định, 

thừa nhận, không còn hoài nghi, hoàn toàn đồng ý. Không có ý kiến về tất cả 

những điều Phật đã dạy, gọi là vô sinh nhẫn. 

Tập 548  153 



Tất cả pháp thực sự không sinh không diệt, y chánh trang nghiêm của Thật 

báo độ  thế giới Cực lạc, những cƣ dân  ở  đó đều đã đạt đến không khởi tâm 

không động niệm. Không khởi tâm không động niệm là tự tánh bản định. Khi 

khai  ngộ,  lục  tổ  Huệ  Năng,  câu  thứ  tƣ  đã  nói:   “Nào  ngờ  tự  tánh,  vốn  không 

 dao động”,  vốn không dao động. Bởi thế tâm không động là chân tâm, động là 

vọng tâm, đấy là câu trả lời vì sao phải tu định, tại sao định lại quan trọng nhƣ 

thế. Bởi vì định là bổn định, là chân tâm của bạn. Khi định đƣợc, chân tâm liền 

có mặt. 

Trong giáo lí Đại thừa, cái gọi là tám vạn bốn nghìn pháp môn, đấy chính 

là tám vạn bốn nghìn phƣơng pháp tu định, có tám vạn bốn nghìn phƣơng pháp 

nhƣng  định  chỉ  một.  Bởi  thế  trong  Kinh  Bát  Nhã  Phật  dạy:  Pháp  môn  bình 

đẳng, không có sai khác, tại sao? Tất cả đều tu định, khi tâm đã định, ở đây là 

giống  nhau,  bất  kể  bạn  áp  dụng  phƣơng  pháp  nào  cũng  đƣợc,  bất  kể  phƣơng 

pháp nào đều có thể đắc định. 

Phƣơng pháp, cách thức vô lƣợng vô biên, đấy gọi là pháp môn vô lƣợng, 

gọi  là  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn.  Phƣơng  pháp  chúng  ta  thực  hiện  là  trì 

danh niệm Phật, dùng phƣơng pháp đó để tu định, định là gì? Không khởi tâm 

không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, đấy đều là định, những 

thứ  đó  có  nông  sâu,  thứ  tự  không  giống  nhau.  Không  khởi  tâm,  không  động 

niệm  là  sâu  nhất,  đó  là  định  vốn  có  trong  tự  tánh.  Không  chấp  trƣớc  là  tiểu 

định, không phân biệt là đại định, không phân biệt không chấp trƣớc là định 

vốn có trong tự tánh, đấy là minh tâm kiến tánh. 

Thế  mới  biết  việc  tu  tâm  thanh  tịnh  quan  trọng  nhƣ  thế  nào,  ngày  nay 

chúng ta có phƣơng pháp hay, cực hay, là niệm Phật A Di Đà, đại đức tổ sƣ 

dạy cho chúng ta, thay đổi tâm trí cho chúng ta. Tâm hiện nay của chúng ta là 

tâm tình chấp, đổi tâm đó thành Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là tâm của ta, tâm 

ta là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà đối nhân xử thế ra sao? Thanh tịnh bình đẳng 

giác, đấy là tâm Phật. Thanh tịnh bình đẳng giác, chúng ta đã thấy trong kinh 

này, là danh hiệu Phật A Di Đà, Phật A Di Đà còn đƣợc gọi là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Thanh tịnh bình đẳng giác, là chân tâm của ta. Chân tâm của ta vốn 

là Phật A Di Đà, tại sao bây giờ lại đánh mất Phật A Di Đà? Đi suy nghĩ lung 

tung? Tạo khoảng cách càng lúc càng xa với Phật A Di Đà, bây giờ thấy rõ rồi, 

hiểu đƣợc rồi, nên kéo việc này lại gần hơn. 

154  Tập 548 



Cũng  nhƣ  nói,  vị  Phật  trong  tâm  chúng  ta,  nên  mỗi  niệm  liên  tục,  những 

tình chấp trong tâm, mỗi ngày mỗi xa những vọng niệm. Làm đƣợc những việc 

này, làm một hai năm, ta sẽ thấy an vui, tại sao? Có kết quả, tâm thanh tịnh, ít 

vọng niệm, nhẹ phiền não, trí tuệ tăng, làm sao không vui đƣợc! Lúc đó mới 

thể  hội  đƣợc  những  gì  đại  đức  xƣa  đã  nói:   “Mùi  đời  làm  sao  đậm  bằng  mùi 

 đạo!”  Tại sao? Đã nếm đƣợc mùi đạo. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  chƣa  nếm  đƣợc  mùi  đạo,  những  gì  ta  nếm 

đƣợc là phiền não, là phân biệt chấp trƣớc, chƣa nếm đƣợc. Bởi thế ta không 

khởi tâm hoan hỉ, tín tâm kia, tâm nguyện kia không thể nảy nở đƣợc, vấn đề ở 

chỗ đó. Ở đây là không siêng năng, siêng năng có thể thay đổi tâm, siêng năng 

để thay đổi tâm đó là niệm Phật. Mỗi ngày, bạn đừng để gián đoạn hai mƣơi 

bốn  giờ  niệm  Phật  hiệu,  sẽ  thay  đổi  đƣợc.  Niệm  Phật  thật  tốt,  quả  thật  đƣợc 

nhƣ thế, càng niệm càng minh  mẫn, càng niệm càng  an vui, càng niệm càng 

thấy rõ đƣợc chân tƣớng của thế giới này. 

Niệm  năm  ba  năm,  nói  thật,  quá  khứ,  vị  lai  đều biết  rõ  hết,  dần dà  thông 

hiểu. Mắt tỏ, là thiên nhãn; tai rõ, là thiên nhĩ. Túc mạng thông, thấy đƣợc các 

đời kiếp thời quá khứ, nhớ lại đƣợc. Tha tâm thông, ta biết đƣợc ngƣời khác 

đang  nghĩ  gì,  biết  nhƣng  không  gây  phiền  hà.  Ngày  nay  chúng  ta  biết  đƣợc 

nhiều chuyện thƣờng gây phiền hà, tại sao? Vì vận những chuyện đó vào mình, 

luôn nghĩ đến nó, nên gây rắc rối cho mình. Khi đã thông rồi, biết đƣợc, không 

gây  phiền,  không nghĩ  đến  nó,  bởi  thế  nó  không  trở  thành  chƣớng  ngại.  Đấy 

mới  thực  sự  gọi  là  tâm  sinh  hoan  hỉ,  khen  chƣa  từng  có,  hoát  nhiên  đại  ngộ, 

đƣợc vô sinh nhẫn. 

 “Năm  trăm  thị  nữ”   phát  tâm  Bồ  đề,  “nguyện  sinh  nước  kia”,   có  nguyện  tất 

nhiên  có  tín,  chân  tín  phát  nguyện.  “Thế  Tôn  liền  thọ  ký,  tất  cả  vãng  sinh”,  

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chứng  minh  cho  họ,  năm  trăm  thị  nữ  các  ngƣời  chắc 

chắn  sẽ  sinh  Tịnh  độ.  “Khi  đã  vãng  sinh,  liền  được  tam  muội  hiện  tiền  như 

 Phật”, tam muội là tâm thanh tịnh, đƣợc những điều nhƣ Phật, tam muội hiện 

tiền. Không phải quá khứ, không phải tƣơng lai, mà lập tức nhận đƣợc. Nhận 

đƣợc những gì? Những gì nhận đƣợc là trí tuệ, tam muội là định, khi định khởi 

tác  dụng  là  trí  tuệ.  Tam  muội  cũng  là  những  gì  trên  đề  kinh  đã  ghi,  “thanh 

 tịnhbình đẳng” , thanh tịnh bình đẳng là tam muội,  “giác”  là tác dụng, giác là 

trí tuệ có mặt. 

Tập 548  155 



Nhƣ  Quán  Kinh  nói,  xem  tiếp  phần  thứ  hai,  cuốn  kinh  thứ  hai  đƣợc  dẫn 

chứng. Kinh Phật Thuyết Nhƣ Huyễn Tam Ma Địa Vô Lƣợng Ấn Pháp Môn, 

tiêu  đề  cuốn  kinh  này  có  Phật  Thuyết.  Tam  ma  địa,  Đồ  ma  tha,  Kinh  Lăng 

Nghiêm gọi là Tam chỉ tam quán, có thể nói nó là ba thứ thiền định. Đồ ma tha 

chú  trọng  chỉ,  Tam  ma  địa  chú  trọng  quán,  Thiền  na  chỉ  quán  ngang  nhau. 

Thiên Thai, Hoa Nghiêm đều tu chỉ quán. 



Hoa Nghiêm Kinh, chúng ta đã đọc Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền 

Thủ, phần sau nói về phƣơng pháp ngũ chỉ, lục quán, tam ma địa thuộc về một 

trong những lục quán, ở trƣớc thêm nhƣ huyễn, trở nên tuyệt vời, nhƣ huyễn là 

gì? Chân tƣớng sự thực, nó cho thấy Phật pháp là pháp nhân duyên sinh, không 

phải chân. 

Bởi thế trong Kinh Kim Cang Phật dạy:  “Pháp còn phải xả, huống gì phi 

 pháp” , ý nghĩa của chữ xả, không phải nói không cần pháp, pháp có, xây dựng 

Phật pháp, xây dựng Phật pháp trong cái không, xây dựng cái gì? Ta không thể 

khởi  tâm  động  niệm,  không  thể  phân  biệt  chấp  trƣớc,  đấy  gọi  là  diệu  hữu. 

Đừng cho đó là thật, hãy coi việc xây dựng Phật pháp cũng là thật, nhƣ thế là 

rắc rối, sai lầm. 

Dùng nó, dùng nó để nâng mình lên, dùng nó để tiếp dẫn chúng sinh, bản 

thân nó không phải thật, bạn đừng khởi tâm, động niệm với nó. Khởi tâm động 

niệm là đoạ lạc, phân biệt chấp trƣớc lại càng đoạ lạc thê thảm, sẽ rơi đến tam 

ác đạo, chấp trƣớc sẽ rơi vào ác đạo. Phân biệt sẽ rơi vào pháp giới Tứ thánh, 

chấp trƣớc đoạ lạc vào lục đạo. 

       “Vô lượng ấn”,  ấn có nghĩa chứng minh. Thời xa xƣa, Trung Quốc, ấn là 

chứng  minh,  gọi  là  ấn  tín.  Ngƣời  nƣớc  khác  dùng  chữ  kí,  ngƣời  Trung  Quốc 

đóng ấn làm chứng, ngƣời Ấn Độ cũng rất coi trọng, đây là thí dụ. Vô lƣợng 

ấn là dùng vô lƣợng pháp môn để làm chứng, hoặc ấn chứng vô lƣợng pháp 

môn. 

Trong kinh này nói: Lúc đó trong hội Phật Thích Ca Mâu Ni ở thế giới Ta 

bà, tất cả các Bồ Tát Ma ha tát, một vạn hai nghìn vị. Tỳ kheo hai vạn ngƣời. 

Tỳ kheo ni, Ƣu bà tắc, Ƣu bà di, Phạn vƣơng, Đế thích, Bốn vua giúp đời, ở 

đây là tứ đại Thiên vƣơng. Bốn vua giúp đời, và những Thiên long, Dạ xoa, 

156  Tập 548 



Càn thát bà, A tu la, Ca lâu la, Khẩn na la, Ma, La già, Ngƣời, loài không phải 

ngƣời, chúng ta thƣờng gọi là tám bộ quỉ thần, trong nhà Phật là thần hộ pháp. 

 “Đều thấy được thế giới Cực lạc kia”,  những ngƣời này đều nhìn thấy, thấy 

thế  giới  Cực  lạc  là  y  báo.  “Và  thấy  Như  Lai  Vô  lượng  quang,  đại  chúng  Bồ 

 Tát, Thanh Văn vây quanh”, đây là thấy chánh báo, thấy đƣợc cả y báo, chánh 

báo.  “Ánh  sáng  rực  rỡ,  như  núi  Diệu  cao” ,  ở  đây  là  nói  trong  hội  Nhƣ  Lai 

Thích Ca Mâu Ni, cũng là nói bộ kinh này. 

Phật Thích Ca Mâu Ni giảng Vô Lƣợng Thọ Kinh. Kinh Vô Lƣợng Thọ là 

bộ kinh đƣợc Thế Tôn nói rất nhiều lần, bởi thế, rất nhiều kinh điển khác cũng 

có  cách  ghi  chép  nhƣ  thế.  Giống  nhƣ  bộ  kinh  Nhƣ  Huyễn  Tam  Ma  Địa  Vô 

Lƣợng Ấn Pháp Môn, cũng nói đến. Đều có thể dùng đoạn kinh này đê chứng 

minh. Điều này chứng minh, nó là chân, không phải giả. 

Phần thứ ba đƣợc dẫn chứng Thập Vãng Sinh Kinh nói:  “Phật nói với Bồ Tát 

 Sơn  Hải  Tuệ:  Nay  các  con  nên  đứng  dậy  chấp  tay,  đứng  thẳng  hướng  Tây, 

 chánh niệm quán nước Phật A Di Đà, xin thấy Phật A Di Đà” , đây là lời Phật 

dạy mọi ngƣời. tại sao Phật nói nhƣ thế? Phật thấy cơ duyên mọi ngƣời đã chín 

muồi, cũng có thể nói, duyên với Phật A Di Đà đã chín muồi, lúc đó bèn nhắc 

nhở  mọi ngƣời. Bồ Tát Sơn  Hải Tuệ làm đƣơng cơ, nói với Bồ Tát, hiện tại, 

kim  là  hiện  tại.  Nên  đứng  lên  chấp  tay,  thẳng  ngƣời  hƣớng  Tây,  ở  đây  chỉ 

phƣơng hƣớng đứng. 

Chánh niệm là nhất tâm chuyên niệm. Quán là trong tâm nên quán tƣởng, 

miệng niệm Phật, tâm nhớ nghĩ Phật A Di Đà, nhớ nghĩ thế giới Cực lạc. Nƣớc 

A Di Đà Phật là thế giới Cực lạc, xin thấy Phật A Di Đà. Chúng ta niệm, trong 

lòng lúc nào cũng mong thân cận Phật A Di Đà, thấy Phật A Di Đà, học tập 

Phật A Di Đà. 

Phần tiếp theo là đại chúng y giáo phụng hành:  “Lúc đó tất cả đại chúng”,  

tất cả đại chúng đang tham dự,  “đều đứng lên chấp tay, cùng quán Phật A Di 

 Đà” . Mọi ngƣời đều làm theo lời dạy của Phật Thích Ca Mâu Ni, cảm ứng liền 

thông, giống nhƣ đạo lí trong kinh này,  “chúng sinh có cảm”.  Huống gì đã có 

Phật Thích Ca Mâu Ni đứng bên chỉ đạo, oai thần gia trì, sức mạnh cảm ứng 

này, cực kì bất khả tƣ nghị. Có thể nói, cùng Phật A Di Đà, tƣơng  ứng  ngay 

tức khắc, nhất niệm đó tƣơng ứng ngay. 

Tập 548  157 



 “Liền thấy nước A Di Đà Phật”,  thấy ngay những thứ trang nghiêm, diệu hảo 

ở thế giới Cực lạc.  “Đều là thất bảo, núi thất bảo, cõi nước thất bảo” , ở đây 

nói về y báo. Bảy trong bảy báu không phải số đếm,  tƣợng trƣng cho sự đầy 

đủ. Số bảy tƣợng trƣng bốn hƣớng và trên dƣới, thêm phƣơng giữa, là đầy đủ, 

vì vậy nó không phải số đếm. Đầy đủ ở đây là vô lƣợng vô biên, một số chúng 

ta đã nhìn thấy ở thế giới này, một số ta chƣa nhìn thấy. Thế giới Cực lạc rộng 

lớn hơn thế giới chúng ta, quả đất chúng ta có biên giới, thế giới Cực lạc không 

có biên giới. 

Nó  không  phải  nƣớc  pháp  tƣớng,  nó  là  nƣớc  pháp tánh,  pháp  tánh  không 

giống pháp tƣớng, pháp tƣớng có chất, chúng ta gọi là vật chất, nó có vật chất. 

Pháp tánh không có vật chất, hai cõi này khác nhau, có vật chất và không có 

vật chất không đụng chạm nhau, lí sự vô ngại, sự sự vô ngại, nó không đụng 

chạm. Bởi thế, thế giới Cực lạc, không chỗ nào không có, không lúc nào không 

có, có duyên lập tức hiện tƣớng, nếu duyên không có, tƣớng lập tức biến mất. 

Đúng  nhƣ  câu:  Có  mặt  ngay  đây,  biến  mất  ngay  đây.  Bởi  thế  thấy  đƣợc  núi 

Thất bảo, nƣớc Thất bảo ở thế giới Cực lạc. 

Lại thấy  “Nước, chim, cây, rừng, thường nói tiếng pháp”,  nƣớc, chim, cây, 

rừng đều đang thuyết pháp, đều đang niệm Phật. Trong môi trƣờng đó, muốn 

nghe  kinh  nào,  sẽ  nghe  đƣợc  kinh  đó,  nhƣ  những  gì  bạn  nghĩ.  Hai  ngƣời  ở 

cùng nhau, tôi muốn nghe Vô Lƣợng Thọ, anh muốn nghe Hoa Nghiêm Kinh, 

những gì chúng ta nghe thấy đều là những thứ trong lòng ta suy nghĩ. Giống 

nhƣ kênh khác nhau, tôi mở kênh này, bạn sẽ xem đƣợc kênh này, tƣớng hiện 

ra, những âm thanh nghe đƣợc. Bạn nhìn thấy những gì bạn nghĩ, tôi thấy đƣợc 

những gì tôi nghĩ, không xung đột lẫn nhau, đấy là cảnh giới bất khả tƣ nghị. 

 “Nước kia mỗi ngày đều chuyển pháp luân”,  không bao giờ nghỉ. Những gì ở 

trên đều cho thấy nhân dân Ấn Độ đƣơng thời, hoặc đến hàng trăm, hoặc đến 

hàng vạn, tận mắt nhìn thấy y chánh trang nghiêm thế giới Cực lạc. Hƣớng Tây 

có thế giới, có Phật A Di Đà, hai chữ hữu ở đây, nên phải để ý. Hai chữ hữu 

chắc chắn là có, không phải giả. 

Thời gian đã hết, chúng ta học đến đây. 



 

158  Tập 548 



 

Tập 549 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:19.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  711,  bắt  đầu xem  từ 

hàng  thứ  tƣ,  đây  là  một  đoạn  khá  dài,  bắt  đầu  xem  từ  câu  Thập  Vãng  Sinh 

Kinh nói. 

      “Thập Vãng Sinh Kinh nói: Phật dạy Bồ Tát Sơn Hải Tuệ: Bây giờ các con 

 nên đứng lên, chấp tay, thẳng người hướng Tây, chánh niệm quán nước Phật A 

 Di Đà, mong thấy Phật A Di Đà. Lúc đó đại chúng cũng đều đứng lên, chấp 

 tay, cùng quán Phật A Di Đà. Lúc đó Phật A Di Đà hiện thần thông lớn, phóng 

 ra ánh sáng, chiếu đến thân Bồ Tát Sơn Hải Tuệ. Lúc đó Bồ Tát Sơn Hải Tuệ 

 cùng tất cả đại chúng, liền thấy tất cả những chuyện trang nghiêm, diệu hảo 

 của  nước  Phật  A  Di  Đà.  Đều  là  thất  bảo,  núi  thất  bảo,  cõi  nước  thất  bảo. 

 Nước, chim, cây, rừng, thường nói pháp âm. Nước đó mỗi ngày đều chuyển xe 

 pháp”. 

Ở trƣớc chúng ta đã học đến đoạn này, ở đây có một câu quan trọng nhất, 

chúng ta phải nhớ nó thật kĩ, đấy là: “Mỗi ngày thường chuyển xe pháp” , đây 

là  câu  quan  trọng  nhất,  nhất  định  không  đƣợc  lƣớt  qua.  Câu  này  là  những  gì 

ngƣời xƣa thƣờng nói:  “Xây dựng đất nước, dạy học làm đầu”,  từ xƣa đến nay 

vẫn  thƣờng  nhƣ  thế,  nơi  nào  nền  học  vấn  hƣng  thịnh,  nhất  định  nơi  đó  nhân 

dân sẽ an vui, xã hội ổn định. Thực đúng nhƣ kinh nói, tất cả tai nạn không thể 


xảy ra nơi đó đƣợc. 

Tại sao thế giới Cực lạc tốt đẹp nhƣ thế? Tại sao thù thắng nhƣ thế? Từ câu 

nói  trên  chúng  ta  có  thể  đi  đến  kết  luận,  mỗi  ngày  giảng  kinh,  mỗi  ngày  dạy 

học.  Nhân  dân  toàn  quốc,  từ  Bồ  Tát  đến  trời  ngƣời,  không  ngày  nào  không 

Tập 549  159 



nghe kinh, không ngày nào không dạy học. Cảnh tƣợng dạy học ở thế giới Cực 

lạc, có thể nói, đứng đầu trong tất cả cõi nƣớc chƣ Phật. 

Chúng  ta  thử  quay  đầu  nhìn  lại,  khi  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đang  tại  thế, 

bốn mƣơi chín năm giảng kinh dạy học, chƣa một ngày gián đoạn. Đáng tiếc, 

những gì ngài thị hiện là sống cuộc đời rày đây mai đó, không ở lại lâu một nơi 

nào. Nếu lƣu trú lâu ở một nơi nào, suốt đời một nơi, hiệu quả sẽ khác nhau, 

nơi đó sẽ trở thành thánh địa Phật giáo, tôi nghĩ tầm ảnh hƣởng của nó sẽ rộng 

hơn. 

Thời đó tại sao Phật không làm nhƣ thế mà phải sống cuộc đời rày đây mai 

đó? Ý nghĩa trong đó cực kì thâm sâu, mỗi cái đều có hơn thiệt. Dạy học một 

nơi, nơi đó trở thành thánh địa, sau khi thành thánh địa, nhân dân nơi đó, sẽ rất 

dễ  cống  cao  ngã  mạn:  Ta  là  nhất,  các  anh  làm  sao  sánh  với  tôi,  nhƣ  thế  sẽ 

không sinh trí tuệ, sinh phiền não. Lại còn một số ngƣời có tâm xấu, điều này 

chắc chắn sẽ có, đến xuất gia, đến tu tập, mục đích là gì? Mục đích để vinh hoa 

phú quí, hoàn toàn vì danh lợi, nhƣ thế là hỏng, nhƣ thế Phật pháp sẽ biến chất. 

Bởi thế, suốt đời ngài chọn cuộc sống rày đây mai đó, nói cho quí vị biết, 

ngài thực sự buông bỏ. Nếu Thích Ca xây dựng đạo tràng, đấy không phải là 

chuyện rất dễ ƣ? Gia tộc là quốc vƣơng, kinh Phật đã ghi, đƣơng thời có mƣời 

sáu  đại  quốc  vƣơng,  đều  qui  y  Phật,  làm  đệ  tử  tại  gia  của  Phật,  hộ  trì  Phật 

pháp.  Nếu  muốn  dựng  đạo  tràng,  thực  sự  không  tốn  một  cọng  lông,  chỉ  cần  

ngài gật đầu là ổn. Những quốc vƣơng, đại thần lúc đó, mang hiến cúng vƣờn 

tƣợc, biệt thự của họ, thỉnh Phật đến giảng kinh dạy học, Phật cũng tiếp nhận, 

không cố chấp. 

Lời nói, việc làm của Phật vô cùng rộng rãi, giống nhƣ vƣờn ông Cấp Cô 

Độc, tinh xá Trúc Lâm, tất cả đều là những vƣờn hoa rộng lớn. Phật đã ở đó 

giảng mấy bộ kinh, khi xong công việc, ngài lại di chuyển đến nơi khác. Ngài 

không lƣu luyến nơi mình đã từng ở, để lại cho ngƣời đời sau một gợi ý cực kì 

tuyệt vời. 

Bởi thế Phật dạy chúng ta, với những thứ của cải có quyền sử dụng, nhƣng 

không nên có quyền sở hữu. Tôi không cần dùng nữa, vật đƣa về chủ cũ, nhƣ 

thế mới hay, không một ai trong tăng đoàn muốn tranh đoạt tài sản. Không nổi 

lên ý niệm đó, bởi vì họ không có, không có gì cả. Nếu nhƣ có, tất nhiên sẽ có 

ngƣời nổi lên ý niệm đó, họ muốn chiếm hữu, là tập khí phiền não chúng sinh 

từ vô thỉ kiếp đến nay. 

Khi Phật Đà tại thế, trong số đệ tử vẫn có tranh giành, sau khi Phật diệt độ 

thì  càng  không  phải  nói.  Bởi  thế  Phật  không  giữ  bất  kỳ  một  thứ  gì  cả,  ngay 

160  Tập 549 



kinh điển cũng không giữ, đến đi đều là không, kinh điển từ đâu mà có? Sau 

khi Phật diệt độ, học sinh của Phật, tôn giả Ca Diếp, ông ấy phát khởi, chúng ta 

nên  đƣa  những  lời  giáo  huấn  của  Thế  Tôn  dạy  cho  chúng  ta,  nên  ghi  chép 

chúng lại, viết thành sách để lƣu truyền hậu thế. 

Tìm một ngƣời giảng lại, tôn giả A Nan, trí nhớ siêu đẳng. A Nan thực sự 

là ngƣời có trí nhớ cực nhạy, nghe qua một lần là không bao giờ quên, ngài có 

khả  năng  đó.  Khi  kết  tập  Kinh  tạng  sẽ  thỉnh  A  Nan  đăng  toà  giảng  lại,  năm 

trăm A La Hán nghe A Nan giảng kinh. Nghe giảng lại, làm chứng minh cho 

kinh giáo, mỗi ngƣời đều gật đầu, tuyệt vời, Phật đã nói nhƣ thế, bèn ghi lại. 

Một  ngƣời  đề  xuất  ý  kiến,  hình  nhƣ  chỗ  này  có  hoài  nghi,  bỏ  câu  đó  ngay. 

Dùng phƣơng thức nghiêm ngặt nhƣ thế để lấy niềm tin ngƣời đời sau. 

Bởi thế những vị đệ tử chủ động kết tập. Phật biết đƣợc, không phải không 

biết, biết đƣợc có chuyện nhƣ thế. Khi kết tập kinh tạng, A Nan đã thỉnh giáo 

Thế Tôn, những chữ khởi đầu sẽ ghi thế nào? Từ đó Phật đã dạy ngài, mở đầu 

viết:  “Tôi nghe như vậy”,  Phật ở nơi nào đó, nghĩa là sáu thứ thành tựu, việc 

này Phật biết, chứng tín. Bởi thế kinh Phật khác những tôn giáo khác, không 

phải truyền lại từ thiên thần, không phải, là lời Phật nói lúc bấy giờ, đệ tử ghi 

lại, giống nhƣ cách dạy học của Khổng Tử. 

Lúc bấy giờ  Khổng Tử dạy học cũng không có sách vở, chƣa chép thành 

văn  tự,  ông  chỉ  chỉnh  lí  những  lời  dạy  của  cổ  nhân.  Bản  thân  ông  không  có 

sáng  tác.  Cũng  sau  khi  Khổng  Tử  qua  đời,  những  môn  đệ  của  ông  chỉnh  lí 

những  lời  đã  nhớ  trong  kí  ức,  ghi  lại  những  lời  đã  nói  thƣờng  ngày,  và  lƣu 

truyền cho đời sau. Nổi tiếng nhất là Luận Ngữ, là bút kí của học trò  Khổng 

Tử.  Bởi  thế  dạy  học  rất  quan  trọng,  ngƣời  không  học,  không  hiểu  gì,  không 

biết gì về đạo lí. 

Tam  Tự  Kinh  nói :  “Không  được  dạy,  tánh  sẽ  thay”,   câu  này  quả  đúng, 

không phải đùa. Nếu không đƣợc dạy dỗ, từ từ con ngƣời sẽ không đƣợc học 

hành, họ bị hoàn cảnh bên ngoài vấy bẩn. Chƣa đoạn đƣợc tập khí phiền não, 

chắc  chắn  tập  khí  phiền  não  sẽ  tăng  lên,  dần  dà  trí  tuệ  sẽ  mất  đi,  ngày  nay 

chúng ta đã chứng kiến tình trạng này. 

Rất nhiều trƣờng ốc, các môn học đều là khoa học kĩ thuật. Tôi đã nghe rất 

nhiều,  khi  những giáo  sƣ  này  đề  cập  chuyện,  hiện  tại  những  môn  các  trƣờng 

dạy  là  để  làm  việc  chứ  không  dạy  làm  ngƣời,  biết  làm  việc,  không  biết  làm 

ngƣời. Bởi thế, rất nhiều các xí nghiệp, muốn tìm những trợ thủ nhƣng không 

thể tìm đƣợc, làm sao lại không tìm đƣợc? Họ muốn những ngƣời đó vừa làm 

đƣợc việc lại vừa biết xử sự, loại nhƣ thế không thể tìm đƣợc. 

Tập 549  161 



Ông Đạo Thạnh Hoà Phu ngƣời Nhật rất khôn khéo, ông tự bồi dƣỡng cán 

bộ, bồi dƣỡng học sinh, vấn đề này rất đúng, nó trở thành cái ngƣời ngày xƣa 

gọi  là  gia  học.  Nhà  của  chúng  ta  cần  những  ngƣời  thế  nào?  Công  ty  họ  cần 

những ngƣời thế nào, tự bồi dƣỡng lấy, ông đã làm rất thành công. Bởi thế giáo 

dục là quan trọng nhất. 

Chúng ta chứng kiến: “Nước kia mỗi ngày thường chuyển xe pháp” , chúng 

ta  đã  ƣa  muốn  đến  nơi  đó,  pháp  có  thể  nói  hết  đƣợc  chăng?  Nói  không  hết. 

Pháp đƣợc lƣu xuất từ tự tánh, tự tánh là cứu cánh viên mãn. Trong tự tánh đã 

hàm chứa trí tuệ vô lƣợng, đức năng vô lƣợng, tƣớng hảo vô lƣợng. Thực sự 

không  thể  lấy  hết,  dùng  mãi  không  cạn,  vì  thế  Phật  giảng  mỗi  ngày  mà  vẫn 

không hết. Tuổi thọ cƣ dân thế giới Cực lạc rất dài, những gì ta nghe bên đó 

thực sự là diệu pháp. Tánh tƣớng, lí sự, nhân quả của cõi hƣ không khắp pháp 

giới, chỉ ở đó mới học đƣợc rốt ráo, tốt nghiệp là thành Phật, gọi là Diệu Giác 

Nhƣ Lai. 

 “Phần trên”,  đoạn kinh văn này:  “Đều cho thấy nhân dân Ấn Độ lúc bấy giờ, 

 hoặc khoảng hàng trăm”,  vài trăm thính chúng.  “Hoặc khoảng hàng vạn”,  hội 

này độ một vạn hai nghìn ngƣời, “Tận mắt thấy y chánh trang nghiêm thế giới 

 Cực lạc” , những ngƣời tham gia lần pháp hội này đều thấy đƣợc thế giới Cực 

lạc, thấy đƣợc Phật A Di Đà. 

 “Phương Tây có thế giới, có Phật A Di Đà, hai chữ có ở đây, nên để mắt chú 

 ý”,  hai chữ “có”  ở đây cho chúng ta biết, bạn phải tin, thực có, không phải mơ 

hồ. 

Khi tuổi về già, đại sƣ Ngẫu Ích tự lấy biệt hiệu, gọi là Tây Hữu Đạo Nhân, 

phƣơng Tây, phƣơng Tây có, gọi là Tây Hữu Đạo Nhân, ý cho ngƣời biết, thế 

giới Cực lạc là có thực! Trong Kinh Di Đà cũng có hai chữ có:  “Có thế giới 

 danh vi Cực lạc, có Phật hiệu A Di Đà”,  hai câu có chữ có. 

Xem  tiếp  đoạn  cuối:   “Nói  chung,  phẩm  này  đủ  tứ  tất  đàn”, đến  đây  mới 

nói rõ Tứ tất đàn. Nếu phiên thành tiếng Trung Quốc, Tứ tất đàn là tứ biến thí, 

biến là phổ biến, thí là bố thí, bốn loại bố thí phổ biến. Cũng có thể gọi là cúng 

dƣờng, dùng tâm cung kính là cúng dƣờng, bốn loại này là chƣ Phật Bồ Tát đối 

với tất cả chúng sinh. Chúng ta biết tứ tất đàn mới có thể biết đƣợc ân đức Phật 

Bồ Tát đã ban cho chúng ta. 

       “Thứ nhất, y chánh Cực Lạc có mặt là thế giới tất đàn”,  một trong tứ tất 

đàn, thế giới, thế giới có nghĩa là gì? Hoan hỉ, đây chính là những gì trong kinh 

Đại thừa thƣờng nói, nơi Bồ Tát có mặt khiến chúng sinh khởi tâm hoan hỉ. Bồ 

Tát  vô  ngã,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trƣớc,  đối  xử  hoàn  toàn bình 

162  Tập 549 



đẳng với tất cả chúng sinh. Bồ Tát đều đã chứng tự tánh, tự tánh là nhất thể, tất 

cả pháp đều hiện ra từ tự tánh. Quan hệ giữa tự tánh với ta là nhất thể, không 

phải một nhà, một nhà không phải nhất thể, sâu sắc hơn cả quan hệ gia đình. 

Nhất thể nhƣ mắt tai mũi lƣỡi thân, lục phủ ngũ tạng là nhất thể, chúng ta 

thƣờng  nói  là  tâm  can  bảo  bối,  nhất  thể  là  tâm  can  bảo  bối,  không  phải  bên 

ngoài, nhất thể! Bởi thế, Phật Bồ Tát thực sự xem tất cả chúng sinh, tất cả vạn 

vật là nhất thể, chúng ta ngƣợc lại, chúng ta không biết. 

Chúng  ta  thƣờng  lấy  giấc  mơ  làm  thí  dụ  để  quí  vị  có  thể  hiểu  nhất  thể. 

Trong mơ, tất cả những cảnh tƣợng trong mơ đều do sự biến hiện của ý thức, 

chắc  chắn  không  có  những  thứ  ngoài  ý  thức  nhảy  vào  trong  giấc  mơ  của  ta, 

không thể đƣợc. Tất cả đều là tự tánh hiện ra, biến ra, tâm hiện thức biến. 

Trong  kinh  Phật  dùng  thí  dụ,  lấy  giấc  mộng  làm  thí  dụ  rất  nhiều.  Thí  dụ 

này khá giống, có thể hiểu đƣợc nhất thể, cảnh trong mộng là nhất thể. Ngay 

núi sông đại địa, hƣ không trong mộng cũng là nhất thể. Xét về lí, ngoài tâm 

tánh ra, không cầm nắm một pháp nào, khi đã hiểu đƣợc nhất thể rồi mới biết 

pháp pháp giai nhƣ, pháp pháp đều nhƣ vậy. Đây chính là những gì Thiền tông 

nói: “Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật” ,  không  còn  có  phân  biệt, 

không còn có chấp trƣớc, đó là hoan hỉ “sinh tâm mong cầu”.  

Bây giờ chúng ta đã thấy y chánh trang nghiêm thế giới Cực lạc, đều hiện 

ra trƣớc mắt. Cắt đứt tất cả những nghi tình, tất nhiên sinh tâm hoan hỉ, sinh 

tâm chân tín, thực sự phát nguyện vãng sinh. 

 “Thứ  hai:“Đại  chúng  A  Nan,  hoan hỉ  làm  lễ,  xưng  niệm  Thánh hiệu,  đấy  vị 

 nhân tất đàn”,  vị nhân có ý nghĩa gì? Sinh thiện, vị nhân là sinh thiện:  “nên 

 khiến sinh thiện”.  Tôn Giả A Nan dẫn đầu, Di Đà đại từ đại bi, đƣa cảnh đó bày 

ra để mọi ngƣời thấy đƣợc, A nan ngớ ngƣời, năm vóc sát đất. 

Thân lễ bái là thân cung kính, xƣng niệm Phật hiệu là miệng cung kính, ý cung 

kính, ba nghiệp kiền thành cung kính, đấy là thiện. Thiện ở đây là ngƣời xƣa 

thƣờng nói, tu phúc. Sinh đến thế giới Cực lạc, hạ hạ phẩm vãng sinh Phàm 

thánh đồng cƣ độ, cũng đầy đủ minh tâm kiến tánh. 

Trí tuệ, thần thông, đạo lực của những Đại sĩ Pháp thân đã kiến tánh thành 

Phật.  Nhờ  sự  gia  trì  của  Phật  A  Di  Đà,  tất  cả  đều  thành  Bồ  Tát  Bất  thoái 

chuyển. Họ có khả năng, tuỳ lúc tuỳ ý, biến hiện vô lƣợng vô biên thân phận, 

hoá thân, đến lạy Phật ở mƣời phƣơng thế giới. Lạy Phật ở mƣời phƣơng thế 

giới là tu phƣớc, cúng dƣờng, lạy Phật, cúng dƣờng tu phƣớc. Nghe Phật giảng 

kinh thuyết pháp để khai trí tuệ. Nơi đó, mỗi ngày đều tu phƣớc và tuệ không 

ngơi nghỉ, bởi thế họ nhanh chóng thành Phật, là có lí. Chƣ Phật ở những thế 

Tập 549  163 



giới  khác,  chỉ  có  Bồ  Tát  Thật  báo  trang  nghiêm  độ  mới  có  khả  năng  đó,  có 

nhân duyên đó, giống nhƣ thế giới Cực lạc. 

Bồ Tát ở thập pháp giới không đƣợc, không có khả năng đó. Bồ Tát ở pháp 

giới tứ thánh không ra khỏi phạm vi thế giới Tam thiên đại thiên. Chúng sinh 

trong  lục  đạo,  không  ra  khỏi  phạm  vi  lục  đạo,  phạm  vi  hoạt  động  của  họ  có 

giới  hạn.  Thế  giới  Cực  lạc  lớn  đến  độ  không  có  gì  nằm  ngoài,  nhỏ  đến  độ 

không có gì bên trong, không hạn chế. Bởi thế, đây chính là cứu cánh viên mãn 

của sinh thiện. 

       “Trì danh vãng sinh là thiện trong những điều thiện”,  tất cả pháp của thế 

xuất  thế  gian,  không  thứ  nào  vƣợt  qua  đƣợc  thiện  này.  Trì  danh  có  thể  đƣợc 

vãng sinh, vãng sinh đến thế giới Cực lạc là thành Phật. 

       “Thứ  ba,  phá  nghi  sinh  tín,  là  đối  trị  tất  đàn”.  Hai  chữ  đối  trị  rất  dễ  giải 

thích. Trị bệnh, mang bệnh, bạn trị lành bệnh, bệnh gì? Nghi hoặc, nghi hoặc là 

chƣớng ngại lớn nhất trong việc tu hành Bồ Tát. Với thế giới Cực lạc, chúng ta 

có hoài nghi chăng? Có, rốt cuộc là giả hay thật? Nhất là sống trong thời đại 

ngày nay, đây là thời đại phát triển khoa học, điều kiện đầu tiên của khoa học 

là hoài nghi. Quý vị có thể hoài nghi với tất cả hiện tƣợng vật lí, hoài nghi đến 

tận cùng, đến lúc nào có phát hiện mới thì thôi.  Nhƣng đối với thánh giáo là 

hỏng, nếu hoài nghi thánh giáo, quý vị không bao giờ kiến tánh. 

Chúng ta vẫn dùng thuật ngữ hiện đại, vật lí có thể hoài nghi, có thể phát 

hiện mới. Tâm lí không đƣợc hoài nghi, hoài nghi tâm lí là mất mạng. Quý vị 

mắc  bệnh,  nếu  nghĩ  bệnh  này  không  thể  chữa  khỏi,  chắc  chắn  chữa  không 

khỏi. Dù chữa trị bao nhiêu, thuốc thang bao nhiêu, không có tác dụng gì, đấy 

là gì? Đó là tâm lí. Nếu  mắc bệnh, bệnh chóng khỏi, đấy là gì? Không nghi 

ngờ, không nghi ngờ bản thân, bệnh sẽ rất chóng khỏi. Do có niềm tin, không 

hoài nghi với cách chữa trị, không hoài nghi thầy thuốc, rất chóng khỏi. 

Trên  thực  tế,  bác  sĩ  trị  bệnh,  hiệu  quả  cứu  sống  độ  ba  phần,  lòng  tin  đến 

bảy phần. Nếu ta đặt tất cả niềm tin, không cần thuốc thang, tự khỏi. 

Ngày  trƣớc  tôi  đã  nghe  bài  báo  trong  CD  Sơn  Tây  Tiểu  Viện.  Hơn  bốn 

mƣơi ngƣời mắc chứng ung thƣ, bệnh viện tuyên bố không còn cách chữa, cho 

mọi ngƣời biết họ chỉ sống hơn ba tháng nữa. Những ngƣời này sống rất thoải 

mái, bây giờ vẫn còn, nguyên nhân do đâu? Trị bằng cách nào? Bằng lòng tin. 

Khi nghe đƣợc tuyên bố đó, nhất tâm niệm Phật, nhất tâm không hai niệm, cầu 

sinh Tịnh độ. Không vãng sinh Tịnh độ, nhƣng bệnh lành, tái khám không thấy 

gì nữa, đây là gì? Tin tƣởng 100% sẽ chữa khỏi bệnh, tự khỏi. Chứng phát ban 

đỏ của Lƣu Tố Vân, cũng đƣợc chữa nhƣ thế, không cần thuốc thang. 

164  Tập 549 



Bởi  thế  câu  cuối  cùng  nói  rất  nặng,  chính  xác:   “Chưa  đoạn  nguông  gốc 

 của nghi, tức là tội căn, khi tín lực đủ rồi, nên toàn nhờ Phật lực”,   mấy câu 

này  nói  rất  hay.  Con  ngƣời  nhờ  đâu  để  thành  Phật?  Nhờ  niềm  tin  để  thành 

Phật. Tin tƣởng vào hai câu nói: “Vốn là Phật”.  Tịnh tông có nói: “Thị tâm thị 

 Phật, thị tâm tác Phật” , vậy còn vấn đề gì nữa? Thị tâm, quý vị vốn là Phật. 

Hiện  tại  quý  vị  niệm  Phật  là  muốn  thành  Phật,  vốn  là  Phật,  bây  giờ  lại  niệm 

Phật, làm gì có chuyện không thành Phật! Điều thứ ba trong Tịnh nghiệp tam 

phƣớc đã nói:  “Thâm tín nhân quả” . 

Mấy năm gần đây, khi nói đến điều này tôi đã nói với mọi ngƣời, thâm tín 

nhân quả là gì vậy? Tin tƣởng, niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. Tin Phật 

là  gì?  Tin  thị  tâm  thị  Phật.  Bởi  thế  niệm  Phật  đƣợc  gọi  là  thị  tâm  tác  Phật. 

Không hoài nghi điểm này, ta sẽ thành Phật, hoài nghi, lập tức bị đoạ lạc. Bởi 

thế khi “tín lực đầy đủ, trở thành Phật lực”, đó là gì? Phật lực gia trì bạn, tự 

Phật, tâm Phật. 

 “Thứ  tư,  Tâm  và  Phật  không  hai,  diệu  cảm  khó  nghĩ,  sự  lí  không  hai,  diệu 

 cảnh  bày  ra,  đây  là  đệ  nhất  nghĩa  tất  đàn”.   Đệ  nhất  nghĩa  là  cứu  cánh  viên 

mãn, bởi thế chúng ta nên tin tƣởng tâm và Phật là một, không phải hai. Tâm là 

tâm của ta, Phật là Phật hiện ra trong tâm ta. Phật A Di Đà là tự tánh hiện ra, 

do tâm hiện ra. Phật Thích Ca Mâu Ni cũng từ tâm hiện ra. Phật Tì Lô Giá Na 

cũng  từ  tâm  hiện  ra.  Tất  cả  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  trong  mƣời  phƣơng  ba  đời, 

không rời tự tánh, Phật ở đâu? Phật ở trong tự tánh. Bồ Tát ở đâu? Bồ Tát cũng 

ở trong tự tánh. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai là tánh đức của ta; chƣ Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác, 

là tu đức của ta. Tánh và tu không hai, chúng sinh và Phật là một, chúng sinh 

với Phật là một, không hai. Đấy gọi là thực sự đại viên mãn. Bởi thế diệu cảm 

khó nghĩ, tâm chúng sinh có cảm, Phật lập tức có ứng, cảm ứng đạo giao bất 

khả tƣ nghị. Lí sự không hai, diệu cảnh có mặt. 

Cảnh giới là sự, diệu là lí, Lí là gì? Lí là tâm tánh, tâm tánh năng hiện năng 

sanh.  Khi  mê  gọi  là  A  lại  da,  A  lại  da  năng  biến,  nó  biến  ra  những  gì?  Biến 

pháp  giới  Nhất  chân  Thật  báo  trang  nghiêm  độ  thành  thập  pháp  giới,  đấy  là 

duy thức, duy thức sở biến. Không có thức thì không có thập pháp giới, chỉ có 

Thật báo trang nghiêm độ, không có những thứ khác, trong các cõi nƣớc chƣ 

Phật có cõi Phật này. 

Chúng ta đọc trong Hoa Tạng Thế Giới Phẩm, trong Thế Giới Thành Tựu 

Phẩm, thế giới Cực lạc của chƣ Phật và Bồ Tát, toàn là Thật báo độ, không có 

Đồng cƣ độ, cũng không có Phƣơng tiện độ, đấy là đệ nhất nghĩa đế. Đệ nhất 

Tập 549  165 



nghĩa đế  “viên chương tánh cụ”,  chƣơng là làm nổi bật, hiển thị cho chúng ta, 

là  vốn  có  trong   tự  tánh.  “Vì  khiến  nhập  vào  thật  tướng”,   thật  tƣớng  là  chân 

tƣớng của tất cả pháp. 

 “Như Vô Lượng Thọ Khởi Tín Luận nói”,  Khởi Tín Luận là tác phẩm của cƣ sĩ 

Bành  Tế  Thanh.  Vị  cƣ  sĩ  này  không  phải  là  ngƣời  thƣờng,  thông  tông  thông 

giáo,  hiển  mật  viên  dung.  Dƣới  hình  dáng  của  một  ngƣời  tại  gia,  suốt  đời 

hoằng pháp lợi sinh, dùng thân cƣ sĩ hoằng pháp lợi sinh rồi vãng sinh Tịnh độ. 

Ông nói:  “Bên phải nói rõ ánh sáng vô lượng chiếu soi tất cả, Cực lạc Ta bà 

 cùng một pháp giới, vốn không phân biệt, sao có Đông Tây”. Cả đoạn dài phần 

sau đến tổng kết, đều là nội dung trong Vô Lƣợng Thọ Khởi Tín Luận. 

Nếu nói đây là ngƣời bình thƣờng thì không thể nói đƣợc, trong cảnh giới 

đó, không gian không còn nữa, làm gì có phƣơng Đông, phƣơng Tây, thời gian 

cũng không còn. 

Việc này bây giờ đã đƣợc các nhà khoa học khẳng định, thời gian, không 

gian  không  phải  thật.  Nhƣng  Phật  nói  thời  gian,  không  gian  không  phải  thật, 

quý vị xem, là từ ba nghìn năm trƣớc. Thời gian, không gian là những gì? Bộ 

tiểu luận nhập môn của Tƣớng tông, Bách Pháp Minh Môn Luận, đây là cuốn 

cần  đọc  khi  nhập  môn  Pháp  tƣớng  tông.  Cuốn  sách  cho  chúng  ta  biết,  thời 

gian, không gian đƣợc đặt vào bất tƣơng ƣng hành pháp. 

Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  là  tác  phẩm  của  Bồ  Tát  Thiên  Thân,  căn  cứ 

trên Du Già Sƣ Địa Luận của Bồ Tát Di Lặc, đại luận của Tƣớng tông. Bồ Tát 

Di  Lặc  là  chuyên  gia  về  Pháp  tƣớng  duy  thức.  Pháp  tƣớng  duy  thức  là  cuốn 

tâm lí học trong nhà Phật, bây giờ phân khoa, nó là tâm lí học. 

Bồ Tát Di Lặc tạo đại luận này, Du Già Sƣ Địa Luận, đã đem tất cả pháp 

qui nạp thành 660 pháp, phân loại nhƣ thế. Tất cả pháp vô lƣợng vô biên, đấy 

là điều khó diễn giảng, qui nạp thành 660 pháp. Bồ Tát Thiên Thân thấy 660 

pháp sẽ gây khó cho ngƣời mới học, vẫn còn rƣờm rà, bởi thế qui nạp lần nữa, 

qui nạp thành 100 điều, trở thành trăm pháp. 

Trăm  pháp  này  lại  đƣợc  chia  ra  năm  loại  lớn.  Thứ  nhất  là  tâm  pháp,  tám 

cái, tức tám thức: A lại da, mạt na, ý thức, sau đó là mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, 

tám thức này là tâm pháp. Tâm sở hữu pháp, tâm sở hữu pháp là tác dụng tâm 

lí, nghĩa là tác dụng của tám thức, tổng cộng có 51 pháp, 51 tâm sở hữu pháp. 

Trong 51 này chỉ có khả năng của thức thứ sáu là lớn nhất, nó có trong tất cả 

51 thứ đó. Giống a lại da, a lại da và tâm sở tƣơng ƣng, chỉ có năm, năm biến 

hành.  Những  thứ  khác  không  tƣơng  ƣng  với  a  lại  da,  bởi  thế  công  năng  của 

166  Tập 549 



thức  thứ  sáu  là  lớn  nhất.  51  tâm  sở  tƣơng  ƣng,  đây  là  tâm  sở  pháp,  tác  dụng 

của tâm lí thứ hai. 

Thứ ba là sắc pháp, sắc pháp là vật chất, tổng cộng có 11. Đó là năm căn, 

sáu trần, mắt tai mũi lƣỡi thân ý căn. Ý căn là mạt na, nó là tâm, nó không phải 

sắc  pháp.  Sáu  trần,  sắc  thanh  hƣơng  vị  xúc  pháp.  Năm  căn,  sáu  trần  là  sắc 

pháp, nghĩa là hiện tƣợng vật chất. 

Thứ cuối cùng là tâm bất tƣớng ƣng hành pháp. Bất tƣơng ƣng hành pháp 

có hai mƣơi bốn, nói theo ngôn ngữ ngày nay, khái niệm trừu tƣợng, căn bản 

không  có những  thứ  này,  tổng  cộng  có  hai  mƣơi  bốn pháp.  Không  gian,  thời 

gian đƣợc xếp vào một loại, bởi thế nó là khái niệm trừu tƣợng, cơ bản không 

có, bạn muốn tìm cũng không thể tìm thấy. 

Quý vị xem, đối với thời gian và không gian, ba nghìn năm trƣớc, nói theo 

ngôn ngữ ngày nay, nó đƣợc sản sinh từ khái niệm trừu tƣợng, nó không phải 

thật. Nó không phải tâm pháp, không phải tâm sở hữu pháp, cũng không phải 

sắc  pháp.  Nhƣng  nó  từ  trong  ba  thứ  pháp  này,  trừu  tƣợng  biến  hiện  mà  có 

những thứ đó, bây giờ các nhà khoa học đã khẳng định. 

Bởi thế, nói thật với các vị là gì? Thật sự là ngay giây phút này, không có 

trƣớc sau, trƣớc sau là thời gian. Không có nơi này chỗ khác, nơi này chỗ khác 

là không gian. Giáo lí Đại thừa gọi là sống  ở  giây phút này, nghĩa là  ở  giây 

phút đó, lời này nói thật gần gũi! Nếu chúng ta chƣa đọc những lời đối thoại 

giữa Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, chúng ta sẽ không hiểu những lời này, thế nào 

là ngay giây phút này? Chúng ta rất mơ hồ với khái niệm giây phút này, đọc 

đƣợc những lời đối thoại giữa Thế Tôn với Bồ Tát Di Lặc, chúng ta mới hiểu, 

mới bừng sáng đại ngộ. 

Giây phút này, chúng ta thử tính sơ sơ về giây phút này, một giây năm lần 

búng mống tay, giây phút này là gì? một nghìn sáu trăm triệu trên một giây, đó 

là  giây  phút  này,  gọi  là  nhất  niệm,  có  thể  nắm  đƣợc  nhất  niệm  đó  chăng? 

Không thể nắm bắt, không giữ đƣợc. Chúng ta dấy lên ý niệm, không biết bao 

nhiêu niệm? Phật Thích Ca Mâu Ni hỏi, hỏi rất hay, ngài hỏi Bồ Tát Di Lặc, 

cũng là hỏi những ngƣời phàm phu chúng ta: “Tâm có bao nhiêu niệm”.  

Chúng ta dấy lên tâm niệm, tâm có niệm, Phật hỏi trong nhất niệm có bao 

nhiêu  niệm,  bao  nhiêu  tƣớng,  bao  nhiêu  thức?  Bồ  tát Di  Lặc  thƣa:  Một  búng 

mống tay có ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm, trăm nghìn là đơn vị, một trăm 

nghìn là mƣời vạn, ba mƣơi hai ức nhân mƣời vạn, là ba trăm hai mƣơi triệu, 

một búng tay ba trăm hai mƣơi triệu niệm. 

Tập 549  167 



Bởi thế Phật nói cho chúng ta chân tƣớng sự thực, chân tƣớng sự  thực là 

gì?  “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”,  trong tất cả pháp 

này  bao  gồm  cả  Phật  pháp, bao gồm  thế  giới  Cực  lạc, bao  gồm  thế  giới  Hoa 

Tạng,  bao  gồm  tất  cả  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  trong  mƣời  phƣơng  ba  đời,  tất  cả 

chúng sinh, y chánh trang nghiêm đều bất khả đắc, nó đƣợc sinh ra thế nào? Từ 

nhất niệm sinh ra, nhất niệm phát sinh, liên tục mỗi niệm. 

Bởi thế phần trƣớc chúng ta đã học, liên tục ở đây là tƣơng tự tƣơng tục, 

kinh  nói  rất  hay,  tại  sao  vậy?  Mỗi  niệm  của  nó  không  giống  nhau,  ngày  nay 

chúng ta rất dễ hiểu vấn đề này. Mỗi giây, thay đổi cả vũ trụ này giống nhau 

chăng? Khác nhau, thế nên, nói thật, chúng ta thấy thân thể này đang tồn tại, 

giây trƣớc không phải giây sau, giây trƣớc và giây sau đã thay đổi, không phải 

giống nhau. Hình dáng đang thay đổi, thể chất đang thay đổi, tại sao? Ý niệm 

khác nhau, ý niệm đang thay đổi. Khi không còn ý niệm nữa, không khởi tâm, 

không động niệm, không còn thay đổi. Tƣớng ở đây, có thể nói là tƣớng liên 

tục,  không  phải  tƣớng  tƣơng  tự  tƣơng  tục.  Trong  Thập  pháp  giới  là  tƣớng 

tƣơng tự tƣơng tục, pháp giới nhất chân là tƣớng liên tục, mỗi tƣớng đó đều 

giống nhau. 

Bởi  thế  ngƣời  ba  đại  tăng  kì  kiếp  không  già,  mãi  mãi  không  già.  Cây  cỏ 

hoa lá, nghìn năm, vạn vạn năm không bao giờ khô héo, hay có dấu hiệu khô 

héo,  đấy  là  pháp  giới  nhất  chân.  Thế  giới  Cực  lạc  là  pháp  giới  nhất  chân. 

Những  cảnh  tƣợng  ở  thập  pháp  giới  sẽ  thay  đổi,  pháp  giới  nhất  chân  không 

thay đổi, bởi vì họ đã chuyển thức thành trí, chuyển bát thức thành tứ trí. 

Bởi thế ánh sáng vô lƣợng chiếu soi tất cả, ở đây là ánh sáng tự tánh Phật, 

khiến bạn thấy đƣợc chân tƣớng tất cả pháp. Dƣới ánh sáng này, Cực lạc, Ta 

bà cùng một pháp giới, không có chút phân biệt nào, nhất niệm đó đồng thời 

biến hiện, Cực lạc và Ta bà là nhất niệm đồng thời biến hiện. Nhất niệm là một 

cái búng tay, một phần ba trăm hai mƣơi triệu. 

Thời  gian  ngắn  nhƣ  thế,  chia  một  cái  búng  tay  thành  ba  trăm  hai  mƣơi 

triệu,  nhất  niệm  đó  là  một  phần  của  ba  trăm  hai  mƣơi  triệu,  cùng  một  pháp 

giới, vốn không phân biệt. Phân biệt là do ta nhìn sai, mê lầm, nên có phƣơng 

Đông hay phƣơng Tây gì đó, mới có khoảng cách mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật. 

Phần  tiếp  theo  nói:   “Núi  sông  quả  đất,  đều  do  vảy  trong  mắt  chúng  sinh 

 tạo  thành”.   Câu  này  đƣợc  Phật  nói  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm,  có  nghĩa  thế 

nào?  Vốn  không  có,  toàn  nhìn  nhầm,  vảy  trong  mắt  là  gì?  Chứng  phá  hỏng 

mắt,  khi  mắt  hỏng,  thấy  không  trung  mờ  mịt,  giống  nhƣ  không  trung  có,  do 

mắt, do mắt hỏng. 

168  Tập 549 



Khi  bật  đèn  ở  chỗ  chúng  ta,  hoặc  đốt  ngọn  nến,  một  vòng  sáng  tròn  trên 

ánh nến,  mắt thật tinh cũng không thấy, ngƣời có bệnh về  mắt khi thấy, thấy 

ánh sáng đó. Điều này cho thấy, vảy mắt là những chúng sinh mê hoặc, mê thất 

tự tánh, bạn sẽ thấy thứ nhƣ thế. Nếu thực sự giác ngộ, tất cả đều giả, căn bản 

không có. 

Ngƣời giác ngộ nhìn thấy hiện tƣợng dao động, đấy gọi là thật tƣớng các 

pháp. Trong mỗi dao động, Bồ Tát Di Lặc nói:  “niệm niệm hình thành” , hình 

là hiện tƣợng vật chất. Trong mỗi hiện tƣợng dao động đều có hiện tƣợng vật 

chất.  “Hình  đều  có  thức”,   thức  là  gì?  Thọ  tƣởng  hành  thức.  Trong  mỗi  hiện 

tƣợng vật chất đều có hiện tƣợng tinh thần. Bởi thế, hiện tƣợng tinh thần và 

hiện tƣợng vật chất không bao giờ tách rời nhau. 

Ngày nay gọi duy tâm, duy vật đều sai, tâm với vật là một không phải hai. 

Ta không thể thừa nhận một nửa, nó còn một nửa khác, không bao giờ tách rời. 

Hiện tƣợng vật chất nhỏ đến thế nào, đều là ngũ uẩn nhƣ trong kinh Phật nói, 

là sắc thọ tƣởng hành thức. Sắc là vật chất, thọ tƣởng hành thức là hiện tƣợng 

tinh thần. 

Phần trƣớc chúng ta đã học chấm nhỏ nhƣ sợi lông hạt bụi, nói rằng một 

cọng  lông,  một  cọng  lông  măng,  một  hạt  bụi,  chấm  nhỏ  nhƣ  bụi,  lông,  ngày 

nay chúng ta gọi là lƣợng tử, tiểu quang tử. Mắt thƣờng chúng ta không nhìn 

thấy, nhƣng dƣới kính hiển vi cao độ sẽ thấy đƣợc. Nó đầy đủ sắc thọ tƣởng 

hành thức nhƣ trong kinh Phật nói. 

Bởi  thế,  thí  nghiệm  nƣớc  của  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  đã  chứng  minh, 

nƣớc là vật chất, nƣớc biết nhìn, biết nghe, hiểu đƣợc ý ngƣời. Nghĩa là nƣớc 

có  sắc  thọ  tƣởng  hành  thức,  nó  có  cảm  nhận.  Ta  khen,  nó  vui,  ta  mắng,  nó 

ghét, nó có cảm xúc, biết trả lời bạn. Ta thƣơng yêu, nó yêu ta lại; ta ghét, nó 

ghét trở lại. Bởi thế tất cả vật chất, hiện tƣợng vật chất, đều có sắc thọ tƣởng 

hành  thức,  khởi  tâm  động  niệm  của  chúng  ta  liệu  giấu  đƣợc  ai?  Có  thể  giấu 

ngƣời, tất cả hiện tƣợng vật chất, không thể giấu nó đƣợc, chúng nó sẽ biết, thứ 

gì biết? Cõi hƣ không khắp pháp giới biết. 

Hoàn  Nguyên  Quán  nói  về  ba  thứ  chu  biến,  thứ  nhất:   “Chu  biến  pháp 

 giới” , vừa khởi ý niệm, cả pháp giới đều biết. Bởi thế cả pháp giới giống nhƣ 

một  mạng  lƣới,  ta  đụng  vào  một  điểm  nào  đó,  tất  cả  đều  biết,  thứ  gì  không 

biết?  Là  những  thứ  bản  thân  có  vấn  đề,  nơi  có  chƣớng  ngại  sẽ  không  biết, 

chƣớng ngại đó là gì? Bị tê liệt, khi hết chƣớng ngại sẽ biết đƣợc ngay. 

Chƣ Phật Bồ Tát, gọi là Bồ Tát pháp thân, không có chƣớng ngại, họ biết 

hết.  Phật  Bồ  Tát  trong  pháp  giới  Tứ  thánh,  nhƣ  A  La  Hán,  Phật  Bích  Chi, 

Tập 549  169 



những  vị  đó  biết  một  phần,  chứ  chƣa  biết  tất  cả.  Khởi  tâm  động  niệm  của 

chúng ta, Thanh Văn, Duyên Giác cõi Ta bà biết. Thanh Văn, Duyên Giác cõi 

khác  không  biết,  nhƣng  Bồ  Tát  Pháp  thân  biết,  Bồ  Tát  Pháp  thân  không  có 

chƣớng ngại. 

Chu  biến  pháp  giới,  nên  ghi  nhớ,  một  khi  chu  biến  lập  tức  gây  ra  ảnh 

hƣởng, va chạm, xuất sanh vô tận. Không cứ thiện niệm hay ác niệm đều chu 

biến pháp giới. Bởi thế đừng gây ra niệm ác: tôi ghét ngƣời này, tôi ghét con 

vật kia, tôi ghét con rắn vì nó làm  chết ngƣời. Những ý niệm nhƣ thế  sẽ chu 

biến pháp giới, ý niệm đó xuất sinh vô tận. Khi ta không để ý, sẽ làm một cách 

tuỳ tiện, khi đã biết, mới hiểu ra sẽ gây ảnh hƣởng rất nghiêm trọng. 

Khi mang thai, ngƣời mẹ khởi tâm động niệm, làm sao thai nhi không biết 

đƣợc?  Làm  gì  có  chuyện  đó!  Thiện  niệm  của  ta,  tất  cả  những  gì  ta  nghĩ  về 

ngƣời khác đều là thiện, trong cảnh giới thiện niệm, sẽ nuôi lớn họ. Nếu lúc 

nào cũng giận dữ, ác niệm, tâm hành của họ cũng trở thành ác. 

Bởi thế ngƣời xƣa biết cách dạy con từ trong bụng, mỗi niệm đứa trẻ đều 

cảm nhận đƣợc, ảnh hƣởng đến nó, nó sẽ thay đổi theo ý niệm. Mỗi niệm đều 

là thiện niệm, mƣời thánh mang thai đều là thiện niệm, bà mẹ nghĩ điều thiện, 

bà mẹ làm việc thiện, làm sao đứa trẻ không thiện đƣợc? Thánh nhân! 

Thánh nhân nhờ dạy mà có. Phật Bồ tát cũng nhờ dạy mà có, nhân duyên 

sâu nặng giữa bà mẹ và con cá. Bà làm sao nuôi đứa trẻ đó thành Thánh nhân, 

thành Phật Bồ Tát, công đức của bà sẽ vô lƣợng. Nhờ công đức đó, bà sẽ vãng 

sinh, tại sao? Bà đã sản sinh ra một vị Thánh cho thế giới, vị Thánh đó ban bố 

ân đức cho thế gian. Trong công đức của họ, bà có một phần, có mấy ngƣời 

hiểu đƣợc điều này? Không ai hiểu đƣợc việc này, ngƣời xƣa biết đƣợc, phát 

triển ở Trung Quốc mấy nghìn năm nay. 

Bây giờ mọi ngƣời vừa học khoa học đã đánh một dấu hỏi lớn, hoài nghi 

về việc đó, lạnh nhạt với nó. Từ điểm này chúng ta có thể lí giải, những gì cổ 

thánh tiên hiền để lại là tuyệt vời, khoa học không thể giải thích. Khoa học chỉ 

có thể giải thích hiện tƣợng vật lí, họ không thể giải quyết hiện tƣợng tâm lí. 

Tâm lí, vật lí trong Phật phápđều có. Vật lí là sắc pháp, thọ tƣởng hành thức là 

tâm pháp, thọ tƣởng hành thức từ đâu mà có? Kiến văn giác tri vốn có trong tự 

tánh. Bởi thế kiến văn giác tri là tánh đức, vốn có trong tự tánh. Khi mê nó trở 

thành  thọ  tƣởng  hành  thức,  giác  ngộ,  thọ  tƣởng  hành  thức  đƣợc  khôi  phục 

thành kiến văn giác tri. Bởi thế hiện tƣợng tinh thần của chúng ta ngày nay là 

méo mó, biến tƣớng của kiến văn giác tri. Điều này cho thấy tất cả pháp trong 

vũ trụ thực sự là nhất thể. 

170  Tập 549 



       “Nếu có thể nhất niệm nhập vào cảnh giới Phật, ánh sáng, trí tuệ vô lượng, 

 trùm  khắp  cõi  nước”.   Chu  ở  đây  là  chu  biến  pháp  giới,  tất  cả  cõi  nƣớc  chƣ 

Phật trong quá khứ, hiện tại, vị lai. Trần, hình dung rất nhiều, nhiều đến mức 

nào? Giống nhƣ cát bụi, không thể tính đếm, phổ chu trần sát. 

“Tam đồ lục đạo đồng thời giải thoát”,  bản thân ta đã giải thoát, những cảnh 

giới ta nhìn thấy đều giải thoát. Khi ta đã thành Phật, tất cả vạn vật, núi sông 

quả đất trong mắt đều thành Phật hết, tất cả chúng sinh đều thành Phật hết, tại 

sao? Chúng ta thấy đƣợc tự tánh của nó, tự tánh vốn là Phật. 

Quý vị thấy tƣớng của nó, tƣớng đó là lục đạo, tam đồ, thập pháp giới, là 

tƣớng. Nhìn trên mặt tánh, mỗi mỗi đều là Phật, Phật này mê ở chỗ này, Phật 

kia mê ở chỗ kia, chƣa giác ngộ. Chƣa giác ngộ không thể nói đó không phải 

Phật,  tự  tánh  của  nó  không  mê,  những  gì  mê?  A  lại  da  thức,  a  lại  da  là  giả, 

không phải thật. Khi đã mê, tự tánh cho ra sản phẩm phụ, những thứ đó không 

phải  thật.  Không  phải  thật,  ta  có  thể  buông  bỏ,  có  thể  cắt  đứt  nó.  Thật  thì 

không  thể  đoạn  đƣợc,  không  đoạn  đƣợc  tự  tánh,  không  đoạn  đƣợc  kiến  văn 

giác tri, nó là chân. 

Không thể đoạn đƣợc trí tuệ, bây giờ đang mê, trí tuệ biến thành phiền não. 

Bởi thế trong kinh thƣờng nói phiền não tức Bồ đề, Bồ đề là trí tuệ. Khi giác 

ngộ phiền não biến thành trí tuệ, khi mê trí tuệ trở thành phiền não. Nó là một, 

không phải hai thứ khác nhau, chỉ chuyển đổi mà thôi. Không đoạn đƣợc phiền 

não, đoạn phiền não thì trí tuệ cũng mất, chuyển đổi gọi là đoạn, không phải 

đoạn thật, phiền não biến thành trí tuệ. 

Bởi thế, tam đồ lục đạo đều biến thành pháp giới nhất chân, khôi phục lại, 

khôi  phục  bình  thƣờng,  giác  ngộ  là  khôi  phục.  Khi  mê  lầm,  pháp  giới  nhất 

chân biến thành lục đạo tam đồ. 

 “Không  những  A  Nan  được  oai  Phật  gia  bị,  thấy  được  thân  Phật,  và  các  y 

 chánh”. A Nan là A La Hán, Di Lặc là Bồ Tát Đẳng Giác. Chƣ Phật, Bồ Tát, A 

La  Hán,  đều  đƣợc  oai  thần  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Thấy  đƣợc  thân  Phật,  thấy 

đƣợc Phật A Di Đà, thấy đƣợc thế giới Cực lạc, y chánh là thế giới Cực lạc. 

 “Tức  những  chúng  sinh  mạt  pháp  này”,   nói  đến  chúng  ta  bây  giờ,  hiện  tại 

chúng  ta  đang  ở  trong  thời  kì  mạt  pháp  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  nhƣ  thế 

nào?  “Nếu vào được pháp môn này”,  đây là lời của Bành Tế Thanh. Nếu ta đi 

vào pháp môn này, pháp môn này là gì? Pháp môn Tịnh độ, pháp môn trì danh 

niệm Phật. Bộ kinh này kêu gọi ta phát tâm Bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, 

đó là pháp môn này. 

Tập 549  171 



 “Không  rời  niệm  này,  nhanh  chóng  thấy  Phật”,   nếu  thực  sự  buông  bỏ  mọi 

duyên,  nhất  tâm  chuyên  niệm,  ta  cũng  có  thể  thấy  đƣợc  cảnh  giới  này,  đây 

không phải là những lời viển vông. 

Cuối cùng dẫn Kinh Hoa Nghiêm để chứng minh, cho thấy những lời này 

là thực, không phải viển vông, tại sao? Cùng một đạo lí. Khi Thế Tôn thuyết 

pháp, có thể cảm động Phật A Di Đà, cảnh giới đó hiện ra để chúng ta thấy. 

Thời  đại  chúng  ta  ngày  nay,  đã  có  ai  thấy  Phật  chƣa?  Có,  thấy  Phật  lớn 

chừng nào? Thật vậy, giống vua núi Tu Di, giống núi Hoàng Kim. Có ngƣời đã 

thấy, tƣớng hảo thân Phật hiện lớn nhƣ hƣ không, nhìn thấy thấy, cả một gốc 

trời. Điều lạ là quý vị thấy rất rõ ràng, không lơ mơ. Bởi thế đây là chuyện có 

thực, không phải giả.  “Không rời đương niệm, nhanh chóng thấy Phật”.  

Kinh Hoa Nghiêm nói : “Chư Phật như tấm kính lớn, thân ta như ngọc ma 

 ni.  Pháp  thân  chư  Phật  nhập  thân  ta,  thân  ta  thường  nhập  vào  thân  Phật” . 

Đấy là gì? Ta và Phật trở thành một thân thể.  “Phật như tấm gương lớn”,  đây 

là thí dụ.  “Thân ta như ngọc ma ni”,  viên ngọc soi vào gƣơng, trong gƣơng có 

ngọc.  Châu  là  châu  báu,  nó  có  thể  phát  sáng,  trong  viên  ngọc  có  hình  tấm 

gƣơng,  trong  tấm  gƣơng  có  hình viên  ngọc,  vì  thế  pháp  thân  chƣ  Phật  trong 

thân  ta,  nhất  thể.  Thân  ta  cũng  thƣờng  nhập  thân  chƣ  Phật,  giống  nhƣ  nằm 

trong thân thể Phật. Những lời trong Kinh Hoa Nghiêm là có thật, không phải 

tƣởng tƣợng, là chân tƣớng sự thực. 

 “Biết Phật và chúng sinh, vốn không hai, gọi là thấy Phật, thật ra không thấy, 

 tại sao vậy? Không thể nhìn thấy nhau khi trong cùng một thân thể”.  Đấy là 

thật,  không  một  chút  giả  dối,  “không  thể  trong  cùng  một  thân  mà  nhìn  thấy 

 nhau” . Nhƣng nó vẫn có hiện tƣợng chiếu soi lẫn nhau che chở lẫn nhau, đấy 

là điều không thể nghĩ bàn. Thân nhƣ thế, nƣớc cũng không ngoại lệ. 

Thế giới Cực lạc cũng giống tấm gƣơng lớn, thế giới Ta ba nhƣ viên ngọc 

ma ni. Trong tấm  gƣơng có hình ngọc  ma ni, trong viên ngọc  ma ni cũng có 

hình tấm gƣơng, ánh sáng soi chiếu lẫn nhau, đúng là nhất thể. 

Nhƣ chúng ta soi gƣơng vậy, tấm gƣơng lớn, hình chúng ta trong đó, đấy là 

ví  dụ,  còn  sự  thực?  Sự  thực  là  một,  tất  cả  các  pháp  đều  nằm  trong  đại  viên 

cảnh. Đại viên cảnh là gì? Đại viên cảnh là tự tánh, chuyển A lại da thành đại 

viên cảnh trí. A lại da chuyển thức thành trí, chuyển thành đại viên cảnh, chỉ 

điều gì? Là cảnh giới này, bạn mới thực sự hiểu đƣợc y chánh trang nghiêm cõi 

hƣ không khắp pháp giới toàn do tự tánh biến hiện. 

Tự  tánh  là  đại  viên  cảnh,  tự  tánh  là  Thƣờng  tịch  quang,  đấy  là  chân  ngã, 

không  phải  giả.  Bốn  tịnh  đức  thƣờng  lạc  ngã  tịnh,  không  cần  Phật  nói,  ta  tự 

172  Tập 549 



chứng  đƣợc,  đi  vào  cảnh  giới  đó  rồi.  Khi  đi  vào  cảnh  giới  đó,  hãy  nghĩ  còn 

thiên tai nào nữa chăng? Thiên tai không phải thật, địa ngục, thiên đƣờng đều 

là  huyễn  hoá,  có  chuyện  đó  chăng?  Có,  nhƣ  đang  xem  kịch  vậy,  giống  nhƣ 

xem film, xem truyền hình, không có gì thật,  “phàm có hình tướng, tất cả đều 

 hư  vọng”,  “tất  cả  pháp  hữu  vi”.  Pháp  hữu  vi  có  sinh  có  diệt,  Thật  báo  độ 

không sinh không diệt, Thật báo độ không thay đổi. 

Nếu có sinh diệt, khi kiến tánh, Thật báo độ có mặt. Khi chứng Diệu Giác, 

Thật báo độ không còn. Bởi thế Thật báo độ cũng không phải thật, quả thật là 

 “phàm có hình tướng tất cả đều hư vọng”,  điều sau cùng là thật. 

Trong  trăm  pháp,  chân  nhƣ  vô  vi  cuối  cùng  trong  sáu  loại  pháp  vô  vi. 

Chân nhƣ vô vi là Thƣờng tịch quang tịnh độ, nó vĩnh hằng bất biến. Trong 

Thƣờng tịch quang không có một thứ gì nhƣng không  thiếu thứ gì, hay là hay 

ở chỗ đó. Vấn đề này, khoa học và triết học không bao giờ với tay đến, tại sao? 

Bởi họ sử dụng a lại da thức, dùng thức thứ sáu. 

Thức thứ sáu là vọng tâm, vọng tâm chỉ duyên đƣợc vọng cảnh, cảnh giới 

hƣ vọng, không thể duyên đến chân, làm sao duyên đến chân? Phật dạy:  “Chỉ 

 có chứng được mới biết”,  nếu muốn chứng đƣợc, phải dùng phƣơng pháp nào? 

Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  sẽ  chứng  ngay,  quý  vị 

thấy đơn giản chăng. Chúng ta đang trong lục đạo, không cách vƣợt thoát từ vô 

lƣợng kiếp đến nay, chính bị thứ này phá hại. Khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trƣớc, bây giờ vẫn đang làm, càng làm càng thấy phấn khởi, đấy là rắc rối 

lớn. 

Phật pháp rất phù hợp tinh thần khoa học, ta có thể thực nghiệm, nó có thể 

chịu  đƣợc  va  đập.  Thực  nghiệm  sẽ  hiểu  đƣợc,  chúng  ta  thử  buông  bỏ  xem, 

buông bỏ phiền não kiến tƣ, để xem có phải cảnh giới A La Hán chăng? Không 

còn lục đạo, lục đạo là do phiền não kiến tƣ biến hiện. Khi đã buông bỏ, không 

khác gì vừa tỉnh giấc mộng, không thấy lục đạo nữa, cảnh giới khi tỉnh mộng 

là gì? Cảnh giới A La Hán, ở đây là pháp giới Tứ thánh: A La Hán Phật Bích 

Chi, Bồ Tát, Phật, pháp giới Tứ thánh bên trên thập pháp giới, bạn thấy đƣợc, 

không còn lục đạo nữa. 

Bởi thế đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay: Trong mộng rõ ràng có lục đạo, tỉnh 

dậy thoáng đãng không đại thiên. Khi tỉnh rồi, lục đạo không còn nữa, đấy là 

một cơn ác mộng. Pháp giới Tứ thánh cũng trong mộng, lục đạo là mộng trong 

mộng. Phải không khởi tâm, không động niệm, mới thực sự tỉnh mộng, tại sao? 

Không còn thập pháp giới nữa, A La Hán, Phật Bích Chi, Bồ Tát, Phật, không 

Tập 549  173 



còn. Những thứ có mặt lúc này là Thật báo trang nghiêm độ của chƣ Phật Nhƣ 

Lai, gọi là pháp giới nhất chân. 

Ngƣời đời mông muốn vĩnh hằng, chạy theo bất sinh bất diệt. Trong pháp 

giới nhất chân, những thứ ta thấy đƣợc là vĩnh hằng, bất sinh bất diệt. Bởi thế 

Tịnh tông gọi nó là vô lƣợng thọ, phải chăng có thật vô lƣợng thọ? Vô lƣợng 

của hữu lƣợng. 

Trong kinh Phật cho chúng ta biết, sống bao lâu? Ba đại a tăng kì kiếp, có thể 

nói,  ở  nơi  đó,  phải  sống  đến  ba  đại  a  tăng  kì  kiếp,  nguyên  nhân?  Tuy  đoạn 

đƣợc vô minh vô thỉ nhƣng tập khí vô minh vô thỉ vẫn chƣa đoạn. Bởi thế pháp 

giới nhất chân này là tập khí vô minh vô thỉ biến hiện ra. Khi đoạn hết tập khí, 

thế giới này sẽ không còn, Thƣờng tịch quang có mặt. Ta quay về Thƣờng tịch 

quang, quay về tự tánh, đấy mới thực sự bất sinh bất diệt. 

Thƣờng  tịch  quang  không  phải  chết,  mà  sống.  Ba  thứ  hiện  tƣợng  của 

Thƣờng tịch quang đều bất khả đắc, nó không phải hiện tƣợng vật chất, cũng 

không phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên, Thƣờng 

tịch quang  ở đâu? Có khắp  mọi nơi,  mọi nơi  mọi lúc  đều nằm trong Thƣờng 

tịch quang. Thƣờng tịch quang là bản thể, bản thể của tất cả vạn vật trong vũ 

trụ, không có nó, không có thứ gì cả. 

Bởi thế chúng ta, để tiện lợi cho mọi ngƣời có khái niệm, tôi thƣờng lấy thí 

dụ màn hình truyền hình. Thƣờng tịch quang là màn hình truyền hình, bản thân 

nó không có gì. Y chánh trang nghiêm thập pháp giới là những hình ảnh trên 

màn  hình  đó,  khi  bật  kênh,  sẽ  thấy  hình,  hình  có  cản  trở  màn  hình  chăng? 

Không,  màn  hình  không  cản  trở  tƣớng  thập  pháp  giới,  hiện  tƣớng  của  thập 

pháp giới cũng không làm ô nhiễm, không ngăn cản màn hình. Nếu không có 

màn  hình  nó  sẽ  không  có hình  ảnh,  nó  là  bản  thể  của  tất  cả  những  hình  ảnh, 

dùng thí dụ nhƣ thế mọi ngƣời dễ hiểu hơn. 

Kiến  tánh  không  trƣớc  tƣớng,  không  nên  chấp  trƣớc,  đấy  là  Bồ  tát.  Ngày 

nay chúng ta không có khả năng đó, sai lầm chính là đây, thấy tƣớng liền đắm 

vào tƣớng, coi đó là chân, sinh phiền não nơi đó, không trƣớc tƣớng thì sao? 

Không trƣớc tƣớng sẽ sinh trí tuệ, không sinh phiền não. 

Nên biết Kinh Kim Cang có câu nói về vấn đề này, chúng ta nên sử dụng 

để quán tƣởng, chỉ câu này là đủ:  “Phàm có hình tướng, tất cả đều hư vọng”. 

Tất cả mọi tƣớng, ngay chƣ Phật Nhƣ Lai, có hình tƣớng cũng hƣ vọng, cũng 

không  thể  chấp  trƣớc,  không  thể  phân  biệt,  đều  không  thể  khởi  tâm,  động 

niệm. Lúc đó ta sẽ trở thành Bồ Tát Pháp thân ứng hoá đến thế gian, tại sao? 

Chúng  ta  đã  thành  Phật.  Thành  Phật  ở  thế  gian  này  có  nghĩa  là  thị hiện,  ứng 

174  Tập 549 



thân,  làm  gì  ở  thế  gian?  Giáo  hoá  chúng  sinh,  giúp  đỡ  chúng  sinh  giác  ngộ, 

giúp đỡ chúng sinh quay về tự tánh. Nghĩa là thừa nguyện tái sanh, không cần 

thay đổi thân thể. 

Thân nghiệp báo chúng ta trở thành gì? Trở thành thân nguyện lực, Bồ Tát 

thừa nguyện tái sanh. Thân nghiệp báo có giới hạn, có đau khổ, thân nguyện 

không có. Nếu thân nguyện hiện tƣớng đau khổ, đấy chỉ là thị hiện, đấy không 

phải thật. 

Cƣ sĩ Duy Ma ốm bệnh, là thị hiện, không phải bệnh tật thực sự, dùng cách 

đó để giáo hoá chúng sinh. Nghe tin ngài bệnh, rất nhiều ngƣời đến thăm, trên 

thực tế, khi thăm bệnh, ngài thuyết pháp cho họ. Phẩm kinh này, chúng ta học 

đến đây. 

Xem  tiếp  phần  dƣới: “Từ  Thị  Thuật  Kiến  thứ  39”.   Phần  trƣớc  Niệm  Lão  đã 

giới thiệu đại ý phẩm này cho chúng ta. 

       “Tông chỉ của phẩm này vẫn là chứng tín trừ nghi”.  Nửa sau bộ Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, Bồ Tát Di Lặc đƣơng cơ.  “Từ thị”  là Bồ Tát Di Lặc.  “Bồ Tát Di 

 Lặc  thuật  lại  những  gì  mình  thấy  được  chứng  được,  lời  của  Phật  là  chân 

 thật”.  Di ở đây là thêm, tăng, chứng minh lời của Phật là chân thật.  “Nghĩa là 

 khung cảnh y chánh trang nghiêm thế giới Cực Lạc, chính từ kim khẩu nói ra”.  

Ở đây gọi việc Phật nói là Kim khẩu nói ra.   

Phật là thân màu vàng, vậy Phật Thích Ca Mâu Ni có thực giống vàng hay 

chăng? Không phải, không phải vậy tại sao lại gọi thân màu vàng? Trong vật 

chất thì vàng là kim loại có màu sắc đặc biệt, nó không thay đổi, ngày nay gọi 

là oxy hoá. Quý vị thấy bạc, đồng, sắt, thiếc đều bị oxy hoá, chỉ vàng là không, 

vậy vàng tƣợng trƣng cho thứ gì? Tính không thay đổi, vĩnh hằng bất biến, lấy 

ý đó. Thân tƣớng Phật vĩnh hằng bất biến, những lời Phật dạy là chân, không 

phải  giả.  Kim  khẩu  sở  tuyên,  nhất  định  phải  hiểu  vấn  đề  đó,  ý  nghĩa  tƣợng 

trƣng. 

Bởi thế thế chúng ta trở thành thói quen, cũng đắp vàng lên tƣợng Phật, Bồ 

Tát. Khi nhìn những pho tƣợng chúng ta hiểu đƣợc, màu vàng là vĩnh hằng bất 

biến, lấy ý nghĩa nhƣ thế. Bất cứ nó có màu nhƣ thế nào, đều gọi là thân màu 

vàng, không gọi là màu vàng. 

Phần trƣớc đều là Thế Tôn giới thiệu, Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho 

tất  cả  mọi  ngƣời  về  y  báo  chánh  báo  thế  giới  Cực  lạc.  Nói  rất  chi  tiết,  mọi 

ngƣời nghe quen tai, nhƣng chƣa thấy đƣợc. Bây giờ, những thánh chúng dự 

hội tận mắt nhìn thấy chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng khen ngợi Phật A 

Tập 549  175 



Di  Đà.  Mọi  ngƣời  tận  tai  nghe  đƣợc,  họ  đã  tận  mắt  nhìn  thấy,  tận  tai  nghe 

đƣợc, vì thế tin tƣởng, không còn hoài nghi. 

Chúng ta xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sinh Truyện, thấy ghi chép 

rất nhiều, chúng ta tin đó không phải giả, đấy không đánh lừa mọi ngƣời. Khi 

gần  mất  thấy  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn,  ngƣời  gần  mất  đó  nói  với  những 

ngƣời xung quanh, Phật A Di Đà đến rồi, đến đón tôi rồi. Đôi lúc nói ra những 

cảnh tƣợng, hai bên có Quan Âm, Thế Chí, còn rất nhiều La Hán, thiên nhân, 

kể ra những cảnh tƣợng này, có. Lúc đó họ vẫn chƣa mất, rất minh mẫn, những 

lời đó, chính là lời của Bồ Tát Đại Thế Chí, thấy Phật trƣớc mặt. Khi đến thế 

giới Cực Lạc, tƣơng lai sẽ thấy Phật. 

Bởi  thế  Viên  Thông  Chƣơng  nói:   “niệm  Phật  nhớ  Phật,  ngay  giờ  này, 

 tương lai, chắc chắn thấy Phật” . Sinh đến thế giới Cực Lạc là tƣơng lai, khi 

gần mất là giờ này. Họ vẫn chƣa ngƣng thở, vẫn ở nhân gian, nhƣng đã thấy, 

nói với bà con, đó thực sự đã vãng sinh, chúng ta không thể hoài nghi. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sinh Truyện, có đại sƣ Huệ Viễn, 

khi  đại  sƣ  Huệ  Viễn  vãng  sinh,  nói  với  mọi  ngƣời,  Phật  đến  tiếp  dẫn,  thấy 

đƣợc thế giới Cực Lạc, chỉ ngài thấy đƣợc, những ngƣời khác không thấy. 

Không giống nơi này, nơi này đƣợc hai Thế Tôn hai quốc độ gia trì, Phật A 

Di Đà và Phật Thích Ca Mâu Ni gia trì, khiến ta tận mắ thấy đƣợc, tự thân mọi 

ngƣời cùng thấy, cơ hội đó rất khó! Trong Truyện Vãng Sinh chúng ta thấy, 

chỉ  họ  thấy  đƣợc,  ngƣời  khác  không  thấy.  Bởi  thế  những  ngƣời  xung  quanh 

Huệ Viễn thỉnh giáo ngài: Thế giới Cực Lạc mà thầy thấy đó hình dáng ra làm 

sao?  Đại  sƣ  Huệ  Viễn  trả  lời,  y  hệt  những  gì  trong  kinh  đã  giảng,  cho  thấy 

những lời Phật Thích Ca Mâu Ni không sai. 

Khi  ngài  Huệ  Viễn  còn  tại  thế,  kinh  điển  Tịnh  tông  chỉ  có  bộ  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ. Tôi  cho rằng, rất  có khả  năng ngài dùng bản của An   Thế  Cao, 

nhƣng  tiếc  là  bản  của  An  Thế  Cao  đã  thất  truyền.  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  tại 

Trung  Quốc  đã  có  mƣời  hai  lần  phiên  dịch,  nghĩa  là  có  mƣời  hai  bản  dịch 

không giống nhau. Bây giờ chỉ còn năm bản, năm bản có trong Đại tạng kinh, 

bảy bản có mục lục nhƣng không tìm thấy sách, đã thất truyền. 

Dịch phẩm của An Thế Cao là dịch ý, giống đại sƣ La Thập, rất thích hợp ý 

của  ngƣời  Trung  Quốc,  tôi  rất  thích  đọc  những  bản  kinh  do  ngài  phiên  dịch. 

Đại sƣ Huyền Trang dịch rất nhiều, trực dịch, khi đọc chúng ta cảm thấy trúc 

trắc.  Bởi  vì,  văn  pháp  Trung  Quốc  khác  văn  pháp  Ấn  Độ,  ngài  cứ  dịch  theo 

nguyên văn. La Thập và An Thế Cao lại khác, lấy ý, nên gọi là dịch ý, không 

phải trực dịch, rất đƣợc ngƣời Trung Quốc yêu thích. 

176  Tập 549 



Bởi  thế  đã  chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy,  chúng  ta  rất  xúc  động khi  đọc 

Truyện Vãng Sinh. Quý vị thấy tƣớng lành khi ngƣời tu hành lâm chung, gồm 

cả chúng ta, đƣa tiễn ngƣời vãng sinh trong đời này, tận mắt thấy tƣớng tốt đó. 

Một  số  ngƣời  thấy  ngƣời  vãng  sinh,  đi  lúc  đang  đứng,  đi  trong  lúc  ngồi,  tôi 

chƣa thấy, nhƣng những chuyện đó không phải bịa đặt, biết trƣớc giờ chết. 

Khi tôi ở Singapore, hội trƣởng của Lâm Cƣ Sĩ ở Singapore, hội trƣởng cử 

Cƣ  Sĩ  Lâm  Trần  Quang  Biệt.  Trƣớc  đấy  ba  tháng,  một  bên  tờ  báo,  ông  thấy 

viết mùng bảy tháng tám, mùng bảy tháng tám, viết  mƣời mấy lần  mùng bảy 

tháng  tám.  Không  ai  biết  chuyện  gì,  mà  cũng  không  ai  dám  thắc  mắc.  Đúng 

ngày  mùng  bảy  tháng  tám  ông  mất,  cách  ngày  ông  viết  đúng  ba  tháng,  biết 

trƣớc thời gian ba tháng, dự tri thời chí. Rất nhẹ nhàng khi đi, lúc bấy giờ tôi 

đang ở Singapore. Trƣớc ông mất một ngày, nhờ tôi qui y, hôm sau ông đi, tôi 

qui y cho ông. Rất minh mẫn, rõ ràng, không mê hoặc, không ngờ hôm sau ông 

đi. 

Ở  đây  có  mẹ  cƣ  sĩ  Hồ  Ni  Ni,  bà  là  ngƣời  đƣợc  độ  trung  ấm,  bất  khả  tƣ 

nghị! Tôi có mặt ở đó khi chuyện xảy ra, tận mắt nhìn thấy. Một ngƣời đã áp 

vong vào bà, khiến khi bà đã qua đời, tình hình trong mỗi tuần đều cho chúng 

tôi biết, bà dần dần hiểu đƣợc. Ban đầu là hiếu kì, mọi ngƣời săn sóc rất chu 

đáo, cuối cùng mới hiểu, muốn nghe kinh, hai mƣơi bốn giờ không đƣợc gián 

đoạn. Mở  Vô Lƣợng Thọ  Kinh cho bà nghe,  mở  Địa  Tạng Kinh, nghe kinh. 

Nghe hai tuần kinh, không hở ngày đêm, hai tuần, hai tuần rất yên ắng, không 

có  chuyện  gì.  Sau  hai  tuần,  ngƣời  áp  vong  bảo  muốn  nghe  kinh,  mới  biết  bà 

chuyên chú, cùng niệm Phật. 

Khi gần đi, lại đến nói với mọi ngƣời, bà đƣợc hạ phẩm trung sinh, không 

phải chuyện dễ! Khi sống không tiếp xúc Phật giáo, mãi đến sau khi trút hơi 

thở mới bổ túc những sai sót. Chỉ có bốn mƣơi chín ngày, bốn mƣơi chín ngày 

rồi  ra  đi,  cho  mọi  ngƣời  biết  hạ  phẩm  trung  sinh,  khiến  rất  nhiều  ngƣời  tin 

tƣởng, không hoài nghi pháp môn niệm Phật. 

Phần tiếp theo nói:  “Lại thấy những người thai sinh ở thế giới Cực Lạc, bị 

 kẹt trong nghi thành, càng thấy rõ lỗi nghi hoặc”.  Bởi thế kinh văn phần sau đã 

đƣa ra câu hỏi. Chúng ta thƣờng nói biên địa không thể nhập phẩm, hạ phẩm 

hạ  sinh  mới  nhập  phẩm,  nhập  phẩm  mới  đƣợc  sự  gia  trì  của  oai  thần  bổn 

nguyện  Phật  A  di  Đà,  đều  thành  Bồ  Tát  bất  thoái  chuyển,  nghi  thànhkhông 

còn. 

Thôi, bài sau chúng ta tiếp tục học. 

 

 

Tập 549  177 



Tập 550 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:20.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 712. Chúng ta xem từ 

hàng thứ ba. 

“Tông chỉ phẩm này vẫn là chứng tín trừ nghi, Từ Thị thuật những gì thấy, 

 càng cho thấy lời Phật là chân thật. Nói chung, cảnh y chánh trang nghiêm thế 

 giới  Cực  lạc,  duy  chỉ  tuyên  thuyết  từ  kim  khẩu  của  Phật.  Khi  hiện,  Thánh 

 chúng dự hội tự nói chính mắt họ thấy”.  Phần trƣớc chúng ta đã học đến đây. 

Tiếp theo:  Lại thấy những thai sanh ở thế giới Cực lạc, bị vây trong thành 

 nghi, càng cho thấy lỗi nghi hoặc”.  Bồ Tát Di Lặc nói bản thân ngài thấy cảnh 

y  chánh  trang  nghiêm  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  là  nội  dung  phẩm  trƣớc.  Đại 

chúng  dự  hội  đều  thấy,  nói  là  tận  mắt  nhìn  thấy,  vấn  đề  này  nói  rất  rõ  ràng, 

Thánh chúng dự hội tận mắt nhìn thấy, chứng tỏ những gì Phật nói trƣớc đó, 

hoàn toàn chân thật. 

Thời  Đông  Tấn  Trung  Quốc,  đại  sƣ  Tuệ  Viễn  sơ  tổ  Tịnh  tông,  khi  vãng 

sinh nói với những bạn đồng tu có mặt: Trong đời ngài đã tận mắt nhìn thấy y 

chánh trang nghiêm thế giới Cực lạc phƣơng tây, ba lần nhƣ thế, nhƣng chƣa 

bao giờ cho ai biết. Từ chỗ này chúng ta có thể thấy, trí tuệ, định lực của ngài 

Huệ Viễn. Hôm nay khi Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ngài, lần thứ tƣ chứng kiến 

y chánh trang nghiêm của thế giới Cực lạc. Thấy bên cạnh Phật A Di Đà, có 

những bạn đồng tu trong Liên xã đã vãng sinh trƣớc đó, cùng đến tiếp dẫn Đại 

sƣ Tuệ Viễn với Phật A Di Đà. 

Chúng ta tin những ghi chép đó là thật, không phải bịa đặt, trong truyện kí 

đại sƣ Tuệ Viễn, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sinh Truyện đều có ghi chép. 

Phẩm  này,  phẩm  ba  mƣơi  chín,  phần  sau  có  một  đoạn.  Họ  thấy  thế  giới 

Cực lạc có những chúng sinh thai sanh,còn đƣợc gọi là biên địa, sanh đến biên 

địa của thế giới Cực lạc, chƣa nhập phẩm, phẩm vị gì? Phẩm vị thấp nhất, so 

178  Tập 550 



với hạ phẩm hạ sinh Phàm thánh đồng cƣ độ, họ còn thấp hơn nữa. Sinh đến 

thế giới Cực lạc họ không có phẩm vị, sinh vào biên địa, sinh tại thành nghi, 

gọi nghi thành. 

Ở  đây  cho  thấy  tội  lỗi  sự  nghi  hoặc,  là  chƣớng  ngại  rất  lớn,  tại  sao  nghi 

hoặc mà vẫn vãng sanh? Họ mang tâm lí thử xem. Cũng rất siêng năng tu tập, 

phát nguyện niệm Phật, họ thực sự đƣợc vãng sinh, nhƣng ôm lòng nghi hoặc, 

nửa tin nửa ngờ. Không phải không tin hoàn toàn, nếu hoàn toàn không tin họ 

đã không niệm. Vì vậy họ cũng tin, tin không đủ sâu, vẫn còn hoài nghi. Tốt 

cuộc là giả hay thật, cứ thử xem, nếu thật thì tốt quá, giả thì thôi vậy. Ôm tâm 

thái đó và rất siêng năng niệm Phật, cũng đƣợc vãng sinh. 

Trên thực tế, đƣợc sinh đến biên địa nghi thành là đã quá tốt, tại sao? Họ 

không còn thoái chuyển, chẳng qua họ bỏ lở thời gian đến thế giới Cực lạc hơi 

dài mà thôi. Không thể vào thế giới Cực lạc để thấy Phật, để đƣợc Phật gia trì 

thành Bồ Tát bất thoái chuyển, phải chậm bao lâu? Dài nhất là năm trăm năm, 

năm trăm không phải thời gian ở thế giới Cực Lạc, của thế giới chúng ta. 

Năm  trăm  năm  sau,  khi  đoạn  đƣợc  tâm  nghi  hoặc,  không  còn  nghi  hoặc, 

mới  thấy  Phật  A  Di  Đà,  mới  nhập  phẩm,  phẩm  này  là  hạ  phẩm  hạ  sinh,  mới 

nhập phẩm. Thế giới Cực lạc có chuyện nhƣ thế, xin nhắc ra đây. 

Chúng ta biết rằng, phần trƣớc cũng đã nói nhiều. Trong giáo lí Đại thừa, 

pháp  môn  Tịnh  tông,  chƣ  Phật  Bồ  tát  đều  nói,  đây  là  pháp  môn  khó  tin  dễ 

hành, sinh khởi tín tâm đối với pháp môn này là cực kì khó! Nhất là trong thời 

đại chúng ta ngày nay, thời đại này là gì? Tạo nên tập khí đa nghi, đi học trong 

trƣờng ngày nay, tôi ngần này tuổi, khi tôi học Tiểu học, không nghe chuyện 

nào về hoài nghi. Nhƣng đến thời Trung học, thầy giáo dạy chúng tôi nên hoài 

nghi. Thì ra hoài nghi là tinh thần của khoa học, khoa học không thể thiếu hoài 

nghi. Hoài nghi mới phát hiện ra vấn đề, phát hiện vấn đề mới đƣa vấn đề ra 

giải quyết, tìm câu trả lời, tìm ra sự thật. 

Thế giới vật chất còn khả dĩ, trong thế giới Thần thánh thì không  ổn, nếu 

hoài  nghi  với  cổ  Thánh  tiên  hiền  phƣơng  Đông,  bạn  không  có  cách  nào  học 

tập.  Thái  độ  hoài  nghi  đó  không  có  đất  sống  trong  Thánh  học,  nghĩa  là  học 

thuật Thánh hiền, không dùng đƣợc trong Phật pháp. Nếu chúng ta hoài nghi tổ 

tiên, hoài nghi Khổng tử, hoài nghi Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Võ, Chu, 

Công, chúng ta đọc những sách vở này của họ, đọc bằng tâm hoài nghi, liệu có 

Tập 550  179 



khai  trí  tuệ  chăng?  Liệu  có  đƣợc  nhƣ  cách  Thánh  hiền  đã  phát  hiện  ra  chân 

tƣớng nhân sinh, vũ trụ chăng? Câu trả lời là phủ định, không thể đƣợc. 

Khổng tử, đời sau tôn là Thánh nhân, ngƣời ngày nay không cho rằng nhƣ 

thế,  hô  hào  khẩu  hiệu  đánh  đổ  bảng  hiệu  của  Khổng  tử,  không  một  chút  tôn 

trọng. Thái độ của Khổng tử đối với các bậc Thánh hiền đi trƣớc, đƣợc Luận 

Ngữ  ghi  lại  rất  rõ  ràng,  Phu  tử:   “Thuật  mà  không  trước  tác,  tin  và  tôn trọng 

 những gì đã có”.  Nói cách khác, với những gì còn lƣu truyền của Thánh hiền 

đi trƣớc, không hoài nghi với tất cả những lời dạy đó, tiếp nhận tất cả, y giáo 

phụng hành. Rồi lại đem những lời dạy từ ngàn xƣa của Thanh hiền đi, chép 

thành sách vở để lƣu truyền hậu thế. Ngƣời đời sau tôn xƣng ông là bậc Tập 

đại thành. Bản thân ông không sáng tác, không phát minh, hội tập tất cả trí tuệ 

của Thánh hiền, những lời giáo huấn, những gì ông làm là công việc đó. 

Phu tử sinh vào thời loạn, chỉ sợ đạo Thánh hiền đứt mất. Bởi thế, tập hợp 

những đồng học cùng chí hƣớng, đệ tử của ông, dạy học mỗi ngày. Đem những 

gì cổ nhân lƣu lại, giảng thật sâu sắc, giảng rõ ràng, áp dụng vào đời sống hàng 

ngày.  Làm  tấm  gƣơng  sáng  cho  mọi  ngƣời  trong  xã  hội,  đây  chính  là  thừa 

truyền Thánh học. Thánh học nên áp dụng thái độ, phƣơng pháp này để truyền 

thừa. 

Ngày nay chúng ta cũng sinh vào thời loạn, không khác bao nhiêu thời đại 

Khổng tử. Cảnh tao loạn thời Chiến quốc kéo dài gần năm trăm năm, sau khi 

Mãn  Thanh  mất  nƣớc,  xã  hội  chúng  ta  lại  loạn,  đến  nay  đã  trăm  năm.  Muốn 

khôi phục bình thƣờng, chắc cũng mất bốn, năm trăm năm nữa mới khôi phục 

đƣợc. Nhƣng trong bốn, năm trăm  năm đó, không có sự  xuất hiện Khổng tử 

cũng không đƣợc. 

Chúng  ta  thử  bình  tâm  quan  sát,  ngày  nay  có  Khổng  tử  xuất  hiện  chăng? 

Có lớp học trò Khổng tử xuất hiện chăng? Nếu có, chắc chúng ta đã biết, chắc 

đến bốn, năm trăm năm nữa, văn hoá truyền thống mới đƣợc phục hƣng. Nếu 

không có, chác chắn những lo nghĩ chúng ta vẫn hiện hữu. 

Ngày nay khoa học kĩ thuật phát triển, nhất là kĩ thuật in ấn, chúng ta có 

thể in ấn số lƣợng lớn điển tịch, để tất cả những thƣ viện đại học thế giới lƣu 

trữ. Có nghĩa những điển tịch này không bị thất thoát, việc này chúng ta không 

phải lo nghĩ, nhƣng không có ngƣời học. Cần những ngƣời nhƣ thế nào mới có 

180  Tập 550 



thể  học  đƣợc?  Không  hoài  nghi,  phải  có  niềm  tin  chắc  chắn,  không  những 

không hoài nghi mà còn phải cung kính. 

Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay, ngài thông tất cả Nho Phật Lão, nhà thông 

thái, ngài ở núi Phổ Đà, đấy là đạo tràng Bồ Tát Quán Thế Âm. Ngài ở trong 

lầu Tàng kinh đến ba mƣơi năm, lầu Tàng kinh trong chùa, ngài coi lầu Tàng 

kinh. Suốt ba mƣơi năm, ngài có nhân duyên đó, đọc sách mỗi ngày. Tôi nghĩ 

công  việc  hàng ngày  không  nhiều,  đọc  sách  ba  mƣơi  năm,  ngài  nói  một  câu: 

 “Thành kính một phần được lợi ích một phần” . Bất kể ta đọc kinh Phật Đạo 

hay Nho, văn hoá truyền thống xƣa, thành kính một phần đƣợc một phần lợi 

ích, thành kính mƣời phần đƣợc lợi ích mƣời phần, trăm phần thành kính đƣợc 

trăm phần lợi ích. 

Tôi  đã  từng  nói,  lấy  thí  dụ  đại  sƣ  Huệ  Năng  đời  nhà  Đƣờng,  câu  chuyện 

này nằm trƣớc chƣơng một của Pháp Bảo Đàn Kinh, kể lại rất chi tiết. Đại sƣ 

Huệ Năng là ngƣời mù chữ, chƣa đi học bao giờ, ngài là một ngƣời con có hiếu 

và là ngƣời thật thà, lớn lên làm tiều phu. Tiều phu bây giờ đã không còn là 

một nghề, rất nhiều ngƣời không biết. Lên núi đốn củi, mang về thành phố bán. 

Thành phố ngày trƣớc không có điện, không có ga, bởi thế nấu cơm phải nấu 

lò, dùng củi đốt, thời kháng chiến vẫn nhƣ thế. Chỉ số ít thành phố lớn mới có 

điện, đèn điện, rất nhiều thành phố chƣa có, vẫn dùng củi, không có nƣớc máy. 

Có những ngƣời gánh nƣớc đi bán, bán củi, bán nƣớc. Những việc đó đòi hỏi 

sức mạnh, sinh hoạt rất vất vả. Bán đƣợc củi mới mua một ít gạo, một ít thức 

ăn về cung phụng mẹ già. 

Một cơ hội tình cờ, bán xong củi, lấy đƣợc tiền, khi đi ra, từ cửa sổ nghe 

tiếng tụng kinh. Ngài có vẻ rất hiểu, nghe rất thích thú, bèn nán lại, chờ tụng 

xong. Khi đọc xong đến chỗ đó xin thỉnh giáo, hỏi ngƣời kia vừa rồi tụng kinh 

gì mà nghe rất hay? Ngài kể cảm nhận của mình khi nghe đƣợc cho ngƣời tụng 

kinh. Ngƣời này vô cùng kinh ngạc, phát hiện đây không phải là ngƣời bình 

thƣờng, mà là ngƣời rất thông thái, thực sự hiểu đƣợc ý nghĩa. Bởi thế khuyên 

ngài nên đến tham học ở Hoàng Mai, tham học chỗ hoà thƣợng Ngũ tổ, đến 

học với hoà thƣợng. 

Nhƣng nhà ngài còn thiếu thốn, nhà còn một mình mẹ già, nếu ngài đi, bà 

mẹ  sống  bằng  cách  nào?  Ngƣời  này  họ  Trƣơng,  ông  Trƣơng  rất  khảng  khái, 

mang mƣời lạng bạc đƣa ngài trang trải việc nhà. Lại còn một số bạn bè cùng 

tham học Phật pháp, mọi ngƣời cùng nhau săn sóc mẹ ngài, thế là ngài yên tâm 

Tập 550  181 



đi đến Hoàng Mai. Yết kiến Ngũ tổ xong, Ngũ tổ bảo ngài đến nhà kho bửa 

củi, xay gạo, làm việc của ngài. 

Đấy là công việc nặng nhọc, ngày nay gọi là làm công đức trong chùa, làm 

tám tháng nhƣ thế. Chùa có giảng đƣờng nhƣng chƣa bao giờ đƣợc đặt chân 

đến, có thiền đƣờng nhƣng chƣa bao giờ ngồi hết một cây hƣơng. Suốt ngày bổ 

củi giã gạo, đấy là công việc của ngài. 

Chùa rất đông ngƣời, cuối cùng Ngũ tổ đã truyền pháp cho ngài. Ngũ tổ có 

một vị đại đệ tử là đại sƣ Thần Tú, đây là một ngƣời rất nổi tiếng, đi theo tổ sƣ 

lâu ngày. Ai cũng nghĩ, tƣơng lai Ngũ tổ  truyền pháp, chắc chắn sẽ truyền cho 

Thần Tú, làm sao lại đến Huệ Năng? Không biết một thứ gì, chƣa học một lớp 

nào, làm sao đến lƣợt ngài? Sau đó đúng là truyền cho ngài. 

Chúng ta kể câu chuyện này ở đây, tốn khá nhiều thời gian, rất nhiều đồng 

tu đã biết. Tôi  muốn nói sự  thành kính, đại sƣ  Thần Tú, đối với hoà thƣợng 

Hoằng  Nhẫn,  là  Ngũ  tổ,  có  thành kính  trăm  phần,  ngài  nhận đƣợc  trăm  phần 

lợi  ích.  Với  Ngũ  tổ,  Huệ  Năng  có  vạn  phần  thành  kính,  ngài  nhận  đƣợc  vạn 

phần lợi ích, không sánh đƣợc. Việc này không liên can đến việc học lâu mau, 

mù chữ hay có chữ. 

Đại sƣ Ấn Quang nói rất chí lí, toàn ở chổ thành kính, nếu ngày nay chúng 

ta có vạn phần thành kính đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ, đối với Phật A Di Đà, 

đối  với  pháp  môn  Tịnh  tông,  chắc  chắn  sẽ  đƣợc  vãng  sinh  thƣợng  thƣợng 

phẩm. Lời này của tôi có căn cứ, căn cứ ở đâu? Đại sƣ Thiện Đạo nói: Tịnh độ, 

tứ độ tam bối cửu phẩm, đều ở chỗ gặp duyên không giống nhau, đây không 

phải  nói  mỗi  ngƣời  đều  có  phần  ƣ?  Nếu  gặp  đƣợc  duyên  nhƣ  Lục  tổ,  không 

phải đƣợc thƣợng thƣợng phẩm vãng sinh ƣ? Không phải thƣợng thƣợng phẩm 

bình thƣờng, vãng sinh thƣợng thƣợng phẩm Thật báo độ, nghĩa là thành Phật. 

Từ đó có thể thấy, thành tựu trong đời của chúng ta, mấu chốt quyết định là 

sự thành kính. Nghi là chƣớng ngại lớn, trong kinh giáo Đại thừa Phật dạy rất 

rõ ràng, nghi là chƣớng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Bởi thế mục đích của việc 

nghiên cứu kinh giáo là gì? Đoạn nghi sanh tín. Nếu ta không còn nghi hoặc thì 

không cần nghiên cứu kinh điển, một câu A Di Đà Phật là đủ. Nghiên cứu kinh 

giáo, phải lãng phí bao nhiêu thời gian, lãng phí bao nhiêu tinh thần. Là bởi ta 

còn nghi, nghi nên mới nghiên cứu. 

182  Tập 550 



Không thể không nhổ sach gốc rễ nghi ngờ, chƣa nhổ đƣợc, dù niệm Phật 

đến vãng sanh cũng chỉ sanh đến biên địa, không thể đến đƣợc tứ độ tam bối 

cửu phẩm, vấn đề của ta đã rất nghiêm trọng! Tại sao chúng ta có những hoài 

nghi đó? Chủ yếu là không biết tâm tánh không thể nghĩ bàn, không biết đƣợc. 

Chúng ta dùng vọng tâm, dùng vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc thành quen, 

không bao giờ biết chân tâm, không biết công đức của chân tâm. 

Quay  đầu  nhìn  lại  đại  sƣ  Huệ  Năng,  ngƣời  ta  chân  thật,  ngƣời  chân  thật 

thật  tuyệt  vời,  chân  thật  là  gì?  Họ  không  hoài  nghi,  không  có  vọng  niệm, 

không  có  phân  biệt,  chấp  trƣớc.  Họ  khiêm  tốn  trƣớc  tất  cả  mọi  ngƣời,  cung 

kính  mọi  ngƣời,  tại  sao?  Họ  không  biết  gì  cả,  chƣa  đọc  sách,  cảm  thấy  mọi 

ngƣời hơn mình, vì thế tâm cung kính họ có mặt. Tâm thành kính, tại sao tâm 

thành  kính  ta  không  xuất  hiện?  Ta  thấy  mình  tuyệt  vời,  vô  số  ngƣời  không 

bằng ta, rắc rối có mặt. 

Ta đi hỏi đại sƣ Huệ Năng, ngƣời nào kém hơn ngài? Ngài sẽ trả lời rằng, 

ai ai cũng là Phật Bồ Tát, chỉ tôi là phàm phu, tôi không biết gì cả, những lời 

của ngài là lừa ngƣời ƣ? Không đâu, mỗi chữ đều là lời thật thà. Những lời của 

ngài chính là lời Phật đã dạy chúng ta, ngài học rồi, chúng ta chƣa đụng đến. 

Phật dạy chúng ta:  “Tất cả chúng sanh vốn là Phật” . Ngài học rồi, tuy không 

biết chữ, ngài đã hiểu ý chính. Tất cả chúng sinh đều có trí tuệ đức tƣớng của 

Nhƣ  Lai,  ngài  học  rồi,  không  dám  coi  thƣờng  ai  cả,  về  điểm  này  chúng  ta 

không thể bằng ngài. Bởi thế ngài rất dễ quay về tự tánh. 

Ngũ  tổ  truyền  pháp,  canh  ba  gọi  ngài  đến,  giảng  Kinh  Kim  Cang  trong 

phòng phƣơng trƣợng. Chúng ta tin sẽ giảng đại ý, chắc chắn không có kinh 

sách gì. Kinh sách ngài Huệ Năng mù chữ, ngài không làm gì đƣợc, giảng đến 

đoạn  “ưng vô sở trụ, nhi sinh kì tâm”,  ngài triệt ngộ, khế nhập, nhập vào cảnh 

giới Phật. Xúc động nói năm câu, năm câu đó chính là luận văn, là báo cáo của 

ngài:   “Nào  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh” ,  ngài  đã  thực  sự  kiến  tánh .  “Nào 

 ngờ tự tánh vốn không sinh diệt”,  vốn không sinh diệt, nghĩa là bản thân ngài 

đã đi vào cảnh giới Niết bàn. Đại thừa gọi là Đại bát niết bàn, ngài đi vào, khế 

nhập. 

Câu  thứ  ba:   “Nào  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”,   không  sót  một  pháp  nào 

trong  Thƣờng  tịch  quang.  Trí  tuệ  vô  lƣợng,  đức  năng  vô  lƣợng,  tài  nghệ  vô 

lƣợng, tƣớng hảo vô lƣợng, không khiếm khuyết thứ gì. Nhƣng sự thực ngài 

Tập 550  183 



thấy, là trí tuệ, đức tƣớng ẩn tàng trong tự tánh, chua lộ ra ngoài, đấy là thấy 

đƣợc Thƣờng tịch quang. 

Câu  thứ  tƣ:   “Nào  ngờ  tự  tánh  vốn  không  dao  động”,   đấy  là  gì?  Tự  tánh 

vốn  định.  Kinh  Lăng  Nghiêm  gọi  là  Thủ  lăng  nghiêm  đại  định,  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói Sƣ tử phấn tấn tam muội, ngài đã nhập vào cảnh giới đó. 

Câu cuối cùng : “Nào ngờ tự tánh năng sinh vạn pháp”,  hết thảy quốc độ 

chƣ Phật y chánh trang nghiêm trong cõi hƣ không pháp giới, toàn do tự tánh 

biến hiện, tự tánh năng sinh năng hiện. Nói theo ngôn ngữ ngày nay, năm câu 

của  ngài  là  đỉnh  cao  của  triết  học,  đỉnh  cao  của  khoa  học,  làm  sao  ngài  phát 

biểu đƣợc? Ngũ tổ giảng đại ý Kinh Kim Cang cho ngài, là khơi gợi, ngài hiểu 

đƣợc ngay, nhập vào cảnh giới, nhờ đâu? Vạn phần thành kính nên ngài đƣợc 

vạn phần lợi ích, Ngũ tổ truyền y bát cho ngài. 

Nhìn lại Khổng tử:  “Thuật mà không trước tác”,  khẳng định mình không 

thể hơn Thánh hiền, đấy là gì? Con ngƣời này chính là Thánh hiền, Thánh hiền 

bình đẳng với Thánh hiền, Phật Phật đạo đồng, có gì hơn thua! 

Những phàm phu lục đạo thì sao? Vốn phàm phu là Phật tƣơng lai, tuy bây 

giờ đang mê hoặc, nhƣng tự tánh, trí tuệ, đức tƣớng của họ đƣợc giấu trong tự 

tánh, chƣa hề mất đi, chỉ là mê mờ nên không giác ngộ đấy thôi. Một khi khai 

ngộ,  họ  ngang  bằng  với  Phật,  làm  sao  không  cung  kính  đƣợc?  Không  những 

cung kính với tất cả  mọi ngƣời, mà với giun dế, sâu kiến cũng cung kính, tại 

sao? Nó là chúng sinh, có Phật tánh. Kinh Hoa Nghiêm nói: Tất cả chúng sinh 

đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, sâu kiến có, côn trùng có, làm sao coi 

thƣờng nó đƣợc? Không những động vật có, thực vật cũng có, cây cỏ hoa lá 

cũng có. Không những thực vật có mà khoáng vật cũng có, núi sông rừng bể 

cũng có. 

Phần  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  một  hạt  bụi,  một  cọng  lông,  cọng  lông  là  y 

báo, nhỏ nhất, lông măng, một hạt bụi là y báo. Nghĩa là khoáng vật, một hạt 

bụi nhỏ, chấm nhỏ một cọng lông, hạt bụi. Ngày nay khoa học phân tích, phân 

tích đến độ không phân tích đƣợc nữa. Ngày nay gọi là lƣợng tử, hạt cơ bản, 

mắt thƣờng không nhìn thấy, phải dùng kính hiển vi cao độ mới thấy, nó thế 

nào? Nó có hiện tƣợng vật chất, đồng thời có hiện tƣợng tinh thần, nó có kiến 

văn giác tri. Chúng ta mới thể hội đƣợc, ngũ uẩn sắc thọ tƣởng hành thức đƣợc 

nói trong kinh Đại thừa. 

184  Tập 550 



Trong  tiểu  quang  tử,  có  đủ  sắc  thọ  tƣởng  hành  thức,  sắc  là  vật  chất,  thọ 

tƣởng hành thức là tinh thần, là tâm pháp, tâm pháp. Vật chất, trong Phật pháp 

gọi là sắc pháp, sắc pháp và tâm pháp là nhất thể, tâm  pháp không tách khỏi 

sắc pháp. Nói cách khác, chấm nhỏ cọng lông, hạt bụi, nó biết nhìn, biết nghe, 

hiểu ý chúng ta. Chân tƣớng sự thực này, ba mƣơi năm gần đây nhà khoa học 

mới phát hiện, nhà lƣợng tử lực học phát hiện. Điều này trong kinh gọi là tam 

tế tƣớng a lại da, nhà lƣợng tử lực học đã phát hiện ra. 

Nghiệp tƣớng a lại da, danh từ họ gọi là năng lƣợng; chuyển tƣớng của a 

lại da họ gọi bằng danh từ tín hiệu; cảnh giới tƣớng của a lại da, danh từ của họ 

là vật chất. Những nhà khoa học này cho rằng cả vũ trụ là ba loại: năng lƣợng, 

tín hiệu, vật chất. Y chánh trang nghiêm thập pháp giới là do a lại da biến hiện, 

thức biến. Tâm năng sinh năng hiện, thức năng biến. Biến pháp giới nhất chân 

thành  thập pháp giới  y  chánh  trang  nghiêm.  Căn  tánh  ngƣời  xƣa  sâu  sắc  hơn 

chúng ta, chúng ta không bằng họ. 

Trong  kinh  nói  thiện  căn,  phƣớc  đức,  nhân  duyên,  ba  thứ  này  ngƣời  xƣa 

dày hơn chúng ta, sâu hơn chúng ta, bởi thế họ dễ thành công hơn. Ngày nay 

có thể nói thiện căn chúng ta mỏng, phƣớc đức cũng mỏng, thiện căn mỏng là 

gì?  Chúng  ta  không  tin.  Phƣớc  đức  mỏng?  Chúng  ta  hoài  nghi.  Nhân  duyên 

chƣa  chắc  là  mỏng,  chúng  ta  cũng  gặp  đƣợc,  gặp  Phật  pháp,  gặp  Đại  thừa, 

nhƣng  gặp  thế  nào?  Hai  thứ  trƣớc  không  đủ,  gặp  cũng  nhƣ  không.  Gặp  mà 

không tin, không thể lí giải,  “nguyện giải nghĩa chân thật của Như Lai”  ở đây, 

câu này rất quan trọng! 

Làm  sao  để  hiểu  nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai?  Phải  thành  kính,  không 

thành  kính  không  thể  nào  lí  giải.  Tâm  thành  kính  không  có,  chƣa  đoạn  đƣợc 

hoài nghi, ngay  lòng tin cũng bán tín bán nghi. Rất nhiều ngƣời hỏi tôi, phải 

làm sao? Quí vị nghĩ phải làm sao? Phật Thích Ca Mâu Ni biết việc này, quý vị 

xem  ngài  làm  gì?  Bốn  mƣơi  chín  năm  giảng  kinh  dạy  học,  lí  do?  Giảng  giải 

thật thấu đáo về chân tƣớng sự thực, giảng rõ ràng, ta sẽ hết hoài nghi. Bởi thế 

mục đích của giảng kinh dạy học là giúp mọi ngƣời đoạn nghi sanh tín. 

Đại sƣ Huệ Năng không hoài nghi, bởi thế ngài không học kinh giáo, ngài 

không hoài nghi, ngài tin ngay, nên thành tựu ngay. Pháp môn viên đốn, viên 

đốn đến cực độ, ngài là ngƣời đại diện, viên cực độ, đốn cực độ. Đốn là nhanh 

chóng, vừa nghe đã hiểu. 

Tập 550  185 



Quý  vị  nghĩ  câu  kinh  văn  đó,  chúng  ta  tụng  bao  nhiêu  lần,  có  hiểu  đâu, 

chúng ta không khai ngộ. Ngƣời ta nghe vỏn vẹn một câu  “Ưng vô sở trụ, nhi 

 sinh  kì  tâm”   liền  khai  ngộ,  chúng  ta  nghe  vạn  lần  cũng  không  khai  ngộ, 

nguyên nhân do đâu? Chúng ta vẫn chƣa đoạn đƣợc nghi, không đủ thành kính. 

Nếu chúng ta không hoài nghi, có tâm thành kính vạn phần, sẽ thành tựu nhƣ 

đại sƣ Huệ Năng. Không nhất định là câu kinh văn nào, đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. 

Bởi thế vấn đề này rất quan trọng, làm sao để nuôi lớn lòng tin trong chúng 

ta? Tin tƣởng cổ nhân, ngƣời xƣa minh tâm kiến tánh. Tin tƣởng cổ nhân có 

tâm thành kính, tin tƣởng cổ nhân đối với tất cả sự vật hiện tƣợng, họ đều tin, 

chánh tín, tin ai ai cũng là ngƣời tốt. Ngày nay chúng ta nếu đƣa ra câu này, 

mọi  ngƣời  sẽ  lắc  đầu,  ai  là  ngƣời  tốt?  Ai  cũng  là  ngƣời  tốt,  vậy  tạo  ác nhiều 

chuyện là ai? Là ngƣời tốt, ngƣời tốt sao lại làm ác? Mê hoặc nhất thời, tâm đó 

rộng  rãi  biết  bao  nhiêu!  Khi  giác  ngộ,  vốn  họ  là  ngƣời  tốt,  điều  này  tổ  đức 

chúng ta, trải nhiều đời kiếp đã dạy chúng ta. 

Quý  vị  xem  từ  đứa  trẻ  bắt  đầu  đi  học,  bài  đầu  tiên  trong  Tam  Tự  Kinh: 

 “Nhân chi sơ, tánh bản thiện”. Luận Ngữ nói:  “Nhân tính bản thiện”,  làm gì 

có  ngƣời  xấu  trong  đời?  Trong  nhà  Phật  lại  càng  không,  Phật  dạy:   “Tất  cả 

 chúng  sinh  vốn  là  Phật”,   không  có ngƣời  xấu.  Đoạ  vào  súc  sinh,  họ  là Phật, 

đoạ vào ngạ quỉ, họ vẫn là Phật, đoạ vào địa ngục, họ vẫn là Phật, Phật không 

đổi. 

Đạo lí này rất sâu, cần thẩm thấu nó, chúng ta mới khôi phục lòng tin chính 

mình. Thành tín, bản thân phải đối xử mọi ngƣời bằng tâm thành kính, xử thế 

với  tâm  thành  kính,  chúng  ta  mới  học  đƣợc  giáo huấn  Thánh hiền.  Thiếu  hai 

chữ  này,  Phật  Bồ  Tát  đến  dạy  cũng  không  đƣợc,  bạn  không  tiếp  thu.  Không 

phải  Phật  Bồ  Tát  không  từ  bi,  mà  bản  thân  chúng  ta  ngăn  trở  chúng  ta,  bài 

xích, cự tuyệt, không đón nhận, vấn đề ở chỗ đó. 

Bây  giờ  chúng  ta  xem  kinh  văn:   “Lúc  đó  Phật  dạy  A  Nan  và  Bồ  Tát  Từ 

 Thị: Các con thấy cung điện, lầu gác, ao hồ, cây cối ở thế giới Cực lạc đầy đủ 

 vi diệu, thanh tịnh, trang nghiêm chăng”.  Chữ chăng ở đây đọc  “phủ”,  không 

đọc  “bất”,  đọc phủ.  “Các con thấy chư Thiên dục giới, trên đến trời sắc cứu 

 cánh”.  Trời Sắc cứu cánh là đệ tứ thiền, đệ tứ thiền Sắc giới.  “Rải hương hoa 

 xuống, khắp nước Phật chăng” . Thế giới của ngài ở đây, từ trời Dục giới đến 

186  Tập 550 



Tứ thiền thiên, những thiên nhân ở đây đều rải hoa lên đạo tràng,  “cúng dường 

 đại chúng, cúng Phật, cúng Tăng”. 

“A Nan bạch Phật: Dạ con đã thấy”,  thấy hết tất cả . “Các con nghe Phật A 

 Di  Đà  lớn  tiếng  tuyên  bố:  Tất  cả  chúng  sinh  được  giáo  hoá  trong  thế  giới 

 chăng.  A  Nan  thưa:  Dạ  đã  được  nghe”.   Ở  đây  là  Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh 

thuyết pháp, đối diện với những ai? Đối diện với tất cả thế giới chúng sanh. Có 

thể thấy Phật A Di Đà thuyết pháp, thuyết pháp ở thế giới Cực Lạc, chúng ta ở 

đây cũng nghe đƣợc. 

Tại sao chúng ta không nghe đƣợc? Tai có vấn đề. Tai chính là cái máy thu 

âm của chúng ta, máy thu âm bị ngăn trở, ngăn trở bởi gì? Vọng tƣởng phân 

biệt chấp trƣớc, nếu chúng ta không còn phân biệt chấp trƣớc, sẽ nghe đƣợc, 

vọng tƣởng còn hay không không liên can. Chỉ cần buông bỏ phân biệt chấp 

trƣớc là có thể nghe, không những nghe đƣợc mà đứng ở đây chúng ta cũng có 

thể thấy. Chúng ta biết buông bỏ chấp trƣớc là A La Hán, buông bỏ phân biệt 

là Bồ Tát. Bồ Tát có khả năng nghe đƣợc Phật A Di Đà thuyết pháp. 

Chúng ta xem tiếp kinh văn:  “Phật dạy, con thấy nước kia, các chúng tịnh 

 hạnh,  bay  trong  hư  không,  cung  điện  theo  người,  nhưng  không  trở  ngại,  đi 

 khắp mười phương cúng dường chư Phật chăng. Và thấy những người đó liên 

 tục niệm Phật chăng. Lại có chim  chóc,  ở giữa hư không, hót các loại tiếng, 

 đều  là  hoá  ra,  con  thấy  hết  chăng.  Từ  Thị  bạch  rằng,  như  Phật  đã  nói,  con 

 thấy rõ hết” . 

Phần  trƣớc  đã  nói,  hai  vị  đạo  sƣ  Di  Đà  và  Thích  Ca,  dùng  đạo  lực,  thần 

thông của họ, bày thế giới Cực lạc ra để đại chúng dự hội thấy, đều đƣợc thấy. 

Trong đoạn kinh văn này, Phật hỏi, hỏi A Nan, hỏi Bồ Tát Di Lặc, họ là những 

đại biểu của đại chúng dự hội, đều đƣợc thấy. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão: “A  Nan  kiết  tập  kinh  tạng”   là  truyền 

nhân của Phật Thích Ca Mâu Ni.  “Từ Thị đương lai hạ sinh”,  là một vị Phật 

tƣơng  lai,  hiện  đang  ở  cõi  trời  Đâu  Suất,  cõi  trời  thứ  tƣ  của  Dục  giới,  chờ 

duyên chín ngài sẽ hạ sanh. 

       “Nên  Phật  đưa  hai  pháp  môn  vi  diệu  giao  phó  hai  vị”.   Giao  phó  cho  A 

Nan, A Nan trong tƣơng lai sẽ kiết tập kinh tạng, phải đem tất cả pháp Thế Tôn 

nói trong bốn mƣơi chín năm truyền lại hậu thế. Giao phó cho Bồ Tát Di Lặc, 

Bồ  Tát  Di  Lặc,  đƣơng  lai  hạ  sinh  đến  thế  giới  này  để  thành  Phật,  chắc  chắn 

Tập 550  187 



tuyên  thuyết  pháp  môn  này.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giao  phó  cho  ngài,  chắc 

chắn phải giảng bộ kinh này, phải tuyên dƣơng pháp môn này. 

“Thủ thị”, thị hiện đầu tiên.  “Cực lạc vi diệu trang nghiêm, cảnh tượng chư 

 thiên  trải  hoa,  khiến  để  làm  chứng”.   Thị  ở  đây  là  thị  hiện,  treeinr  hiện  ra  để 

mọi  ngƣời  cùng  thấy.  Nghĩa  là  lần  trƣớc  lễ  Phật  thấy  ánh  sáng,  khiến  mỗi 

ngƣời  tận  mắt  nhìn  thấy,  tận  tai  nghe  thấy  thế  giới  Cực  lạc  vi  diệu  trang 

nghiêm. Chƣ thiên rải hoa, vừa nói xong, ở đây là cúng Phật, cúng dƣờng đại 

chúng, khiến tất cả mọi ngƣời trong hội làm chứng với ngƣời chƣa dự hội lúc 

đó và những ngƣời hậu thế, khi đọc cuốn kinh này. 

“Sắc cứu cánh thiên,  là một trong những cõi trời Tịnh Cư, là nơi thù thắng 

 nhất trong Dục giới”.  Nghĩa là Đệ tứ thiền, Tứ thiền có chín cõi trời, bốn tầng 

phía dƣới là phàm phu, năm tầng trên là Thánh nhân. Thánh nhân tam quả tu 

hành  ở  đó,  những  ngƣời  lợi  căn  sẽ  thành  tựu,  vƣợt  thoát  luân  hồi  lục  đạo, 

chứng  quả  A  La  Hán.  Những  ngƣời  độn  căn  phải  trải  qua  trời  Tứ  không,  có 

nghĩa thời gian khá dài, thoát khỏi lục đạo phàm phu, họ sẽ đến pháp giới Tứ 

thánh, pháp giới Thanh Văn. 

Pháp giới tứ thánh là Phƣơng tiện hữu dƣ độ của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Lục đạo là Phàm Thánh đồng cƣ độ của Phật Thích Ca Mâu Ni. Thế giới Cực 

lạc có, có pháp giới tứ thánh. Trong Lục phàm chỉ có hai loại: Ngƣời và Trời, 

không có A tu la và tam ác đạo, thế giới Cực lạc không có tam ác đạo. Đây là 

nói về trời Tịnh Cƣ ở Tứ thiền . 

        “Là nơi những vị Thánh chứng quả bất hoàn”.  Quả bất hoàn là quả vị thứ 

ba  A  na  hàm,  họ  tu  hành  ở  đó.  “Tiếng  Phạn  quả  Bất  hoàn  là  A  na  hàm,  đã 

 đoạn chín phẩm tư hoặc Dục giới. Nghĩa là không còn sinh lại Dục giới, mà 

 sinh vào Sắc giới hay Vô sắc giới, nên gọi quả bất hoàn”.  Họ không quay lại 

Dục giới, tuy chƣa thoát khỏi lục đạo, họ không đến Dục giới. Dục giới có sáu 

tầng trời, dƣới sáu tầng trời là loài ngƣời, súc sinh, ngạ quỉ, địa ngục, tất cả là 

Dục giới. 

       “Tịnh cư có sáu trời, 1 là trời Vô phiền, 2 là trời Vô nhiệt”,  phiền và nhiệt 

đều là phiền não. Cho thấy phiền não của họ, đã đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, 

ở đó đã đoạn hết. Khi đoạn hết họ thành A La Hán, đến pháp giới tứ thánh, 

không còn ở trong lục đạo. 

188  Tập 550 



 “3 là trời Thiện hiện, 4 là trời Thiện kiến”,  chú trọng ở chữ thiện, phi hữu phi 

vô, nên gọi thiện. Còn chấp trƣớc là không thiện, còn phân biệt là không thiện, 

buông bỏ cả phân biệt chấp trƣớc đƣợc gọi là thiện. 

 “5 là trời Sắc cứu cánh” , sắc là sắc giới, đỉnh của sắc giới, bên trên là Vô sắc 

giới. Bởi thế sắc đến cứu cánh, đến đỉnh, đó là trời Sắc cứu cánh. Ngƣời trời 

Tịnh  cƣ,  nhất  là  chỉ  giai  tầng  này,  ở  giai  tầng  này,  họ  chứng  A  La  Hán  rất 

nhanh. 

Câu Xá Tụng nói:  “Năm tên trời Tịnh cư này”,  tức năm trời bất hoàn này, 

cả năm đều không quay lại Dục giới nữa, bởi thế gọi nó là năm trời bất hoàn, 

đều gọi trời Tịnh cƣ.  “Chỉ Thánh nhân ở, không loài nào khác”,  không phải 

ngƣời tu hành không thể đến đƣợc đó. Bởi thế đây không phải chỗ của phàm 

phu, nơi của quả thứ ba của Tiểu thừa A na hàm. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đại 

thừa lục tín của thập tín vị ở đây. Thất tín là A La Hán, Thất tín đã siêu việt 

rồi. Bởi thế Thập tín vị trong Kinh Hoa Nghiêm nghĩa là nói thập pháp giới. 

Sơ tín đã đoạn tám mƣơi tám phẩm kiến hoặc trong tam giới, chứng quả Tu 

đà hoàn, là sơ quả Tiểu thừa và Bồ Tát sơ tín vị trong thập tín vị của Kinh Hoa 

Nghiêm, đều đoạn phiền não, công phu ngang nhau, bình đẳng. Sơ quả, Sơ quả 

nâng lên gọi là Nhị quả hƣớng, nhị quả hƣớng là Bồ  Tát nhị tín vị. Nhị quả, 

nghĩa là Bồ Tát tam tín vị trong thập tín vị. Tứ tín vị là tam quả hƣớng, hƣớng 

đến tam quả. Bồ Tát ngũ tín vị là A na hàm, A na hàm lên nữa là tứ quả hƣớng, 

là Bồ Tát Lục tín vị. Tứ quả là Bồ Tát Thất tín vị, quý vị xem trong đó sẽ thấy 

rất rõ ràng. Bát tín là Phật Bích Chi, Cửu tín là Bồ Tát, Thập tín là Phật, Phật 

của thập pháp giới. Bởi thế từ Thập tín vị, ta sẽ thấy đƣợc thập pháp giới rất rõ 

ràng, công phu đã buông bỏ hết, không còn gì khác. 

Ngày xƣa, sáu  mƣơi năm trƣớc,  đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi, Bồ Tát Thập 

tín vị phân phối trong thập pháp giới. Thập tín tâm  mãn,  ở đây là trong kinh 

Hoa Nghiêm, tu hết sẽ chứng Sơ quả. Bồ Tát Sơ quả phá nhất phẩm vô minh, 

chứng một phần pháp thân, Phật thật chứ không phải Phật giả. Phật trong Thập 

tín vị, Thiên Thai gọi là tƣơng tự tức Phật. Bồ Tát Sơ trú, Thiên Thai gọi họ là 

Phân chứng tức Phật. Từ Sơ trú đến Đẳng Giác có bốn mƣơi mốt giai cấp, đều 

gọi là phân chứng tức Phật, cứu cánh viên mãn gọi là Diệu Giác vị. 

Bốn mƣơi mốt vị đại sĩ Pháp thân ở cõi báo, Thật báo trang nghiêm độ của 

thế giới Cực lạc, ở cõi báo. Diệu giác, Diệu giác không trú ở cõi báo, Diệu giác 

Tập 550  189 



ở Thƣờng tịch quang độ. Bởi thế Thƣờng tịch quang độ là cao nhất trong bốn 

độ, Thƣờng tịch quang là nơi cƣ trú của các vị Phật cứu cánh viên mãn. Mọi 

ngƣời  nếu  làm  phép  so  sánh  sẽ  thấy  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  nên  cố  gắng,  phải 

không ngừng nâng cao mới đƣợc. 

Đừng  lƣu  luyến  gì  thế  gian  này,  tại  sao?  Tham  luyến  sẽ  gây  ra  chƣớng 

ngại,  trói  buộc  ta  trong  lục  đạo,  không  thể  thoát  ra  đƣợc,  không  thể  không 

buông bỏ những tập khí không tốt! Phải luôn nghĩ đến ân đức Phật Bồ Tát đã 

ban cho ta, chân tƣớng sự thực đã nói rõ nhƣ thế, thấu đáo nhƣ thế, chúng ta 

phải tin, thế nào gọi là tin tƣởng? 

Ngày trƣớc thầy Lí đã nói với tôi, thực hành là tin tƣởng, bạn hiểu, hiểu rõ 

ràng, nhƣng không áp dụng, không thực hành, thầy Lí nói, ngƣời đó chƣa tin. 

Bởi thế tiêu chuẩn tin, là phải thực hiện. Điều này đại sƣ Chƣơng Gia cũng đã 

nói với tôi, quý vị tin, có thể không cần chăng? Đại sƣ Chƣơng Gia giảng cho 

tôi về chữ tin, ngài lấy thí dụ, một đống vàng trên bàn, bên kia là đống đồng, 

nếu thật sự minh mẫn, nên chọn thứ nào? Tất nhiên là vàng, chắc chắn không 

chọn đồng. Bởi thế khi thực sự tin tƣởng, ta sẽ chọn vàng, không tin mới chọn 

nhầm, coi đồng cũng nhƣ vàng, nhƣ thế là thiệt thòi quá lớn. 

Bởi thế, chƣ Phật Bồ Tát nói với chúng ta, Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Tin là 

 chiếc nôi của mọi công đức”,  tin, phải coi nó quan trọng  nhƣ thế, đạo là gì? 

Vô thƣợng Bồ đề là chiếc nôi của đạo, có niềm tin mới thành tựu, chứng đạo. 

Tất cả công đức chân thật đều có gốc từ lòng tin, không có lòng tin là không có 

công đức. 

Một số ngƣời, ngày nào trên miệng cũng bô bô công đức, liệu có tu đƣợc 

chăng? Khó! Ta thử bình tâm quan sát, chúng ta nên lắng lòng tự nghĩ, có công 

đức  chăng?  Chƣa  áp  dụng  Ngũ  giới,  Thập  thiện,  công  đức  đâu  ra?  Nếu  nói 

phƣớc đức, có phƣớc đức, công đức không có. Tu phƣớc, trong phƣớc phải có 

chân  tín,  phƣớc  đó  mới  thành  công  đức.  Không  có  lòng  tin,  không  có  thành 

kính, tu công đức đó trở thành phƣớc đức. 

Chúng ta nghĩ xem, trong bối cảnh Lƣơng Võ Đế gặp Tổ sƣ Đạt Ma, bạn 

đã thấy rõ  trƣờng hợp. Lƣơng Võ Đế là  một đại hộ pháp nhà Phật chúng ta, 

xƣa nay chƣa có ngƣời thứ hai, xây dựng chùa viện cho Phật giáo. Thời gian 

tại  vị,  ông  xây  tổng  cộng  bốn  trăm  tám  mƣơi  ngôi,  đều  có  qui  mô  khá  lớn. 

Giúp ngƣời xuất gia, cúng dƣờng ngƣời xuất gia, mấy mƣơi vạn ngƣời. 

190  Tập 550 



Khi  Tổ  sƣ  Đạt  Ma  mới  đến  Trung  Quốc,  đến  yết  kiến,  ông  huênh  hoang 

khoe với Tổ sƣ Đạt Ma, tôi đã làm chừng đó, công đức tôi đến đâu? Tổ sƣ Đạt 

Ma là ngƣời chân thật, nói với ông một câu chân thật:  “Không chút công đức”. 

Nghe câu trả lời,  Lƣơng Võ Đế đổi ngay sắc  mặt, kêu ngƣời tiễn khách, tiễn 

ngài về. 

Lời nói không khế cơ, ngài nói là sự thực. Quý vị xem, khoe khoang, hoa 

hoè,  ngạo  mạn.  Khổng  phu  tử  đã  nói:  Nhƣ  tài  năng,  cái  đẹp  của  Chu  Công 

khiến  kiêu  mạn  lại  bủn  xỉn,  ngoài  ra  không  có  gì  để  xem.  Thái  độ  nhƣ  thế, 

cũng biết đƣợc ta không có công đức. 

Ngày nay chúng ta tu phƣớc, tu thiện, bỏ ác làm lành, với tâm gì? Có phải 

mang  âm  hƣởng  nhƣ  Lƣơng  Võ  Đế?  Nếu  tâm  thái  nhƣ  Lƣơng  Võ  Đế,  đó  là 

phƣớc đức, không có công đức. Nếu ta hỏi Tổ sƣ Đạt Ma, nhất định ngài sẽ trả 

lời hoàn toàn không có công đức. Công đức tƣơng ứng với định, tƣơng ứng với 

tuệ,  nó  có  định  có  tuệ.  Phƣớc  đức  không  tƣơng  ứng  với  định  tuệ,  phƣớc  báo 

nhân thiên. 

Bởi thế quý vị xem những bậc đế vƣơng, tƣớng soái các thời kì, trƣởng giả 

giàu có, đều là đại phƣớc báo tu tập trong đời quá khứ. Rất nhiều ngƣời cho 

rằng,  mình  tu  là  đại  công  đức,  cuối  cùng  biến  thành  đại  phƣớc  báo  trong  cõi 

trời  ngƣời.  Công  đức  có  thể  giúp  ta  thoát  khỏi  sinh  tử  tam  giới,  phƣớc  đức 

không thể, phƣớc đức chỉ đƣợc hƣởng thụ danh lợi. 

Mấy ai hƣởng phƣớc không tạo nghiệp? Nếu quan sát từ phƣơng diện này, 

ta sẽ cảm thấy lo sợ, khi hƣởng hết phƣớc, nghiệp báo kéo đến, lập tức bị đoạ 

lạc.  Nếu  một  khi  đoạ  lạc  đến  địa  ngục,  rắc  rối  sẽ  rất  lớn,  đấy  là  nơi  dễ  vào 

nhƣng thoát ra rất khó khăn! Khi nào mới ra đƣợc? Tội nghiệp hết hoàn toàn, 

mới ra khỏi đƣợc. Giống nhƣ khi phạm tội, kết án, bị giam vào tù, mãn hạn, án 

mƣời năm, hết mƣời năm, mới ra khỏi đƣợc. 

Địa  ngục  giống  nhƣ  nhà  tù,  nhƣng  phải  hiểu,  địa  ngục  là  do  biến  hoá, 

không  phải  ai  xây  dựng,  không  ai  thiết  kế,  cũng  không  phải  vua  Diêm  La. 

Không liên can đến vua Diêm La, càng không liên can đến Thƣợng Đế, không 

liên can đến Phật Bồ Tát, do nghiệp lực chúng ta biến hiện ra. Khi nghiệp ác 

hết, mới thoát ra đƣợc, đến lúc đó mới tính xong nợ. 

Tội nghiệp tạo ra từ vô thỉ kiếp đến nay, tất cả đều tiêu trong đó, tiêu hết 

mới ra khỏi, nhƣng ra rồi nhƣ thế nào? Ra nhƣng vẫn mang tập khí không tốt, 

Tập 550  191 



nếu không gặp thiện hữu tri thức thực sự giáo hoá, rất dễ phạm lỗi, lỗi đó là gì? 

Là tham sân si mạn, sát đạo dâm vọng, ta sẽ phạm những lỗi đó. Khi đã phạm 

những lỗi đó, khi mất lại đoạ vào địa ngục. Mọi ngƣời đọc Kinh Địa Tạng thì 

biết, mỗi chữ mỗi câu trong kinh đều là thật, không phải viển vông. 

Năm trời bất hoàn, ở thế giới này là thế giới Cực lạc, thế giới Cực lạc của 

thế giới Ta bà, không còn đoạ lại Dục giới. Nói cách khác, họ chỉ đƣợc lên cao, 

không còn đoạ lạc xuống dƣới. Bởi thế, nơi cƣ trú của Thánh nhân gọi là Tịnh 

cƣ. 

  

 Nay Bồ Tát Từ Thị đã thấy chư thiên rải hoa, lại chứng lời kinh” . Trƣớc đây 

đã chứng, chứng minh thêm lần nữa.  “Tất cả chư thiên đều mang trăm nghìn 

 hoa hương, vạn thứ kĩ nhạc cúng dường Phật đó”.  Phật đó là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà ở thế giới Cực lạc. 

Quý  vị  xem  trăm  nghìn  hoa  hƣơng,  đẹp  không  kể  xiết.  Trăm  thứ,  nghìn 

thứ,  rất  nhiều  chủng  loại,  thứ  nào  cũng  có.  Vạn  thứ  kĩ  nhạc,  đây  là  gì?  Biểu 

diễn ca múa. Trong những bức hoạ trên tƣờng đời Tuỳ Đƣờng, ngày nay trong 

động đá Đôn Hoàng cũng có. Phật giảng kinh, thiên nhân ca múa, khen ngợi 

trong không trung. Cúng Phật, cúng dƣờng đạo tràng, cúng Pháp, cúng Tăng, 

nghĩa là cúng dƣờng Tam bảo. 

       “Y báo trang nghiêm được thấy, lại chứng minh nguyện thứ ba mươi chín, 

 vạn vật trong nước, nghiêm tịnh đẹp đẽ, hình dáng thù đặc, vi diệu cùng cực, 

 không  thể  nói  hết” .  Đây  là  nguyện  thứ  ba  mƣơi  chín  trong  bốn  mƣơi  tám 

nguyện,  đại  nguyện  Di  Đà  đã  thành  tựu,  bởi  vậy  có  thể  nhìn  thấy  ở  thế  giới 

Cực lạc. Ở đây là thấy đƣợc y báo trang nghiêm. 

“Tiếp  đó  nghe  được  Di  Đà  thuyết  pháp”,  chúng  ta  đặc  biệt  chú  ý  điểm  này. 

Phật  dùng  phƣơng  pháp  nào  khiến  thế  giới  Cực  Lạc  viên  mãn  nhƣ  thế,  trang 

nghiêm nhƣ thế, thanh tịnh nhƣ thế? Không tìm thấy một ngƣời nào có ác niệm 

ở thế giới Cực Lạc, ác niệm gì? Khởi tâm động niệm, không tìm thấy một ai 

khởi tâm động niệm, mọi ngƣờiđều không khởi tâm không động niệm. Không 

khởi tâm không động niệm là địa vị nào?  Kinh Hoa Nghiêm nói Sơ trú  Viên 

giáo.  Ngay  hạ  hạ  phẩm  vãng  sinh  Phàm  thánh  đồng  cƣ  độ,  cũng  không  khởi 

tâm không động niệm. Chúng ta phải hiểu vấn đề này, đây là sự gia trì oai thần 

192  Tập 550 



bản nguyện của Phật A Di Đà, để họ đạt đƣợc, không phải công phu của chính 

họ. 

Công đức bốn mƣơi tám nguyện và năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà gia 

trì họ, bởi thế họ cũng trở thành Bồ Tát bất thoái chuyển. Sơ trú trở lên là tự 

chứng, những ngƣời này không phải bản thân họ tự chứng, là Phật, Phật A Di 

Đà gia trì họ. Tuy phàm phu, nhƣng thần thông, đạo lực, trí tuệ  của họ, hầu 

nhƣ bình đẳng với Bồ Tát bất thoái chuyển, nhƣng chƣa đoạn hết tập khí phiền 

não. 

Vì thế mà thế giới Cực lạc đáng đƣợc mọi ngƣời khen ngợi, chính ở điểm 

này, nó thù thắng không phải tại Thật báo độ. Thật báo độ không khác gì Thật 

báo độ của tất cả chƣ Phật, thù thắng ở chỗ Đồng cƣ độ và Phƣơng tiện hữu dƣ 

độ.  Nói  cách  khác,  là  thập  pháp  giới,  rất  thù  thắng,  rất  kì  diệu!  Bởi  thế  chƣ 

Phật Nhƣ lai khen ngợi là: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Cho 

thấy từ bi vô tận của Phật A Di Đà,  mở  ra cửa phƣơng tiện cho tất cả chúng 

sinh khổ nạn trong lục đạo, khiến ngƣời chƣa đoạn phiền não vẫn có thể thành 

tựu, đấy là điều tuyệt vời! 

Những pháp môn khác, tám vạn bốn nghìn pháp môn, vô lƣợng pháp môn, 

đều cần đoạn phiền não, không đoạn ta không thể nâng lên đƣợc. Không đoạn 

năm loại kiến hoặc, không thể chứng đƣợc Bồ Tát sơ tín vị, năm loại phiền não 

này, đầu tiên là thân kiến. A La Hán là ngƣời đã buông bỏ thân kiến, không 

cho thân này là của ta. Bốn tƣớng đã nói lần trƣớc trong Kinh Kim Cang: vô 

ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sinh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng,  ai  chứng 

đƣợc? Sơ quả Tu đà hoàn chứng đƣợc, công phu đoạn chứng đó của Sơ quả Tu 

đà hoàn, hoàn toàn giống với Bồ Tát Sơ tín vị, là Sơ tín trong Thập tín. 

Nếu phá đƣợc thân kiến, phá đƣợc biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà 

kiến đều đƣợc đoạn hết, là Bồ Tát Sơ tín vị Đại thừa, Sơ quả Tiểu thừa. Vì thế 

tu  hành  chứng  quả  không  phải  gì  khác,  buông  bỏ!  Không  liên  can  gì  đến 

chuyện quý vị biết chữ hay không, cũng không liên can đến chuyện có trình độ 

thế nào, thế nào mớiliên can? Buông bỏ. 

Đại sƣ Huệ Năng, trong phòng phƣơng trƣợng của Ngũ tổ, buông bỏ ngay 

vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, ngài thành Phật ngay, buông bỏ lập tức là gì? 

Là địa vị Sơ trú Viên giáo trở lên, Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh thành Phật. Phật ở đây là phân chứng tức Phật, không phải tƣơng tự tức 

Tập 550  193 



Phật. Tƣơng tự tức Phật chƣa ra khỏi thập pháp giới, phân chứng tức Phật đã ra 

khỏi thập pháp giới, sinh vào Thật báo trang nghiêm độ. 

Bởi thế chƣ vị đồng học phải nhớ kĩ, phẩm vị cao thấp khi đến thế giới Cực 

lạc  phƣơng  Tây,  xem  ta  buông bỏ  bao  nhiêu.  Càng  buông bỏ  nhiều,  phẩm  vị 

của càng cao. 

Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, đến thế giới Cực lạc đƣợc chăng, chắc chắn 

phải  phụ  thuộc  có  tín,  nguyện  hay  chăng.  Tín  nguyện  đó,  đích  xác  là  không 

hoài  nghi,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  chân  thành  cung  kính,  đây  là 

điều kiện cần có để vãng sinh. 

Phẩm vị cao thấp, đại sƣ Ngẫu Ích đã nói, là do độ nông sâu của công phu 

niệm Phật, công phu nông sâu nói lên điều gì? Đồng nghĩa với việc ta buông 

bỏ bao nhiêu. Nếu thực sự có thể giống Sơ quả, giống Bồ Tát Sơ tín vị, sinh 

đến thế giới Cực lạc không phải sinh vào Đồng cƣ độ, sinh Phƣơng tiện độ, họ 

không  sinh  Đồng cƣ  độ.  Trong  Đồng  cƣ  độ  là  phàm  phu,  Phƣơng  tiện độ  là 

tiểu Thánh. 

Cũng có thể nói, về mặt Tiểu thừa, Sơ quả đến Tứ quả, gồm cả Phật Bích 

Chi,  họ  vãng  sinh  là  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ.  Nếu  chúng  ta  có  thể  buông  bỏ 

đƣợc phiền não kiến tƣ, buông bỏ kiến hoặc là đƣợc, có thể sinh Phƣơng tiện 

hữu  dƣ  độ,  có  nghĩa  là  Bồ  Tát  Sơ  tín  vị.  Sơ  tín  đến  Thập  tín  đều  sinh  đến 

Phƣơng tiện hữu dƣ độ, chƣa đạt công phu, toàn là phàm phu, còn chấp thân 

thể này là của ta. Cũng đƣợc, có thể vãng sinh, sinh Phàm thánh đồng cƣ độ. 

Những vấn đề này, nhất định phải hiểu rõ, phải minh bạch, chúng ta mới 

cầm  nắm  đƣợc  vận  mệnh  của  mình.  Trong  đời  này  phải  thực  hiện  cho  đƣợc 

việc này, phải làm cho thành công. Thế giới Cực lạc tốt đẹp, đẹp ở điểm nào? 

Chính  là  Phật  A  Di  Đà  thuyết  pháp,  khiến  những  ngƣời  nhƣ  chúng  ta  ở  đây, 

quay đầu nhìn lại Phật Bổn Sƣ Thích Ca. 

Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, ba mƣơi tuổi thị hiện khai ngộ, đại 

triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  giác  ngộ  rồi  liền  giảng  kinh  dạy  học.  Đầu 

tiên đến vƣờn Lộc Dã độ năm Tỳ kheo, viên tịch ở tuổi bảy mƣơi chín, ngày 

nào cũng thuyết pháp, giảng kinh, chƣa bao giờ ngƣng nghỉ. Trong kinh chúng 

ta chƣa thấy, ngày nào Phật Thích Ca Mâu Ni nghỉ phép, không thấy. 

Ngày nay thấy thế giới Cực Lạc phƣơng tây, Phật A Di Đà giảng kinh liên 

tục:   “pháp  âm  chảy  mãi,  độ  khắp  mười  phương”.  Giống  ngày  nay  chúng  ta 

194  Tập 550 



dùng  internet,  dùng  vệ  tinh,  không  cần  chúng  ta  phải  ở  giảng  đƣờng,  ngƣời 

không ở trong đạo tràng vẫn có thể nghe. Phật A Di Đà dùng thần thông, đạo 

lực của mình, tiếng nói pháp của ngài bay khắp pháp giới. 

Chỉ vì chúng ta ngày nay, chiếc máy ghi âm tai có vấn đề, có ngăn che, có 

chƣớng ngại, không nghe đƣợc âm thanh thanh thuyết pháp của Phật A Di Đà. 

Đến lúc nào chúng ta mới nghe đƣợc? Theo cách nói trong kinh điển, Sơ quả là 

có tƣ cách nghe thấy. Sơ quả đã khôi phục đƣợc hai loại trong sáu thần thông: 

thiên nhãn, thiên nhĩ. Trong Đại thừa chính là Bồ Tát Sơ tín vị, Bồ Tát Sơ tín 

vị có thiên nhãn thông, thiên nhĩ thông. Nếu họ nhất tâm muốn nghe Phật A Di 

Đà thuyết pháp, nhất tâm muốn thấy thế giới Cực lạc phƣơng Tây, tôi nghĩ họ 

có thể thấy đƣợc, tại sao? Cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà, Di Đà từ bi. 

Đại  Thế  Chí  Viên  Thông  Chƣơng  nói  rất  hay:  Nhớ  Phật  niệm  Phật,  đời 

này tƣơng lai nhất định thấy Phật. Nếu chúng ta có điều kiện của một Bồ Tát 

Sơ tín vị, có thể ngay đây sẽ thấy Phật A Di Đà, không cần phải đến thế giới 

Cực Lạc. Ở đây vẫn có thể thấy, ngay đây vẫn có thể nghe đƣợc Di Đà thuyết 

pháp, phổ độ thập phƣơng. 

 “Ở  đây dùng kinh văn để  chứng minh”,   phần trƣớc chúng ta đã học: “Tiếng 

 Phạm âm của Phật như sấm động, tám âm nói tiếng hay” . Phật thuyết pháp, 

Phạm  là  thanh  tịnh,  nhƣ  tiếng  sấm.  Tám  âm,  tƣợng  trƣng  sự  vi  diệu  của  âm 

thanh  Phật,  hơn  loài  trời  ngƣời,  Tiểu  thừa  và  Bồ  Tát  Quyền  giáo,  không  thể 

sánh bằng ngài. 

“Và Bồ Đề thọ vương”, Bồ Đề vƣơng ở đâu? Là đạo tràng thọ của Phật A 

Di  Đà  ở  thế  giới  Cực  lạc.  Vì  những  cây  Bồ  đề  đƣợc  trồng  xung  quanh  đạo 

tràng, cao lớn, nên gọi là Thọ vƣơng.  “Nói ra vô lượng âm thanh diệu pháp, 

 tiếng đó bay ra, khắp cõi nước Phật”.  Tất cả cõi nƣớc chƣ Phật đều nghe đƣợc, 

đấy chính là gì? Giống nhƣ tiếng thuyết pháp của chim chóc, do Phật A Di Đà 

biến hoá ra, nguồn gốc của nó là Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà, bởi thân phận Phật quá tôn quí, mọi ngƣời thấy sự cân đối 

nơi Phật, đầy đủ uy nghi. Nếu cây thuyết pháp thì cảm thấy thoải mái, buông 

thƣ. Bởi vậy Phật rất tâm lí, nếu không quen bị gò bó trong lễ nghi, bạn có thể 

nghe chim thuyết pháp mà vẫn thoải mái, không cần đến những nghi thức quá 

nghiêm  khắc.  Cây  thuyết  pháp  vẫn  thấy  thoải  mái,  không  cần  đến những  thứ 

quá nghiêm khắc. 

Tập 550  195 



Vì Phật A Di Đà quá hiểu lòng ngƣời, hằng thuận chúng sinh, tuỳ hỉ công 

đức. Ngài đã thực hiện, và không yêu cầu quá hà khắc với chúng ta, phải tuân 

thủ qui cách, không cần, không phải nhƣ thế. Chúng ta tự nhiên tuân thủ qui 

cách, đó biểu thị sự cũng kính với Phật. Nếu thời gian còn nhiều, nếu muốn thƣ 

giản  một  tí,  ta  có  thể  đến  bên  ngoài  giảng  đƣờng  nghe  chim  chóc  nói  pháp, 

nghe cây Bồ đề nói pháp, rất thoải mái. 

Phần sau có đoạn: “Những gì thụ vương nói, chính là phạm âm của Pháp 

 vương Di Đà vậy” . Đều là biến hoác của Phật A Di Đà. 

Thứ ba:  “Thấy Thánh chúng nước đó, du hành thập phương, cúng dường 

 chư Phật. Là thành tựu chứng thứ mười một: Nguyện cúng khắp chư Phật” . 

Đến thế giới Cực lạc tự nhiên sẽ thấy, đại chúng thế giới Cực lạc, học sinh của 

Phật  A  Di  Đà,  trình  độ  học  sinh  không  giống  nhau.  Có  chúng  trời  ngƣời,  có 

chúng Nhị thừa, Thanh Văn và Phật Bích Chi, Phƣơng tiện độ. Có chúng Bồ 

Tát,  những  Bồ  Tát  này  đều  là  Đại  sĩ  Pháp  thân.  Sơ  trú  đến  Đẳng  giác  trong 

Kinh Hoa Nghiêm, bốn mƣơi mốt vị Đại sĩ Pháp thân, đều đƣợc gọi là Thánh 

chúng. 

Họ du hành thập phƣơng, khả năng đó là ngang nhau. Bốn mƣơi mốt vị Bồ 

Tát Pháp thân du hành thập phƣơng là không vấn đề gì. Nhị thừa trong Phƣơng 

tiện độ, nhân thiên trong Đồng cƣ độ, cũng du hành thập phƣơng nhƣ Bồ Tát 

Pháp thân, cúng dƣờng chƣ Phật. Bởi vì trong kinh không nói, ngoại trừ nhân 

thiên và Nhị thừa, không có cách nói nhƣ thế. Không nói nhƣ thế, nghĩa là thế 

giới Cực lạc là bình đẳng. 

Đây  chính  là  pháp  khó  tin,  ở  đây  có  nghĩa,  nhờ  oai  thần  bổn  nguyện  của 

Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Bổn  nguyện  ở  đây  là  nguyện  thứ  mƣời  một:   “Nguyện 

 cúng khắp chư Phật”.  Sinh đến thế giới Cực lạc ta sẽ có khả năng, cúng khắp 

tất cả chƣ Phật mƣời phƣơng ba đời cõi hƣ không pháp giới, đấy là điều tuyệt 

vời! 

Quí vị nên biết, cúng Phật là tu  phƣớc, phƣớc báo rất  lớn nếu đƣợc  cúng 

dƣờng  Phật!  Mỗi  ngày  đều  đƣợc  cúng  dƣờng  tất  cả  Phật,  không  sót  vị  nào, 

phƣớc báo tu tập của sẽ viên mãn. Cúng Phật nhất định nghe Phật thuyết pháp, 

tất  cả  chƣ  Phật  đều  thuyết  pháp  cho  ta,  mỗi  ngày  bạn  nghe  đƣợc  bao  nhiêu 

Phật  pháp!  Ngƣời  học  một  ngày  ở  thế  giới  Cực  lạc,  ở  chỗ  chúng  ta  học  suốt 

một kiếp cũng chƣa bằng họ. Họ có thể phân thân, chúng ta không làm đƣợc, 

196  Tập 550 



không thể phân thân, không thể học một lần thật nhiều, họ có thể học rất nhiều 

một lần. Chia rất nhiều thân, mà lại một môn thâm nhập, huân tu thời gian dài. 

Mỗi thân một môn, mỗi thân một môn, việc này đúng là quá tuyệt vời! 

Chúng ta chỉ có một thân, không thể phân thân, chỉ học một môn, không 

thể học môn thứ hai. Đến thế giới Cực lạc môn nào cũng học đƣợc, mà lại môn 

nào cũng thâm nhập một môn, huân tu thời gian dài, làm sao không thành tựu! 

Những ƣu điểm của thế giới Cực lạc phải hiểu rõ, phải nghĩ đến, đấy là điểm 

khiến mọi ngƣời hâm mộ. 

Thứ tƣ: “Lại thấy Thánh chúng niệm Phật liên tục”,  niệm Phật là tu hành, phần 

trƣớc quí vị đã thấy cúng dƣờng là tu phƣớc, tu tuệ. Cúng Phật nghe Phật giảng 

kinh, tu cả phƣớc và tuệ. Niệm Phật liên tục, niệm Phật liên miên, niệm Phật 

đƣợc công phu gì? Nói để quí vị hiểu, tám vạn bốn nghìn pháp môn, pháp môn 

vô lƣợng, không lìa câu niệm Phật này. Trong tiếng niệm Phật, có vô lƣợng vô 

biên pháp môn. Chỉ niệm một câu Phật hiệu, đã tu đƣợc vô lƣợng vô biên pháp 

môn, bạn có biết chăng? Không cần tìm cái này, tìm thứ khác, tìm thế nào cũng 

phải tìm đến niệm Phật. Chỉ tìm một thứ thôi, cái này là tổng, đầu mối. 

Câu  Phật  hiệu  này,  chúng  ta  cũng  có  căn  cứ,  không  phải  nói  lung  tung. 

Những đại đức đời Tuỳ Đƣờng đã cho chúng ta biết, chuyện này có trong kinh 

này, trong lời tựa của cƣ sĩ Mai Quang Hy, nói rất rõ. 

Tuỳ Đƣờng là thời hoàng kim của Phật giáo, mƣời tông phái đều đƣợc xây 

dựng từ thời đó, những đại đức tổ sƣ, đã từng cùng nhau thảo luận. Thế Tôn, 

tất cả những kinh điển đƣợc nói trong bốn mƣơi chín năm, bộ kinh nào, có thể 

đại diện đầy đủ nhất cho Phật pháp? Hình nhƣ tất cả những đại đức tổ sƣ đều 

chọn  Kinh  Hoa  Nghiêm,  bởi  thế  Hoa  Nghiêm  đƣợc  coi  là  pháp  luân  cơ  bản. 

Nói theo cách nói ngày nay, khái luận Phật học, nội dung của nó bao trùm tất 

cả. Đại thừa, Tiểu thừa, tông môn giáo môn, Hiển giáo Mật giáo, Hoa Nghiêm 

có đủ. 

Bởi  thế  Kinh  Hoa  Nghiêm  đƣợc  công  nhận  là  nơi  hội  tụ  tất  cả  pháp,  học 

Hoa Nghiêm là học tất cả pháp. Tất cả các tông các phái đều là cành nhánh của 

Kinh Hoa Nghiêm, không thể tách rời gốc rễ, Hoa Nghiêm đƣợc coi là gốc rễ. 

Thành Phật cuối cùng của Hoa Nghiêm đƣợc thành thế nào? Chúng ta đọc kĩ 

Hoa Nghiêm, cuối cùng đồng tử Thiện Tài năm mƣơi ba lần tham vấn, đã cho 

chúng ta thấy. Lần cuối cùng, vị thiện tri thức thứ năm  mƣơi ba, Bồ Tát Phổ 

Tập 550  197 



Hiền,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  thập  đại  nguyện  vƣơng  đạo  về  Cực  lạc,  đến  thế  giới 

Cực lạc. 

Đến đây mọi ngƣời mới thấy đƣợc, thì ra cuối cùng chốn về là quay về thế 

giới  Cực  lạc.  Thiện  Tài  đồng  tử  cùng  đến  thế  giới  Cực  lạc  với  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền,  tu  hành  bằng  phƣơng  pháp  nào?  Niệm  rốt  ráo  một  câu  Phật  hiệu,  dấu 

hiệu nào cho thấy điều đó? Lần thứ nhất trong năm mƣơi ba lần tham vấn, vị 

thiện hữu đầu tiên trong Bát Thập Hoa Nghiêm, Tỳ kheo Đức Vân. Trong Tứ 

Thập Hoa Nghiêm là Tỳ kheo Cát Tƣờng Vân, là một ngƣời, họ tu pháp môn 

gì?  Bàn  châu  tam  muội,  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà,  Bàn  châu  còn  đƣợc  gọi 

 “Phật  lập  tam  muội”.  Một  kì  chín  mƣơi  ngày,  chín  mƣơi  ngày  không  ngủ, 

không  ngồi,  chỉ  đứng  trong  chín  mƣơi  ngày,  chỉ  có  thể  đi  lại.  Nghĩa  là  niệm 

môt câu A Di Đà Phật, chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Ngày nay chúng ta có thể thấy, một câu A Di Đà Phật, tất cả pháp môn đều 

ở trong đó, là tổng kết Kinh Hoa Nghiêm, A Di Đà Phật. Kinh Hoa Nghiêm là 

nơi tụ hội các pháp môn, tụ hội đến cuối cùng là một câu A Di Đà Phật, công 

đức Phật hiệu bất khả tƣ nghị! Không ai biết đƣợc điều này. 

Pháp  sƣ  Quán  Đỉnh,  sống  thời  Càn  Long  đời  nhà  Thanh  biết  đƣợc.  Ngài 

nói, con gặp nạn lớn, tội nghiệp rất nặng, tội ngũ nghịch, thập ác, quả báo đang 

hiện  ra.  Tất  cả  kinh  sám  nhà  Phật  không  thể  cứu  đƣợc,  không  cách  nào  giúp 

đƣợc.  Ngài  nói  cuối  cùng  có  một  cách,  có  thể  cứu  con,  biện  pháp  gì?  Chân 


thành niệm Phật, cầu sinh Tịnh độ, tội nặng cỡ nào cũng có thể hoá giải. 

Chúng ta tin, niệm với tâm thái nào? Vạn phần thành kính, câu Phật hiệu 

này thành tựu vạn phần, thành tựu của ta không thua Huệ Năng, công đức danh 

hiệu bất khả tƣ nghị! 

Ngày  nay  xã  hội  động  loạn,  tai  nạn  trên  quả  đất  ngày  càng  nhiều,  dùng 

cách    nào  để  cứu?  Một  câu  A  Di  Đà  Phật  có  thể  cứu  đƣợc.  Vùng  nào  càng 

nhiều ngƣời niệm Phật, nơi đó càng an toàn, có thể hoá giải tai nạn. Không thể 

hoá giải tất cả nhƣng nó sẽ giảm nhẹ rất nhiều, đấy là điều chắc chắn. Chúng 

phải biết, nên buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chánh niệm. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học đến đây. 

198  Tập 550 



 

Tập 551 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:21.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ  Kinh Giải, trang 714, hàng thứ  sáu từ dƣới đếm lên, bắt đầu 

xem từ câu đệ tứ. 

“Thứ  tƣ,  lại  thấy  thánh  chúng  niệm  Phật  tƣơng  tục,  tức  là  nòng  cốt  bổn 

nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  nhất  thừa  nguyện  hải,  sáu  chữ  hồng  danh,  ba  căn 

đầy  đủ,  vạn  loại  đƣợc  nhờ.  Phàm  phu  phát  tâm,  mƣời  niệm  đốn  chứng  bất 

thoái. Con đƣờng tu hành của đại sĩ, thập địa không rời niệm Phật, nên phàm 

phu niệm Phật mà đƣợc vãng sanh”, chúng ta bắt đầu xem từ đây. 

Ở  trƣớc  thấy  đƣợc  y  chánh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  thấy  rất 

nhiều cảnh tƣợng này, có rất nhiều vấn đề chúng ta lãnh hội đƣợc từ đây. Vì 

sao thế giới Cực Lạc tốt đẹp đến thế? Chúng ta so sanh với nó, quả thật bên đó 

dạy học vô cùng phổ biến, còn  ở chúng ta đây hiện nay cũng có những khoa 

học  kỹ  thuật  tƣơng  tự.  Chúng  ta  không  làm,  khiến  chúng  tôi  nghĩ  lại_trƣớc 

đây, là việc của 60 năm trƣớc, khi tôi theo học triết học với thầy Phƣơng, thầy 

từng nói với tôi. Lời này không phải chỉ nói một lần, thầy nói rất nhiều lần, nên 

ấn tƣợng vô cùng sâu sắc. Thầy nói đừng coi thƣờng những thứ nhƣ ti vi, đây 

là một loại công cụ vô cùng tiện lợi, nếu dùng một cách thích hợp, có thể đem 

đến cho toàn bộ thế giới sự hòa bình, phồn vinh, hƣng thịnh và hạnh phúc. Nếu 

dùng không thỏa đáng, nó mang đến cho xã hội sự động loạn, thậm chí là diệt 

vong. Bởi vậy thầy dạy tôi, nếu tƣơng lai có cơ duyên này, phải biết lợi dụng 

nó, lúc đó đối với vấn đề này chúng tôi không dám tƣởng tƣợng, vì sao vậy? 

Vì phải dùng đến rất nhiều tiền, không dám tƣởng tƣợng. Không ngờ đến lúc 

lớn tuổi, nhân duyên này đã thuần thục, do các cƣ sĩ và chƣ vị đồng tu làm, họ 

đã làm thành công. Chúng tôi dùng mạng internet cũng khoảng 20 năm, chúng 

tôi đã dùng từ lâu. Bắt đầu từ tết nguyên đán năm 2003 chúng tôi dùng vệ tinh, 

đến nay đã hơn 9 năm, đích thực có hiệu quả rất lớn. Đài truyền hình này là 

của ngƣời ta, phát sóng những CD tôi giảng kinh dạy học, rất khó đƣợc, nhƣng 

199 



không hoàn toàn lý tƣởng. Nó phát sóng quá tạp, đây là điều chúng ta không 

thể khống chế đƣợc. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc, có thể nói là giảng kinh dạy học niệm Phật. 

Nói nhƣ cách nói của chúng ta, là suốt 24 giờ không gián đoạn. Bất cứ lúc nào 

nơi nào quý vị nhìn thấy đều là chánh pháp, nghe thấy đều là chánh pháp, nên 

con ngƣời không thể sanh khởi tà niệm. Đây là nguyên nhân khiến cho xã hội 

đó trở nên tốt đẹp, không phải không có đạo lý. 

“Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, hai cây này ở thế giới Cực Lạc, có 

thể nói là làm đến cứu cánh viên mãn. Các bậc cổ thánh tiên hiền biết, nhƣng 

không cách nào thực hiện đƣợc nó, còn thế giới Cực Lạc đã thực hiện đƣợc. 

Tám câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh, ở thế giới Cực Lạc đã thực hiện nó 

một cách viên mãn. Thứ nhất: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, câu này chính là 

Đức Thế Tôn nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Phật là bổn thiện, thuần 

tịnh  thuần  thiện  đến  cực  điểm.  Mỗi  ngƣời  đều  nhƣ  vậy,  bản  tánh  đều  là  nhƣ 

vậy, công đức trong điều thiện quả thật rất khó nghĩ bàn. Trong thiện có trí tuệ 

viên mãn, đạo đức viên mãn, kỹ năng viên mãn, tƣớng hảo viên mãn. 

Tƣớng hảo, ngƣời xƣa gọi là phƣớc báo, cổ nhân dùng một chữ để thay thế 

nó: Thiện. Trong Phật pháp nói rất rõ ràng minh bạch về chữ thiện này. Có thể 

nói  là  công  đức  của  tự  tánh,  không  hề  có  chút  khiếm  khuyết  nào.  Mục  tiêu, 

mục đích mà chƣ Phật Bồ Tát dạy học, chính là dạy ngƣời minh tâm kiến tánh. 

Dùng cách nói hiện nay là khai phát trí tuệ đức tƣớng của tự tánh, là quý vị vốn 

có! Không phải từ bên ngoài vào. 

Chƣa kiến tánh, trí tuệ đức tƣớng trong tự tánh chúng ta không hiển lộ ra 

đƣợc, nên hƣớng ra cầu bên ngoài. Cầu bên ngoài rất gian khổ, cầu không nhƣ 

pháp còn phải tạo tội nghiệp, quả báo của tội nghiệp lại biến hiện ra tam đồ, 

phiền phức càng lớn. Những vấn đề này nếu không phải Đức Phật, ngài minh 

tâm kiến tánh, nên thấu triệt. Quý vị minh tâm kiến tánh cũng giống nhƣ ngài 

vậy, nghĩa là hiểu tất cả. 

Thế nào mới có thể minh tâm kiến tánh? Đức Phật đã nói ra hết, không giữ 

lại điều gì, vì sao vậy? Vì Chƣ Phật Bồ Tát hy vọng chúng ta mau chóng thành 

Phật, nghĩa là nhanh chóng minh tâm kiến tánh. 

Đức  Phật  nói, nếu  chúng  ta  không  chấp  trƣớc  đối  với  tất  cả  pháp  của  thế 

xuất  thế  gian,  đoạn  tận  ý  niệm  chấp  trƣớc,  liền  chứng  đƣợc  quả  A  la  hán. 

Chứng A la hán có ích lợi gì? Không còn luân hồi lục đạo. Quý vị thấy, sanh tử 

luân hồi trong lục đạo, vô cùng khổ! Điều này không còn nữa, chứng tỏ luân 

hồi lục đạo không phải thật, nhƣ đang gặp ác mộng vậy. Từ trong ác mộng tỉnh 

200  Tập 551 



dậy,  nguyên  nhân  ác  mộng  là  gì?  Nguyên  nhân  chính  là  chấp  trƣớc.  Quý  vị 

chấp trƣớc tất cả pháp của thế xuất thế gian, cho rằng nó là thật có, đây chính 

là nhân để rơi vào trong luân hồi lục đạo. Nhân không có, quả báo sẽ không có. 

Tiến  thêm  bƣớc  nữa,  chẳng  những  không  có  chấp  trƣớc,  đến  phân  biệt 

cũng không có, khởi tâm động niệm cũng không có. Vậy xin chúc mừng quý 

vị, quý vị đã thành Phật, đã trở về đến nơi quý vị vốn là Phật. Các bậc cổ đức 

nói, quý vị trở về tánh thiện, bản tánh vốn thiện. Đây là nhờ vào giáo dục, chỉ 

cần quay đầu là đƣợc. Chúng ta buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, buông bỏ khởi 

tâm động niệm, sẽ thành Phật. 

Năm 30 tuổi, Đức Thế Tôn ở dƣới cội bồ đề đã buông bỏ, chứng đƣợc quả 

Phật, lập tức bắt đầu dạy học. 30 tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ là dạy học, 79 

tuổi  ngài  xa  rời  nhân  gian.  Giảng  kinh  dạy  học  suốt  49  năm,  không  có  ngày 

nào nghỉ ngơi. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc của Phật A Di Đà cũng nhƣ vậy, 

thế giới đó thọ mạng dài, vô lƣợng thọ. Phật A Di Đà dạy học, giống nhƣ Đức 

Thế tôn vậy, ngày ngày dạy, không có ngày nào nghỉ, không có ngày nào bỏ 

trống tiết. Mỗi ngày mỗi ngƣời, đều tốt đẹp nhƣ vậy, huân tập trong hoàn cảnh 

dạy học này, dần dần tập khí bất thiện từ vô thỉ kiếp đến nay tự nhiên đoạn tận. 

Chúng ta từ đây lãnh hội đƣợc, thế nào là thật? Dạy học là thật. 

Khiến  chúng  ta  nghĩ  đến  thời  thƣợng  cổ:  Phục  hy,  Thần  nông,  Nghiêu 

Thuấn đến Đại Ngu, đều là cách trị đại đồng mà trong lòng mỗi ngƣời đều nghĩ 

đến. Khổng tử nói với chúng ta cách trị đại đồng. Hạ Ngu truyền cho con trai 

là Vƣơng Khải, bắt đầu từ đó về sau chính là nhà thiên hạ, không phải tuyển 

chọn ngƣời hiền tài. Trƣớc Vƣơng Khải đều là tuyển chọn ngƣời hiền tài lên 

ngôi, hoàng đế không truyền ngôi vị cho con trai mình, thật sự chọn thánh hiền 

nhân.  Cho  nên  ngƣời  xƣa  gọi  hoàng  đế  là  thánh  nhân,  họ  có  thánh  đức,  họ 

đƣợc tuyển chọn để kế thừa vƣơng vị. Và chọn những vị đại thần, những vị đại 

thần này là hiền nhân. Cho nên chính trị trong thời cổ đại Trung quốc, quý vị 

phải  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  chính  trị  gì?  Chính  trị  của  thánh  hiền,  quý  vị 

không nên gọi nó là phong kiến. Phong kiến là một phƣơng pháp, kỹ xảo lúc 

đó. Kỹ xảo có thể thay đổi theo từng thời đại, chế độ có thể tùy theo thời đại 

mà thay đổi, nhƣng con ngƣời không thay đổi, thánh hiền. Bởi vậy dù là chế độ 

gì, thánh hiền nhân đến làm đều có thể làm rất tốt. Con ngƣời không phải thánh 

hiền,  dù  chế  độ  tốt  cũng  xảy  ra  rắc  rối.  Chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  đạo  lý 

này. Thánh hiền từ đâu mà có? Dạy mà ra, dạy từ nhỏ, hơn nữa vĩ đại nhất là 

ngƣời  mẹ. Nếu quý vị hỏi thánh hiền do ai đào tạo ra? Ngƣời  mẹ đào tạo ra. 

Phật  pháp  cũng  là  nói  nhƣ  vậy.  Con  cái  đối  với  cha  mẹ,  đối  với  mẹ  ân  càng 

Tập 551  201 



nặng, cha đứng vị trí thứ hai. Có mẹ của thánh hiền, mới có con cái của thánh 

hiền. Nên từ xƣa đến nay Trung quốc dạy con gái quan trọng hơn dạy con trai, 

rất coi trọng nữ đức, vì sao vậy? Con gái có đức dạy ra đƣợc thánh hiền, chẳng 

những  nhà  họ  vinh  hạnh,  họ  còn  có  thể  tạo  phúc  cho  đất  nƣớc,  có  thể  tạo 

phƣớc cho thiên hạ. Đây quả thật là đại thiện đại phƣớc. Ngƣời xƣa rất hiểu 

cách giáo dục, có thể nói trên toàn thế giới chỉ có dân tộc này. Từ rất sớm đã 

hiểu đƣợc đạo lý này, mà còn thật sự thực hành, thật sự làm đƣợc, đó là cách 

trị đại đồng. 

Sau Vƣơng Khải đến thời nhà Chu, chính là ba đời Hạ Thƣơng Chu, trong 

lịch sử gọi là thuộc bậc trung, cũng rất tốt. Thƣơng bản thân cũng biết thƣơng 

ngƣời khác, quan tâm bản thân đồng thời cũng biết quan tâm ngƣời khác, cách 

trị bậc trung. 

Từ nhà Hán đến nhà Thanh, cục diện bậc trung này không còn nữa, nhƣng 

vẫn duy trì điều gì? Duy trì lễ, đạo đức nhân lễ nghĩa. Từ dân quốc đến nay, lễ 

không còn. Lễ không còn, cổ nhân nói, xã hội sẽ động loạn, xã hội xảy ra vấn 

đề. Vấn đề loạn lạc này, cổ nhân gọi là loạn thế, xuất hiện thời loạn, lễ không 

còn nữa, sao lại không còn? Không ai dạy. 

Chúng ta làm cách nào đƣa xã hội này trở lại đại đồng? Quý vị xem, sao lại 

diễn biến trở thành nhƣ ngày hôm nay, phải dần dần khiến nó trở lại. Đầu tiên 

phải nói đến lễ giáo, gốc của lễ giáo, những năm gần đây chúng ta đề xuất Đệ 

Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, đây là gốc, bắt đầu làm từ đây. 

Bắt đầu làm từ đây, làm thật tốt sẽ khôi phục lễ, khôi phục đƣợc lễ nhạc. Khôi 

phục đến 2000 năm gần nhất, có thể nói là nề trị an lâu dài.Từ lễ nhạc nâng cao 

lên, đây mới là thánh hiền, mới có thể nâng lên bậc trung. Từ bậc trung tiếp tục 

nâng cao đến đại đồng, đại đồng là cách trị của thánh nhân, có thể khôi phục 

chăng? Có thể, lễ là bất biến, đây là chân lý, là vĩnh hằng. Chỉ cần chúng ta nổ 

lực thực hiện, có thể làm đƣợc, có thể khôi phục, tất cả nhân tâm đều kỳ vọng 

điều vày. 

Ba nhà Nho Thích Đạo đều có lý luận này, đều có phƣơng pháp này. Nghĩa 

là  thật  sự  phải  có  ngƣời  thực  hành  nó,  thực  hiện  nó.  Cổ  nhân  gọi  là  y  giáo 

phụng hành, chúng ta hiểu đƣợc nên hành trì theo. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu 

từ chính mình, đầu tiên phải thay đổi ý niệm của chính mình, buông bỏ những 

ý  niệm  bất  thiện,  học  tập  theo  thánh  hiền,  học  tập  theo  Phật  Bồ  Tát.  Dùng 

phƣơng pháp gì để làm? Phải dùng dạy học, mục tiêu này chúng ta có thể hoàn 

thành ngay trong đời này chăng? Không thể.  Chúng ta chỉ có thể làm bƣớc thứ 

nhất, giống nhƣ làm nhà vậy, chúng ta làm tầng thứ nhất, tầng thứ hai do đời 

202  Tập 551 



sau làm, tầng thứ ba là đời thứ ba làm. Cần khoảng bao nhiêu thời gian, chúng 

ta có thể khôi phục đến cách trị bậc trung, khôi phục đến sự hòa bình của 2000 

năm trƣớc? Khoảng ba đời bốn đời, khôi phục đến bậc trung của thời đại Hạ 

Thƣơng Chu, ít nhất khoảng bảy đời. Thực hành, đời đời đều không lơi lỏng, 

đều là hƣớng cao lên, không rơi xuống dƣới. 

Cổ đức nói, trong Học Ký nói: “Bảy năm tiểu thành, chín năm đại thành”, 

sau chín đời có thể hồi phục đến đại đồng, khôi phục đến thời đại vua Nghiêu 

Thuấn Ngu, nỗ lực chín đời là đƣợc. Đừng cho rằng là ngay đời chúng ta, đó là 

điều  không  thể,  tuyệt  đối  không  làm  đƣợc.  Đời  của  chúng  ta  chỉ  đặt  tốt  nền 

móng, để đời sau đi lên từ từ, không phải không làm đƣợc. Tổ tông chúng ta 

từng làm nhƣ vậy, chúng ta phải có lòng tin đối với họ. 

Loạn thế của ngày nay, loạn thế phải dùng tâm thánh nhân để đối đãi, tâm 

thánh nhân nhƣ thế nào? Nhân nghĩa trung thứ, đây là tâm thánh nhân. Nhân là 

thƣơng ngƣời, suy nghĩ cho ngƣời khác. Nghĩa là tuân lý, khởi tâm động niệm 

phải  tuân  thủ  nguyên  lý  nguyên  tắc.  Cũng  có  nghĩa  là  hợp  tình,  hợp  lý,  hợp 

pháp, đây gọi là nghĩa. Đây là nguyên tắc chung, cần phải hiểu, phải tuân thủ. 

Kỹ xảo vận dụng chính là trung thứ, trung là gì? Dựa vào lƣơng tâm. Quý 

vị xem chữ “trung”, trung và tâm, tâm đặt ở giữa, không lệch không tà, đây gọi 

là trung. Không có tà tƣ, không có thiên kiến, đại công vô tƣ, đây gọi là trung. 

Giữ tâm này để đối đãi vạn sự vạn vật. 

Con ngƣời hiện nay đều tạo tội nghiệp, phải tha thứ cho họ, bỏ qua tất cả 

những lỗi lầm họ đã gây ra, không hỏi đến nữa, gọi là thứ, đây là đạo khoan 

thứ. Thay đổi nhất định thay đổi từ trong ổn định. Nếu không dùng đạo khoan 

thứ mà dùng pháp luật để chế tải, thiên hạ đại loạn. 

Tần Thủy Hoàng thống nhất Trung quốc, không hiểu đƣợc đạo nhân nghĩa 

khoan hồng này, dùng pháp luật nghiêm khắc, nên 15 năm thì mất nƣớc. Hán 

Cao Tổ biết dùng đạo khoan thứ, nên thời đại này kéo dài 400 năm, vì sao vậy? 

Vì  có  thể  tha  thứ  cho  ngƣời,  họ  sẽ  an  tâm.  Khi  tạo  mọi  tội  lỗi,  vì  sao  tạo? 

Không ai dạy! Đất nƣớc không dạy, xã hội không dạy, gia đình không dạy. 

Đức Phật cũng dùng đạo khoan thứ, đoạn kinh văn ở trƣớc có đọc đến. Vì 

sao con ngƣời tạo những tội nghiệp này? Ngƣời đi trƣớc không biết. Cha mẹ ta 

không hiểu, chẳng những cha mẹ ta không hiểu, tổ phụ mẫu cũng không hiểu, 

đến tằng tổ phụ mẫu cũng không hiểu. Chắc phải trở về đến cao tổ phụ mẫu 

mới  có  chút  ấn  tƣợng.  Nghĩa  là  truyền  thống  văn  hóa  của  chúng  ta  đã  lãng 

quên  ít  nhất  cũng  150  năm,  150  năm  bao  nhiêu  đời?  Bởi  vậy  ngày  nay  con 

ngƣời làm sai việc, quý vị đừng trách họ, quý vị trách họ là sai. Bất luận họ 

Tập 551  203 



làm sai điều gì, đều không nhắc đến, bỏ qua tất cả, đều không truy cứu. Khiến 

tâm định lại, nổ lực học giáo huấn của ngƣời xƣa, nhƣ vậy là đúng. Học đƣợc 

giáo huấn của ngƣời xƣa, học những điều trong kinh Phật dạy, quý vị sẽ hoát 

nhiên đại ngộ, quý vị sẽ khai ngộ, sẽ minh bạch. Sau khi hiểu rồi sẽ trở lại với 

thánh hiền, trở về với Phật Bồ Tát, sẽ không còn làm sai nữa. Cho nên không 

đƣợc dùng trách phạt, dùng trách phạt là sai lầm tuyệt đối. Càng ở thời loạn, 

quan trọng nhất chính là ổn định, cầu học, dạy học trong sự ổn định. 

Thời đại của Khổng tử, là lần đầu Trung quốc xuất hiện thời loạn_Xuân thu 

chiến  quốc,  trƣớc  sau  khoảng  500  năm  mới  trở  lại  bình  thƣờng.  Ngày  nay 

chúng  ta  gặp  lần  thứ  hai,  có  thể  nói  cục  diện  của  toàn  thế  giới  hiện  nay,  rất 

giống với thời Xuân thu chiến quốc. Chúng ta xem xem lúc đó thánh hiền áp 

dụng phƣơng thức gì, rất đáng cho chúng ta làm tham khảo. Lúc đó Khổng tử 

dùng bốn chữ: “Nhân nghĩa trung thứ”, ngày nay chúng ta dùng bốn chữ này 

vẫn  rất  có  hiệu  quả.  Đầu  tiên  phải  làm  cho  nhân  tâm  an  định,  đừng  tiếp  tục 

trách cứ họ, bất luận làm sai điều gì cũng không truy cứu, khi tâm mọi ngƣời 

an định sẽ nổ lực học tập giáo huấn của tổ tông. Ngày nay bƣớc khó khăn nhất 

khi học tập tổ tông, chính là mọi ngƣời mất niềm tin đối với cổ nhân. Đọc sách 

của họ, khi học đặt rất nhiều câu hỏi trong đó. Cũng không thể trách họ, vì sao 

vậy?  Chúng  ta  đã  lãng  quên  nó  không  biết  bao  nhiêu  đời,  hiện  tại  chịu  ảnh 

hƣởng văn hóa của phƣơng tây. Ngƣời phƣơng tây là hoài nghi, họ không tin 

con ngƣời là ngƣời thiện, cho rằng bản tánh của con ngƣời là ác không phải 

thiện. Hoàn toàn tƣơng phản với những gì tổ tông chúng ta nói, cũng hoàn toàn 

tƣơng phản với Phật pháp dạy. Nhƣng chúng ta nói những đạo lý này cho họ 

nghe, họ nghĩ lại cũng thấy rất có đạo lý. 

Có ngƣời từng hỏi tôi, họ là phần tử tri thức cao cấp, có địa vị rất cao trong 

xã hội, hỏi tôi thế giới ngày nay còn có thể hòa bình đƣợc chăng? Tôi nói nếu 

dùng nhân nghĩa trung thứ sẽ có hòa bình, không biết dùng điều này xã hội sẽ 

động loạn, không thể giải quyết vấn đề. 

Trong Phật pháp đại thừa, điều này do  Townenbe nói: Giải quyết vấn đề 

xã  hội  của  thế  kỷ  21,  phải  dùng  học  thuyết  Khổng  Mạnh,  và  Phật  pháp  đại 

thừa.  Học  thuyết  Khổng  Mạnh  chính  là  nhân  nghĩa  trung  thứ,  Phật  pháp  đại 

thừa là chân thành từ bi. Từ bi nghĩa là tha thứ cho ngƣời, yêu thƣơng ngƣời 

khác, đừng đi trách cứ ngƣời khác, phải dạy họ thật tốt. 

Dạy,  bản  thân  phải  dẫn  đầu,  bản  thân  ngƣời  dạy  không  thực  hành  ngƣời 

khác sẽ không tin, bản thân thật sự làm đƣợc, ngƣời khác mới có lòng tin với 

quý vị, mới chịu học theo quý vị, nên dạy ngƣời trƣớc phải dạy mình. Chúng ta 

204  Tập 551 



muốn cứu ngƣời trƣớc phải cứu mình, cứu xã hội, cứu thế giới, vẫn là bắt đầu 

từ cứu bản thân. Bản thân chƣa nâng cao, đến bậc thánh không dám nói, nhƣng 

ít nhất phải nâng cao đến cảnh giới hiền nhân quân tử, đây là điều có thể làm 

đƣợc. 

Chúng ta không lên đến địa vị Phật đƣợc, nhƣng có thể đến đƣợc địa vị Bồ 

Tát, Bồ tát có 51 cấp bậc. Mƣời cấp bậc trƣớc đạt đƣợc không khó, nên nhất 

định  bản  thân  phải  phấn  đấu.  Chƣớng  ngại  lớn  nhất,  trong  kinh  điển  nói  rất 

nhiều, Nho Thích Đạo đều đề cập đến, chƣớng ngại lớn nhất là gì? Dục vọng, 

thứ  này  đích  thực  là  hại  ngƣời.  Đối  với  cuộc  sống  của  chúng  ta,  không  đeo 

duổi  điều  xa  xỉ,  cầu  điều  gì?  Cầu  tri  túc.  Nho  Thích  Đạo  đều  nói:  “Tri  túc 

thƣờng lạc”, tri túc tâm sẽ an. Chúng ta ăn no, mặc ấm, có ngôi nhà nhỏ che 

nắng che mƣa là đủ, tự tại biết bao! Thân tâm không bị áp lực, khởi tâm động 

niệm xa rời tham sân si mạn, xa rời sát đạo dâm vọng, nhƣ vậy tâm sẽ an. Tâm 

an, trí tuệ liền sanh khởi, nên không sanh phiền não, mà sanh trí tuệ. Trong này 

niềm vui của nó là vô cùng. 

Ngƣời  ngày  xƣa  thể  hội  đƣợc  rất  nhiều,  nên  mới  nói:  Thế  vị  sao  đậm  đà 

bằng pháp vị. Vị thế gian là hƣởng thụ những niềm vui tài sắc danh thực thùy 

của thế gian. Pháp vị là đọc sách, nâng bản thân đến cảnh giới của thánh hiền. 

Cảnh  giới  này  an  vui  hơn  thế  gian  nhân  thiên,  chẳng  những  là  phú  quý  của 

nhân gian, mà phú quý của thiên nhân cũng không sánh đƣợc. Nên ngạn ngữ 

có câu: “Ngƣời đến vô cầu nhân phẩm tự cao”. 

Không tử thị hiện cho chúng ta thấy, ông là ngƣời bình dân. Làm quan tƣ 

khấu ở nƣớc Lỗ, chỉ làm đƣợc ba tháng là không làm nữa. Lúc đó một nƣớc 

chỉ bằng một huyện bây giờ, khi đó Trung quốc chƣa thống nhất, nên gọi là 

nƣớc chƣ hầu. Thời nhà Chu, trong sách ghi chép rất rõ ràng, thời nhà Chu có 

bao nhiêu nƣớc chƣ hầu? Hơn 800, phạm vi không lớn. Từ lƣu vực Hoàng hà 

đến  lƣu  vực  Chu  giang,  tức  trong  diện  tích  này  có  hơn  800  nƣớc  chƣ  hầu. 

Chúng ta thấy, nƣớc lớn có 100 dặm, nó vuông vức 100 dặm, là đại quốc. Tiểu 

quốc có 30 dặm, lớn hơn thôn trang hiện nay một chút, tiểu trấn, đó chính là 

một nƣớc.      Lúc đó thiên tử là gì? Là hiệu xƣng ngƣời ta tôn sùng họ. Không 

có chính quyền, không có thống nhất. Quý vị xem, cho nên nói nhà Thƣơng có 

70 dặm, đây chính là Thành Thang, Hạ Ngu vƣơng. Đây là Hạ Thƣơng Chu, 

Thƣơng là đời thứ hai, Thành Thang, Hạ có 400 năm. Nƣớc của Thành Thang, 

đất  nƣớc  của  ông chỉ  có  70  dặm,  ông  đƣợc  tất  cả  các  chƣ  hầu  tôn  sùng làm 

thiên  tử.  Đây  là  do  ông  làm  tốt  đẹp,  ông  tổ  chức  nền  chính  trị  rất  tốt.  Mọi 

ngƣời đều học tập theo ông, tôn ông làm thiên tử. Đây là một nơi nhỏ của quý 

Tập 551  205 



vị, làm thật tốt một tiểu trấn, một tiểu huyện, thành tấm gƣơng tốt cho toàn thế 

giới. Ngƣời ta tôn xƣng quý vị làm thiên tử, thiên tử do đây mà có. 

Nƣớc  của  Chu  Văn  Vƣơng  lớn  hơn  một  chút,  100  dặm.  Văn  Vƣơng  100 

dặm đƣợc chƣ hầu tôn trọng, xƣng ông làm thiên tử. Thành Thang lấy 70 dặm 

mà làm vua thiên hạ, Văm Vƣơng 100 dặm mà làm vua thiên hạ, đó là gì? Lấy 

đạo đức, lấy thành tích chính trị, thành tích, cảm hóa tất cả những nƣớc chƣ 

hầu học tập theo họ, không phải dùng vũ lực! Mỗi nƣớc chƣ hầu đều nghe lời, 

đều học tập theo, đều phục tùng họ, đều nghe lời. 

Một chế độ tốt nhƣ vậy, chúng ta khôi phục đƣợc chăng? Khôi phục đƣợc, 

hy vọng toàn thế giới tƣơng lai trở thành một nhà, đây cũng là lý tƣởng của rất 

nhiều chí sĩ ngƣời hiền. Khi toàn thế giới thống nhất thành một nhà, thực tế mà 

nói sự thống nhất đó chính là triều đại nhà Chu. Quý vị làm tốt, mọi ngƣời đều 

nghe theo, mọi ngƣời học tập theo, chính là nhƣ vậy. 

Townenbe  ngƣời  Anh  nói,  ai  có  tƣ  cách  lãnh  đạo  toàn  thế  giới?  Ông  nói 

ngƣời xƣa, ông là  một ngƣời quyền uy trong văn hóa sử  thế giới, vì sao nói 

ngƣời xƣa có tƣ cách? Ngƣời xƣa có hơn 2000 năm kinh nghiệm thống nhất. 

Từ  Tần  Thủy Hoàng thống nhất Trung quốc đến nay vẫn là thống nhất, hơn 

2000  năm  vẫn  duy  trì  cục  diện  thống  nhất.  Nên  họ  có  trí  tuệ  thống  trị,  có 

phƣơng pháp thống trị, có kinh nghiệm thống trị, có thành tựu thống trị, điều 

này phƣơng tây không tìm thấy. Đế quốc La Mã thống trị Âu Châu 1000 năm, 

sau khi mất nƣớc, Âu Châu đến nay đều không thể thống nhất. 

Lời  của  Townenbe  nói  là  đúng,  không  sai  chút  nào.  Nhƣng  muốn  thống 

nhất toàn thế giới, cần có trí tuệ của Nho Thích Đạo, đây chính là truyền thống 

văn  hóa  xƣa.  Truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  không  tách  rời  ba  nhà  Nho  Thích 

Đạo, lịch đại đế vƣơng không ai không áp dụng ba nền văn hóa truyền thống 

này. Đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu, không thể không biết. Phƣơng 

pháp chính là giáo dục, phải luôn ghi nhớ rằng con ngƣời là nhờ dạy mà trở 

nên tốt đẹp. 

Trƣớc đây chúng tôi làm thí nghiệm tại thị trấn Thang Trì, đã chứng minh 

điều này, không sai chút nào. Rất nhanh, ba bốn tháng đã thức tỉnh đƣợc lƣơng 

tâm con ngƣời. Không dám trái với lƣơng tâm, tự động tự phát. Tuy chúng tôi 

làm thời gian rất ngắn, nhƣng ảnh hƣởng rất lớn. Đặc biệt là ở nƣớc ngoài, ảnh 

hƣởng ở nƣớc ngoài lớn hơn trong nƣớc. Malaysiya đang thực hiện, Đài Loan 

đang làm. Nhật bản rất muốn làm, đang tích cực chuẩn bị. Họ phải phái mấy 

thầy  giáo,  10  ngƣời  đến  30  ngƣời,  đƣa  đến  cho  thầy  Thái  Lễ  Húc  đào  tạo. 

Thành bại của giáo dục, mấu chốt ở thầy giáo. Thầy giáo quả thật là hiền nhân 

206  Tập 551 



quân tử, họ mới có thể làm tốt việc này, họ phải thực hành trƣớc. Phƣơng pháp 

chính là ba nền tảng Nho Thích Đạo: Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện 

Nghiệp.  Ngƣời  dạy  ngƣời  khác  trƣớc  phải  thực  hành  nó  triệt  để,  lúc  đó  dạy 

ngƣời ta mới phục, nên dạy học là việc phải đặt lên hàng đầu. 

Chúng ta xem Đức Thế Tôn giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng ta, Phật 

A Di Đà ngày ngày giảng kinh không hề gián đoạn. Đức Phật dẫn đầu, đệ tử 

của ngài, trong số đệ tử có ngƣời thành tựu gọi là đại Bồ Tát. Hàng đệ tử của 

Phật khi ngài còn tại thế, ở chỗ Phật là trung tâm, là tổng bộ. Hàng đệ tử của 

ngài  đều  đến  các  khu  vực  quốc  gia xung quanh  để  giảng  kinh  dạy  học.  Mỗi 

năm có ba tháng trở về bên cạnh Đức Phật để tiếp tục tiếp thu giáo dục của 

Phật. 9 tháng họ đi dạy cho ngƣời khác, ba tháng trở về bên cạnh thầy để học 

tập. Ba tháng này, gọi là kiết hạ an cƣ. 

Ấn độ có ba tháng mùa mƣa, đi ra khất thực không đƣợc tiện lợi cho lắm, 

nên  đều  trở  về  bên  cạnh  Phật  để  tiếp  tục  học  hỏi,  bản  thân  họ  cũng  không 

ngừng nâng cao. Công việc học tập lại, mỗi năm ba tháng này cũng chƣa từng 

gián đoạn, mỗi năm đều phải cử hành. 

Cho nên ngày xƣa, trong cung đình hoàng cung, những bậc đế vƣơng này 

lễ  thỉnh  học  giả  của  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo,  vào  trong  cung  đình  dạy  học. 

Hoàng  đế  cũng  phải  học,  phải  dẫn  đầu,  lãnh  đạo  cung  phi,  văn  võ  đại  thần 

cùng đến học tập. 

Những  triều  đại  trƣớc,  thời  gian  lâu  xa  về  trƣớc,  chúng  ta  nghĩ  nội  dung 

dạy học của họ không dễ tìm lại. Thời nhà Thanh lƣu lại tƣ liệu hoàn chỉnh, 

trong Tứ Khố Toàn Thƣ. Tôi xem bộ Tứ Khố Toàn Thƣ, rất thích phần này, 

nghĩa  là  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo  giảng  kinh,  hoàng  thƣợng  lãnh  đạo  những 

ngƣời  này  đến  nghe,  những  điều  họ  giảng,  bài  giảng  hiện  nay  lƣu  trong  Tứ 

Khố. Ngƣời lãnh đạo quốc gia hiếu học, khiến cho dân trên cả nƣớc đều hiếu 

học, trên làm gì dƣới làm theo. 

Thế  nên  vào  thời  nhà  Thanh,  Càn  Long,  Ung  Chánh,  Khang  Hy  ba  triều 

này đƣợc gọi là thạnh thế, là thật không phải giả, thái bình thịnh trị. Khang hy 

61 năm, Càn Long 60 năm, Ung Chính 13 năm. Thêm vào một nửa thời kỳ của 

Gia Khánh là 150 năm. Nhà Thanh kiến quốc, 150 năm thái bình thịnh trị, thế 

mạnh  của  đất  nƣớc  đứng  đầu  trên  toàn  thế  giới,  là  một  nƣớc  lớn  giàu  mạnh 

nhất của phƣơng đông. Do đâu mà đƣợc nhƣ thế? Giáo dục mà ra. Quý vị xem 

những bậc đế vƣơng này, họ rất coi trọng giáo dục. Bản thân học thật, y giáo 

phụng  hành,  điều  đó  không  phải  giả.  Trong  số  hoàng  đế,  đặc  biệt  là  Ung 

Chính, có thể nói ông ta thật sự tu học theo Nho Thích Đạo, một số chuyên gia 

Tập 551  207 



học giả không bằng ông. Trƣớc khi ông chƣa làm hoàng đế đã khổ công học 

tập, ông thật sự thông đạt. 

Ở  đây  chúng  ta  thấy,  trƣớc  là  nói  họ  học  tập  giảng  kinh  dạy  học  liên  tục 

không gián đoạn. Ở đây nói niệm Phật, quý vị xem thánh chúng niệm Phật liên 

tục cũng không gián đoạn. “Tức là nòng cốt của bổn nguyện Phật Di Đà”, Phật 

A Di Đà dùng phƣơng pháp này, khiến cho tất cả tạp niệm trong tâm, ý niệm 

bất thiện, dùng phƣơng pháp này để quét sạch nó. Khi không có việc gì, đừng 

nghĩ gì khác, nghĩ đến giáo huấn trong kinh điển. Không nghĩ đến giáo huấn 

trong  kinh  điển,  thì  niệm  Phật  A  Di  Đà,  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Nếu 

không nghĩ đến giáo huấn trong kinh, lại không niệm Phật, sẽ suy nghĩ bậy bạ. 

Suy nghĩ lung tung thƣờng xảy ra nhiều điều không hay. Đừng để ta sanh khởi 

tạp niệm, phƣơng pháp này cực kỳ hay, luôn luôn duy trì đƣợc tâm thanh tịnh, 

tâm  bình  đẳng,  tâm  giác  của  chúng  ta.  Chính  là “thanh  tịnh  bình  đẳng  giác” 

trên đề kinh này. Đây là chân tâm, là bổn thiện, là tâm Phật. Mãi mãi giữ thanh 

tịnh bình đẳng giác. 

Nếu dùng tam học giới định tuệ: Thanh tịnh là giới, trì giới đƣợc tâm thanh 

tịnh. Bình đẳng là định, không bình đẳng chắc chắn không đạt đƣợc định. Có 

giới có định, liền khai trí tuệ, bên dƣới giác là trí tuệ khai, sao họ lại làm sai 

việc đƣợc! Phƣơng pháp này rất hay, rất dễ học, không khó, mọi ngƣời đều có 

thể học đƣợc. 

“Nhất thừa nguyện hải, sáu chữ hồng danh, rộng độ ba căn, vạn loại đƣợc 

nhờ”.  Đây  là  nói  phƣơng  pháp  này  của  Phật  A  Di  Đà  quá  hoàn  mỹ,  khiến 

ngƣời  đoạn  phiền  não  sanh  trí  tuệ.  Bất  luận  hạng  ngƣời  nào  đều  có  thể  làm 

đƣợc, bất luận căn tánh cao hay thấp, trình độ sâu hay cạn, nghiệp chƣớng dày 

hay mỏng đều không sao, tất cả đều sanh hiệu quả. 

“Phàm phu phát tâm, mƣời niệm đốn chứng bất thoái”, đây là nói đến chỗ 

rốt ráo. Bác địa phàm phu, thật sự phát tâm nghe kinh niệm Phật, lâm chung 

mƣời niệm vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, chứng đƣợc tam bất thoái, 

tam bất thoái là gì? Bồ Tát A Duy Việt Trí. Đây là cảnh giới của đại Bồ Tát, 

không phải ngƣời bình thƣờng. Đây là nói phàm phu có thể có thành tựu giống 

nhƣ Bồ Tát vậy. 

Bên  dƣới:  “Con  đƣờng  tu  hành  của  đại  sĩ”,  đại  sĩ  là  tôn xƣng  của  đại  Bồ 

Tát. Bồ Tát gì? Pháp thân Bồ Tát, chứng đƣợc pháp thân. Chứng đƣợc pháp 

thân, cũng chính là nói đã ra khỏi mƣời pháp giới, không chỉ luân hồi lục đạo. 

Ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo  là  tiểu  thánh,  ra  khỏi  mƣời  pháp  giới  là  đại  thánh. 

Con đƣờng tu hành của đại sĩ, “thập địa không rời niệm Phật”. Thập địa là cấp 

208  Tập 551 



bậc cao nhất của Bồ Tát, mƣời thứ tự từ sơ địa đến thập địa, họ dụng công nhƣ 

thế  nào?  Họ  tu  hành  ra  sao?  Niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm đã nói nhƣ vậy. “Cho nên phàm phu niệm Phật mà đƣợc vãng sanh”, 

chắc chắn vãng sanh. Học Phật học đại thừa, đầu tiên phải tin, phải khẳng định, 

con  ngƣời  không  có  sanh  tử,  đây  là  một  bài  học  vô  cùng  quan  trọng.  Mỗi 

ngƣời đều không có sanh tử, sanh tử là gì? Là thân thể, thân thể có sanh tử, ta 

không có sanh tử. Nếu ta có sanh tử, vậy là không có luân hồi. Ta không có 

sanh tử, thân thể có sanh tử. Thân thể dùng thời gian lâu, không còn linh hoạt 

nữa, thay một thân thể khác. Không cần thân này nữa, thân thể đã chết, nhƣng 

ta  không  chết.  Hiểu  đƣợc  đạo  lý  này,  biết  đƣợc  đây  là  thật  không  phải  giả. 

Lần sau chúng ta thay thân thể khác, thay thân thể nhƣ thế nào? Phải càng thay 

càng tốt hơn, không thể càng thay càng kém, nhƣ vậy là đúng. Chúng ta bằng 

lòng thay thân thể súc sanh chăng? Không muốn. Hy vọng thân thể chúng ta 

càng thay càng tốt. Đời sau đến nhân gian, thay một thân thể càng có phƣớc 

báo  phú  quý hơn.  Nếu  trí  tuệ  cao  hơn  chút  nữa,  làm  ngƣời,  tôi  không muốn 

làm ngƣời, chỉ muốn lên cõi trời. Ngƣời cõi trời phƣớc báo lớn, thọ mạng dài 

lâu. Quý vị thấy, trong kinh Đức Phật dạy chúng ta, chúng ta đi lên tầng thứ 

nhất. Đây là giai đoạn lớn, không phải giai đoạn nhỏ, giai đoạn nhỏ rất nhiều, 

đây là nói tầng lớn- Tứ vƣơng thiên. Thọ mạng của Tứ vƣơng thiên, trƣớc tiên 

nói một ngày của Tứ vƣơng thiên, có sự sai biệt của thời gian. Một ngày của 

Tứ vƣơng thiên là 50 năm của nhân gian, một ngày là 50 năm của nhân gian, 

một năm cũng là 360 ngày. Nó là một sự tuần hoàn, một chu vi vòng tròn có 

360 ngày. Thọ mạng của họ là 500 tuổi, là 500 tuổi nơi chổ của họ, quý vị nói 

thọ mạng dài biết bao. Một ngày bằng nhân gian 50 năm, nhân gian chúng ta 

sống  100  tuổi,  Tứ  vƣơng  thiên  chỉ  có  hai  ngày.            Lên  cao  nữa  là  Đao  lợi 

thiên, ngƣời Trung quốc gọi Trời đao lợi là Ngọc hoàng đại đế. Một ngày của 

Trời  đao  lợi  là  nhân  gian  100  năm,  thọ  mạng  là  1000  tuổi.  Trung  quốc hiệu 

xƣng 5000 năm, ở cõi Trời đao lợi 10 ngày bằng 1000 năm nhân gian, 5000 

năm nhân gian là 50 ngày ở Trời đao lợi. Thọ mạng của họ là 1000 tuổi. Càng 

lên cao, càng tăng lên gấp bội, nên rất nhiều ngƣời hâm mộ sanh thiên. Cõi trời 

phƣớc báo lớn, thọ mạng là một trong năm phƣớc. 

Cho  nên  con  ngƣời  phải  không  ngừng  tiến  lên,  phải  ngày  càng  đi  lên. 

Đƣơng nhiên tốt nhất là đến thế giới Cực Lạc, đến đó thọ mạng là vô lƣợng 

thọ, thật sự đã giải quyết đƣợc vấn đề. Sanh thiên không giải quyết đƣợc vấn 

đề, thọ mạng tuy dài nhƣng vẫn đến lúc thọ mạng hết, vẫn có sanh tử, vẫn tiếp 

Tập 551  209 



tục  tìm  thân  thể  khác.  Đây  đều  là  chân  tƣớng  sự  thật,  thật  tƣớng  các  pháp, 

chúng ta nhất định phải biết. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  ngày  nay  chúng  ta  thấy  trong  kinh  Đức  Phật  nói 

rằng,  ở  trƣớc  Phật  A  Di  Đà  hiện  thân  làm  chứng  minh  cho  Phật  Thích  Ca, 

những lời Đức Phật nói đều là thật không phải giả. Đến thế giới Cực Lạc sẽ 

đƣợc đại tự tại, thời gian và không gian đều không có. Thời gian không có, quý 

vị có thể trở về quá khứ, cũng có thể đi vào vị lai. Đời đời kiếp kiếp trong quá 

khứ của chúng ta, bất luận ở trong đƣờng nào, và đã trãi qua những gì ta đều 

nhìn thấy hết. Quý vị có năng lực biết đƣợc quá khứ, biết đƣợc vị lai. Điều này 

không  phải  giả.  Một  số  ngƣời  ở  trong  thiền  định  có  thể  đột  phá  tầng  không 

gian, vấn đề này hiện nay trong giới học thuật đã bắt đầu thảo luận. Trƣớc đây 

cho rằng đây là mê tín, là giả, hiện nay giới khoa học đang làm công việc này. 

Hiệu trƣởng của đại học Đài Loan, ông làm suốt 15 năm, hoàn toàn dùng 

phƣơng pháp khoa học để thí nghiệm, ông nói đây là thật không phải giả. Trẻ 

em khoảng bốn năm sáu tuổi,  một số có thể ghi nhớ tình trạng trong đời quá 

khứ, chúng có thể nói ra đƣợc. Căn cứ những gì chúng nói, và điều tra tƣờng 

tận, là có thật, nó không phải giả. Chúng chƣa từng đến nơi ở trong quá khứ, 

khi dẫn chúng đến, những vật kiến trúc và những gì còn tồn tại, chúng đều có 

thể chỉ ra, ở đâu, có những kiến trúc gì. Trẻ em, lần đầu tiên đến, xƣa nay chƣa 

từng đi qua, hình nhƣ rất quen thuộc, trong quá khứ chúng từng ở đó. Nhà của 

chúng,  cha  mẹ  là  ai,  chúng  đều  nói  đƣợc  rõ  ràng.  Đi  đến  nơi  nhà  trong  quá 

khứ, chúng rất quen thuộc. Điều này đã từng có mấy ngàn trƣờng hợp, chỉ là 

hiện  tại  giới  khoa  học  vẫn  chƣa  chịu  công  khai.  Cảnh  giới  này  là  gì?  Hiện 

tƣợng siêu vật lý, nó có thật. Hiện nay giới khoa học rất nhiệt tâm, rất có hứng 

thú với vấn đề này. 

Trong trƣờng đại học mở môn học, chuyên môn nghiên cứu điều này. Thôi 

miên thuộc về một trong những phƣơng pháp đó, tiết lộ ra rất nhiều tin tức cho 

chúng ta. Chứng minh vũ trụ vô cùng thần bí, vô cùng vi diệu, không phải đơn 

thuần,  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc.  Trong  kinh  Phật  thƣờng  dùng 

một câu để hình dung nó, gọi là “không thể nghĩ bàn”. 

Đức Phật dạy chúng ta, y theo những phƣơng pháp lý luận trong kinh nói 

để tu hành, bản thân chúng ta có thể chứng đƣợc. Những cảnh giới nói ra tuyệt 

đối không phải hƣ vọng, tuyệt đối không phải nói trong tƣởng tƣợng, không 

phải,  có  cảnh  giới  chân  thật  tồn  tại.  Nghĩa  là  giữa  vũ  trụ  có  rất  nhiều  tầng 

không gian khác nhau. Tầng không gian cao có thể thấy đƣợc tầng không gian 

thấp, tầng thấp không thấy đƣợc tầng cao. 

210  Tập 551 



Con ngƣời trên địa cầu chúng ta sống trong không gian ba chiều, thêm vào 

thời gian, gọi đây là bốn chiều. Trên bốn chiều chúng ta không biết, họ biết 

chúng ta, nhƣng chúng ta không biết họ. 

Thiền định có thể đột phá, thiền định là gì? Tạm thời buông bỏ vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, cảnh giới này liền hiện ra. Phật pháp khuyến khích chúng 

ta làm thí nghiệm, chứng minh những thứ này tồn tại. 

“Mặc dù đã vãng sanh, nhƣng vẫn niệm Phật, niệm niệm liên tục, tận vị lai 

tế”. Mấy câu này vô cùng quan trọng, cũng chính là phƣơng pháp này rất có 

hiệu quả, mọi lúc mọi nơi đều có thể học tập. Công năng của nó là gì? Chính là 

duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  vĩnh  viễn  giữ  tâm  thanh  tịnh,  không  bị  ô 

nhiễm,  là  bình  đẳng,  không  khởi  cao  thấp.  Cao  là  ngạo  mạn,  thấp  thì  tự  ti, 

không có tất cả những hiện tƣợng này. Tâm bình thƣờng chính là đạo, tâm bình 

thƣờng  chính  là  chân  tâm,  đạo  chính  là  chân  tâm.  Trong  tâm  có  tạp  niệm, 

không phải chân tâm. Trong tâm có cao thấp, không phải chân tâm, đó là vọng 

tâm. Làm sao để đổi vọng tâm thành chân tâm, điều này phải có phƣơng pháp. 

Phƣơng pháp niệm Phật là thù thắng nhất, dễ học nhất. Thật sự niệm đến thanh 

tịnh bình đẳng giác, đó chính là chúng ta đã xã bỏ vọng tâm, tìm lại đƣợc chân 

tâm, đây gọi là thành Phật. Tìm lại tâm thanh tịnh, quý vị chính là A la hán; 

tìm lại tâm bình đẳng chính là Bồ Tát; tìm lại tâm giác ngộ, đó chính là Phật. 

Đây là ba giai đoạn, ba cảnh giới khác nhau trong Phật pháp. Sau khi tìm lại, 

phƣơng pháp này của họ không bỏ đi, họ vẫn niệm niệm liên tục, tận vị lai tế. 

Bản thân đã thành tựu, vì sao còn phải niệm? Vẫn còn rất nhiều ngƣời chƣa 

thành tựu, niệm để giúp họ. Sau khi mình thành tựu lại giúp ngƣời khác, dùng 

phƣơng pháp gì? Vẫn dùng phƣơng pháp cũ. Tôi dùng phƣơng pháp này thành 

tựu, nên tôi cũng dùng phƣơng pháp này dạy ngƣời khác, phƣơng pháp niệm 

Phật rất nhiều. 

Trong  xã  hội và  hoàn  cảnh hiện  tại  của  chúng  ta,  chúng  ta  nên niệm  nhƣ 

thế nào? Đại sƣ Ấn Quang cách chúng ta rất gần, ngài viên tịch trong thời kỳ 

kháng chiến, cách chúng ta hiện tại khoảng bảy tám mƣơi năm. Phƣơng pháp 

ngài dạy cho chúng ta là Thập niệm pháp, ngài dùng ba điều rõ ràng quý vị có 

thể nhiếp tâm. Thứ nhất, Phật hiệu phải niệm rõ ràng, không đƣợc niệm quá 

nhanh: Nam Mô A Di Đà Phật, niệm nhƣ vậy, rõ ràng từng chữ.       Nghe rõ 

ràng, tai nghe âm thanh niệm Phật của mình, nghe một cách rõ ràng, ghi nhớ rõ 

ràng. Câu Phật hiệu này của tôi là câu thứ mấy trong mƣời câu Phật hiệu. Rõ 

ràng ba điều này, vọng niệm không dễ gì thâm nhập vào đƣợc, nên rất dễ đƣợc 

tâm  thanh  tịnh.  Suốt  đời  ngài  dùng  phƣơng  pháp  này,  dạy  chúng  ta  dùng 

Tập 551  211 



phƣơng  pháp  này.  Có  không  ít  đồng  học  đã  thí  nghiệm,  niệm  nửa  tiếng  đến 

một tiếng quả nhiên hiệu quả, vì sao vậy?  Vì bình thƣờng niệm Phật có tạp 

niệm, dùng phƣơng pháp này niệm nửa tiếng, nửa tiếng này hình nhƣ không có 

tạp niệm khởi lên. Chỉ tính đến mƣời, đây chính là nhớ trong tâm. Từ một đến 

mƣời câu, hết mƣời câu, vẫn là từ một đến mƣời, chỉ đếm từ một đến mƣời, từ 

một đến mƣời, cứ nhƣ vậy. Không nên 11, 12, không nên nhớ bằng cách đó. 

Mới học hai ngày đầu hơi vất vả một chút, ba bốn ngày sẽ nhập vào cảnh giới, 

đây là phƣơng pháp hay. 

Niệm Phật không phải là gì khác, chính là đoạn tận tạp niệm. Tạp niệm là 

vọng tâm, tạp niệm là loạn tâm, là nguồn gốc của phiền não. Khiến tâm chúng 

ta khôi phục thanh tịnh, khôi phục bình đẳng. Thanh tịnh bình đẳng là tâm thái 

mạnh khỏe nhất. 

“Cho nên Đức Phật đặc biệt dạy đại sĩ”, đại sĩ là Bồ Tát Di Lặc, “khiến tự 

thân thấy và chứng đƣợc”. Bồ Tát Di Lặc tự thân nhìn thấy, và ngài đến làm 

chứng minh cho chúng ta. 

“Thứ  năm,  lại  khiến  thấy  chim  chóc  nói  pháp,  để chứng  minh  trong  Tiểu 

bổn”, tiểu bổn là Kinh A Di Đà. Trong kinh nói: “Tất cả các loài chim, đều là 

Phật A Di Đà, muốn khiến pháp âm đƣợc tuyên lƣu, nên biến hóa ra nhƣ thế”. 

Thế giới Cực Lạc có chim chóc, chim chóc không phải súc sanh, là do Phật A 

Di Đà biến hóa ra. Điều này chúng ta có thể tin đƣợc. 

Quý vị xem, hiện nay khoa học sáng chế ra rất nhiều thứ nhƣ ngƣời máy, 

nó cũng rất linh hoạt. Nếu làm thành chim chóc cũng biết hót, cũng biết thuyết 

pháp. Thế giới này của chúng ta làm đƣợc, Phật A Di Đà cũng biết làm. Thế 

giới  Cực  Lạc  cây  cỏ  hoa  lá  đều  có  thể  thuyết  pháp,  đều  có  thể  niệm  Phật. 

Chứng minh rằng toàn bộ hoàn cảnh, bất luận ta đi đến đâu đều có thể nghe 

đƣợc âm thanh giảng kinh, đều có thể nghe đƣợc tiếng niệm Phật. Thế giới này 

thật vi diệu! 

Trƣớc  đây  khi  tôi  ở  Mỹ  thƣờng  nghĩ,  chúng  ta  làm  sao  để  xây  dựng  một 

thôn Di Đà. Trong thôn Di Đà có rất nhiều cây cối, trên cây đều cài đặt thiết bị 

giống nhƣ  máy niệm Phật, nó biết niệm Phật. Cài  đặt loa nhỏ, nó biết giảng 

kinh. Bất luận đi đến đâu đều nghe đƣợc giảng kinh, đều nghe niệm Phật, trong 

khu vực nhỏ này, cũng giống nhƣ thế giới Cực Lạc vậy. Từng dây từng phút 

nhắc  nhở  chúng  ta,  khiến  chúng  ta  không  bao  giờ  quên,  hoàn  cảnh  này  dễ 

thành  tựu.  Thế giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  đã  gợi  ý  cho  chúng  ta  rất nhiều,  rất 

nhiều điều đáng để chúng ta học theo, đáng để chúng ta bắt chƣớc. 

212  Tập 551 



Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn sau: “Phật cáo Di Lặc, bỉ quốc nhân dân, 

hữu  thai  sanh,  nhữ  hữu  kiến  phủ?”,  ông  có  nhìn  thấy  chăng?  “Di  Lặc  bạch 

ngôn, Thế Tôn, ngã kiến cực lạc thế giới, nhân trụ thai sanh, nhƣ Dạ Ma thiên, 

trú  ƣ  cung  điện,  hựu  kiến  chúng  sanh,  ƣ  liên  hoa  trung,  kiết  già  phu  tọa,  tự 

nhiên hóa sanh. Hà nhân duyên cố, bỉ quốc nhân dân, hữu thai sanh giả, hữu 

hóa sanh giả”. Bồ Tát Di Lặc đã nhìn thấy. Trên thực tế thai sanh này không 

phải là thai sanh thật, cũng là hoa sen hóa sanh, nhƣng họ có nghiệp chƣớng, 

nghiệp chƣớng của họ rất nặng. Đến thế giới Cực Lạc, họ không thể lập tức 

thấy Phật, không thể lập tức đƣợc nghe pháp nhƣ những ngƣời ở thế giới Cực 

Lạc, những hoạt động thông thƣờng họ đều không đƣợc tham dự. Đây là nỗi 

khổ của họ, thai là ví với sự đau khổ. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  Có  thai  sanh,  có  hóa  sanh. 

Cực Lạc có hai loại thai sanh và hóa sanh, ở trong hoa sen tự nhiên hóa sanh, 

đây gọi là hóa sanh, hóa sanh nhất định có phẩm vị. Tứ độ tam bối cữu phẩm, 

đều  là  hoa  sen  hóa  sanh.  Còn  thai  sanh  thì  sao?  Dùng  tâm  nghi  hoặc  tu  các 

công đức, nguyện sanh Cực Lạc, có nhƣ vậy chăng? Có. Ngƣời ta nói về thế 

giới Cực Lạc, quý vị bán tín bán nghi, có việc tốt đến thế ƣ! Tôi thử xem, nếu 

thành công, tôi đạt đƣợc lợi ích, còn nhƣ không thành công thì thôi vậy, tôi vốn 

đâu có tin vào điều này. Dùng tâm hoài nghi, tâm thử nghiệm, họ chuyên tâm 

niệm Phật và cũng đƣợc vãng sanh. Vãng sanh quả thật là hoa sen hóa sanh, 

nhƣng hoa sen này không nở. Đài hoa sen, trong đài sen nó không nở ra, nên 

họ không thấy đƣợc Phật.  Mất bao lâu hoa sen mới nở? Khi nào họ không còn 

tâm  hoài  nghi,  hoa  sen  sẽ  nở,  cần  thời  gian  bao  lâu?  Dài  nhất  là  500  tuổi, 

không phải 500 tuổi ở thế giới Cực Lạc, là nhân gian chúng ta, 500 năm của 

nhân gian là lâu nhất. Nếu ngắn khoảng ba năm tháng hoa sen sẽ nở. Chỉ cần ta 

không còn hoài nghi thì hoa liền nở ngay. Còn nhƣ chƣa đoạn đƣợc nghi tình, 

hoa sẽ không nở, nhƣng dài nhất không quá 500 năm, chính là nhƣ vậy. Dùng 

tâm nghi hoặc, nhƣng họ tu thật, y giáo phụng hành. Tu các công đức, nguyện 

sanh Cực Lạc. Tín nguyện của họ đầy đủ, chỉ là có hoài nghi. 

Bên dƣới nói cho chúng ta rất cụ thể: “Nghi hoặc không tin đối với năm trí 

của  Phật”.  Đức  Phật  có  năm  loại  trí  tuệ,  họ  không  tin  lắm  đối  với  điều  này. 

“Nhƣng tin vào tội phƣớc”, họ vẫn tin có lục đạo, tin có thế giới Cực Lạc. Tạo 

ra tội nghiệp là tội báo trong tam đồ, niệm Phật là đại phƣớc báo, họ chịu niệm. 

Cho nên “tu tập điều thiện, sanh nƣớc Cực Lạc”, điều thiện chính là niệm Phật, 

nhất định phải hiểu rõ chữ này. Trong câu Phật hiệu này có vô lƣợng trí tuệ, vô 

lƣợng phƣớc đức. 

Tập 551  213 



Ở trƣớc nói với chúng ta, thập địa Bồ Tát thỉ chung không rời niệm Phật. 

Thỉ là sơ địa Bồ Tát, chung là thập địa Bồ Tát, thỉ chung chính là từ sơ địa đến 

thập địa, họ tu gì? Toàn là niệm Phật A Di Đà, ví dụ này là trong Kinh Hoa 

Nghiêm. Quý vị nói đây là giả, vì sao thập địa Bồ Tát tu pháp môn này? Thập 

địa Bồ Tát trí tuệ phƣớc báo, có thể nói là chúng ta không thể nghĩ bàn đƣợc. 

Phƣớc báo trí tuệ lớn nhƣ vậy, họ vẫn niệm Phật A Di Đà, không tu pháp môn 

khác, điều này có thể nghĩ mà biết đƣợc. 

Ở  đây  nói  “trong  500  tuổi,  hoa  không  nở  ra,  ở  trong  thai  hoa,  không  thể 

thấy Phật nghe pháp, nên gọi là thai sanh, hoặc gọi là biên địa”. Họ không phải 

thật sự là thai sanh, họ ở trong hoa sen nhƣng hoa không nở, không thấy đƣợc 

Tam bảo. 

Hội Sớ nói: “Thai sanh, ví nhƣ ngƣời thai sanh, khi  mới sanh, nhân pháp 

chƣa thành”, nghĩa là họ chƣa thành ngƣời, anh nhi. “Thai nói là tối”, tối là gì? 

Trí tuệ không thể hiện tiền, không phải không có trí tuệ. Khi mới sinh ra trí tuệ 

đức năng đều không có cách nào biểu hiện ra, trên thực tế thai nhi  rất thông 

minh, tuyệt đối không thể lơ là. Trẻ em sinh ra, chúng mở mắt ra là biết nhìn, 

biết nghe, rất hiểu chuyện. Chúng đang học tập, đang bắt chƣớc. 

Cho  nên  giáo  dục  thời  cổ  xƣa  đích  thực  là  bắt  đầu  từ  thai  giáo,  điều  này 

trong cổ lễ có, lễ khi mang thai. Khi mang thai, nhất định phải nhắc nhở ngƣời 

làm mẹ, khởi tâm động niệm của họ ảnh hƣởng đến thai nhi. Nếu tâm niệm họ 

đều thuần chánh, thai nhi này cũng đƣợc chánh. Nếu họ có tà tƣ, ý niệm không 

chánh  đáng,  cũng  ảnh  hƣởng  đến  đứa  bé,  căn  của  đứa  bé  bị  hƣ  hỏng.  Ngôn 

hành cử chỉ của ngƣời mẹ cũng ảnh hƣởng đến thai nhi, nên trong mƣời tháng 

mang thai, phải đƣợc giống nhƣ mẹ của Văn vƣơng, đó là một mô phạm rất tốt 

đẹp. “Mắt không nhìn điều ác”, những gì khó coi không đƣợc nhìn. “Tai không 

nghe âm thanh dâm dục, miệng không nói ra lời ngạo mạn”, bà đều làm đƣợc. 

Cử chỉ đều không trái lễ tiết, nên trẻ con rất đoan chánh. Cho nên ngƣời làm 

mẹ nhất định phải biết, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác ảnh hƣởng đến 

thai  nhi.  Sau  khi  trẻ  sinh  ra,  Đệ  Tử  Quy  không  phải  để  dạy  cho  chúng  đọc, 

cũng không phải để chúng học thuộc, hay nói cho chúng nghe, không phải, mà 

là  cha  mẹ  thực  hành  nó  trong  cuộc  sống.  Đem  Đệ  Tử  Quy  biểu  diễn  ra  cho 

chúng thấy. Thời cổ đại là đại gia đình, nên tuổi tác của cha mẹ lúc đó còn trẻ, 

ông  bà  vẫn  còn.  Quý  vị  xem,  họ  hiếu  thuận  với  cha  mẹ  nhƣ  thế  nào,  yêu 

thƣơng anh em nhƣ thế nào, đều biểu diễn ra cho chúng noi theo. Khi ở trƣớc 

mặt bọn trẻ, phải thể hiện ra những điều trong Đệ Tử Quy dạy. Từ sơ sanh đến 

ba  tuổi,  1000 ngày  này  gọi  là  giáo dục  cắm  rễ,  các  em  nhỏ  đều  học hết.  Cổ 

214  Tập 551 



nhân có câu ngạn ngữ rằng: “Ba tuổi xem 80”, nếu ba tuổi này đặt đƣợc nền 

tảng vững chắc, đến 80 tuổi cũng không thay đổi, mộc rể sâu chắc. Ngƣời xƣa 

dạy nhƣ thế nào chúng ta đã hiểu. Công lao của ai? Công lao của ngƣời mẹ. 

Phụ nữ trong xã hội ngày xƣa có địa vị rất cao, một số ngƣời không hiểu, 

ngộ nhận, cho rằng phụ nữ ngày xƣa không có địa vị, sai lầm. Trong cổ lễ nói: 

Ngƣời chồng phải tôn trọng vợ, đối với họ phải giữ lễ, vì sao vậy? Vì họ giúp 

ngƣời chồng truyền từ đời này qua đời khác, là ân nhân của tổ tông gia đình 

quý vị.  Quý  vị  có  cần  hiếu  thuận  tổ  tông  chăng?  Hiếu  thuận  tổ  tông,  quý  vị 

phải kính trọng vợ mình. Trong nhà quý vị tƣơng lai có thánh hiền hay không 

hoàn toàn dựa vào họ. Đối với con cái phải kính trọng, vì sao vậy? Họ là ngƣời 

nối dõi tông đƣờng, quý vị không đƣợc coi thƣờng họ. Cho nên khi quý vị đọc 

cổ lễ rất thú vị, đây là thứ mà ngƣời ngoại quốc không có. Ngày xƣa đời này 

qua đời khác đều có thánh hiền quân tử xuất thế. Thời đại này sao không có? 

Không thể không có! Chỉ là không dạy. Nếu cố gắng dạy, thánh hiền quân tử 

sẽ xuất hiện, đây là thật không phải giả. 

Chúng tôi làm thí nghiệm ở Thang Trì thành công, thấy đƣợc hiệu quả. Ý 

niệm của con ngƣời thay đổi là quân tử, tƣ duy và hành vi của họ không giống 

nhau, hoàn toàn thay một con ngƣời khác. Nên chúng ta tin lời của cổ nhân là 

thật không phải giả: “Tánh ngƣời vốn thiện”. 

Đức  Thế  Tôn  không  phải  là  ngƣời  Trung  quốc,  pháp  của  ngài  là  sau  khi 

ngài  diệt  độ  1000  năm  mới  truyền  đến  Trung  quốc.  Truyền  đến  Trung  quốc 

sớm nhất là triều nhà Hán, Hán Minh Đế năm thứ mƣời niên hiệu Vĩnh Bình, 

năm công nguyên 670. Những gì trong kinh Phật nói, rất giống với những gì cổ 

nhân  Trung  quốc  nói.  Họ  chƣa  từng  gặp  mặt,  không  liên  lạc  bằng  tin  tức, 

nhƣng khi nói ra ý nghĩa đều giống nhau. Đều coi trọng thai giáo, đều hiểu đạo 

lý về thai giáo, nên Đức Phật khẳng định: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Tâm 

thành kính của chúng ta sanh khởi từ đây. 

Có  rất  nhiều  đồng  học,  họ  thẳng  thắn  nói  với  tôi:  Kinh  Phật  nói  rất  hay, 

Khổng  tử  cũng  nói  rất  hay,  nhƣng  tâm  thành  kính  của  con  không  sanh  khởi 

đƣợc, phải làm thế nào mới sanh khởi đƣợc? Nó không sanh khởi đƣợc, vì sao 

không sanh khởi đƣợc? Không tin tánh ngƣời vốn thiện, nếu tin bản thiện, nhƣ 

cổ nhân nói: Ngƣời ngƣời đều là thánh hiền. Đức Phật nói: Ngƣời ngƣời đều là 

Phật Bồ Tát, nhƣ vậy thì tâm cung kính liền sanh khởi.  Chúng ta có tâm cung 

kính đối với Phật chăng? Có. Chúng ta có tôn kính đối với Khổng tử chăng? 

Có. Ngƣời ngƣời đều là Khổng Tử, ngƣời ngƣời đều là Phật Bồ Tát. Chúng ta 

Tập 551  215 



phải dùng tâm cung kính đối với thánh hiền đối với tất cả chúng sanh, nhƣ vậy 

là đúng, huân tập từ từ nhƣ vậy. 

Thay đổi quan niệm này phải bắt đầu từ đâu? Phải bắt đầu từ oán thân trai 

chủ. Ngƣời này đối với tôi bất thiện, tôi vẫn cung kính họ, đây là thật. Ngƣời 

đó tốt với mình, mình cung kính họ, không có gì kỳ lạ. Ngƣời này hủy báng 

tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại tôi, tôi vẫn cung kính họ, là đạo lý gì? Họ là Phật, tánh 

họ  vốn  thiện.  Đối  với  tôi  không  tốt,  đây  là  nhất  thời  hiểu  lầm,  nhất  thời  mê 

hoặc, không nên trách cứ họ. Thiện hay bất thiện đều là giả, bản tánh của họ 

vốn  thiện,  họ  có  Phật  tánh,  tƣơng  lai  sẽ  thành  Phật.  Chúng  ta  kiến  lập  tâm 

thành kính từ chỗ này, phải làm thật, không phải chỉ nói trên miệng mà thôi. 

Nên làm nhƣ thế nào? Trong nhà có thờ Phật, lập bài vị trƣờng sanh cho họ 

trƣớc Phật đƣờng, mỗi ngày tụng kinh sáng tối, lạy Phật đều hồi hƣớng cho họ. 

Có, có ngƣời đã làm, làm suốt ba năm đến nói với tôi. Họ nói: Thƣa thầy, con 

làm theo phƣơng pháp thầy dạy, nhƣng bây giờ khi nhắc đến oán thân trai chủ 

đó, con còn hận họ, bây giờ con phải làm sao? Tôi nói công phu của ông chƣa 

đến nơi đến chốn, làm tiếp ba năm nữa. Ba năm nữa không thay đổi đƣợc, lại 

làm tiếp ba năm nữa, nhƣ vậy sẽ thay đổi đƣợc. Không yêu cầu họ thay đổi, 

đầu  tiên  yêu  cầu  nội  tâm  ta  chuyển  trƣớc.  Tâm  thành  kính  chúng  ta  thật  sự 

sanh khởi, nâng cao cảnh giới chính mình, nâng cao linh tánh của mình. Nếu 

đối phƣơng biết, họ sẽ bị cảm động. Tôi đối với họ ra sao, xem ngƣời ta đối 

với tôi nhƣ thế nào, không cần để họ biết, 10, 20 năm sau, họ sanh tâm sám 

hối. 

Nho giáo và Phật giáo đều chủ trƣơng hóa địch thành bạn, phải biến ngƣời 

đối  lập  thành  bạn tốt.  Hóa  oán  thành  thân,  oan gia  phải  biến  thành  thân  gia. 

Nhƣ vậy là quý vị đã học thông Phật pháp, mới đạt đƣợc lợi ích chân thành của 

Phật pháp. Phải luôn ghi nhớ rằng: “Oan gia nên giải không nên kết”, phải hóa 

giải  những  oán  kết  trong  đời  quá  khứ,  hiện  nay  tuyệt  đối  không kết  oán  với 

ngƣời. Ngƣời ta hiểu lầm về mình, chúng ta phải hóa giải nó, chúng ta không 

thể cứ để nút thắt nhƣ vậy, vậy là sai. Tất cả những đối lập này không phải 

chính  là do hiểu  lầm  ƣ?  Do  không hiểu  rõ  vấn  đề, không  sao,  từ  từ  sẽ  hiểu. 

Thời gian lâu dài họ sẽ hiểu, không cần gấp gáp. 

Chúng ta ngày ngày làm bạn với kinh điển thánh hiền, mỗi ngày ở cùng với 

thánh hiền nhân. Đọc kinh chính là ở cùng nhau, không rời thánh hiền, chúng 

ta đi là con đƣờng của thánh hiền. Không thể một ngày không đọc kinh, không 

thể  một ngày không giảng kinh. Giảng kinh tức là đem  tâm đắc học tập của 

216  Tập 551 



mình, cùng nhau chia sẻ với những ngƣời cùng chí hƣớng. Cuộc sống nhƣ vậy 

an vui biết bao, không có gì vui hơn điều này. 

Chúng  ta  nên  biết  rằng,  các  tự  viện  tùng  lâm  ngày  xƣa,  ngày  ngày  đều 

giảng kinh dạy học, không nhƣ hiện nay, tự viện tùng lâm là trƣờng học. Quy 

mô nhỏ thì giống nhƣ trƣờng chuyên khoa hiện nay, chuyên nói về một Tông, 

chuyên giảng là một hệ. Lớn gọi là tùng lâm, tùng lâm là đại học, trong đó rất 

nhiều giảng đƣờng, hòa thƣợng thủ tọa phân tòa giảng kinh. Giống nhƣ đại học 

bây  giờ  vậy,  mở  rất  nhiều  khoa,  quý  vị  muốn  học  khoa  nào  thì  vào  giảng 

đƣờng đó. 

Trung quốc đã vứt bỏ, lãng quên truyền thống dạy học này, dần dần diễn 

biến thành kinh sám Phật sự. Nhiều nhất là không quá 200 năm, 200 năm trƣớc 

không nhƣ vậy. Phật pháp là giáo dục. 

Tôi giảng kinh ở Nhật bản, cũng là giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ. Có một vị 

pháp sƣ Nhật bản nói với tôi: Họ vứt bỏ truyền thống giảng kinh trong tự viện 

đã 400 năm. Nên tôi nói với những ngƣời bạn xuất gia Nhật bản: Ngƣời Nhật 

bản coi trọng Kinh Vô Lƣợng Thọ hơn ngƣời Trung quốc, ngƣời Trung quốc 

học Kinh Vô Lƣợng Thọ không nhiều, nhƣng ngƣời Nhật thật sự hạ công phu 

đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ. Chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ ở Trung quốc chỉ 

có hai loại, ở Nhật bản có khoảng hơn  30 loại. Nên tôi khuyến khích những 

pháp sƣ này, lấy tất cả chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ của các bậc cổ đức Nhật 

bản từ trong Đại Tạng Kinh ra, in thành một tập, tập hợp lại những chú giải 

Kinh Vô Lƣợng Thọ. Hoặc là giống nhƣ Tứ Khố Toàn Thƣ: Hội Yếu, điều này 

rất có giá trị, đại khái có hơn 30 loại chú giải. Hiện nay ngƣời học tập ít, hơn 

30  loại  chú  giải  này  có  thể  đem  làm  tham  khảo.  Vì  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  là 

Tịnh độ đệ nhất kinh, cũng là khái luận của Tịnh độ tông, giới thiệu rất tƣờng 

tận về thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Vô cùng khó đƣợc, bản Hội Sớ rất hay 

này chính là của Nhật bản, của đại sƣ Tuấn Đế. 

“Nói thai ở trong tối, mƣợn tình huống này để nói rỏ, thai sanh này không 

phải trong bào thai”. Không phải thai sanh thật sự, là dùng nó để làm ví dụ. 

“Vì sao biết đƣợc? Vì xƣa nay cõi nƣớc An lạc đều là hóa sanh, nên biết không 

phải  thật  thai  sanh”.  Ý  của  Hội  Sớ  này,  bê  dƣới  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  rất  rõ 

ràng: 

“Cái  gọi  là  thai  sanh,  chỉ  là  nghi  hoặc  chƣa  tận,  tồn  tại  ám  chƣớng”,  ám 

chƣớng này chính là nghi, nghi chƣa đoạn. “Không thể thấy Phật nghe pháp, 

nên lấy thai nhi làm ví dụ. Nếu nói về sự thật, tất cả ngƣời vãng sanh đều là 

hóa sanh, không phải thai sanh”, nhất định phải hiểu điều này, thai sanh là ví 

Tập 551  217 



dụ, không phải thật. Hơn nữa ngƣời ở biên địa tuy ở trong thai, không những 

không chịu cái khổ trong thai, mà còn đƣợc an vui, giống nhƣ ngƣời ở trong 

cung điện của Trời dạ ma vậy. Dạ ma thiên là đệ tam thiên của cõi dục giới, 

trên  Tứ  thiên  vƣơng  thiên  và  Trời  đao  lợi.  Ngƣời  trong  cõi  trời  này  lúc  nào 

cũng nói những lời hân hoan vui thích. Ngƣời ở thế giới đó từ sáng đến tối đều 

an vui, an vui, quả thật an vui, cao hơn Trời Đao Lợi.       Có thể thấy thiên 

nhân rất an vui, không khổ, chỉ là không thấy đƣợc Tam bảo, không thể nghe 

Phật  pháp  mà  thôi.  Nên  thật  sự  có  thể  sanh  đến  biên địa  nghi  thành  cũng  là 

điều rất tốt, cũng đã đến đƣợc thế giới Cực  Lạc. Nhiều nhất là hết thời gian 

500 năm của nhân gian, họ có thể nhập vào phẩm vị, họ không hoài nghi liền 

nhập vào phẩm vị. 

Hội Sớ nói: “Thân sanh là nhân, trợ phát là duyên. Thai sanh và hóa sanh 

đều  mƣợn  nhân  duyên,  nên  đối  với  quả,  hỏi  nó  từ  đâu  mà  có”.  Nhà  Phật 

thƣờng nói: “Tất cả pháp từ nhân duyên sanh”, lời này nói rất có đạo lý. Sanh 

nhất  định  có  duyên,  nhƣng  nếu  nhân  không  có  duyên  không  thể  vãng  sanh. 

Nhân,  mỗi  ngƣời  đều  có,  tất  cả  chúng  sanh  đều  bình  đẳng,  vì  sao?  Thế  giới 

Cực Lạc từ đâu đến? Phật A Di Đà từ đâu đến? Duy tâm sở hiện, duy thức sở 

biến. Tâm của ai? Tâm của chính mình. Thức của ai? Thức của chính mình, do 

tâm và thức của mình biến hiện ra, nhƣ vậy sao lại không có duyên? Đây gọi là 

thân  nhân  duyên.  Địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh  cũng  là  tự  tánh  biến  hiện  ra, 

cũng là tâm hiện thức biến. Hay nói cách khác bao gồm thân mình, bao gồm 

linh tánh của  mình, đều là tự  tánh sở sanh sở hiện, sở biến hiện ra. Bởi vậy 

trong kinh Đức Phật thƣờng nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không 

có tâm”, là một không phải hai. Trong kinh điển đại thừa nói: Biến pháp giới 

hƣ không giới với ta là nhất thể, nhất thể sao lại không tƣơng thân tƣơng ái? 

Sao lại có đối lập? Tay trái có đối lập với tay phải chăng? Không đối lập, vì 

sao vậy? Vì nhất thể. Lƣỡi có đối lập với răng chăng? Răng cắn lƣỡi chảy máu, 

lƣỡi có báo thù chăng? Vì sao không báo thù? Nhất thể! 

Những gì Đức Phật dạy chúng ta là thật, lời thật, chắc chắn không phải giả: 

Tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai với mình là nhất thể; tất cả nhân thiên với mình cũng 

là nhất thể; súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục với mình vẫn là nhất thể, chẳng những 

cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, không có thứ nào từ bên ngoài tâm  mình vào, 

không có. Điều này chứng minh, nhân_Thập pháp giới y chánh trang nghiêm 

mỗi ngƣời đều có, mà còn là bình đẳng. Gặp đƣợc duyên gì, nó liền khởi hiện 

hành,  duyên  khác  nhau,  nên  Phật  pháp  không  nói  nhân  sanh,  mà  nói  duyên 

sanh, duyên là mỗi ngƣời không giống nhau. 

218  Tập 551 



Ngày  nay  chúng  ta  gặp  đƣợc  duyên  tốt,  gặp  đƣợc  duyên  thành  Phật,  gặp 

đƣợc pháp môn này, gặp đƣợc bộ kinh điển này, gặp đƣợc câu Phật hiệu này, 

đây là duyên thành Phật. Nếu nắm bắt đƣợc, đời này nhất định đƣợc làm Phật, 

mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. Nếu không biết, ví dụ thế gian hiện nay, thế 

giới  này,  thông  thƣờng  là  duyên  gì?  Tham.  Tham  tài,  tham  sắc,  tham  danh, 

tham  lợi.  Quả  báo  của  duyên  này  là  gì?  Quả  báo  là ngạ  quỷ,  quỷ  tham  lam. 

Nếu tâm sân nhuế nặng, tâm oán hận rất nặng, quả báo là địa ngục, duyên của 

địa ngục. Ngu si, không có năng lực phân biệt thật giả, phải trái, thƣờng sai 

lầm, đây là súc sanh. 

Ngũ  giới  thập  thiện,  điều  này  hay,  nhƣ  hiện  nay  rất  nhiều  ngƣời,  thấy 

truyền thống văn hóa không tệ, phải cố gắng học, đây là duyên trời ngƣời. Nếu 

đi trên con đƣờng này, đời sau không mất thân ngƣời. Tu giỏi, phƣớc báo càng 

lớn,  sanh  lên  cõi  trời,  đây  là  duyên  nhân  thiên.  Vô  cùng  thù  thắng  chính  là 

duyên thành Phật, duyên thành Phật đích thực ở trong bộ kinh này. 

Tết  thanh  minh  năm  ngoái,  chúng  tôi  dừng  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Tôi 

chƣa  giảng  xong Phẩm  Thập  Trú  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  thì  phải  dừng,  vì 

sao vậy? Thấy thiên tai quá nhiều. Bộ kinh này có thể hóa giải thiên tai, vì sao 

vậy? Bộ kinh này tất cả chƣ Phật Bồ Tát đều coi trọng, đều hộ niệm, nên nơi 

giảng bộ kinh này tuyệt đối không có thiên tai. Nguyên nhân là gì? Mọi ngƣời 

đều hiểu, mọi ngƣời đều rõ ràng, mọi ngƣời đều chịu niệm Phật, ngƣời niệm 

Phật càng nhiều, toàn bộ trái đất có thiên tai, nhƣng nơi này không có thiên tai. 

Mặc dù không thể hóa giải toàn bộ thiên tai, thì thiên tai cũng giảm nhẹ đến 

mức độ thấp nhất, khẳng định nhƣ vậy. 

Chúng ta nhìn thấy quốc gia  có  nhiều thiên tai nhƣ vậy, tôi không thể về 

nƣớc  giảng  kinh,  tôi  ở  tại  HongKong,  nơi  cửa  lớn  của  đất  nƣớc  này.  Ở  đây 

giảng kinh, tăng thời gian lên gấp bội. Trƣớc đây mỗi ngày hai tiếng, bây giờ 

bốn tiếng, hy vọng công đức này đƣợc Chƣ Phật Bồ Tát hộ niệm gia trì, có thể 

khiến các vùng duyên hải của Trung quốc_Ở trên là Hàn quốc, Nhật bản; phía 

đông là Đài Loan, Philippines; bên dƣới là Việt nam, khu vực này ít tai ít nạn. 

Tôi  dự  tính  bộ  kinh  này  giảng  đến  tháng  10  là  viên  mãn,  hiện  nay  đang 

giảng phẩm thứ 40, tổng cộng có 48 phẩm, mấy phẩm sau không dài. Nên dự 

định  khoảng  thêm  100  tiếng  nữa,  hôm  nay  là  lần  551,  lần  551,  nghĩa  là  đã 

giảng đƣợc 1102 tiếng. Chắc khoảng thêm 100 tiếng nữa, một ngày bốn tiếng, 

nhƣ vậy chƣa đến hai tháng nữa là giảng xong. Có ngƣời hỏi tôi, sau khi giảng 

xong kinh này thì giảng gì? Tôi vẫn giảng bộ kinh  này, chúng ta giảng lại từ 

đầu. Lần này hoàn toàn y theo chú giải của Hoàng Niệm Tổ, giảng lần này tôi 

Tập 551  219 



sẽ thay một phƣơng thức khác. Bộ kinh này, tôi có biên tập một bộ Khoa Phán 

rất tƣờng tận, dùng Khoa Phán này làm cƣơng lĩnh, bổ sung thêm chú giải của 

Hoàng Niệm Tổ vào. Cho nên trong tƣơng lai bản này là: Tịnh Tông Đại Kinh 

Khoa Giải Diễn Nghĩa, đây là ở giữa thêm vào một chữ Khoa Giải Diễn Nghĩa, 

so với lần này giảng càng rõ ràng hơn, càng dể hiểu hơn. Hy vọng chƣ vị đồng 

học siêng năng nỗ lực cùng nhau học tập, ngƣời học càng nhiều, chúng ta biết 

rằng sức mạnh này sẽ càng lớn. Hiện nay các nhà khoa học đã chứng minh ý 

niệm, nghĩa là ý niệm của chúng ta, ý niệm có thể thay đổi hoàn cảnh vật chất. 

Điều này tiến sĩ Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật bản, làm thí nghiệm nƣớc ở 

hồ Tỳ Bà, đã làm rất thành công. Ý niệm thay đổi đƣợc cảnh giới bên ngoài, ở 

eo biển nơi hồ Tỳ Bà, eo biển này là nƣớc chết, nƣớc không thể lƣu thông. Dơ 

bẩn suốt hơn 20 năm nay, nơi đây rất hôi hám. Ông tìm 350 ngƣời, đến bên bờ 

hồ,  mời  thêm  một ngƣời xuất gia hơn  90 tuổi, lãnh đạo  mọi ngƣời cùng cầu 

nguyện. Chỉ cầu nguyện thời gian một tiếng đồng hồ, trong một tiếng này yêu 

cầu  mọi ngƣời buông bỏ hết thảy  mọi ý niệm, dùng tâm thanh tịnh. Chỉ cần 

dùng một ý niệm: “Nƣớc hồ sạch sẽ, tôi yêu bạn”, giống nhƣ niệm chú vậy. 

Trong miệng niệm: “Nƣớc hồ sạch sẽ, tôi yêu bạn”, trong lòng cũng nghĩ nhƣ 

vậy. 1 tiếng đồng hồ, 350 ngƣời, sau ba ngày hồ nƣớc quả thật sạch sẽ, không 

còn mùi hôi, duy trì đƣợc sáu tháng. Vấn đề này chấn động Nhật bản, các loại 

truyền thông đều đƣa tin. Quý vị xem, ý niệm có thể làm đƣợc, nữa năm sau lại 

xảy ra vấn đề, đây là gì? Đây là trị ngọn không trị gốc. Nên cầu nguyện thật sự 

có sức mạnh, nhƣng nó không phải trị gốc. Thời gian lâu, sức mạnh này không 

còn, nó lại trở về nguyên trạng. Cho nên tôi nói với tiến sĩ Giang Bổn Thắng, 

tốt nhất cứ hai tháng cầu nguyện một lần, hồ nƣớc sẽ duy trì sạch sẽ mãi. Trị 

gốc chính là dạy học, giảng kinh dạy học là trị gốc, vì sao vậy? Tâm mọi ngƣời 

đều thanh tịnh. Hồ nƣớc dơ bẩn, mùi vị không sạch, lòng ngƣời không thanh 

tịnh,  vọng  niệm  rất  nhiều,  gọi  là  tham  sân  si  mạn  nghi,  lại  tạo  thêm  sát  đạo 

dâm vọng, nhƣ vậy là không đƣợc. Bởi thế thân tâm thanh tịnh, cảnh giới bên 

ngoài sẽ thanh tịnh. Hoàn cảnh và khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo  tác của 

chúng ta nhất định có mối liên quan vô cùng mật thiết. 

3000 năm trƣớc Đức Phật nói rất rõ ràng, 30 năm gần đây các nhà lƣợng tử 

lực học phát hiện đƣợc, đây là một tín hiệu rất tốt. Chúng ta có lý do tin rằng, 

hai ba mƣơi năm sau Phật giáo không phải là Tôn giáo, mà là gì? Là khoa học 

cao cấp, triết học cao cấp, sẽ trở thành nhƣ vậy. Điều này trƣớc đây Einstein 

từng nói: Tôn giáo và khoa học, gần gũi nhất là Phật giáo. Nên chúng ta có lý 

220  Tập 551 



do tin rằng, tƣơng lai Phật giáo đƣợc liệt vào khoa học,  mọi ngƣời học khoa 

học, khoa học cao nhất ở trong kinh Phật. 

Lăng  Nghiêm  Kinh  Trƣờng  Thủy  Sớ  lại  nói”.  Trƣờng  Thủy  là  ngƣời  nhà 

Tống, Trƣờng Thủy là pháp danh của đại sƣ. “Phật giáo lấy nhân duyên làm 

tông, lấy Phật thánh dạy từ cạn đến sâu, nói tất cả pháp, không ra ngoài hai chữ 

nhân duyên”. Phật pháp nhân duyên sanh, nhân duyên sanh pháp là điều Phật 

giáo y cứ từ đời này qua đời khác. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 552 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:22.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 716 hàng thứ ba. Biên Địa Nghi Thành Đệ Tứ 

Thập. Mời xem kinh văn. 

“Phật  cáo  Từ  Thị,  nhƣợc  hữu  chúng  sanh,  dĩ  nghi  hoặc  tâm,  tu  chƣ  công 

đức, nguyện sanh bỉ quốc, bất liễu Phật tri, bất tƣ nghì trí, bất khả xƣng trí, đại 

thừa quảng trí, vô đẳng vô luân, tối thƣợng thắng trí. Ƣ thử chƣ trí, nghi hoặc 

bất tín, do tín tội phƣớc, tu tập thiện bổn, nguyện sanh kỳ quốc”. 

Đoạn này là hoài nghi trí tuệ, hoài nghi tội phƣớc, họ không tin, là hạng 

chúng sanh này.Trong chú giải Hoàng Niệm Tổ nói với chúng ta: “Phẩm này 

nói rõ nhân của thai sanh”. Ở trƣớc có giới thiệu với chƣ vị về thai sanh, không 

phải  thai  sanh  thật  sự,  là  dùng  thai  sanh  làm  ví  dụ.  “Khuyên  sanh  khởi  thâm 

tín, để tránh khỏi đọa vào biên địa nghi thành”. Biên địa chính là nghi thành, 

nghi thành chính là biên địa, cũng gọi là thai sanh. Trong 500 tuổi, không thấy 

đƣợc Phật và tăng, không đƣợc nghe kinh pháp, nên mới gọi là biên địa, thai 

sanh,  chính  là  12  chữ  ở  sau.  Họ  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  500  tuổi  là  thời 

gian của nhân gian, không phải ở thế giới Cực Lạc. 500 năm của nhân gian là 

thời gian dài nhất, thời gian ngắn có năm ba ngày. Chỉ cần họ không nghi hoặc 

hoa sẽ nở, hoa sen hóa sanh, nếu có nghi hoặc, hoa không nở. Hoa không nở, 

Tập 552  221 



họ không có cơ hội thấy Phật nghe pháp, tu phƣớc tu tuệ. Bởi vậy họ phải bị 

mất  một  ít  thời  gian.              Nếu  hoa  nở,  họ  sẽ  nhập  phẩm,  địa  vị  thấp  nhất  là 

phàm thánh đồng cƣ độ hạ phẩm hạ sanh, đây là mang theo nghi hoặc. Chƣ vị 

học Phật của chúng ta, ngƣời mang theo nghi hoặc rất nhiều, có lúc bản thân 

không biết. Hạng ngƣời nào không mang theo nghi hoặc? Hiện nay chúng ta ở 

trên địa cầu này là thời loạn, xã hội hỗn loạn, địa cầu thiên tai khác thƣờng. 

Chỉ cần quý vị vẫn quan tâm những vấn đề này, vẫn nghe ngóng những vấn đề 

này, đều gọi là nghi hoặc. Nếu không nghi hoặc hỏi những vấn đề này làm gì? 

Nhất tâm niệm Phật là đƣợc rồi. 

Thế nào gọi là chân tín? Trong kinh này nói: Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng 

chuyên niệm Phật A Di Đà. Đây gọi là tin thật, đây gọi là chánh tín, ngƣời này 

không có nghi hoặc. Tin tức các nơi truyền đến, chúng ta nhìn thấy, nghe thấy, 

tổng kết sau cùng đều là niệm Phật A Di Đà có thể hóa giải. Nhƣ vậy thì quá 

tốt, không cần phải tìm tòi, không cần phải nghe ngóng nữa, chúng ta nhất tâm 

niệm  Phật  không  phải  đã  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  rồi  ƣ?  Thật  vậy,  không  sai 

chút nào, chỉ cần buông bỏ vạn duyên. Còn nghe ngóng điều này, nghe ngóng 

chuyện kia, là không tin tƣởng, vẫn còn nghi hoặc. Chỉ sợ vãng sanh nhƣ vậy 

đều là biên địa, đều là nghi thành. Bởi vậy khi đã thật sự  hiểu rõ  ràng  minh 

bạch  sẽ  buông bỏ hết  tất  cả.  Nghe  ngóng  những  điều này,  chi  bằng  đọc  kinh 

nghe ngóng thế giới Cực Lạc. Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch về thế giới Cực 

Lạc, không có chút hoài nghi, nhƣ vậy là đúng. Chúng ta tận mắt chứng kiến 

một số ông bà cụ, rất chân thật. Họ chỉ một câu Phật hiệu, một xâu chuỗi, từ 

sáng đến tối đều là A Di Đà Phật. Ngoài Phật A Di Đà ra, họ không có bất kỳ ý 

niệm nào nữa, niệm ba năm nhƣ vậy thật sự vãng sanh. Đứng vãng sanh, ngồi 

vãng sanh, không cần ngƣời trợ niệm, đến ngƣời nhà cũng không để họ biết. 40 

năm trƣớc, tôi từng gặp một ngƣời, bà cụ ở làng Tƣớng Quân- Đài Nam, niệm 

Phật ba năm đứng vậy vãng sanh, không nói với ngƣời nhà, sợ điều gì? Sợ bị 

phiền phức, sợ họ hỏi này hỏi nọ, nhƣ vậy làm  mất thanh tịnh. Bà thật thông 

minh, thật sự có trí tuệ, tách rời ngƣời nhà, không để họ tiếp cận. Bà ra đi rất 

tiêu sái, ra đi một cách tự tại. 

Lúc tôi ở Mỹ, ngày trƣớc khi tôi cầu học ở Đài Trung, có bà cụ họ Cam hộ 

trì  cho  tôi.  Ở  Đài  Bắc  bà  dẫn  đầu,  tìm  15  ngƣời,  mỗi  tháng  mỗi  ngƣời  bỏ  ra 

mƣời  đồng,  tức  là  tôi  mỗi  tháng  có  150  đồng  để  dùng,  10  năm  không  gián 

đoạn, mỗi tháng đều gởi cho tôi. Sau đó bà di dân đến Mỹ, ở Mỹ thời gian rất 

dài. Năm 1982 tôi đến Mỹ, bà đi từ trƣớc, bà đi vào khoảng thời gian niên đại 

70 đã di dân đến Mỹ. Tôi ở Đài Trung đƣợc mƣời năm thì ra đi. Bà nói với tôi, 

222  Tập 552 



bà có một ngƣời bạn, là bạn đồng tu với bà, con trai đi học ở Mỹ. Sau khi tốt 

nghiệp đã ở lại Mỹ làm việc và cƣới vợ, sanh một đứa cháu nhờ bà chăm, mời 

bà đến Mỹ để coi nhà, coi cháu. Đứa cháu khoảng 3, 4 tuổi có thể đi học mẫu 

giáo, bà ở Mỹ đƣợc ba bốn năm. Hoàn cảnh ở Mỹ thanh tịnh, ban ngày con và 

dâu đều đi làm, đứa cháu có thể đến nhà trẻ nên cũng đƣa đi. Bà cụ một mình ở 

nhà, niệm Phật không ai biết, bà cũng không nói với ai.       Lúc bà vãng sanh 

là nửa đêm, đi khi nào không ai biết. Mỗi sáng sớm thức dậy, bà cụ dậy sớm 

nhất để chuẩn bị thức ăn sáng, con và dâu ăn sáng xong đều đi làm. Hôm nay, 

khi mọi ngƣời dậy, bà cụ vẫn chƣa dậy, cửa phòng còn đóng, cũng không nấu 

cơm sáng, cảm thấy rất kỳ lạ. Mở cửa phòng bà xem thử, phòng của bà không 

khóa. Mở cửa xem, bà ăn mặc rất tề chỉnh, mang áo tràng ngồi xếp bằng trên 

giƣờng, gọi bà không trả lời, nhìn lại thì bà đã ra đi, ngồi vậy vãng sanh, mà 

còn viết di chúc để lại trên giƣờng. Đồ tang của con dâu và cháu bà đều chuẩn 

bị hết, bà tự làm, để tất cả trên giƣờng. Biết trƣớc giờ chết, không nói với bất 

kỳ ai. Đây là gì? Đây gọi là tin Phật, là thực hành. 

Thiên tai nhiều nhƣ vậy, mỗi tháng chúng tôi nhìn thấy một bảng biểu báo 

cáo,  xem  qua  là  đƣợc,  nhƣ  vậy  là  đủ,  không  cần  nghe  ngóng.  Mƣời  phƣơng 

thần thánh truyền tin tức đến, cũng không cần thiết, nhất tâm chuyên niệm Phật 

A Di Đà, buông bỏ vạn duyên, đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện, không 

cần hỏi đến thiên tai. 

Từ lâu tôi từng nói, khi ở Úc châu, tháng ba năm nay ở Úc châu, tôi đã nói 

rất rõ ràng: Khi kiếp nạn đến, cần lƣu lại thì lƣu, cần đi thì đi. Cần đi là cộng 

nghiệp, quý vị không thể không đi, đi đến đâu, bây giờ chúng ta có thể quyết 

định. Nếu bây giờ không quyết định nơi đến là bị nghiệp lực dẫn dắt. Chúng ta 

hy vọng vãng sanh Tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà, thì ngay lúc này chúng ta 

phải thật sự buông bỏ vạn duyên, tin tức thần minh truyền đến cũng buông bỏ. 

Chính là trong kinh nói, phải tin thật, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Phát  tâm  bồ  đề,  tâm  bồ  đề  là  gì?  Tôi  quyết  tâm  muốn  cầu  sanh  Tịnh  độ, 

chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Đây là lời của đại sƣ Ngẫu Ích nói trong Di Đà 

Kinh Yếu Giải. Không nên nghi hoặc, tôi nhất định vãng sanh. 

Chúng  ta  học  bộ  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này,  trong  bộ  kinh  này  tôi  nói  với 

mọi ngƣời, chúng ta chắc chắn có thể sanh Tịnh độ, vì sao vậy? Vì tịnh độ là 

tâm tánh chúng ta sở hiện sở sanh, là A lại da thức của chúng ta sở biến. “Duy 

tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”.  Tâm  và  thức  đều  là  chính  mình,  không  phải 

bên ngoài. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều: “Ngoài tâm không 

Tập 552  223 



có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm”.  Nếu  nhƣ  không  tin  điều  này,  niệm  Phật 

sanh Tịnh độ cũng là biên địa nghi thành. 

Thật sự có trí tuệ, thật sự minh bạch, buông bỏ tất cả. Nếu chúng ta không 

bị cộng nghiệp, vẫn lƣu lại thế gian, lƣu lại thế gian này là có sứ mạng, lƣu lại 

đều là ngƣời thiện, ngƣời thiện dễ dạy. Họ có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, 

hành nghĩa là họ cũng biết niệm Phật. Chúng ta lƣu lại phải làm tấm gƣơng tốt 

cho chúng sanh. 

Trong kinh này chúng ta nhìn thấy, thế giới Cực Lạc là tấm gƣơng tốt, cho 

tất cả quốc độ chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới. Nên chƣ Phật Nhƣ 

Lai xƣng tán Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”, tán 

thán này do đâu mà có? Phật A Di Đà làm tấm gƣơng tốt nhất cho tất cả chƣ 

Phật và tất cả cõi nƣớc chƣ Phật. Tấm gƣơng tốt nhất là gì? Giảng kinh không 

gián  đoạn,  niệm  Phật  không  gián  đoạn.  Thế  giới  Cực  Lạc  niệm  Phật  không 

gián đoạn, thế giới Cực Lạc giảng kinh dạy học không gián đoạn, đây chính là 

tấm gƣơng tốt nhất, chúng ta cần phải học tập. 

Các bậc tổ tông chúng ta hiểu, hoàn toàn hiểu đƣợc, cho nên đề xuất: “Kiến 

quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”.  Thái  bình  thạnh  thế  dạy  học  trƣớc  tiên,  tu 

thân tề gia dạy học trƣớc tiên, thế giới Cực  Lạc dạy học trƣớc tiên, A  Di Đà 

Phật  dạy  học  trƣớc  tiên,  không  thể xa  rời  việc  dạy  học.  Xa  rời  việc  dạy  học, 

con ngƣời sẽ suy nghĩ lung tung, đó là “tánh tƣơng cận, tập tƣơng viễn”. Thành 

tựu  của  tất  cả  pháp  đều  không  xa  rời  việc  dạy  học,  đây  là  điều  mà  chúng  ta 

thấy một cách rõ ràng trong bộ kinh này, lãnh hội một cách sâu sắc. 

Hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời là gì? Đọc sách, đọc kinh sách, dạy học. 

Dạy học là cùng chia sẽ với mọi ngƣời về tu tập, ngoài điều này ra không còn 

việc  gì  nữa,  thiên  hạ  vốn  không  có  việc  gì,  nhƣ  vậy  có  thể  không  thành  tựu 

chăng?  Không  thể,  nhất  định  vãng  sanh,  nhất  định  thành  Phật,  vấn  đề  này 

không phải đã giải quyết rồi ƣ? Không cần quá nhiều chuyện, hãy định tâm lại, 

đây là gì? Thật sự hiểu, thật sự giác ngộ. Xã hội động loạn, địa cầu thiên tai, 

không  nghe  không  hỏi,  tự  nhiên  rõ  ràng  minh  bạch,  vì  sao  vậy?  Tâm  thanh 

tịnh,  tâm  thanh  tịnh  có  thể  chiếu  kiến.  Tâm  giác  ngộ,  hiểu  đƣợc,  biệt  nghiệp 

của  chúng  sanh,  cộng  nghiệp  của  chúng  sanh,  quý  vị  rõ  ràng  thấu  triệt,  công 

đức  thành  tựu  của  mình  mới  có  thể  giúp  ngƣời  khác  đƣợc.  Bản  thân  không 

thành tựu, không có năng lực giúp ngƣời khác. 

Những  thiên  tai  trên  địa  cầu,  sẽ  nghiêm  trọng  nhƣ  một  số  ngƣời  tuyên 

truyền sao? Không có, vì sao không? Ngƣời tín ngƣỡng tôn giáo trên toàn thế 

giới  đều  đang  cầu  nguyện,  ngƣời  tu  hành  chơn  chánh  đều  đang  sám  hối,  đều 

224  Tập 552 



đang sửa đổi chính mình, nên thiên tai lớn biến thành thiên tai nhỏ, thiên tai 

nhỏ biến thành không có thiên tai. Nơi đây nhiều ngƣời sám hối, nhiều ngƣời 

sửa đổi, nhiều ngƣời niệm Phật, ở đây thiên tai sẽ giảm nhẹ. Nếu ở đây không 

có Phật pháp, không có ngƣời sửa đổi, không có ngƣời làm mới mình, không 

có ngƣời quay đầu, ở đây thiên tai rất nặng, không phải là nhƣ vậy sao? 

Học Phật là học điều gì? Học trí tuệ, không đƣợc mê tín, đạo lý này không 

thể không hiểu. Hiểu rõ rồi, tâm sẽ định. 

Bởi vậy trong phẩm này, Đức Thế Tôn khuyên chúng ta phải tin sâu, niềm 

tin cạn cợt không đƣợc, phải thâm tín. Tin cạn cợt sẽ nhƣ thế nào? Vẫn nghe 

ngóng khắp nơi, nghe ngóng điều này, nghe ngóng điều kia. Đó là do tin không 

sâu, tin sâu sẽ không sao, tâm sẽ định. Phàm sanh đến biên địa nghi thành đều 

là tín tâm không đủ sâu, mang theo nghi hoặc. Hôm nay chúng ta đi khắp nơi 

hỏi điều này, hỏi điều kia, hỏi Phật Bồ Tát vẫn là tín tâm chƣa đủ sâu. Tín tâm 

sâu, Phật ở trƣớc mặt cũng không hỏi. 

Lời này của tôi, Phật A Di Đà đã nghe đƣợc, quý vị nghĩ ngài có gật đầu 

chăng? Tôi không nói sai, toàn là chân tƣớng sự thật. 

Chúng ta xem kinh văn tiếp theo. “Đại sƣ Vọng Tây nói: Thai sanh ở biên 

địa, cùng thể khác tên”. Là một vấn đề, nói biên địa cũng đƣợc, nói thai sanh 

cũng đƣợc, nói nghi thành cũng đƣợc. Danh từ khác nhau, nhƣng cùng một sự 

việc.  Lƣợc  Luận  nói:  “Lại  có  một  loại  vãng  sanh  cõi  nƣớc  An  lạc”.  An  lạc 

chính  là  thế  giới  Cực  Lạc.  “Không  nhập  tam  bối”,  tam  bối  cửu  phẩm  nhƣ  là 

học sinh chánh thức, họ không nhập vào, họ cũng đến thế giới Cực Lạc. Giống 

nhƣ bây giờ đi học, họ là học dự thính, họ học lớp dự bị. Chƣa lên lớp một, họ 

đến thế giới Cực Lạc là vào lớp dự bị. Ngƣời khác đến là học lớp một, lớp hai, 

còn  có  lớp  không  theo  thứ  tự.  Hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  là  họ  vào  lớp  một. 

“Không nhập vào tam bối, trong vòng 500 tuổi”, quý vị  xem đều là nói 500 

tuổi.  “Thƣờng  không  thấy  Phật,  không  nghe  kinh  pháp,  không  thấy  Bồ  Tát, 

Thanh văn thánh chúng”. Không thấy tức là không có phƣớc báo. “Cõi nƣớc an 

lạc, gọi là biên địa”, ở thế giới Cực Lạc tình hình này gọi là biên địa. “Cũng 

gọi là thai sanh”, cũng gọi nó là thai sanh. Cho thấy đại sƣ Vọng Tây tiếp nối 

tông chỉ của đại sƣ Đàm Loan, Lƣợc Luận do đại sƣ Đàm Loan trƣớc tác. Lƣợc 

Luận lại nói: Biên địa, ở đây nói là trong 500 tuổi, không thấy nghe đƣợc Tam 

bảo,  giống  nhƣ  nạn  ở  biên  địa.  Nạn  của  biên  địa  ở  đây  chính  là  thế  giới  của 

chúng  ta.  Thế  giới  này,  quý  vị  thấy  trong  kinh  Đức  Phật  thƣờng  nói:  Ngƣời 

chánh tín sanh vào trung quốc, ngƣời tà kiến sanh vào biên địa.       Trung quốc 

ở đây không phải là đất nƣớc Trung quốc, phải hiểu rõ điều này. Trung quốc 

Tập 552  225 



trong  kinh  Phật  nói,  nơi  có  Phật  pháp  gọi  là  trung  quốc,  nơi  không  có  Phật 

pháp gọi là biên địa, chính là ý này, ở trƣớc chúng ta có học qua. Nơi thúc đẩy 

phát triển Phật pháp, nơi Phật pháp giáo hóa gọi là trung quốc. Chúng ta thấy 

đƣợc ý nghĩa trong kinh này, không thể sai lầm đƣợc. Nơi nào có Phật pháp thì 

nơi đó gọi là trung quốc, nơi không có Phật pháp gọi là biên địa. Cho nên đây 

cũng là nạn của biên địa. 

“Hoặc cũng là cõi nƣớc An lạc, nhƣng ở tại một bên”. Đây là ví dụ, vì sao 

vậy? Thế giới Cực Lạc không có biên tế, nó là cõi pháp tánh, nó không phải 

pháp tƣớng, nên cảnh giới này thật sự không thể nghĩ bàn. Quý vị hỏi thế giới 

Cực Lạc lớn bao nhiêu? Cổ nhân có hai câu nói, dùng cho thế giới Cực Lạc là 

vô cùng thích hợp.       Cổ nhân nói: “lớn không có bên ngoài”, quý vị nói lớn 

bao nhiêu? Không có bên ngoài chính là không có biên tế. “Nhỏ không có bên 

trong”, nhỏ đến mức độ nào? Nhỏ đến không có bên trong, đây là nói đến tận 

cùng.  Thật  sự  có  nhƣ  vậy  chăng?  Có,  trong  kinh  đại  thừa  đã  nói  nhƣ  vậy,  vì 

sao? Pháp tánh không có trong ngoài. Không có trong ngoài chính là không có 

không  gian,  không  có  trƣớc  sau  chính  là  không  có  thời  gian.  Thời  gian  và 

không gian là giả, thời gian và không gian từ đâu mà có? Từ trên quan niệm sai 

lầm mà có. Trong Phật pháp gọi nó là bất tƣơng ƣng hành pháp. Nó không phải 

tâm pháp, không phải sắc pháp, cũng không phải là tâm sở pháp, nó lại không 

phải thật. Nên trong Phật pháp đem nó kiến lập quy nạp thành một loại, phàm 

là tánh chất này quy nạp thành một loại, gọi là bất tƣơng ƣng hành pháp, nó có 

điều này. 

Vì sao gọi là bất tƣơng ƣng? Vì nó và tâm không tƣơng ƣng, không tƣơng 

ƣng  với  tâm  sở,  không  tƣơng  ƣng  với  sắc  pháp,  nhƣng  nó  cũng  không  rời 

những pháp này. Từ trong những pháp này, sinh ra một quan niệm sai lầm, do 

đây mà có thời gian và không gian. Bởi thế nó đích thực không có, nó không 

tồn tại. 

Khái niệm của chúng ta, để nó có khái niệm này tồn tại. Có tứ phƣơng, có 

tứ  duy,  có  trên  dƣới,  có  khái  niệm  này,  trên  thực  tế  ta  không  tìm  thấy.  Thời 

gian có quá khứ, có hiện tại, có vị lai, đây cũng là khái niệm trừu tƣợng, trên 

thực tế cũng không tìm ra. Trong Kinh Kim Cang nói về tam tâm bất khả đắc. 

Tam tâm là tâm quá khứ, tâm hiện tại, tâm vị lai. 

Nên nói: “Cõi nƣớc an lạc, ở tận biên tế”, biên tế của nó bất khả đắc. “Thai 

sanh,  ví  nhƣ  ngƣời  thai  sanh,  khi  mới  sanh,  pháp  nhân  chƣa  thành”,  đứa  trẻ 

mới  sinh  ra  vẫn  chƣa  có  hành  vi  của  con  nƣời.  “Biên  địa  tức  là  nói  nạn  của 

nó”, họ ở biên địa không có cơ hội tu phƣớc tu tuệ. Thai sanh tức là nói sự tối 

226  Tập 552 



tăm, tối tăm chính là ngu si, trí tuệ của họ không thể hiện tiền. Họ hoàn toàn 

mê muội đối với cảnh giới bên ngoài. 

“Hai  tên  này  đều  mƣợn  tình  huống  này  để  gọi  nó”,  mƣợn  cái  nạn  này, 

mƣợn sự tối tăm này để làm ví dụ. “Biên địa và thai sanh đều là ví dụ”, đều là 

ví  dụ.  “Không  phải  biên  địa  trong  tám  nạn,  cũng  không  phải  thai  sanh  trong 

bào thai”. Biên địa trong tám nạn là nơi không có Phật pháp. “Làm  sao biết 

đƣợc?”, vì sao chúng ta biết nó không phải biên địa thật, không phải thai sanh 

thật? “Cõi  nƣớc  an  lạc,  xƣa  nay  đều  là  hóa  sanh”,  chỉ cần  vãng  sanh  đến  thế 

giới  Cực  Lạc  đều  là  hoa  sen  hóa  sanh.  “Nên  biết  không  phải  thai  sanh  thật”, 

không phải thai sanh thật sự. “Sau 500 năm mới đƣợc nghe và thấy tam bảo”, 

cho nên nó không phải biên địa trong tám nạn, biên địa trong tám nạn mãi mãi 

không thấy đƣợc Tam bảo. 500 năm ở thế giới Cực Lạc, thọ mạng của ngƣời ở 

thế  giới  Cực  Lạc  là  vô  lƣợng  thọ.  Vô  lƣợng  thọ  thì  thời  gian  500  năm  là  vô 

cùng ngắn ngủi. 

“Lại  nói  đến  nghi  thành,  nếu  ngƣời  dùng  tâm  nghi  hoặc  niệm  Phật  A  Di 

Đà, tức sanh vào trong cung điện bảy báu của biên địa Cực Lạc, trong 500 năm 

không nghe đƣợc danh Tam bảo, đó là chỗ ngƣời nghi hoặc ở, nên gọi là nghi 

thành”, đây là ví dụ. 

Nhƣ  Thủ  Hộ  Quốc  Giới  Chủ  Kinh,  có  một  đoạn  nói  nhƣ  vầy:  “Nếu  khi 

ngƣời mạng chung, biết trƣớc giờ chết, chánh niệm phân minh, tắm rửa mang 

y  phục,  an  lành  mà  chết.  Ánh  sáng  chiếu  đến  thân,  thấy  tƣớng  hảo  của  Phật, 

các điều thiện đều hiện ra”, đây chính là đoan tƣớng. Biết chắc ngƣời này nhất 

định vãng sanh Tịnh độ, đây là đoan tƣớng, ngƣời này khi chết chắc chắn đƣợc 

sanh  Tịnh  độ,  cũng  không  cần  hoài  nghi  họ.  Họ  niệm  Phật  vãng  sanh,  họ  có 

vãng  sanh  thật  chăng?  Họ  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  phẩm  vị  gì?  Lo  lắng  điều 

này làm gì? Hoàn toàn không cần thiết! Vì sao vậy? Vì lo lắng nhƣ vậy tâm ta 

sẽ loạn.       Nhất tâm bất loạn, ngƣời này vãng sanh đã phá hoại tất cả công 

phu  của  quý  vị.  Họ  không  có  ý  phá  hoại  quý  vị,  là  tự  chúng  ta  làm  rối  loạn 

mình,  bản  thân  không  chịu  đƣợc  thử  thách.  Ngƣời  có  công  phu  thật  sự,  nhƣ 

nhƣ bất động. 

Quý vị muốn hỏi ngƣời này thật sự vãng sanh chăng? Bản thân tôi đến thế 

giới Cực Lạc tôi sẽ biết, xem họ có ở đó chăng? Ở đó không phải là vãng sanh 

sao? Không ở đó, bất luận ở trong đƣờng nào ta đều nhìn thấy đƣợc. Có duyên 

với họ, đợi đến khi duyên thành thục, lại đến tiếp dẫn họ, chính xác! Chúng ta 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, là việc trong khoảnh khắc, vì sao thời gian ngắn 

nhƣ vậy mà không nhẫn nại, không thể đợi, phải lập tức biết? Lập tức biết là 

Tập 552  227 



đánh mất tâm thanh tịnh của mình, thậm chí đoạn mất duyên niệm Phật vãng 

sanh trong đời này của mình, nhƣ thế thật là đáng tiếc. 

Đây  là  do  nhân  duyên  gì  tạo  thành?  Thiếu  hiểu  biết  về  thực  tƣớng  các 

pháp,  thật  tƣớng  các  pháp  gì?  Những  gì  trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này  nói 

chính  là  thật  tƣớng  các  pháp.  Chúng  ta  đối  với  kinh  điển  này  chƣa  hiểu  rõ, 

chƣa nhận thức rõ, nên trên cảnh giới mới xuất hiện nhiều phiền phức nhƣ vậy. 

Vọng tƣởng, tạp niệm chƣa tiêu trừ. 

Có ngƣời nói chúng sanh tạo nhiều kiếp nạn nhƣ vậy, quý vị không động 

tâm sao? Động tâm cũng vô dụng, không cứu đƣợc. Thế nào mới thật sự cứu 

đƣợc? Nhất tâm chân thành niệm Phật là thật sự cứu, thật thà niệm Phật, đem 

công đức này hồi hƣớng, có hiệu quả. Làm sao biết đƣợc? Chúng ta thấy đƣợc 

ở thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà phát 48 nguyện và năm kiếp tu hành, công 

đức  năm  kiếp  tu  hành  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Dùng  công  đức  này  gia  trì 

chúng ta, chúng ta mới có nhân duyên thù thắng nhƣ vậy, cảm nhận đƣợc sự 

gia trì của ngài. Còn nếu nhƣ không có tu hành, không có công đức, dù tâm có 

tốt cũng không giúp đƣợc ngƣời khác.        Muốn giúp ngƣời nhất định phải có 

công đức chân thật, công đức chân thật là gì? Do chân tu mà có, tín và giải đều 

không đƣợc, công đức là có hạn, thật sự thực hành mới có công đức lớn! 

Chúng  ta  xem  tiếp  một  hạng  ngƣời  khác:  “Nếu  ngƣời  niệm  Phật  trì  giới 

nhƣng không có tâm tin tấn”. Chúng ta bây giờ chính là ngƣời nhƣ vậy, không 

có  tâm  tinh  tấn.  Tinh  là  gì?  Tinh  là  tinh  thuần,  chúng  ta  tạp  loạn.  Chúng  ta 

muốn biết tình hình thiên tai khắp nơi nhƣ thế nào, tâm  nhƣ vậy sẽ tạp  loạn, 

không phải tâm tinh tấn. Tâm tinh tấn chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài Phật 

A Di Đà ra không biết thêm điều gì nữa, cũng không muốn biết điều gì cả, đây 

là tinh. 

Tấn  là  chỉ  đi  tới,  không  có  thụt  lui,  cũng  không  có  thiên  lệch.  Trên  con 

đƣờng này, tôi không đi theo đƣờng tà, không đi đƣờng tắt, tiến về phía trƣớc, 

gọi là tinh tấn. Vậy tâm nhƣ thế nào là tinh tấn? Thanh tịnh bình đẳng giác là 

thanh  tịnh.  Tâm  không  thanh  tịnh,  tâm  không  bình  đẳng,  tâm  mê  mà  không 

giác, đây là tâm không tin tấn. 

“Mạng chung không có tƣớng thiện, cũng không có tƣớng ác”. Vì sao vậy? 

Vì họ không tạo nghiệp. Họ cũng niệm Phật, cũng trì giới, chỉ là tạp niệm quá 

nhiều,  vọng  tƣởng  quá  nhiều.  “Địa  phủ  không  nhận,  cõi  an  dƣỡng  không 

nhiếp”, an dƣỡng là thế giới Cực lạc. Âm tào địa phủ không thu nhận họ, thế 

giới Cực Lạc cũng không đến đƣợc. “Nhƣ ngủ mà đi”, giống nhƣ ngủ say mà 

ra đi vậy. “Ngƣời này chƣa đoạn nghi, sanh về nghi thành”. Không tệ, họ vẫn 

228  Tập 552 



về  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc,  đến  đó  không  nhập  phẩm  vị,  nghĩa  là  họ không  ở 

trong tam bối cửu phẩm, mà ở biên địa nghi thành. “500 năm hƣởng lạc”, nghi 

thành  cũng  rất  an  vui.  Ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  hoàn cảnh  trong  nghi  thành 

tƣơng đƣơng với Trời dạ ma, cao hơn một tầng so với trời Đao lợi. 

“Tiếp tục tu tín nguyện, mới trở về Tịnh độ. Cho thấy hai điều tín nguyện 

này, là điều căn bản thật sự để vãng sanh thấy Phật”. Bộ kinh này, tất cả Chƣ 

Phật, Đức Thế Tôn cũng không ngoại lệ, đều nói với chúng ta rằng: Pháp môn 

này gọi là pháp khó tin. Ngƣời nghi quá nặng rất phiền phức, thông thƣờng đến 

biên địa cũng không đến đƣợc. Nghi quá nặng sẽ biến thành tội nghiệp, phải 

biết chân tƣớng sự thật này. 

Ân đức của Phật Bồ Tát đối với chúng sanh quá lớn, sao ta có thể hoài nghi 

họ  đƣợc?  Cha  mẹ  nuôi  dƣỡng  con  cái,  yêu  thƣơng  con  cái  là  thân  thiết  biết 

bao. Ta hoài nghi họ, không phải là tạo tội nghiệp sao? Tội nghiệp thành lập 

thì không thể đi đƣợc, lúc đó nhƣ ở đây nói địa ngục không thu nhận quý vị. 

Không  phải  không  tu  nhận,  họ  thu  nhận  quý  vị  đến.  Ở  đây  nói  về  nghi  đều 

không quan trọng. Trong kinh nói rất rõ ràng, thứ nhất là hoài nghi trí tuệ của 

Phật. Trong kinh nói về trí tuệ quá lớn, không thể nghĩ bàn, thật sự có trí tuệ 

lớn  nhƣ  vậy  chăng?  Phải  chăng  là  nói  hơi  quá?  Đây  là  hoài  nghi.  Thứ  hai  là 

hoài nghi bản thân, bản thân tạo tội nghiệp quá nặng, nhƣ vậy tôi có thể vãng 

sanh chăng? Phật đến tiếp dẫn tôi chăng? Sanh khởi những nghi vấn này. Có 

nghi hoặc này, nghi hoặc này chƣa đoạn, nhƣng họ vẫn rất tinh tấn, rất nổ lực, 

vẫn niệm Phật, đây là duyên sanh vào biên địa. Những chân tƣớng sự thật này 

chúng ta không thể không biết. 

Hai chữ tín nguyện này, chúng ta làm sao để nuôi dƣỡng nó thật tốt? Làm 

sao bồi dƣỡng tín tâm nguyện tâm? Đọc kinh, nghe kinh. Thƣợng trí và hạ ngu 

dễ  độ,  họ  nghe  lời,  không  hoài  nghi,  thật  thà.  Khó  độ  nhất  là  hạng  ngƣời  ở 

giữa, thƣợng không thƣợng, hạ không hạ. Hạng ngƣời này nhiều nhất, thƣợng 

trí ít, ít lại càng ít, hạ ngu cũng ít, cũng là ít lại càng ít. Hai hạng ngƣời này vừa 

tiếp xúc nhất định thành công. Nên  ngày nay chúng ta quyết định không còn 

hoài nghi, không còn nghe ngóng hỏi han. 

Khi tôi ở Đài Trung theo thầy Lý học kinh giáo, thầy Lý thƣờng lớn tiếng 

nhắc nhở đại chúng: “Phải đổi tâm!”. Chữ này tôi nghe quen thuộc, ấn tƣợng 

sâu sắc, thay đổi tâm gì? Buông bỏ tâm dơ bẩn này của chúng ta, để Phật A Di 

Đà vào trong tâm, đây gọi là đổi tâm. Tâm tôi chính là Phật A Di Đà, Phật A 

Di Đà chính là tâm tôi, đƣợc chăng? Đƣợc, vì sao vậy? Vì Phật A Di Đà là duy 

tâm sở hiện, duy thức sở biến. Phật A Di Đà không phải ngƣời ngoài, vốn là do 

Tập 552  229 



ta biến hiện ra. Ngày nay những thứ tạp loạn trong lòng, cũng là chính  mình 

biến hiện ra. Tự mình biến thì thay không khó, rất dể. Không phải  mình, tìm 

ngƣời khác, điều này khó, vô cùng khó. Nhƣ thiền sƣ Trung Phong nói: Tâm 

tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh 

độ tức là ở đây. Ở đây tức là Tịnh độ, ở đây sẽ không có thiên tai.      Tịnh độ 

từ đâu mà có? Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, nói rõ ràng biết bao, minh bạch biết 

bao.  Tâm  không  thanh  tịnh,  cõi  nƣớc  sẽ  không  thanh  tịnh,  tâm  tịnh  cõi  Phật 

mới tịnh. Còn cần hỏi gì nữa chăng? Không cần thiết. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: “Ngoài ra còn có nƣớc giải mạn, hoặc gọi là 

giải mạn giới”, giới chính là thế giới, có một nơi nhƣ vậy. “Giữa đƣờng từ cõi 

này đến nƣớc Cực Lạc”, ở giữa 10 vạn ức cõi nƣớc Phật còn có một nơi nhƣ 

vậy. Nơi này không tệ, cũng thoải mái, hƣởng thụ ngũ dục lục trần. Đến đó dễ 

lƣu luyến, không đến đƣợc thế giới Cực Lạc, sẽ bị nó giữ lại. Chúng ta biết, 

thật sự có không ít ngƣời đến đây. “Sanh vào nƣớc này, nhiễm sự an vui của 

vƣớc này, mà khởi tâm giải đãi kiêu mạn, không thể tiến lên để sanh về Cực 

Lạc  đƣợc,  nên  gọi  là  nƣớc  giải  mạn”,  thật  sự  có  một  nơi  nhƣ  vậy,  ở  đây  rất 

giống thế giới Ta Bà. Trong kinh nói rằng: Bắc Cu lô Châu, Bắc Cu Lô Châu 

an  vui,  phƣớc  báo  rất  lớn.  Trong  kinh  nói  thọ  mạng  của  con  ngƣời  khoảng 

1000 tuổi, rất ít chết yểu, nghĩa là rất ít ngƣời đoản mạng, đều có thể sống đến 

1000 tuổi. Mọi thứ hƣởng thụ ăn mặc đều tự nhiên, nhƣ cõi Trời tha hóa tự tại 

vậy,  muốn  điều  gì  lập  tức  đều  hiện  ra.  Nên  vừa  nhìn  thấy  nơi  này,  nơi  này 

không tệ, sai lầm, tƣởng rằng đây chính là thế giới Cực Lạc. Khác với thế giới 

Cực  Lạc  ở  điểm  nào?  Ở đây  không có  Phật,  không  có  Pháp,  không  có  Tăng, 

đây  chính  là  Bắc  Cu  Lô  Châu.  Vĩnh  viễn  không  thấy  đƣợc  Tam  bảo,  không 

nghe đƣợc pháp âm. 

Nhƣ Bồ Tát Xứ Thai Kinh nói: “Phƣơng Tây cách cõi Diêm phù đề này 12 

ức  na  do  tha,  có  thế  giới  giải  mạn,  cõi  nƣớc  an  vui,  trƣớc  sau  phát  ý  chúng 

sanh. Muốn sanh cõi nƣớc Phật A Di Đà, nhiễm sâu cõi nƣớc giải mạn, không 

thể tiến lên sanh vào nƣớc của Phật A Di Đà. Ức ngàn vạn chúng, mới có một 

ngƣời có thể sanh vào cõi nƣớc Phật A Di Đà”. 

Vấn  đề  này  rất  nghiêm  trọng,  phải  cẩn  thận.  Quý  vị  xem,  ức  ngàn  vạn 

chúng sanh, chúng sanh này là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, tuyệt đại đa số đều 

đến nƣớc giải mạn, coi nƣớc giải mạn nhƣ thế giới Cực Lạc, rất an vui. Ở đây 

quả thật phải đặc biệt đặc biệt có tín nguyện. 

Chúng  ta  ở  trên  thế  gian  này  nếu  không  nuôi  dƣỡng  tâm  nguyện  này,  ở 

giữa đƣờng nhìn thấy nơi này phải làm sao? Quý vị còn  muốn rời xa chăng? 

230  Tập 552 



Đây là một trạm ở giữa đƣờng từ Ta bà đến thế giới Cực Lạc. Cho nên ngƣời 

cầu vãng sanh, cần phải có hoằng nguyện kiên định, chính là một mục đích tôi 

muốn thân cận Phật A Di Đà, tôi muốn y chỉ Phật A Di Đà, tôi muốn là học trò 

của Phật A Di Đà, làm pháp tử của Phật A Di Đà. Tƣơng lai giống nhƣ ngài, 

phổ độ hết thảy chúng sanh khổ nạn khắp biến pháp giới hƣ không giới. Thế 

giới Cực Lạc là tổng bộ của chúng ta, Phật A Di Đà là tổng lãnh đạo, là đạo sƣ 

của chúng ta. Chúng ta vĩnh viễn nƣơng tựa ngài, không rời xa ngài. Phải có 

tín tâm, nguyện tâm kiên định nhƣ vậy, ngoài ra đều buông bỏ hết, không cần 

nghĩ đến, cũng không cần tìm hiểu đến. Nhất tâm chuyên niệm, chúng ta trực 

tiếp liên lạc với Phật A Di Đà, không cần trạm ở giữa, tâm tâm tƣơng ƣng, nhƣ 

vậy mới thành tựu đƣợc. Điều này quan trọng hơn tất cả. Tâm đã định, dù cảnh 

giới an vui nhƣ thế nào cũng không vƣớng bận. “Ức ngàn vạn chúng  mới có 

một ngƣời”, một ngƣời này chính là bản thân chúng ta, không hỏi han đến bất 

kỳ điều gì. Một câu A Di Đà Phật này, hy vọng suốt 24 tiếng đều không gián 

đoạn, nghe kinh, đọc kinh. Đọc kinh thì đọc cuốn Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ, không đọc chú giải, kinh bản kinh, đọc kinh, nghe kinh, niệm Phật. Hết 

thảy việc thế gian tùy duyên, không phan duyên, hơn nữa trong tùy duyên phải 

học  diệu  dụng  của  Bồ  Tát.  Diệu  dụng  là  gì?  Không  để  nó  trong  lòng  là  diệu 

dụng. Để tất cả pháp thế gian trong lòng là sai, không để trong lòng. Trong tâm 

chỉ có Phật A Di Đà, chỉ có Kinh Vô Lƣợng Thọ, nhƣ vậy là đúng. 

“Đôi khi có một ngƣời, có thể sanh về cõi nƣớc Phật A Di Đà. Vì sao vậy? 

Đều do tâm giải đãi, ngạo mạn, chấp trƣớc không kiên cố”. Quý vị xem đáng 

sợ biết bao, một cái giải đãi, một cái ngạo mạn, giải đãi, ngạo mạn mỗi ngƣời 

đều có. Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta: Thời kỳ mạt pháp dùng đạo tràng nhỏ, 

nhân số không quá 20 ngƣời, điều này rất có đạo lý. 

1700 năm trƣớc, vào thời Đông Tấn, đại sƣ Huệ Viễn thành lập niệm Phật 

đƣờng  ở  Lô  Sơn_Đông  Lâm  niệm  Phật  đƣờng,  nhân  số  123  ngƣời,  cố  định. 

Nghĩa là những ngƣời này cùng nhau tu tập, không chút tạp loạn, đây là đạo 

tràng  tu  hành  thật  sự.  123  ngƣời  đều  thành  tựu,  đều  vãng  sanh.  Ngƣời  vãng 

sanh sau thấy Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, những ngƣời đồng tu đi trƣớc, đều ở 

bên  cạnh  Phật  A  Di  Đà,  cùng  đến  nghinh  tiếp.  Điều  này  thù  thắng  biết  bao, 

nhất định không có hoài nghi. 

Cho  nên  không  có  hoài  nghi  này  rất  khó,  nếu  không  có  nhận  thức  tƣơng 

đƣơng đối với kinh giáo, nghi này sẽ không đoạn tận đƣợc. Thật rõ ràng, thật 

minh  bạch  sẽ  không  còn  nữa.  Khi  con  ngƣời  đoạn  đƣợc  tâm  hoài  nghi,  công 

Tập 552  231 



đức của tự tánh dần hiển lộ ra bên ngoài. Trong tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ, trí 

tuệ bát nhã dần dần hiện ra, không thể không biết điều này. 

Niệm Phật tu hành, dùng phƣơng pháp của ngài Huệ Viễn hay. Định sẵn số 

ngƣời, nghĩa là định sẵn số lƣợng báo danh tham gia. Lúc đó Tạ Linh Quân rất 

muốn tham gia, đại sƣ Huệ Viễn cự tuyệt. Tạ Linh Quân trong lịch sử là nhà 

văn  học  lớn,  nhà  văn  học  lớn  của  thời  đại  nhà  Tấn.  Vì  sao  ngài  Huệ  Viễn 

không bằng lòng để ông tham gia? Chƣa đoạn tập khí của văn nhân, thích làm 

thơ, làm từ, viết văn chƣơng. Hay nói cách khác, không thể nhất tâm chuyên 

niệm.  Đôi  khi  đến  Liên  xã  ở  vài  ngày,  làm  bạn,  đại  sƣ  cũng  không  cự  tuyệt, 

nhƣng tham gia lâu ngày trong niệm Phật đƣờng thì không đƣợc. 

Quý vị xem cách làm ngƣời của ngài Huệ Viễn, hoạt bát, không cứng ngắc. 

Trong niệm Phật đƣờng này, một hai ngƣời tùy duyên đến niệm Phật một thời, 

ở một hai ngày đều đƣợc, lâu dài không đƣợc. Tổ sƣ đem phƣơng thức này nói 

cho  chúng  ta  biết,  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  chúng  ta  thực  hành,  chính  là 

phƣơng cách này. 

“Đúng nhƣ trong nghĩa kinh, nƣớc giải mạn cũng thuộc loại biên địa nghi 

thành”, cũng thuộc về loại này, nhƣng không sánh bằng biên địa nghi thành. Vì 

biên địa nghi thành chỉ có 500 năm, đến nƣớc giải mạn thời gian rất dài, chắc 

chắn không chỉ 500 năm. Tập khí phiền não của họ đều hiện hành, lúc nào mới 

đoạn đƣợc? Họ ở trong đài hoa sen nơi biên địa của thế giới Cực Lạc, đài hoa 

sen đó là tấm lƣới bảo hộ an toàn của họ. Tuy không thể thấy Phật nghe pháp, 

nhƣng họ không bị tiêm nhiễm những tập khí bên ngoài. Nƣớc giải mạn không 

đƣợc, nƣớc giải mạn nhất định khiến tập khí của họ từ từ lại hiện hành. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  lớn  bên  dƣới,  đoạn  này  nói  về  năm  trí:  “Không 

hiểu  đƣợc  trí  Phật”.  Trong  Lƣợc  Luận  đại  sƣ  Đàm  Loan  nói:  “Ngƣời  không 

hiểu đƣợc trí Phật, gọi là không thể tin”, không thể tin. “Không thể hiểu tất cả 

các trí của Phật. Vì không hiểu, nên khởi nghi hoặc. Câu này là phân biệt về 

nghi hoặc, bốn câu dƣới là đối trị nghi hoặc”. Phật trí ở đây chính là giáo lý đại 

thừa thƣờng nói, chuyển bát thức thành tứ trí. 

Ngũ trí ở đây, trí đầu tiên là Phật trí là nói chung, tức là nhất thiết chủng 

trí.  Chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  thêm  vào  nhất  thiết  chủng  trí,  chính  là  năm 

loại trí tuệ, đây cũng là Phật học thƣờng thức. Chúng ta giới thiệu sơ về năm 

loại  trí  tuệ  này  trƣớc,  sau  đó  chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  chú  giải  này  sẽ  dể hiểu 

hơn. 

Ngũ trí này trích dẫn ra từ trong Phật Học Đại Từ Điển, là danh số. “Hiển 

giáo chuyển bát thức mà thành tứ trí, để lập nên cứu cánh báo thân Nhƣ Lai”. 

232  Tập 552 



Đây  chính  là  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  họ  đều  đã 

chuyển  thức  thành  trí.  “Mật  giáo  lấy  điều  này  thêm  vào  làm  thức  thứ  chín”, 

tám thức thêm vào thức thứ chín. Trên thực tế trong tám thức là hai phần, một 

phần là chân, một phần là vọng. Vọng gọi là A lại da, chân chính là chân nhƣ 

tự tánh, trong Mật tông gọi nó là thức thứ chín. Thức thứ chín và thứ tám giống 

nhau, một cái mê, một cái ngộ. Khi mê gọi là A lại da, khi ngộ gọi nó là thức 

thứ chín, cũng gọi là Am ma la thức. 

“Chuyển pháp giới thể tánh trí mà thành ngũ trí, gọi là pháp giới thể tánh 

trí”, đây là biến thành ngũ trí. “Cho rằng kim cang giới trí pháp thân của Đại 

Nhật Nhƣ Lai”, nên có thuyết về ngũ trí. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, bộ kinh này không coi là lớn, phân lƣợng nó không 

nhiều,  nhƣng  nó  là  đại  kinh,  lớn  đến  mức  độ  nào?  Không  khác  gì  Kinh  Hoa 

Nghiêm,  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  tƣờng  tận,  kinh  này  nói  đơn  giản,  nội  dung 

hoàn toàn tƣơng đồng. Trong bộ kinh này có Hiển giáo, có Mật giáo, có Tông 

môn, có Giáo môn, có đại thừa, có tiểu thừa, Kinh Vô Lƣợng Thọ bao hàm tất 

cả. Bởi thế các bậc cổ đức thời Tùy Đƣờng phán bộ kinh này là nhất thừa viên 

giáo.  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  cuối  cùng  đều  quy  về  Vô  Lƣợng  Thọ,  nên  bộ 

kinh này là pháp luân viên mãn. 

Năm ngoái chúng tôi dừng giảng Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Hoa Nghiêm đã 

giảng  đƣợc  hơn  4000  tiếng,  đại  khái  chỉ  mới  giảng  ¼,  nếu  giảng  hết  toàn  bộ 

mất khoảng hai mƣơi ngàn tiếng. Vì thiên tai quá cấp thiết, chúng tôi cũng lo 

lắng,  Kinh  Hoa  Nghiêm  quá  dài,  quá  lớn,  nên  đổi  qua  giảng  kinh  này.  Khi 

giảng bộ kinh này, chúng tôi dự đoán khoảng 1200 tiếng, hiện nay giảng đƣợc 

1100 tiếng, ở sau còn 100 tiếng nữa, cũng gần hoàn thành, nhiều nhất là 200 

tiếng. Tôi tin  rằng không quá 1300 tiếng, không vƣợt quá thời gian đó.  Kinh 

này có thể cấp cứu. 

Ngũ trí là triết học thuần túy, trong đó cũng có khoa học. Kim cang giới 

trí pháp thân của Đại Nhật Nhƣ Lai chính là đức Bổn Sƣ A Di Đà Phật. 

Chúng ta xem loại thứ nhất: Pháp giới thể tánh trí là chuyển Am ma la thức 

mà  thành,  Am  ma  la  thức  là  thức  thứ  chín,  nghĩa  là  một  phần  thanh  tịnh  của 

thức thứ tám A lại da. Thức thứ tám gọi là thể nhiễm tịnh hổn hợp, tịnh là thức 

thứ 9, nhiễm là thức thứ 8. Pháp tƣớng tông không lập thức thứ 9, mà chỉ nói 

thức thứ tám, hai phần tịnh nhiễm. Mật tông phân hai phần nhiễm tịnh của A 

lại da ra, nhiễm gọi là A lại da, tịnh gọi là Am ma la. 

“Pháp giới có nghĩa khác nhau, các pháp sai biệt, số này nhiều hơn trần sa, 

nên gọi là pháp giới”. Pháp là vạn pháp, giới là giới hạn, giới hạn nghĩa là có 

Tập 552  233 



sai biệt. Không có sai biệt, giới hạn sẽ không còn. Bởi vậy chia thành 18 giới, 

có giới hạn. Lục căn, lục trần, lục thức chính là thập bát giới, đây là quy nạp. 

Vô  lƣợng  vô  biên  pháp  giới,  quy  nạp  thành  18  loại.  Trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm lại thêm  bảy đại: Địa, thủy, hỏa, phong, không, kiến, thức, trở thành 

25. Những thứ này toàn là khai hợp khác nhau. Triển khai quả thật là vô lƣợng 

vô biên, tổng quy nạp, nói cho quý vị biết, tổng quy nạp đến sau cùng thành 

một, đó chính là Nam Mô A Di Đà Phật. Nên quý vị biết, Phật A Di Đà quả 

thật không thể nghĩ bàn. 

Nghĩa  của  Phật  A  Di  Đà,  quý  vị  xem  khi  quy  kết  lại,  nếu  hiểu  đƣợc  ý 

nghĩa quý vị sẽ tin. A Di Đà Phật, A dịch thành tiếng trung là vô, Di Đà dịch là 

lƣợng,  Phật  dịch  là  giác,  dịch  thành  tiếng  trung  nghĩa  là  vô  lƣợng  giác.  Vô 

lƣợng vô biên pháp giới, quý vị nên biết, tất cả đều là vô lƣợng giác. Một câu 

này chính là biến pháp giới hƣ không giới, tất cả pháp không sót một điều nào, 

là ở trong danh hiệu, nên công đức của danh hiệu không thể nghĩ bàn. Quý vị 

niệm câu Phật hiệu này, tức là đọc đƣợc hết tất cả pháp mà hết thảy chƣ Phật 

trong ba đời mƣời phƣơng nói ra và tu tập, không thiếu thứ nào. Cho nên quý 

vị không cần đi tìm hiểu từng vấn đề, đi nghe ngóng từng chuyện, không cần 

thiết nhƣ vậy. Tâm hoàn toàn định vào trong sáu chữ hồng danh này, nhƣ vậy 

sẽ  đạt  đƣợc  tất  cả  một  cách  viên  mãn,  thiết  thực  chấp  trì  câu  danh  hiệu  này, 

những công đức mà ta đạt đƣợc là đại viên mãn, giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. 

“Pháp giới thể tánh tức là lục đại, Đại Nhật ở trong tam muội của pháp giới 

lục đại này, gọi là pháp giới thể tánh trí”. Đại Nhật Nhƣ Lai ở trong pháp giới 

lục đại này, tam muội này, tam muội là định, tâm của ngài định vào trong đây, 

đây là pháp giới thể tánh trí. Pháp giới là từ trong trí này hiển lộ ra. “Chủ là 

đức của phƣơng tiện cứu cánh”, câu này nói là dụng, có thể có dụng. Thể chính 

là  tự  tánh  vốn  đầy  đủ  trí  tuệ  bát  nhã,  đức  dụng  của  nó.  Bốn  cái  tiếp  theo  là 

phân ra để nói. 

Thứ hai: “Đại viên cảnh trí là chuyển A lại da thức mà thành, hiển hiện vạn 

tƣợng của pháp giới, nhƣ trí của đại viên cảnh vậy”. Điều này trong kinh điển 

đại thừa thƣờng nói, thập pháp giới y chánh trang nghiêm là thức biến, chính là 

A lại da sở biến.  Pháp giới thể tánh trí là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự 

tánh, đây là thể, đại viên cảnh trí là tác dụng của nó. 

Khi Lục tổ khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, đây chính 

là đại viên cảnh trí, năng sanh vạn pháp. Vạn pháp xuất hiện, biến thành hiện 

tƣợng. Ngày nay chúng ta nói là hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, nó 

biến thành những thứ này. Pháp giới thể tánh trí nó không có hiện tƣợng, nó 

234  Tập 552 



năng sanh vạn pháp. A lại da năng biến, khi chuyển rồi gọi là đại viên cảnh trí, 

hạng  ngƣời  nào  chuyển?  Bồ  Tát  viên  giáo  sơ  trú  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  đã 

chuyển rồi, chuyển bát thức thành tứ trí. Chuyển rồi thì mƣời pháp giới không 

còn, mƣời pháp giới là A lại da sở biến. Bây giờ A lại da biến thành đại viên 

cảnh trí, mƣời pháp giới không còn. Không có, vậy hiện gì? Hiện cõi báo, cõi 

thật báo trang nghiêm của chƣ Phật Nhƣ Lai, cũng là cõi thật báo trang nghiêm 

của chính mình. Cõi báo của mình và cõi báo của chƣ Phật là một không phải 

hai,  họ  trở  về  cõi  báo.  Trong  này  có  tƣớng,  không  biến  hóa,  thọ  mạng  vô 

lƣợng, tất cả pháp đều là vô lƣợng. Con ngƣời vô lƣợng thọ, cây cỏ hoa lá vô 

lƣợng thọ, sơn hà đại địa  cũng vô lƣợng thọ. Mà nó là Tịnh độ, không có ô 

nhiễm, vì sao vậy? Tự tánh biến hiện ra, tự tánh không có nhiễm ô. Câu đầu 

tiên ngài Huệ Năng nói sau khi kiến tánh: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, 

nó là tự tánh, là cõi pháp tánh. Cho nên thế giới Cực Lạc thanh tịnh, không hề 

dính chút bụi trần nào, nơi đó không cần đến dọn dẹp, vì sao vậy? Vì nó không 

hề nhiễm ô, không có ô nhiễm. 

Mƣời  pháp  giới  có  nhiễm  ô,  có  nhiễm  ô  nặng  nhẹ  khác  nhau,  trong  cõi 

pháp tánh không có nhiễm ô. Thân ngƣời là thân  pháp tánh, không phải thân 

thể  vật  chất,  cũng  không  phải  thân  thể  của  tinh  thần,  công  đức  trong  tự  tánh 

hiển lộ ra.Tinh thần bên đó, không phải thọ tƣởng hành thức, trong A lại da có 

thọ  tƣởng  hành  thức.  Thân  pháp  tánh  không  có,  thân  pháp  tánh  có  kiến  văn 

giác tri. Khi mê kiến văn giác tri biến thành thọ tƣởng hành thức, khi khai ngộ 

kiến  văn  giác  tri  lại  khôi  phục  bình  thƣờng.  Tức  là  kiến  văn  giác  tri,  không 

phải thọ tƣởng hành thức. 

Thứ ba: “Bình đẳng tánh trí”, đây là Mạt na thức, Mạt na thức không bình 

đẳng,  tánh  chất  của  Mạt  na  có  bốn  loại.  Thứ  nhất  là  ngã  kiến,  đây  chính  là 

nguồn gốc phiền não của hết thảy chúng sanh trong mƣời pháp giới, họ có ngã. 

Nếu không có ngã, thì gốc cũng nhổ tận, nên nó có ngã, ngã kiến. Kiến chính 

là một cái tƣ duy, đi theo tƣ duy này chính là ngã ái. Trong kinh điển đại thừa 

thƣờng nói: “Ái không nặng không sanh Ta bà, niệm không nhất không sanh 

Tịnh độ”, hai câu này rất hay. Niệm Phật phải nhất, nhất tức là không cho phép 

có  loạn  tƣởng.  Trong  tâm  khởi  tâm  động  niệm,  chính  là  hai  ba,  không  phải 


một, không phải nhất tâm chuyên niệm. Nếu niệm có thể quy nhất, chắc chắn 

đƣợc sanh Tịnh độ. Bởi vậy ngã ái xuất hiện, ngã ái chính là tham, gốc của độc 

tham. Ngã si, gốc của ngu si, gốc của độc si. Ngã mạn, ngạo mạn, mạn chính là 

gốc của sân nhuế. Đây chính là ba độc phiền não tham sân si, phát sinh đồng 

thời với ngã. Nên Mạt na thức là nói bốn đại phiền não thƣờng tùy tùng, bốn 

Tập 552  235 



đại  phiền  não  này  chính  là:  Ngã  kiến,  ngã  ái,  ngã  si,  ngã  mạn.  Chuyển  đổi 

những  thứ  này  chính  là  bình  đẳng  tánh  trí.  “Thành  các  pháp  bình  đẳng,  tác 

dụng của trí”, có  những thứ này là  không bình đăng. Đối với tất cả pháp, tôi 

thích cái này, tôi ghét thứ kia, cái này tôi tôn trọng, thứ kia tôi khinh mạn, họ 

có những ý niệm này. Những ý niệm này là sanh tử luân hồi trong lục đạo, đặc 

biệt là gốc của ba đƣờng ác. Bởi vậy Mạt na vừa chuyển, chính là Bồ Tát. Khi 

Mạt na vừa chuyển, tự tánh liền khôi phục. 

Thứ tƣ: “Diệu quan sát trí, là chuyển ý thức”, ý thức là gì? Ý thức là chủ 

phân biệt. “Phân biệt các pháp tốt đẹp vi diệu  mà quan sát căn cơ của chúng 

sanh, là trí nói pháp đoạn nghi”, nó vừa chuyển, không còn phân biệt. Mạt na 

thức không còn chấp trƣớc, ý thức không còn chấp trƣớc. Chỉ cần quý vị đối 

với tất cả pháp không chấp trƣớc, không phân biệt, hai điều này sẽ chuyển. Hai 

điều  này  chuyển  thì  A  lại  da  tự  nhiên  chuyển,  năm  thức  trƣớc  cũng  chuyển, 

chuyển thành sở tác trí. Cho nên, chuyển bát thức thành tứ trí, là về nhân của 

lục và thất chuyển, ngũ và bát là chuyển về quả. Nghĩa là về mặt nhân chuyển, 

nó cũng liên đới chuyển theo, quý vị không cách nào ở trong a lại da, vì không 

tìm thấy A lại da. Cũng không cách nào ở trong tiền ngũ thức chuyển, nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân không chuyển đƣợc. Phải ở trong ý thức và ý căn, công phu phải 

hạ thủ từ chỗ này. Khi chuyển rồi, năm thức trƣớc nhãn nhĩ tỷ thiệt thân sự sự 

vô ngại, vì sao vậy? Họ không có phân biệt, không có chấp trƣớc, nên không 

có chƣớng ngại, đƣợc đại tự tại. Đây là lý luận tu học nòng cốt của đại thừa. 

Giới luật là hành môn trong cuộc sống hằng ngày, là một nguyên lý nguyên tắc 

chung trong quy củ. Duy thức chuyển bát thức thành tứ trí, là minh tâm  kiến 

tánh trong Giáo môn, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Nó khác với Tông môn 

và Tịnh tông, nó là chuyển từ trên chánh tri chánh kiến. Công phu này, hàng 

trung căn và  hạ căn đều có thể làm đƣợc, cần phải tu hành thời gian dài. 

Chúng ta sống trong xã hội ngày nay, pháp môn này không kịp. Nhƣ đi học 

vậy,  từ  tiểu  học,  trung  học,  đại  học,  nghiên  cứu  sở,  phải  học  hết  12  năm. 

Chúng ta không có thời gian dài nhƣ vậy, chúng ta hy vọng nửa năm một năm 

thành tựu, vậy phải làm sao? Tịnh độ tông đƣợc. Tịnh độ tông tu gì? Tu tâm 

thanh tịnh, tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, dùng phƣơng pháp nhất tâm niệm Phật. 

Một câu Phật hiệu đánh tan toàn bộ những tạp niệm vọng tƣởng này, họ liền 

thành công. 

Cho nên pháp môn này ổn định nhất, nhanh chóng nhất, đơn giản nhất, dễ 

nhất, thành tựu cao nhất, khó tin dễ hành. Rất dễ tu, nhƣng đạo lý quá sâu. 

236  Tập 552 



“Năm  trí  này,  tuy  làm  một  thân  đầy  đủ  trí  đức,  mà  vì  dẫn  nhiếp  chúng 

sanh”, dẫn dắt nhiếp thọ tất cả chúng sanh. “Từ bản thể này sanh ra tứ trí tứ 

Phật  của  tứ  phƣơng”.  Tứ  trí  chính  là  ở  đây  nói:  Đại  viên  cảnh  trí,  bình  đẳng 

tánh trí, diệu quan sát trí, thành sở tác trí. Phân phối ở tứ phƣơng, tứ trí tứ Phật. 

“Lúc này pháp giới thể tánh trí ở ngay bổn vị”, nó ở chính giữa, “là Đại Nhật 

Nhƣ Lai ở trung ƣơng”. 

“Do đại viên cảnh trí mà thành A Súc Nhƣ lai ở phƣơng đông, chủ yếu là 

đức phát tâm bồ đề”. Quý vị xem Tịnh độ tông dạy chúng ta: “Phát tâm bồ đề, 

nhất hƣớng chuyên niệm”. Phát tâm bồ đề là đông phƣơng, do A Súc Nhƣ Lai 

làm chủ, đại viên cảnh trí. 

“Do  bình  đẳng  tánh  trí  mà  thành  Bảo  Sanh  Nhƣ  Lai  ở  phƣơng  nam,  chủ 

yếu  là  đức  tu  hành”.  Ngƣời  không  tu,  không  sanh  bảo,  bảo  đây  là  gì?  Bảo 

chính là tự tánh. Quý vị không chịu tu hành, thì tánh đức của mình không hiển 

lộ. 

“Do diệu quan sát trí mà thành A Di Đà Nhƣ Lai ở phƣơng tây, chủ yêu là 

đức thành bồ đề, thành tựu bồ đề”. Quý vị xem ở trƣớc là phát tâm bồ đề, sau 

khi phát tâm bồ đề, không tu hành không thể thành tựu, vậy phải tu hành nhƣ 

thế nào? Muốn tu hành nhất định phải đoạn tận phiền não, phải đoạn tận ngã 

kiến, ngã ái, ngã si, ngã mạn. Lúc này nhƣ thế nào? Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, 

Phật A Di Đà xuất hiện. Chủ yếu thành bồ đề. 

“Do  thành  sở  tác  trí  mà  thành  Bất  Không  Thành  Tựu  Nhƣ  Lai  ở  phƣơng 

bắc, chủ yếu là đức nhập niết bàn”. Sau khi đến thế giới Cực Lạc, chắc chắn 

ngay trong đời này chứng đƣợc vô  thƣợng bồ  đề, khế  nhập đại bát niết bàn. 

Đây là viên mãn công đức, là chứng đƣợc quả vị cứu cánh. 

“Do  năm  trí  này  trở  thành  hai  thể  tƣớng  lớn.  Đại  Nhật  của  pháp  giới  thể 

tánh trí trong lục đại, là thể đại. Tứ Phật của tứ phƣơng xuất hiện biệt đức của 

nó, tức là tứ mạn. Mạn là mạn đà la, là tƣớng đại. A Súc của đại viên cảnh trí 

là  thân  đại  mạn  đà  la.  Bảo  sanh  của  bình  đẳng  tánh  trí  là  tam  muội  da,  tam 

muội da là bình đẳng, bình đẳng là thân mạn đà la. Di Đà của diệu quan sát trí 

là pháp mạn đà la thân. Bất Không Thành Tựu của thành sở tác trí là yết ma”. 

Yết  ma  là  tác  nghiệp,  nghiệp  này  chính  là  sự,  chính  là  thân  mạn  đà  la  làm 

việc.“Lý trí không hai, nên ngũ trí ngũ Phật này, tức là năm đại địa thủy hỏa 

phong không của thai tạng giới. Nó phân phối có hai loại”. Ở dƣới dạy chúng 

ta, “Tham kiến năm đại”, trong Phật Quang Đại Từ Điển, quý vị tra ngũ đại sẽ 

thấy.  “Ở  đây  có  hai  môn  thông  và  biệt,  ngày  nay  nƣơng  theo  biệt  môn.  Nếu 

nƣơng thông môn, tức ngũ trí trực tiếp làm ngũ trí, ngũ Nhƣ Lai trực tiếp làm 

Tập 552  237 



ngũ Nhƣ Lai. Giáo Quán Đại Cƣơng, Đại sƣ Từ  Giác nói: Chân ngôn Thiên 

Thai lập ngũ trí, pháp giới thể tánh trí duyên trung đạo che chiếu cảnh”. 

Đoạn  này  ý  nghĩa  hơi  thâm  sâu,  bên  dƣới  Hoàng  Niệm  Tổ  chú  giải  rất 

tƣờng tận. Bây giờ chúng ta quay lại xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ, chúng 

ta bắt đầu xem từ chổ “vì không hiểu”. “Vì không hiểu, nên khởi nghi hoặc”, 

nghi  hoặc  liền  sanh  khởi.  “Câu  này”,  chính  là  vì  không  hiểu,  trong  kinh  văn 

chính là câu: “Không hiểu trí Phật”, “phân biệt rõ ràng về nghi hoặc”. Nghi, 

nghi là gì? Nghi trí tuệ của Phật. “Bốn câu bên dƣới, mỗi câu đều là để đối trị 

nghi hoặc”, Cần phải đoạn nghi, nếu không đoạn nghi, nó sẽ trở thành chƣớng 

ngại. Chƣớng ngại, thông thƣờng nói chƣớng ngại quý vị minh tâm kiến tánh, 

đây là nói chung. Ở đây là chƣớng ngại niềm tin chân thật của chúng ta, trong 

tín tâm chúng ta có nghi, tín này không thuần chánh. Nên sợ là chúng ta không 

vƣợt qua đƣợc cõi nƣớc giải mạn giữa đƣờng, sợ điều này, nên không thể có 

nghi.  Có  nghi,  nguyện  lực  chúng  ta  không  kiên  cố,  gặp  cảnh  giới  nƣớc  giải 

mạn ta sẽ thoái tâm.  Cho nên đối trị nghi hoặc rất quan trọng . 

“Bên dƣới, chƣ vị pháp sƣ nhƣ Tịnh Ảnh, Pháp Vị, Nguyên Hiểu đều nói 

nhƣ thuyết ở trên”. Chƣ vị tổ sƣ đại đức này, đều có cách nhìn nhận giống với 

cách nói ở đây. “Lấy câu không hiểu Phật trí làm tổng, bốn câu còn lại là biệt”, 

đối với vấn đề này mọi ngƣời đều có cách nhìn nhận nhƣ vậy. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “Mới đầu nói câu không hiểu trí của Phật này là tổng, bất 

tƣ đẳng là biệt”, chính là bất tƣ nghị trí. “Phật Trí uyên thâm, dƣ không thể đo 

lƣờng  đƣợc”,  dƣ  là  Bồ  Tát  trở  xuống.  Thanh  văn,  Duyên  giác,  nhân  thiên, 

không cách nào đo lƣờng đƣợc. “Bất tƣ trí” chính là “bất tƣ nghị trí”. 

“Phật Trí rất nhiều, lời nói không thể cùng tận, ngôn ngữ không thể xƣng 

kể_bất  khả  xƣng  trí.  Đối  với  các  pháp  môn,  biết  hết  cùng  tận”.  Đức  Phât  có 

năng lực này, vô lƣợng vô biên pháp môn, không có gì ngài không biết, không 

có gì ngài không rõ ràng, “gọi là quảng trí”. Trong kinh điển đại thừa nói: “Đại 

thừa quảng trí”, là trí tuệ này. 

“Quả vị nó rất cao, nên gọi là vô đẳng luân tối thƣợng thắng trí”, trong kinh 

nói  là  bốn  loại  trí  này.  “Đại  sƣ  Nguyên  Hiểu  Đông  Hải  thời  nhà  Đƣờng,  lấy 

bốn  câu  dƣ  này  phối  với  tứ  trí.  Nhƣ  Tông  Yếu  nói”_Đại  sƣ  Nguyên  Hiểu  là 

ngƣời  Hàn  quốc,  đại  sƣ  của  Tịnh  độ  tông  Hàn  quốc.  Ngài  đem  bốn  loại  trí 

trong kinh văn phối hợp với bốn loại trí của Pháp tƣớng duy thức, đem nó phối 

hợp lại. 

Trong Tông Yếu nói, ở đây nói về trí Phật, là câu mục tiêu chung, bốn câu 

bên dƣới, mỗi câu hiện rõ tứ trí. Bất tƣ nghị trí”_là thành sở tác trí. “Trí này có 

238  Tập 552 



thể làm việc không thể nghĩ bàn”. Ở trƣớc chúng ta nhìn thấy tác nghiệp, tác 

nghiệp chính là làm việc không thể nghĩ bàn. 

Bên  dƣới  nói,  đƣa  ra  một  ví  dụ:  “Nhất  niệm  xƣng  danh”,  chúng  ta  niệm 

một  câu  Phật  hiệu.  “Vĩnh  viễn  diệt  trừ  tội  nặng  nhiều  kiếp,  công  đức  mƣời 

niệm,  có  thể  sanh  quả  báo  thù  thắng  ở  thế  giới  bên  ngoài”,  đây  chính  là  cõi 

nƣớc Cực lạc của Phật A Di Đà. Giới chính là bên ngoài thế giới Ta bà, thắng 

báo chính là cõi nƣớc Cực Lạc của Phật A Di Đà. “Nhƣ những điều này, không 

thể đo lƣờng đƣợc, nên gọi là bất tƣ nghị trí”. 

Đƣa ra ví dụ này rất hay, hoàn toàn từ trên chánh diện, nếu từ phản diện thì 

sao? Vậy thì không phải thành sở tác trí, đó là gì? Năm thức nhãn nhĩ tỷ thiệt 

thân  tạo  nghiệp,  A  lại  da  chỉ  huy  nó,  nên  nó  đã  tạo  nghiệp,  tạo  sát  đạo  dâm 

vọng.  Nếu  là  thành  sở  tác  trí  chỉ  huy,  nó  sẽ  tạo  thiện  nghiệp.  Bản  thân  năm 

thức này không làm chủ đƣợc, ai làm chủ nó? Thức thứ sáu phân biệt, thức thứ 

bảy chấp trƣớc, thức thứ sáu và thứ bảy làm chủ. 

A lại da luôn ở trên cao, nó không phân biệt, cũng không chấp trƣớc, nó là 

gì? Chủ của tổng báo. A lại da đƣợc gọi là tàng thức, giống nhƣ nhà kho, nhƣ 

phòng tƣ liệu vậy. Tạo ra tất cả nghiệp thiện, nghiệp ác, những chủng tử này, 

chúng ta nói những tƣ liệu này, hoàn toàn cất giữ trong kho tƣ liệu. Từ vô thỉ 

đến nay không sót một điều nào, tất cả đều ở trong đó, quả là không thể nghĩ 

bàn. 

Sau khi chuyển thức thành trí, nó liền biến thành trí tuệ, đại viên cảnh trí. 

Chẳng những trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh mình hiện tiền, mà tập 

khí nghiệp của chúng sanh tạo ra trong khắp pháp giới hƣ không giới họ đều 

biết, giống nhƣ điều gì? Giống nhƣ kết nối với những thứ trong phòng tƣ liệu, 

nhƣ hiện nay kết  nối với  mạng internet  vậy. Không những biết về  mình,  mà 

còn biết hết tất cả về ngƣời khác, họ đã kết nối đƣợc. 

Nên Phật pháp nói đến đây, đích thức phần này là triết học cấp cao, khoa 

học cấp cao, tuyệt đối không phải nói là mê tín. Trong Phật pháp, Pháp tƣớng 

duy thức là tâm lý học của Phật giáo. Sau khi quý vị đọc sách này xong, nếu 

trong trƣờng đại học thấy môn học của hệ khoa tâm lý, quý vị sẽ thấy khô khan 

vô vị, không thể sánh với sách này, trong này thú vị vô cùng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 553  239 



Tập 553 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:22.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 718, hàng thứ bảy từ dƣới lên, bắt đầu 

xem từ câu sau cùng. 

“Nhƣ Tông Yếu nói, ở đây nói về Phật trí, câu này là mục tiêu chung, còn 

bốn  câu  sau,  mỗi  câu  đều  hiện  rõ  bốn  trí,  bất  khả  tƣ  nghị  trí,  là  thành  sở  tác 

trí”. Thành là thành tựu, thành tựu sở tác trí tuệ, thành sở tác trí là chuyển tiền 

ngũ thức mà thành tựu. Tiền ngũ thức là năm thức mắt tai mũi lƣỡi thân, năm 

thức này chuyển trên mặt quả, năm thức trƣớc và thức thứ tám là chuyển trên 

quả. Quan trọng nhất là thức thứ sáu và thứ bảy, thức thứ sáu và bảy chuyển 

trên nhân. Bắt đầu chuyển từ đâu? Từ thức thứ sáu và thứ bảy. Thức thứ bảy 

chuyển  nhƣ  thế  nào?  Không  chấp  trƣớc  là  chuyển  thức  thứ  bảy,  không  phân 

biệt là chuyển thức thứ sáu, nên nhất định phải hạ thủ từ thức thứ bảy. 

“Trí này có thể làm việc không thể nghĩ bàn”, việc là sự nghiệp, ở đây đƣa 

ra một ví dụ: Ví nhƣ trì danh niệm Phật. Chúng ta niệm câu Nam Mô A Di Đà 

Phật, hoặc là niệm câu A Di Đà Phật. “Vĩnh viễn diệt trừ trọng tội nhiều kiếp”, 

câu Phật hiệu này có năng lực lớn đến thế ƣ? Thật vậy, tùy tiện niệm một câu 

cũng có thật, sức mạnh này không xuất hiện ngay bây giờ. Quý vị nghe đƣợc 

một  niệm  này,  hoặc  tự  mình  niệm  câu  này,  tự  mình  niệm  câu  này  sức  mạnh 

càng lớn hơn so với nghe đƣợc. Bất luận là có tâm hay vô tâm, đến nghe thấy, 

nhìn thấy tƣợng của Phật A Di Đà, nhìn thấy danh hiệu mấy chữ của Phật A Di 

Đà. Bất luận là nghe hay thấy, gọi là một khi đã nghe qua tai, nhìn thấy là lƣớt 

qua  mắt,  chủng  tử  trong  A  lại  da  vĩnh  viễn  không  mất  đi,  chỉ  là  duyên  chƣa 

thành thục. Duyên là gì? Ta không tin thật, không phát nguyện, không thật sự 

dùng  tâm  để  niệm,  đây  gọi  là  duyên  không  thành  thục.  Nếu  nhƣ  duyên  đã 

thành  thục,  tác  dụng  đó  rất  lớn.  Duyên  thành  thục,  nhất  niệm  xƣng  danh  quả 

đúng nhƣ  trong  kinh  nói: “Có  thể  tiêu  tội  nghiệp  sanh  tử  trong  80  ức  kiếp”, 

vĩnh viễn đoạn diệt tội nặng trong nhiều kiếp. 

Niệm Phật nhƣ vậy, nhƣ ở trƣớc chúng ta đã đề cập đến. Trong tâm chỉ có 

Phật  A  Di  Đà,  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra,  không  có  vọng  niệm  nào  cả,  có  đƣợc 

hiệu quả này, quý vị  muốn hỏi vì sao? Trong này có đạo lý. Trong kinh Đức 

240  Tập 553 



Phật  thƣờng  nói,  chúng  ta  nghe  rất  quen  tai,  nhƣng  không  hiểu  ý  nghĩa  câu 

niệm Phật. Đức Phật nói: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, trong tâm chúng ta 

nghĩ điều gì? Phàm phu khởi tâm động niệm đều là tự tƣ tự lợi. Nghĩ điều gì? 

Tài sắc danh thực thùy, ngũ dục lục trần, ngƣời xƣa thƣờng nói thất tình ngũ 

dục, nghĩ đến những điều này, những dục vọng. Dục vọng tất nhiên dẫn khởi 

tập khí phiền não của quý vị, đầu tiên là bốn phiền não lớn nhất định cùng khởi 

lên. Ngã kiến chính là tự tƣ tự lợi, tiếp theo là tham sân si mạn đều khởi lên, 

những thứ này dẫn dắt quý vị đi về đâu? Phật pháp nói luân hồi lục đạo có hai 

loại nghiệp lực. 

Thứ nhất là dẫn nghiệp, dẫn dắt quý vị đến cõi nào đó để đầu thai, là loại 

nghiệp  lực  này,  sức  mạnh  nào  lớn  nhất  thì  đến  đó  trƣớc.  Nếu  sức  mạnh  của 

tham mạnh, sẽ dẫn dắt quý vị vào đƣờng ngạ quỷ, tham tâm biến ngạ quỷ. Sức 

mạnh  của  sân  nhuế  mạnh,  dẫn  quý  vị  đến  đƣờng  địa  ngục.  Sức  mạnh  ngu  si 

mạnh, dẫn quý vị vào đƣờng súc sanh. Không phải là việc tốt, đến đƣờng nào 

không  phải  do  ai  đó  quyết  định,  không  ai  có  quyền  lực  này.  Diêm  vƣơng 

không có quyền lực này, Thiên vƣơng cũng không có quyền lực này, hoàn toàn 

là tự làm tự chịu. Là do nghiệp lực chúng ta tạo dẫn dắt mình đi, ta không thể 

trách bất kỳ ai. 

Đời này chúng ta đƣợc thân ngƣời coi nhƣ là không tệ, nghiệp lực nào dẫn 

dắt chúng ta đến cõi ngƣời? Trong Phật pháp nói ngũ giới thập thiện, khởi tâm 

động niệm không quên ngũ giới thập thiện. Mọi lúc mọi nơi, bất luận là thuận 

cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, ý niệm vừa khởi lên là nghĩ 

đến ngũ giới thập thiện. Tuyệt đối không làm mƣời điều ác, chỉ làm mƣời điều 

thiện, nhƣ vậy không bị mất thân ngƣời. Ngƣời xƣa gọi là dựa vào lƣơng tâm, 

ngay  trong  đời  này,  bất  luận  là  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  đều  có  thể  dựa  vào 

lƣơng tâm, không làm những việc xấu, đời sau vẫn đƣợc thân ngƣời. Hay nói 

cách khác, trong đời quá khứ, chúng ta tu những pháp này, nên lần này đƣợc 

quả báo, đƣợc thân ngƣời. Thân ngƣời khó đƣợc, nay chúng ta đã đƣợc. Đƣợc 

thân ngƣời, đáng quý nhất của thân ngƣời là đƣợc nghe Phật pháp. Trong đời 

này  chúng  ta  lại  đƣợc  nghe  Phật  pháp,  quả  thật  là  quá  may  mắn.  Có  duyên 

nghe Phật pháp, đây cũng là có nhân. Trong đời quá khứ từng học Phật pháp, 

cúng dƣờng Tam bảo, yêu thích kinh giáo, nên đời này mới gặp đƣợc. Sau khi 

gặp đƣợc có thể thành tựu chăng? Điều này có thể quyết định ngay trong đời. 

Nhân duyên trong đời quá khứ bây giờ chúng ta đều đã thực hiện, đời này phải 

nổ lực tiến lên. Gặp đƣợc Phật pháp có thể tin, có thể hiểu, gọi là có thiện căn. 

Thiện căn rất sâu dày, y giáo phụng hành, thật sự phát nguyện vãng sanh Tịnh 

Tập 553  241 



độ, thật sự niệm Phật A Di Đà, có thể buông bỏ những tập khí không tốt của 

dục vọng, đây gọi là có phƣớc báo. 

Trong Kinh Di Đà nói: Không thể thiếu thiện căn phƣớc đức nhân duyên 

mà đƣợc sanh về nƣớc này, nhƣ vậy thiện căn chúng ta rất dày. Chúng ta gặp 

đƣợc có thể tin, có thể lý giải. Ta thật sự phát nguyện, không muốn tiếp tục trôi 

lăn trong luân hồi lục đạo. Trong đời này, ta muốn đến thế giới Cực Lạc, chính 

là ý niệm này. Các ý niệm khác đều buông bỏ, vứt bỏ tất cả, tôi chỉ đi trên con 

đƣờng  này.  Phƣớc  đức  nhân  duyên  này  không  thể  nghĩ  bàn,  vì  sao  vậy?  Vì 

chắc chắn quý vị thành Phật. 

Nhƣ đại sƣ Thiện Đạo nói: Pháp môn Tịnh độ vạn ngƣời tu vạn ngƣời đi, 

không sót ngƣời nào. Cơ hội này phải nắm chắc, đời này chúng ta thành tựu, 

công đức viên mãn. Đây gọi là thành sở tác trí. “Quả báo thù thắng này, có thể 

sanh quả báo thù thắng ở thế giới bên ngoài, do những việc nhƣ vậy”, đây là 

không thể nghĩ bàn. 

Thứ hai là bất khả xƣng, bất khả xƣng trí là diệu quan sát trí. Xƣng là xƣng 

tán, không thể xƣng tán, đây là thức thứ sáu. “Trí này quan sát bất khả xƣng 

cảnh”, vô lƣợng vô biên cảnh giới, đây là bất khả xƣng cảnh, ở đây cũng đƣa 

ra một ví dụ: “Tất cả pháp, nhƣ huyễn nhƣ mộng, phi hữu phi vô, ly ngôn tuyệt 

lự.  Không  đuổi  theo  lời  nói  mới  có  thể  xƣng  lƣợng,  nên  gọi  là  bất  khả  xƣng 

trí”, điều này quả thật không dễ. 

Nếu không đọc kinh đại thừa, chắc chắn không biết đƣợc, sẽ coi tất cả pháp 

là thật, cho rằng là có thật. Tất cả pháp này bao gồm cả thế giới Cực Lạc, bao 

gồm cõi nƣớc của tất cả Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng, không có ngoại lệ. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”.  Hiện 

nay  vấn  đề  này,  chúng  ta  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  thật  sự  hiểu  rõ  ràng  minh 

bạch,  nhƣ  vậy  thì  cần  phải  buông  bỏ.  Bây  giờ  vẫn  chƣa  buông  bỏ,  nghĩa  là 

chƣa rõ ràng hoàn toàn, không buông đƣợc, đây chính là bán tín bán nghi. Thật 

sự tin, không có nghi hoặc, nhất định buông bỏ. 

Cho  nên  đối  thoại  của  Đức  Thế  Tôn  và  Bồ  Tát  Di  Lặc  vô  cùng  quan 

trọng, chúng ta phải thƣờng nhớ đến, tốt nhất là mỗi ngày đọc  một lần. Kinh 

văn không dài, rất dễ nhớ, không cần nhìn kinh cũng có thể tụng. Đức Phật hỏi 

Bồ Tát di Lặc: “Tâm có mấy niệm”, đây chính là ngƣời phàm khởi một ý niệm. 

“Mấy niệm mấy tƣớng, mấy thức”, Đức Phật đã hỏi nhƣ vậy. Bồ Tát Di Lặc 

đáp: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình 

đều có thức, niệm đến đây là đủ. 

242  Tập 553 



Mấy  câu  này  nói  với  chúng  ta  điều  gì?  Nói  với  chúng  ta  tất  cả  pháp  nhƣ 

huyễn nhƣ mộng, phi hữu phi vô. Đối thoại của Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát giải 

thích hai câu này, có thể nói là cứu cánh viên mãn. Vì sao nhƣ huyễn? Vì sao 

nhƣ mộng? Vì sao phi hữu? Vì sao phi vô? Trong một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm, bao nhiêu ý niệm? Một khảy móng tay có 320 triệu. Một giây 

chúng ta khảy nhanh cũng đƣợc năm lần, nếu lấy một giây làm đơn vị, là 1600 

triệu. Một giây là 1600 triệu lần sanh diệt, mỗi sanh diệt đều có hiện tƣợng vật 

chất. Đức Thế Tôn hỏi mấy tƣớng, chính là hiện tƣợng vật chất. Bồ Tát Di Lặc 

nói:  “Niệm  niệm  thành  hình”,  hình  chính  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  chính  là 

tƣớng. “Hình đều có thức”, thức là gì? Thọ tƣởng hành thức, mỗi hiện tƣợng 

vật chất đều có thọ tƣởng hành thức. Mỗi niệm đều độc lập, niệm niệm không 

tƣơng đồng. 

Phàm  phu  không  biết  sự  thật  này,  những  gì  phàm  phu  thấy  đƣợc,  nghe 

đƣợc, tiếp xúc đƣợc chính là huyễn tƣớng sinh ra từ tƣớng tƣơng tự tƣơng tục, 

nhƣ huyễn nhƣ mộng, phi hữu phi vô. Hình nhƣ là có, trên thực tế không có. 

Trong giáo lý đại thừa Đức Phật thƣờng nói: “Đƣơng thể tức không, liễu bất 

khả  đắc”.  Trong  Kinh  Đại  Bát  Nhã  nói:  “Tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc”. Tất cả pháp này bao gồm cõi thật báo trang nghiêm của 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, không có ngoại lệ, cho nên ly ngôn tuyệt lự, quý vị không 

nói ra đƣợc, quý vị cũng không cần nghĩ đến nó. Đoạn tuyệt suy nghĩ là không 

cần  tƣ  duy  đến  nó,  không  cần  giải  thuyết  về  nó.    Ngƣời  thế  gian  không  rời 

ngôn  ngữ,  ngôn  ngữ  đối  với  nó  không  có  năng  lực,  ngôn  ngữ  không  nói  ra 

đƣợc. Tƣ tƣởng thì sao? Tƣ tƣởng cũng không nghĩ ra đƣợc, nên gọi là “ngôn 

ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, đây gọi là bất khả xƣng trí. 

Đại thừa quảng trí, là bình đẳng tánh trí, đây là đệ thất Mạt na thức. “Trí 

này rộng độ, không giống tiểu thừa, gọi là du vô ngã, nên gọi là không có ngã. 

Không có ngã, nên gọi là vô đẳng nhiếp”. Đẳng nhiếp là gì? Tất cả đều bình 

đẳng nhiếp thọ.  Lấy đồng thể trí lực, phổ độ vô biên hữu tình, đều khiến cùng 

đến vô thƣợng bồ đề, gọi là đại thừa trí lớn. Cảnh giới này không thể nghĩ bàn. 

Thực tế mà nói, nó đã đánh tan tâm ích kỷ của chúng ta, đánh tan cái ngã. Mạt 

na thức chính là chấp trƣớc cái ta, nó là nguồn gốc tạo ra các tội bất thiện trong 

lục đạo, nên nhiễm ô trong tám thức, nghiêm trong nhất chính là điều này, gọi 

là ý nhiễm ô. Nhiễm ô này chính là tự tƣ tự lợi. Cho trí này là chuyển Mạt na 

thành bình đẳng tánh trí, trí tuệ này có thể rộng độ hết thảy chúng sanh, tâm 

lƣợng rất lớn, đây là tâm lƣợng vốn có của chúng ta, tâm bao thái hƣ, lƣợng 

châu sa giới. Cho nên nó không giống tiểu thừa, tiểu thừa tâm lƣợng không lớn 

Tập 553  243 



nhƣ  vậy.  Tiểu  thừa  tuy  đã  phá  thân tƣớng,  nhƣng  chƣa  phá  ngã  kiến.  Cũng 

chính là nói chỉ phá đƣợc  một phần của thức thứ bảy, không chấp trƣớc thân 

này là ta, họ chấp trƣớc cái gì là ta? Linh tánh là ta. Chấp trƣớc nhƣ vậy, chấp 

trƣớc là mê, chƣ vị nhất định phải biết điều này. 

Trí tuệ là gì, mê là gì? Có chấp trƣớc là mê, không chấp trƣớc chính là trí 

tuệ, không chấp trƣớc chính là bình đẳng tánh trí. Làm sao biết đƣợc Mạt na 

thức  của  chúng  ta  đã  phá,  đã  chuyển  thức  thành  trí?  Quan  sát  sâu  trong  nội 

tâm, ta không còn chính mình nữa, tất cả vạn vật khắp biến pháp giới hƣ không 

giới  và  chính  mình  là  nhất  thể,  quý  vị  đã  giác  ngộ.  Đối  đãi  với  tất  cả  chúng 

sanh  nhƣ  đối  đãi  với  chính  mình,  nhất  định  không  có  phân  biệt,  gọi  là  khai 

ngộ. Nếu còn phân biệt là chƣa khai ngộ.      Cho nên thật sự chuyển Mạt na 

thành bình đẳng tánh trí là du vô ngã, du là chỉ hoạt động, trong hoại động này 

không có cái ta. Vô ngã nên gọi là không có ta, không có cái ta. Ta ở đâu? Hết 

thảy vạn pháp đều là ta, phải biết điều này. Muôn sự muôn vật khắp biến pháp 

giới  hƣ  không  giới  duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến.  Tâm  là  chân  tâm  của 

mình, thức là A lại da của mình, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không 

có  tâm.  Giống  nhƣ  nằm  mộng  vậy,  chúng  ta  đều  có kinh  nghiệm  nằm  mộng. 

Sau khi tỉnh mộng vẫn nhớ rõ ràng cảnh tƣợng trong mộng, dù tất cả cảnh giới 

trong mộng đã không còn.  Nếu trong mộng giác ngộ, có thể đại hành Bồ Tát 

đạo, rộng độ chúng sanh. Trong mộng vẫn chấp trƣớc mình có thân thể, đó là 

cảnh  giới  phàm  phu,  không  thể  làm  Phật  sự.  Phật  sự  là  việc  giáo  hóa  chúng 

sanh, việc giúp chúng sanh giác ngộ, gọi là Phật sự. Trái với Phật sự chính là 

việc  luân  hồi,  không  phải  làm  Phật  sự  thì  làm  việc  luân  hồi.  Việc  luân  hồi 

chính  là  tạo  nghiệp  luân  hồi,  tạo  nghiệp  luân  hồi  là  vĩnh  viễn  không  thoát  ly 

luân hồi. Trong luân hồi là kết oán, kết duyên với tất cả chúng sanh. Thiện là 

kết duyên, ác là kết oán, oan oan tƣơng báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ 

dứt, đúng là khổ không thể nói hết! Bởi vậy ngƣời giác ngộ, không làm những 

việc  này.  Trƣớc  đây  không  biết  nên  làm  những  điều  ngu  ngốc  này,  bây  giờ 

không còn làm nữa. Nói bản thân không làm nữa, chính bản thân mình không 

chắc chắn lắm, nhƣng họ lại làm trong vô ý. Đây là do nguyên nhân gì? Tập 

khí quá nặng, sống trong lục đạo thời gian quá dài, bị nhiễm rất nhiều tập khí 

không tốt, những tập khí này đang thao túng chúng ta. Trong Phật pháp gọi tập 

khí này là ma, trong Kinh Bát Đại Nhân Giác nói đến bốn loại ma. Trong bốn 

loại ma này, phiền phức nhất là ma ngũ ấm, hoàn toàn là bản thân. Ngũ âm là 

gì? Thân thể này, sắc thọ tƣởng hành thức thành tựu thân thể này. Sắc là nhục 

thân,  thọ  là  ta  có  cảm  thọ.  Ở  bên  trong,  nghiệp  tập  chủng  tử  trong  A  lại  da 

244  Tập 553 



thức, khiến quý vị có cảm thọ về khổ vui. Cảnh giới bên ngoài, hoàn cảnh nhân 

sự, cảnh giới của hoàn cảnh vật chất, đều có thể khiến quý vị cảm thọ về khổ 

vui  lo  thích.  Quý  vị  sẽ  có  phản  ứng  đối  với  những  cảm  thọ  này,  thuận  tâm 

mình thì sanh hoan hỷ, tham luyến. Không thuận tâm liền khởi oán hận, đây là 

tạo  nghiệp,  là  bản  thân  ta  không  thể  khống  chế  đƣợc.  Khởi  tâm  động  niệm 

chính  là  tạo nghiệp,  thân  tâm  tạo  tác,  sức  mạnh  của  nghiệp  này  càng  lớn,  thì 

khỏi luân hồi lục đạo là muôn vàn khó khăn! 

Thông  thƣờng  mà  nói,  ngƣời  muốn  thoát  ly  luân  hồi  lục  đạo,  nhƣng  họ 

không làm đƣợc. Phật pháp dạy chúng ta tu hành, dạy chúng ta đoạn phiền não. 

Đoạn tận kiến hoặc của 88 phẩm trong tam giới, chúng ta mới nhập môn. Nhập 

môn này, hiện nay suốt đời chúng ta cũng không làm đƣợc, ở sau càng không 

cần nói. Phải đoạn tận kiến tƣ phiền não, mới có thể vƣợt thoát luân hồi. Đoạn 

tận kiến tƣ phiền não là A la hán. 

Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát của thập tín vị đại thừa đến đệ 

thất tín, mới thoát lý luân hồi lục đạo. Lục tín vẫn còn tu hành ở cõi trời Sắc 

giới, chƣa thoát ra đƣợc, quý vị nói điều này khó biết bao! 

Chính là vì sự thật này, nên Đức Phật đặc biệt giới thiệu pháp môn Tịnh độ 

cho chúng ta, giới thiệu thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, nhƣ vậy chúng ta 

mới đƣợc cứu, vì sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc có đới nghiệp vãng sanh, chúng 

ta chƣa đoạn tập khí phiền não vẫn có thể đến đó đƣợc, một phẩm chƣa đoạn 

cũng có thể đến đó. Công đức lợi ích này không thể nghĩ bàn! 

Nhƣng Đức Phật nói rất rõ ràng, có thể đới nghiệp, nhƣng nhất định phải 

khống chế nó. Không cần đoạn, nhƣng nhất định phải khống chế. Đây chính là 

nói  chỉ  mang  nghiệp  cũ,  không  mang  nghiệp  hiện  hành.  Bây  giờ  quý  vị  vẫn 

đang tạo nghiệp, nghiệp này không  mang theo đƣợc. Tạo  trong quá khứ, tạo 

ngày  hôm  qua  có  thể  mang  theo,  hôm  nay  tạo  không  thể  mang  theo.  Bởi  thế 

hôm  nay,  hôm  nay  tôi  không  tạo  nữa,  đƣợc,  hôm  nay  không  tạo  thì  đƣợc. 

Nhƣng không tạo không đƣợc, ý niệm không đoạn. 

Tịnh tông có một phƣơng pháp tuyệt diệu, dạy quý vị tạo nghiệp gì? Tạo 

nghiệp Phật A Di Đà, quý vị chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ niệm Phật A Di 

Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra, không nghĩ đến bất cứ điều gì, không niệm đến bất 

kỳ điều gì, phƣơng pháp này đƣợc. Phƣơng pháp này quả thật ngƣời ngƣời đều 

có thể làm đƣợc, ngƣời ngƣời đều có điều kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

“Không có cái ta, nên gọi là vô đẳng nhiếp”. Đẳng là bình đẳng, nhiếp là 

nhiếp thọ, tiếp dẫn. Phật A Di Đà chuyển bát thức thành tứ trí, chuyển Mạt na 

thức thành bình đẳng tánh trí. Trong kinh này nói đại thừa trí lớn, chính là bình 

Tập 553  245 



đẳng tánh trí. Cho nên Phật A Di Đà đối đãi với tất cả chúng sanh là đối đãi 

bình  đẳng,  không  hề  nói  thích  cái  này,  ghét  cái  kia,  không  có.  Quý  vị  ngày 

ngày niệm Phật, ngài thích quý vị. Ngày ngày tạo ngũ nghịch thập ác, bây giờ 

quay đầu, không còn tạo nữa, Phật A Di Đà vẫn thích quý vị. Giống nhau, chắc 

chắn không có gì khác. Hiện nay tiếp tục tạo, nhƣ vậy thì không còn cách nào. 

Nói cách khác, có thể vãng sanh về thế giới Cực Lạc chăng, quyền này không 

ở trong tay Phật Di Đà, mà trong tay chúng ta. Chúng ta thật sự muốn đi, thật 

sự buông bỏ tập khí phiền não, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, ngài nhất 

định  đến  tiếp  dẫn.  Ai  gọi  ngài  đến  tiếp  dẫn  chúng  ta?  Chính  chúng  ta muốn 

ngài đến tiếp dẫn, ngài với chúng ta là nhất thể, cảm ứng đạo giao không thể 

nghĩ bàn. 

Chúng ta không nên vẽ ranh giới giữa mình và Phật A Di Đà, đây là tôi, đó 

là Phật A Di Đà, tập khí phiền não của quý vị vẫn còn. Ở giữa không có ranh 

giới, ta với Phật A Di Đà là nhất thể, ta với thế giới Cực Lạc là nhất thể. Thế 

giới Ta bà ngũ trƣợc ác thế, chúng ta tu hành trong đây rất khó khăn, không thể 

thành tựu. Hôm nay ta tạm thời buông bỏ thế giới Ta bà, nhất tâm  muốn đến 

thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc không phải để hƣởng thụ, đến đó là vì 

thành tựu chính mình, thành tựu bằng cách nào? Phải thành tựu giống nhƣ Phật 

A Di Đà. Sau khi thành tựu, giống nhƣ Phật A Di Đà, bình đẳng nhiếp thọ tất 

cả chúng sanh. Đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật A Di 

Đà.  Sức  mạnh  này  khiến  khi  lâm  chung  đƣợc  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn, 

không phải nguyên nhân gì khác. Chịu quả báo trong luân hồi lục đạo, tự làm 

tự chịu. Chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, chiêu cảm đƣợc Phật A Di Đà 

đến tiếp dẫn, cũng là nhất niệm tâm của mình nhất thể với Phật, tƣơng ƣng với 

Phật. Ta thông suốt đạo lý, và hiểu rõ chân tƣớng sự thật, không còn chút hoài 

nghi nào nữa. 

Ở dƣới Hoàng Niệm tổ chú giải rất hay, quý vị xem hai câu sau cùng: “Lấy 

đồng thể trí lực này”, trí ở đây chính là bình đẳng tánh trí, chính là trí rộng lớn 

của đại thừa, Phật với chúng ta là đồng thể. “Phổ độ vô biên hữu tình”, ngài có 

năng  lực  này,  không  biết  có  bao  nhiêu  hữu  tình  chúng  sanh  khắp  biến  pháp 

giới hƣ không giới. Không phải chỉ địa cầu chúng ta, vô lƣợng vô biên thế giới, 

chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  đều  đang  tuyên  dƣơng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đều  đang 

khuyên mọi ngƣời vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Phật A Di Đà hóa vô lƣợng vô biên thân tƣớng, chúng sanh có một ý niệm 

hy vọng vãng sanh, Phật A Di Đà liền hóa ra  một thân, có  một hóa thân đến 

tiếp  dẫn.    “Đều  khiến  tất  cả  cùng  đến  vô  thƣợng  bồ  đề”.  Đến  thế  giới  tây 

246  Tập 553 



phƣơng Cực Lạc, nhất định giúp chúng ta ngay trong đời này, chứng đƣợc quả 

giác cứu cánh viên mãn. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu Giác, trên Đẳng 

giác Nhƣ Lai. Trong đời này chúng ta gặp đƣợc nhân duyên thù thắng nhƣ vậy, 

quá hy hữu! Thật hiếm có! Đây Là đại thừa quảng trí của Phật A Di Đà. 

Bên dƣới là trí vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng, chính là Nhƣ lai đại viên 

cảnh  trí,  chuyển  đƣợc  thức  này”,  thức  này  chính  là  A  lại  da.  Chúng  ta  biết, 

thức thứ bảy, thứ sáu, và năm trƣớc đều là từ A lại da biến hiện ra, A lại da là 

bổn thức. 

“Chuyển  bổn  thức  này,  trở  về  tâm  nguyên”,  nguyên  này  và  nguyên  của 

nguồn  gốc  là  cùng  một  nghĩa.  Quý  vị  thật  sự  trở  về  tự  tánh,  chứng  đƣợc  vô 

thƣợng bồ đề, thành tựu cứu cánh quả Phật. “Nhất thiết chủng cảnh”, chủng là 

chủng  chủng,  nhất  thiết  chủng  chủng  cảnh  giới,  trên  đến  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai, 

dƣới  đến  địa ngục  A  tỳ,  tình  và vô tình,  đây  là  nhất  thiết  chủng  chủng cảnh 

giới. 

“Không  có  gì  không  viên  chiếu”,  viên  là  viên  mãn,  không  sót  điều  nào. 

Chiếu  là  chiếu  kiến,  Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát  chiếu  kiến  ngũ  uẩn  đều  là  không. 

Diệu giác Nhƣ Lai chiếu kiến nhất thiết chủng chủng cảnh giới khắp biến pháp 

giới  hƣ  không  giới.      “Trong  nhất  trí  này”,  trong  nhất  trí  này  là  chỉ  đại  viên 

cảnh trí. “Có ngũ thù thắng”, năm loại thù thắng. “Nhƣ thân giải thoát của nhị 

thừa cùng chứng”, giải thoát là tự tại, Thanh văn và Duyên giác cũng có thể đạt 

đƣợc. Cho nên Thanh văn, Duyên giác không chuyển thức thành trí, họ ở trong 

tứ thánh pháp giới. Chƣa chứng đƣợc pháp thân, Bát nhã. Giải thoát là chứng 

đƣợc một nửa giải thoát, vì sao vậy? Đã đoạn kiến tƣ phiền não, họ đối với tất 

cả pháp của thế xuất thế gian không còn chấp trƣớc nữa, đây là quả tiểu thừa. 

“Nhƣ thị cảnh trí, chánh thị pháp thân, phi bỉ sở cộng”, đại viên cảnh trí là 

pháp  thân  Bồ  Tát  chứng  đắc.  Pháp  thân  Bồ  Tát  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí, 

chuyển  A  lại  da  thành  đại  viên  cảnh  trí,  tiểu  thừa  chƣa  đạt  đƣợc.  “Phi  bỉ  sở 

cộng  gọi  là  vô  đẳng”,  vô  đẳng  là  không  tƣơng  đồng  với  nó,  đây  là  điều  thù 

thắng thứ nhất. 

“Nhƣ  ba  trí  ở  trƣớc”,  ba  loại  trí  ở  trƣớc  của  đại  viên  cảnh  trí.  Bình  đẳng 

tánh trí, diệu quan sát trí, thành sở tác trí, đây là tam chủng trí. “Bồ Tát tiệm 

đắc”, dần dần đạt đƣợc. “Đại viên cảnh trí, chỉ có Phật đốn chứng, càng không 

có loại nào khác, nên gọi là vô luân”, vì sao nói vô đẳng vô luân. Chuyển A lại 

da thành đại viên cảnh, vừa chuyển họ liền thành Phật, vừa chuyển Bồ Tát liền 

thoát  ly  mƣời  pháp  giới.  Nói  cách  khác,  mƣời  pháp  giới  cũng  là  một  giấc 

mộng.  A  lại  da  vừa  chuyển  là  thành  đại  viên  cảnh  trí,  thập  pháp  giới  không 

Tập 553  247 



còn, nhƣ tỉnh lại sau giấc mộng. Tỉnh dậy là cảnh giới gì? Là cõi thật báo trang 

nghiêm  của  Nhƣ  Lai.  Nói  cách  khác,  cũng  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của 

mình hiện tiền, nhất chân pháp giới hiện tiền, vì sao vậy? Vì không dùng vọng 

tâm.  A  lại  da  là  vọng  tâm,  đại  viên cảnh  trí  là  chân  tâm,  vọng  tâm  vĩnh viễn 

tách rời, từ đây về sau dùng chân tâm, không dùng vọng tâm, nhƣ vậy là thành 

Phật.  Phật  dùng  chân  tâm,  phàm  phu  dùng  vọng  tâm,  thập  pháp  giới  đều  là 

phàm phu. 

Lục đạo là nội phàm, phàm phu bên trong lục đạo. Thanh văn, Duyên giác, 

Bồ Tát, Phật là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo. Vì sao là phàm phu? 

Họ  dùng  A  lại  da,  không  dùng đại  viên  cảnh  trí.  Khi  A  lại  da  biến  thành  đại 

viên cảnh trí, họ sẽ dùng chân tâm. Dùng chân tâm, cảnh giới mà A lại da hiện 

là  mƣời  pháp  giới,  mƣời  pháp  giới  không  còn.  Chân  tâm  sở  hiện  là  cõi  thật 

báo, nên trong kinh thƣờng nói Pháp thân Bồ Tát ở cõi báo, chính là cõi thật 

báo trang nghiêm. Trong cõi thật báo trang nghiêm đều gọi là Bồ Tát A Duy 

Việt Trí. 

Cho nên đây là chỉ có Phật đốn chứng, càng không có loại khác, đây là vô 

luân. Luân là tƣơng đồng với ngài, ở đây là không tƣơng đồng, nên gọi là vô 

luân, vô đẳng vô luân. 

“Hơn  bất  tƣ  nghị  trí  là  tối,  hơn  bất  khả  xƣng  trí  là  thƣợng,  rộng  hơn  đại 

thừa quảng trí là thắng”. Đây là thắng, thù thắng của thứ ba, thứ tƣ, thứ năm, 

nên gọi nó là “vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí”, đây là giải thích câu này. 

Ai chứng đƣợc? Phật A Di Đà chứng đƣợc, Đức Nhƣ  Lai chứng đƣợc,  mƣời 

phƣơng tất cả chƣ Phật đều chứng đƣợc. Mỗi ngƣời đều có vô đẳng vô luân tối 

thƣợng thắng trí, là trí tuệ trong tự tánh của chúng ta. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật dạy: Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

đức tƣớng của Nhƣ Lai. Trí tuệ Nhƣ Lai chính là ở đây nói vô đẳng vô luân tối 

thƣợng thắng trí, tất cả chúng sanh đều có. Điều này chúng ta không thể không 

biết. 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dƣới:  “Hội  Sớ  lại  nói:  Không  hiểu  đƣợc  Phật  trí, 

nghi  cái  không  thể  nghĩ  bàn  của  Phật  trí”.  Họ  hoài  nghi  đối  với  những  điều 

trong kinh nói về trí tuệ của Phật, làm gì có chuyện này? Nếu hôm nay quý vị 

nói  với  ngƣời  khác,  trí  tuệ  này  đối  với  hết  thảy  pháp  của  thế  xuất  thế  gian, 

không có gì không biết, không có gì không thể. Họ nói đây là giả, sao quý vị 

lại  có  thể  tin  đƣợc  điều  này,  sao  có  thể  đƣợc!  Hoàn  toàn  dùng  tri  kiến  của 

phàm phu, để đo lƣờng cảnh giới của Phật Bồ Tát và Thánh hiền. 

248  Tập 553 



Trong  xã  hội  ngày  nay,  hiện  tƣợng  này  vô  cùng  phổ  biến.  Đối  với  ngƣời 

học Phật mà nói, đây là chƣớng ngại nghiêm trọng. Nói cách khác, bản thân họ 

có thật, nhƣng họ thật sự không tin. Những gì trong kinh Phật nói toàn là tánh 

đức, Đức Phật không nói lời giả dối, vì chính ngài đã chứng đƣợc, ngài biết tất 

cả chúng sanh đều có. Chỉ cần tin tƣởng, thì trí tuệ năng lực có thể khôi phục. 

Còn nhƣ không tin, mãi mãi không thê khôi phục, quá sức mê muội. 

Vì nghi điều không thể nghĩ bàn của Phật trí, nên “không ngộ đƣợc sự lớn 

lao của Nhƣ Lai”. Họ không thể giác ngộ, bản thể tự tánh năng sanh vạn pháp, 

vạn pháp từ đâu đến? Tự tánh biến hiện ra. “Niệm Phật vãng sanh là kiến lập 

trên trí tuệ của Phật”, kiến là kiến lập. Vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí của 

Phật  A  Di  Đà,  kiến  lập  nên  thế  giới  Cực  lạc,  tiếp  dẫn  chúng  sanh  chƣa  giác 

ngộ, đến đó để tu hành, khai ngộ. 

Bây  giờ  quý  vị  hoài  nghi:  “Nghi  là  vì  không  hiểu đƣợc  trí  tuệ  của  Phật”. 

Quý  vị  hoài  nghi,  không  tin,  là  vì  không  hiểu  đƣợc  trí  tuệ  của  Phật.  “Bất  tƣ 

nghị trí, trí tuệ của Phật sâu rộng không thể nghĩ lƣờng, nên gọi là bất tƣ nghị 

trí.  Niệm  Phật  vãng  sanh  kiến  lập  trên  bất  tƣ  nghị  trí,  nghi  nên  gọi  là  không 

hiểu bất tƣ nghị trí”. Không hiểu bất tƣ nghị trí của Phật. 

“Bất khả xƣng trí là trí tuệ của Phật, chúng nhiều vô lƣợng mà xƣng thuyết 

không thể cùng tận, nên gọi là bất khả xƣng trí. Niệm Phật vãng sanh thành tựu 

trên bất khả xƣng trí”, thành là thành tựu. “Vì nghi nên gọi là không hiểu bất 

khả xƣng trí. Đại  thừa quảng trí, đối với các pháp  môn là biết hết cùng tận”. 

Chính là vừa mới nói: “vô sở bất tri, vô sở bất năng”, nên gọi là đại thừa quảng 

trí. Niệm Phật vãng sanh đƣợc cảm ứng trên đại thừa quảng trí, vì nghi nên gọi 

là không hiểu đại thừa quảng trí. Vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí, quả vị 

rất cao. Đây là căn bản, nguồn gốc của tứ chủng trí, bản thể của tứ chủng trí. 

Tứ chủng trí là tác dụng của vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí. Đây gọi là 

vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí. Ngày nay niệm Phật vãng sanh là phát 

trên vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí, nghi vì không hiểu đƣợc vô đẳng vô 

luân tối thƣợng thắng trí. 

Ba thuyết ở trên, ba cách nói trên. Hỗ tƣơng nhau phát huy. Tịnh Ảnh Sớ 

thuật lại đơn giản điều cốt yếu của nó, nói một cách rất đơn giản, rất cốt yếu. 

Tông Yếu nói rộng về nghĩa của nó, nói rõ ràng minh bạch về sự lý này. Hội 

Sớ quy về Tịnh độ. Hoàng Niệm Tổ đem ba loại chú giải này và đều trích dẫn 

ra đây, nên gọi là tịnh lục, điều này rất khó đƣợc. 

Chúng ta xem  đoạn kinh văn này, xem ba loại chú giải của các bậc tổ sƣ 

đại đức, nên chú giải này rất hay. Chú giải này là tập đại thành các kinh luận 

Tập 553  249 



giải thích xƣa nay của các bậc tổ sƣ, trong phần chú giải này chúng ta đều xem 

đƣợc hết. Đích thực nó có cống hiến vô cùng lớn lao đối với việc đoạn nghi 

sanh tín của chúng ta, chúng ta không thể không cám ơn cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ. 

Xem tiếp đoạn sau: Kinh dạy rằng, dùng tâm nghi hoặc, không thể tin trí 

tuệ  của  Phật,  nên  sanh  nghi  hoặc,  đây  đích  thực  là  vấn  đề  vô  cùng  nghiêm 

trọng.  Nghi  có  bốn  ý,  bên  dƣới  là  áp  dụng  rộng  về  ý  của  đại  sƣ  Đàm  Loan, 

Nguyên  Hiểu,  Tuấn  Đế,  và  áp dụng thêm  tinh  ý  của  đại  sƣ  Cảnh  Hƣng, khái 

quát đơn giản hóa nó bằng văn tự. 

Xem tiếp bên dƣới đại sƣ Đàm Loan nói nhƣ thế nào, đại sƣ Nguyên Hiểu 

nói nhƣ thế  nào. Đại sƣ  Nguyên Hiểu là ngƣời Hàn quốc, Tuấn Đế  là ngƣời 

Nhật bản. Thêm vào đó là đại sƣ Cảnh Hƣng, ngài là ngƣời Trung quốc. Quý 

vị xem những bậc tổ sƣ đại đức trong và ngoài nƣớc, họ giải thích đối với ngũ 

chủng trí. Không tin ngũ chủng trí, thì nên tổng kết vấn đề nhƣ thế nào. 

“Thứ nhất, không tin bất tƣ nghị trí, vì nghi nên niệm Phật A Di Đà chƣa 

chắc đƣợc vãng sanh Cực Lạc, không biết bất tƣ nghị trí có đại oai lực, không 

thể tƣ duy đo lƣờng mà biết đến đƣợc. Hết thảy vạn pháp đều là tự lực tha lực, 

tự nhiếp tha nhiếp, thiên biến vạn hóa, vô lƣợng vô biên, làm an ổn phàm phu 

có tình chấp nghi hoặc, nghi diệu pháp vô ngại của Nhƣ Lai. 

Chúng ta xem đoạn bất khả tƣ nghị trí, trí tuệ rộng lớn không thể nghĩ bàn, 

vì  sao  vậy?  Vì  tƣ  lƣơng,  ngôn  ngữ  của  chúng  ta.  Nghị  là  nghị  luận,  là  ngôn 

ngữ,  là  có  phạm  vi,  có  giới  hạn,  trí  tuệ  không  có  giới  hạn.  Lấy  tƣ  lƣơng  có 

phạm vi, đệ lục ý thức, Đức Phật đã nói: năng lực của đệ lục ý thức lớn, lớn 

đến  mức  độ  nào?  Đối  ngoại  nó  duyên  đến  hƣ  không  pháp  giới,  đối  nội  nó 

duyên đến A lại da. Phạm vi lớn nhƣ vậy, các loại trí khác không có năng lực 

lớn nhƣ vậy, nhƣng nó không duyên đƣợc tự tánh. Đây chính là nó có hạn. 

Phàm phu chúng ta, bao gồm mƣời pháp giới, trong mƣời pháp giới không 

chuyển  thức  thành  trí.  Nói  cách  khác,  chúng  ta  đều  dùng  đệ  lục  ý  thức,  nên 

vĩnh viễn không thể kiến tánh. Nếu đã học Phật, đối với Phật có thể sanh khởi 

tín tâm, biết đƣợc điều gì? Phật đã chuyển thức thành trí, không còn dùng vọng 

tâm. Bát thức là vọng tâm, không phải chân tâm. Ngài không dùng vọng tâm, 

ngài  dùng  chân  tâm.  Chân  tâm  không  có  chƣớng  ngại,  đột  phá  tất  cả  mọi 

chƣớng ngại, trong vọng tâm có chƣớng ngại. 

Từ chỗ này chúng ta sanh ra nghi vấn, hoài nghi chỉ là niệm Phật A Di Đà, 

chƣa chắc đƣợc sanh Tịnh độ. Đây chính là không biết năng lƣợng bất tƣ nghị 

trí của Phật A Di Đà lớn chừng nào, có thể bảo đảm quý vị vãng sanh. Quý vị 

không tin ngài, mang theo tâm hoài nghi, có niệm chăng? Vẫn niệm, thử xem. 

250  Tập 553 



Ngƣời này sẽ sanh vào biên địa, sanh vào nghi thành. Nếu họ không tin, cũng 

không  niệm,  nhƣ  vậy  không vãng  sanh  đƣợc,  tiếp  tục  trôi  lăn  trong  luân  hồi. 

Đối với trí tuệ của Phật, nói Phật có trí tuệ lớn nhƣ vậy, chỉ sợ là giả, chắc đều 

là  những  lời  khen  ngợi,  không  phải  thật,  đây  là  gì?  Thiếu  thiện  căn,  sẽ  có 

những rắc rối này. 

Bên dƣới nói với chúng ta về đạo lý: “Tất cả vạn pháp đều là tự lực tha lực, 

tin tức hợp”. Hai sức mạnh sẽ hợp lại, không tin, hai sức mạnh này sẽ phân tán. 

Tự lực là bản thân, tha lực là Phật A Di Đà. Hết thảy vạn pháp, tự lực là chủ, là 

nhân chính, tha lực là trợ duyên. Phật A Di Đà kiến lập thế giới Cực Lạc, nếu 

không liên quan đến chúng ta, đến đó sẽ vô cùng khó khăn. 

Vì sao nói chúng ta đến thế giới Cực Lạc là quyết định có thể đến? Chúng 

ta và Phật A Di Đà là nhất thể, thế giới Cực Lạc là do tâm Phật A Di Đà biến 

hiện  ra,  cũng  là  tâm  ta  biến.  Nếu  tâm  ta  không  biến,  làm  sao  ta  đến  thế  giới 

Cực  lạc  đƣợc?  Ngài  đã  biến,  thế  giới  Cực  lạc  ở  đó,  tâm  ta  không  biến,  nên 

không thể đến. Trong tâm ta cũng biến thành thế giới Cực Lạc, kết hợp này sẽ 

đi đƣợc. Đạo lý là nhƣ vậy, điều này không thể không biết. Vì sao vậy? Vì tự 

tánh chỉ có một. Tƣớng có sai biệt, tánh không sai biệt. Nghĩ thông suốt đạo lý 

này,  nghi  hoặc  này  liền  hóa  giải.  Tƣớng  hai  chúng  ta  khác  nhau,  tánh  giống 

nhau. Ví dụ chúng ta xem hình ảnh trên ti vi, trong ti vi có rất nhiều ngƣời, tôi 

cũng ở trong đó. Hình ảnh chính là chân tâm, mỗi ngƣời chúng ta là vọng tâm. 

Vọng tâm không giống nhau, chân tâm giống nhau. Đều là một màn hình biến 

hiện  ra,  quý vị  rời  màn  hình  thì  không  còn  gì  cả,  nên tâm  hiện  thức  biến  thế 

giới Cực lạc, thế giới Ta bà. Phật A Di Đà với ta, đều là tâm hiện, một cái tâm. 

Thức biến thì sao? Thức không phải một. Hiện nay vấn đề là tâm là một, thức 

cũng là một, thức này của chúng ta cũng ở đó phân biệt chấp trƣớc Phật A Di 

Đà, chấp trƣớc thế giới Cực Lạc, nhƣ vậy chúng ta đã hợp. Nên tin là hợp, đã 

hợp nhất, nhƣ vậy sao không thể đi?  Không tin nhƣ vậy là tách rời: “Tự nhiếp 

tha nhiếp”. 

Câu thứ ba của ba loại chu biến trong Hoàn Nguyên Quán nói: Hàm dung 

không hữu. Chúng ta phải nhiếp thủ thế giới Cực Lạc, chúng ta phải nhiếp thọ 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà cũng nhiếp thọ tôi, Phật A Di Đà cũng nhiếp thọ 

thế giới Ta bà, đây là tự nhiếp tha nhiếp. 

“Thiên biến vạn hóa” là xuất sanh vô tận. “Vô lƣợng vô biên” là chu biến 

pháp giới. Chúng ta dùng ba loại chu biến trong Hoàn Nguyên Quán để xem 

kinh văn này: “Làm an ổn hàng phàm phu có tình chấp nghi hoặc”. Đây là nói 

đến số ngƣời không tin, ngƣời có hoài nghi, hoài nghi là họ có chƣớng ngại. 

Tập 553  251 



“Nghi  ngờ  diệu  pháp  vô  ngại  của  Nhƣ  Lai”,  ngại  từ  đâu  sinh  ra?  Không  tin 

chính là ngại, thành tín  chƣớng ngại sẽ không còn. 

Bên dƣới đƣa ra một ví dụ nói: “Nên biết một tấm kính, có thể hiện ra vạn 

tƣợng”. Dùng tấm kính, tấm kính này có thể chiếu soi cảnh giới bên ngoài, xa 

gần  đều  ở  trong  đó.  Tấm  kính  này  tƣợng  trƣng  điều  gì?  Có  thể  dung,  có  thể 

nhiếp, hiển thị tất cả vạn pháp đều là tự lực tha lực. Kính là tự lực, có thể đem 

tha lực dung nhập vào trong tự lực, tự tha không hai. 

“Ngàn năm tích lũy, một ngọn lửa đốt cháy tất cả”, quý vị đem số củi tích 

lũy này chất lên, một ngọn lửa đốt cháy sạch những gì tích lũy ngàn năm. 1000 

năm tích lũy này là gì?  Tội nghiệp, tội nghiệp tích lũy từ vô lƣợng kiếp đến 

nay. Một ngọn lửa là gì? Trí tuệ quang minh, quý vị giác ngộ, vừa giác ngộ thì 

tội  nghiệp  hoàn  toàn  biến  mất.  Không  giác  ngộ,  tội  này  rất  nặng,  phải  gánh 

chịu. Giác ngộ, tội này không còn, vì sao vậy? Vì hết thảy pháp đều là không, 

không có gì là thật. Nhƣng nếu quý vị mê, quí vị không giác, tội đó sẽ sanh ra 

tội báo. Thật ra tội báo cũng không phải thật, là giả. Nhƣ nằm mộng vậy, quý 

vị đang thấy ác mộng, trong mộng ta phải chịu khổ, đều là tự làm tự chịu. 

Bên  dƣới  tổng  kết:  “Nên  chí  tâm  nhất  niệm  xƣng  danh”,  hai  chữ  chí  tâm 

này rất quan trọng, không phải hữu tâm vô ý, không phải điều này. Chí tâm là 

tâm chân thành, chân thành đến tột cùng. Niệm một tiếng A Di Đà Phật có thể 

tiêu tội nặng sanh tử trong 80 ức kiếp, lâm chung thập niệm tất sanh có gì lạ 

đâu, nhƣ vậy có gì để hoài nghi đâu? Quý vị sẽ tin tƣởng, nên lý nhất định phải 

hiểu, Bất tƣ nghị trí chính là thành sở tác trí. 

Thứ hai, không tin bất khả xƣng trí, bất khả xƣng trí chính là diệu quan sát 

trí. Không hiểu thể trí của Phật là tuyệt đối đãi, đối đãi chính là đối lập. Trong 

trí  Phật  không  có  đối  lập,  nhất  định  phải  hiểu  điều  này.  Ngày  nay  chúng  ta 

không chuyển đổi đƣợc, vì chƣa buông bỏ đối lập. Có thích, có ghét, đây chính 

là đối lập, vì sao vậy? Không bình đẳng. 

Trí của Phật tuyệt đối đãi, chúng ta là Phật, đây là Đức Thế Tôn nói: “Tất 

cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Trí  của  Phật  tuyệt  đối  đãi,  đây  là  bổn  phận  của 

chúng ta. Vì sao chúng ta không giác ngộ? Vì sao chúng ta vẫn còn đối lập? Ly 

quá tuyệt phi, không có lỗi lầm, cũng không có thị phi, vì sao vậy? Đối lập mới 

có, không đối lập làm gì có tội, làm gì có phi? 

Đại sƣ Đàm Loan nói: “Bất khả xƣng trí, gọi là trí Phật tuyệt xƣng, bất khả 

xƣng  lƣợng,  không  có  hình  tƣớng  đối  đãi,  không  có  tƣớng  đối  đãi.  Phật  Trí 

không thể nghĩ bàn, không thể xƣng kể, không có đối đãi, sao lại nói nhƣ thế? 

Nếu pháp là có, tức biết có ứng có tri. Nếu pháp là không, cũng biết có ứng có 

252  Tập 553 



tri”. Có biết có trí tuệ, có biết không có trí tuệ, nếu pháp thật sự có, nếu pháp 

thật sự vô. Các pháp rời có và không, đây là tất cả pháp phi hữu phi vô, nhƣ 

vậy phải làm sao? Nên biết các pháp sâu kín của Phật, tức trí tuyệt tƣơng đãi, 

phƣơng pháp của Phật hay, làm sao không sâu kín đƣợc? Đối với tất cả pháp 

không khởi tâm, không động niệm, lúc này trí tuệ tuyệt đối đãi, cũng chính là 

tƣơng đối, ý niệm này không còn. Trong cảnh giới này, quý vị có thể nói ra 

đƣợc lời nào chăng? Thật sự  gọi là “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ  diệt”. 

Quý  vị  có  thể  nói  ra  là  tƣơng  đối,  không  phải  tƣơng  đối  không  nói  ra  đƣợc. 

Quý vị có thể tƣởng tƣợng là tƣơng đối, có năng tƣởng, có sở tƣởng. Năng sở 

đều không có, tƣởng tƣởng cũng không có, nên gọi là bất khả tƣ bất khả nghị. 

Dùng trí thủ Phật, không gọi là biết Phật. Dùng bất trí thủ Phật, cũng không 

phải biết Phật. Hai câu này nói rất hay, tôi biết đó là Phật A Di Đà nói lời thật 

với quý vị, quý vị không biết Phật. Đó không phải Phật A Di Đà, quý vị cũng 

không biết Phật, vì sao vậy? Quý vị có phân biệt, có chấp trƣớc. Trong tâm có 

hữu có vô, có phi hữu, có phi vô, quý vị có những thứ này. Đây là gì? Đây là 

tri thức, không phải trí tuệ. 

Dùng phi trí phi bất trí thủ Phật, cũng không biết Phật. Dùng phi phi trí phi 

phi bất trí thủ Phật, cũng không biết Phật, trí Phật rời bốn câu này. Rời tứ cú 

này,  tức  rời  bách  phi.  Trí  Phật  rời  tứ  cú,  tuyệt  bách  phi,  thể  rời  đối  đãi.  Phật 

không có tƣơng đối, cũng chính là nói thật sự chuyển thức thứ bảy sẽ không có 

đối  lập,  đối  lập  không  còn  nữa.  Không  có đối  lập  là cảnh  giới  gì?  Nhất  thể, 

biến  pháp giới  hƣ  không  giới  và  chính  mình  quả  thật  là  nhất  thể.  Trong  nhất 

thể có tƣơng ƣng, có cảm ứng, nên nói bất khả xƣng trí. Trí này ta không cách 

nào xƣng đƣợc. 

Trí  không  thể xƣng,  nên  công  đức  niệm  Phật  cũng  không  thể xƣng,  niệm 

Phật vãng sanh thành tựu là nhờ bất khả xƣng trí. Đối với điều này có nghi, gọi 

là  không  hiểu  bất  khả  xƣng  trí.  Ngƣời  thật  sự  học  Phật,  ngƣời  thật  sự  niệm 

Phật, ngƣời thật sự cầu vãng sanh, nhất định phải buông bỏ vọng tƣởng, phân 

biệt, chấp trƣớc. Buông bỏ, bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh liền hiện tiền. Bát 

nhã vốn đầy đủ chính là ở đây nói đến năm loại trí. 

Xem  tiếp  phần  thứ  ba:  Thứ  ba,  không  hiểu  đại  thừa  quảng  trí,  nghi  Phật 

không thể thật sự độ tất cả chúng sanh. Chúng sanh vô lƣợng vô biên, Phật có 

thể độ hết đƣợc chăng? Phật có thể độ hết, vì sao tôi vẫn chƣa đƣợc độ? 

Tôi  ở  Malaysia  từng  gặp  một  vị,  ông  hoài  nghi:  Phật  thật  sự  có  thể  độ 

chúng  sanh,  ngài nói  chúng  sanh  chƣa  độ  tận  ngài  sẽ  không  thành  Phật.  Tôi 

chƣa đƣợc độ sao ngài đã thành Phật rồi? Ông hỏi tôi vấn đề này. 

Tập 553  253 



Lại nghi tất cả chúng sanh niệm Phật, há có thể đều đƣợc vãng sanh Tịnh 

độ. Hạng ngƣời hoài nghi nhƣ vậy rất nhiều. Ngƣời niệm Phật rất nhiều, ngƣời 

vãng sanh không nhiều, thật ra đối với hai chữ niệm Phật quý vị chƣa hiểu rõ 

ràng. Đây là niệm thật niệm giả, niệm thật thì đã vãng sanh, niệm giả đƣơng 

nhiên không thể vãng sanh. 

Thật  sự  niệm  Phật,  trong  những  buổi  giảng  dạy  chúng  tôi  thƣờng  khuyên 

mọi ngƣời: Chúng ta thay đổi tâm, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật 

A Di Đà ra đều buông bỏ hết, niệm Phật nhƣ vậy chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

Trong tâm vẫn còn tham sân si mạn nghi, dù miệng niệm Phật cũng không thể 

vãng sanh, nhƣ vậy không gọi là ngƣời niệm Phật. Điều kiện vãng sanh thật sự, 

trong kinh nói rất rõ ràng: “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Chân tâm nhất niệm, 

tâm họ là thanh tịnh, nên họ có cảm ứng. 

Chúng  ta  một  ngày  niệm  một  vạn  danh  hiệu,  niệm  mƣời  vạn  danh  hiệu, 

nhƣng tâm không thanh tịnh, không có cảm ứng, đạo lý chính là nhƣ vậy. Tuy 

không thể cảm ứng, hạt giống niệm Phật ở trong A lại da thức vĩnh viễn không 

hƣ hoại. Hơn nữa chủng tử rất nhiều, vì họ niệm Phật nhiều. Khi nào duyên 

thành  thục,  thiện  căn  này  sẽ  rất  sâu  dày,  vì  quá  khứ  họ  niệm  Phật  rất  nhiều. 

Nhân duyên thành thục, họ nhất định vãng sanh. 

Duyên gì? Họ thật sự có thể buông bỏ, ngoài Phật A Di Đà ra đều buông 

bỏ hết, duyên của họ sẽ thành thục, sự việc chính là nhƣ vậy. Nhất tâm chuyên 

niệm Phật A Di Đà, không phải hai tâm, ba tâm. Quý vị ghi nhớ câu này: Nhất 

tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, đừng nghĩ điều gì cả, 

cũng đừng nói điều gì cả, vì sao vậy? “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, 

quý vị nghĩ đến nó làm gì? Nói đến nó làm gì? Tốt, hƣ vọng, không tốt cũng là 

hƣ vọng. 

Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói  quá  rõ  ràng:  “Tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc”. Quý vị nghĩ đến nó làm gì? Nói đến nó làm gì? Nghĩ thì 

nghĩ Phật A Di Đà, niệm thì niệm Phật A Di Đà. Nghĩ thì nghĩ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ, niệm thì niệm Kinh Vô Lƣợng Thọ, nhƣ vậy nhất định đƣợc vãng sanh. 

Cổ  nhân  nói:  “Vạn  ngƣời  tu  vạn  ngƣời  đi”,  không  sót  ngƣời  nào.  Bởi  vậy 

không thể không biết vấn đề này. 

Cho nên Phật A Di Đà làm hữu lƣợng tƣởng, đối trị nghi ngờ này, nên gọi 

là đại thừa quảng trí, đại thừa quảng trí là phá nghi hoặc này. Trí này không có 

pháp nào không biết, không có phiền não nào không đoạn, không có thiện nào 

không  đầy  đủ,  không  có  chúng  sanh  nào  không  đƣợc  độ.  Trong  giáo  lý  đại 

thừa Đức Phật thƣờng nói: “Phật không độ ngƣời vô duyên”, không phải Phật 

254  Tập 553 



không có năng lực để độ, ngài có năng lực độ hết thảy chúng sanh. Thế nào là 

vô  duyên?  Không  tin,  không  tiếp  nhận,  không  xem  kinh  Phật,  không  nghe 

giảng kinh, hoàn toàn không tin, đây là không có duyên. Tuy trong A lại da có 

chủng tử, nhƣng họ không có duyên, vì sao không có duyên? Có lẽ từ nhỏ chƣa 

từng  tiếp  xúc,  những  gì  tiếp  xúc  từ  nhỏ  đại  khái  đều  là  những  tri  thức  trái 

ngƣợc  với  Phật  pháp  và  truyền  thống.  Chúng  tôi  là  ngƣời  từng  trải  qua,  nên 

biết. 

Trong  nhà  không  tin  Tôn  giáo,  nhƣng  vẫn  tin  nhân  quả,  nhân  quả  là  gì? 

Nhân  quả  chỉ  là đối  ngƣời,  đối  tƣợng  sát  đạo dâm  vọng  đều  là ngƣời,  nhƣng 

vẫn giết súc sanh. Đây chính là đối với nhân quả còn thiếu một phần nhƣ vậy. 

Tiếp thu giáo dục trong trƣờng không nói đến những điều này, nói nó là mê tín. 

Những điều này là đế vƣơng trong thời đại phong kiến lừa gạt nhân dân, là một 

thủ đoạn, một thủ đoạn để ổn định chính quyền, hiện nay đều không cần đến, 

nên  gặp  rồi  cũng  không  học.  Chỉ  đi  ngang  qua  cổng  chùa  nhƣng  không  vào, 

khi chúng tôi còn trẻ có thái độ nhƣ vậy. Nhƣ tôi và những ngƣời giống nhƣ tôi 

rất nhiều.       Tôi theo thầy Phƣơng là học triết học, không phải học Phật, thầy 

dạy cho tôi là triết học, cũng không phải Phật pháp. Nhƣng phần sau cùng là 

nói về triết học Phật giáo, điều này rất đặc biệt, một mục sau cùng. Thầy nói 

với tôi, triết học Phật giáo là đỉnh cao của triết học trên toàn thế giới. Thầy là 

nhà  triết  học,  nên  xem  Phật  pháp  nhƣ  triết  học:  Triết  học  Phật  giáo.  Thầy 

nghiên cứu, và đặc biệt rất yêu thích phần này, nên mục sau cùng thầy đã giảng 

cho  tôi  nghe.  Chúng  tôi  nghe  rất  có  đạo  lý,  mới  sửa  đổi  đƣợc  đối  với  những 

nhận thức sai lầm trƣớc đây. Đi ngang qua chùa muốn đi vào xem, trƣớc đây 

không vào.       Có một kiến thức sâu hơn một chút, chúng tôi đều thỉnh giáo 

thầy, có thể thảo luận, dần dần thấy thích thú. Nếu không có lần học tập này, 

suốt đời này của chúng tôi đã bỏ lỡ quả nhân duyên này ngay trƣớc mắt, khiến 

chúng tôi đối với Phật giáo, và về sau dần dần đối với tất cả các Tôn giáo đều 

sanh  khởi  tâm  cung  kính.  Mới  biết  rằng  những  gì  trƣớc  đây  chúng  tôi  học, 

chúng tôi nghĩ là hoàn toàn sai. 

Sao có thể nói tất cả pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến? Nhƣng pháp 

này, những ngƣời tiếp nhận ảnh hƣởng giáo dục khoa học hiện đại, họ không 

thể tiếp thu, chúng tôi rất hiểu điều này. Đặc biệt là giáo dục của Thánh hiền, 

giáo  dục  của  Phật  Bồ  Tát,  không  có  tâm  thành  kính  sẽ  không  cách  nào  khế 

nhập  đƣợc.  Cho  dù  là  xuất  gia  tu  hành,  đối  với  kinh  điển,  đối  với  Tam  bảo, 

không có tâm chân thành cung kính, thì suốt đời cũng không đƣợc lợi ích. Vì 

sao vậy? Vì ta chƣa đoạn tâm hoài nghi, tuy xuất gia, nhƣng vẫn còn hoài nghi. 

Tập 553  255 



Chúng ta không cần tìm hiểu nguyên nhân xuất gia, nhƣng họ đối với những 

vấn đề mấu chốt trong kinh điển, vẫn chƣa đoạn hết nghi hoặc, lại không có cơ 

hội thâm nhập kinh tạng. 

Ngày  nay  chúng  ta  thật  sự  hiểu  rõ,  khi  Đức  Phật  còn  tại  thế,  vì  sao  ngài 

giảng kinh suốt 49 năm? Chỉ vì một việc, giúp mọi ngƣời đoạn nghi sanh tín. 

Sau khi đoạn nghi sanh tín, đó là mục tiêu thứ hai, giúp mọi ngƣời phá mê khai 

ngộ. 49 năm giảng kinh dạy học, chính là vì điều này, không có một chút gì là 

vì lợi ích cho bản thân, không có. Chúng ta biết, đến Tu đà hoàn đều đã phá 

thân kiến, sao Phật còn ngã chấp đƣợc? Không thể, A la hán đã phá ngã chấp, 

huống gì là Phật! 

Trong Kinh Kim Cang nói: Tứ kiến, tứ tƣớng đều phá trừ sạch. Tuy là ứng 

hóa thân và pháp thân, thực tế mà nói thì không có gì khác. Nên cũng coi Phật 

nhƣ ngƣời bình thƣờng, cho rằng trí tuệ năng lực của ngài đều có giới hạn, nhƣ 

vậy là sai. Hữu lƣợng tức là có hạn lƣợng. 

Đối trị nghi hoặc này, nên gọi là đại thừa quảng trí, đây là chuyển thức thứ 

bảy thành bình đẳng tánh trí. Trí này không pháp gì không biết, không phiền 

não nào không đoạn, không thiện nào không đầy đủ, không có chúng sanh nào 

không độ. Phải biết trí Phật, không có gì không chuyên chở đƣợc, chuyên chở 

là ví dụ. Chuyên chở tất cả đều nhập vào vô dƣ, nên gọi là đại thừa, chính là vô 

dƣ niết bàn. Những gì chuyển chở không có giới hạn, không có biên tế, nên gọi 

là  quảng  trí.  Chuyên  chở  là  giáo  hóa  chúng  sanh,  chúng  sanh  đang  mê,  giúp 

chúng sanh phá mê khai ngộ.       Ngộ là cảnh giới cao, mê là phàm phu lục 

đạo. Ngộ chính là Phật Bồ Tát, đƣa phàm phu vào cảnh giới Phật Bồ Tát, đây 

gọi  là  chuyên  chở.  Chuyên  chở  những  gì?  Chuyên  chở  tất  cả  chúng  sanh,  vì 

sao  vậy?  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có Phật  tánh,  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là Phật, 

cho nên vô dƣ niết bàn là tất cả chúng sanh vốn có. Hiện nay họ mê mà không 

ngộ, chỉ cần có thể tiếp thu giáo huấn của Đức Phật, tiếp thu những nguyên tắc 

nguyên  lý  mà  Đức  Phật  dạy  trong  kinh  điển.  Quý  vị  sẽ  hiểu,  tất  cả  phƣơng 

pháp nói trong kinh điển, nhƣ vậy có thể quay đầu, có thể giác ngộ. Cƣơng lĩnh 

và  nguyên  tắc  chung  là  tam  học  giới  định  tuệ,  học  giới,  tu  định,  khai  trí  tuệ. 

Tam  học  cần  phải  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  cung  kính,  vì  sao  vậy?  Vì  chân 

thành cung kính là tánh đức của ta, mình vốn là nhƣ vậy. Hiện nay ta không 

biết cung kính, không biết chân thành, đó là do học hƣ, đó là tập tánh, không 

phải  bổn  tánh.Trong  Tam  Tự  Kinh nói: “Nhân  chi  sơ tánh  bổn  thiện”,  không 

biết  cung  kính,  không  biết  chân  thành,  nó  là  bất  thiện,  bất  thiện  là  tập  tánh. 

Cho nên đầu tiên phải buông bỏ tập tánh, trở về đến bản tánh, Phật pháp giúp 

256  Tập 553 



quý vị nâng cao cảnh giới rất nhanh. Đây là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, 

là thành tựu chân thật của nhân sinh. 

Trong kinh này nói về ba loại chân thật: Thứ nhất là rốt ráo chân thật. Rốt 

ráo chân thật chính là cổ nhân nói về bổn thiện, Phật pháp nói vốn là Phật, rốt 

ráo chân thật tức vốn là Phật. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, chúng ta đều 

có  thể  đạt  đƣợc.  Trí  tuệ  không  có  biên  tế,  đức  năng  cũng  không  có  biên  tế, 

tƣớng hảo là vô lƣợng vô biên. Nên có thể giúp ta đoạn phiền não, có thể giúp 

ta khai trí tuệ, có thể giúp ta thành tựu tất cả thiện pháp. Đức Phật đích thực có 

năng lực độ tất cả chúng sanh. 

Phải biết trí Phật, chuyên chở đƣợc tất cả, chuyên chở tất cả đều nhập vô 

dƣ niết bàn, đây là đại thừa. Sự chuyên chở không có giới hạn, không có biên 

tế,  gọi  là  quảng  trí.  Lại  biết  hết  cùng  tận  tất  cả  các  pháp  môn,  nên  gọi  là  đại 

thừa quảng trí, không phải tiểu thừa. Đối với tất cả pháp môn, bao gồm tất cả 

pháp thế xuất thế gian, thấu hiểu cùng tận, triệt để. Thấu hiểu viên mãn, thấu 

hiểu  triệt  để,  đây  gọi  là  cùng  tận,  gọi  là  đại  thừa  quảng  trí.  Có  thể  rộng  khế 

nhập vào căn cơ chúng sanh, đều đƣợc độ thoát, ngài có năng lực này. Có thể 

khế nhập vào căn cơ của tất cả chúng sanh, đều có thể giúp họ. Nhƣ Lai đại từ 

đại bi, đối với những ngƣời có duyên, đều chuyên chở họ đi vào niết bàn. Đây 

là nói Đức Phật có năng lực này, nhƣng điều kiện nhất định phải có duyên, có 

thể  tin,  có  thể  hiểu,  hoan  hỷ  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  Phật,  gọi  là  ngƣời  có 

duyên. 

Quý vị tiếp xúc đƣợc Phật pháp, nhất định nâng cao cảnh giới, Phật sẽ giúp 

chúng ta không ngừng nâng cao. Đức Phật chắc chắn không dạy chúng ta một 

ít, tức là bỏ quý vị, Phật không nhƣ vậy. Chỉ cần quý vị không rời xa ngài, nhất 

định ngài sẽ giúp quý vị viên thành Phật đạo. 

Ở  thế  gian  của  chúng  ta  khó,  trừ  khi  gặp  đƣợc  Đức  Phật  Thích  Ca,  nếu 

không gặp Đức Phật thì đều không thể. Ở đây là nói Phật A Di Đà ở thế giới 

Cực Lạc, nếu ta khẳng định Phật có năm loại trí tuệ này, có thể không lạy ngài 

làm thầy ƣ? Có thể từ bỏ ngài ƣ? Có thể không học theo ngài ƣ? Không thể. 

Nếu không bằng lòng học theo ngài, hoặc là đột nhiên muốn học, đột nhiên có 

việc cần phải ra đi, đây là do hiểu chƣa đủ thấu triệt về Đức Phật. Chính là ở 

đây nói: Không hiểu trí Phật, ta mới giải đãi, mới biếng nhác, mới bỏ học. Nếu 

nhƣ  thật  sự  hiểu  sẽ  không  nhƣ  thế,  vì  sao  vậy?  Vì  cơ  hội  thành  tựu  đạo  vô 

thƣợng bồ đề trong đời này chỉ có một lần, không có lần thứ hai, không thể gặp 

nữa, cho nên vô cùng trân quý, không cần gì cả, chỉ cần học Phật. Đây là thật, 

không phải giả. 

Tập 553  257 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 554 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:23.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  721 hàng  thứ  tƣ,  bắt  đầu  xem  từ  đoạn 

giữa, hàng thứ tƣ. 

“Lại biết cùng tận đối với các pháp môn, nên gọi là đại thừa quảng trí”, bắt 

đầu xem từ câu này. “Nên có thể khế nhập căn cơ của hết thảy chúng sanh, đều 

đƣợc độ thoát”, đây là thứ ba, “đại thừa quảng trí”, ở trƣớc chúng ta học đến 

đây. 

“Đại thừa quảng trí là chuyển thức thứ bảy thành bình đẳng tánh trí”, trí tuệ 

này hiện tiền. Thật ra bốn trí, năm trí đều là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự 

tánh. Tất cả Nhƣ Lai chứng đƣợc, tất cả chúng sanh vốn đầy đủ, vốn đầy đủ, 

chỉ  là  hiện nay  bị phiền  não  làm  chƣớng  ngại,  nó  không  khởi  tác  dụng. Trên 

thực tế nó vẫn khởi tác dụng, tác dụng đã biến chất, biến thành gì?      Quý vị 

xem Vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí biến thành A lại da, bất tƣ nghị trí 

biến thành tiền ngũ thức, đại thừa quảng trí biến thành Mạt na, nó đã biến chất. 

Nó vẫn khởi tác dụng, khởi tác dụng tƣơng phản, không phải chánh dụng, gọi 

là tà. Biến thành những thứ này, biến thành vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. 

Nếu trí tuệ này hiện tiền, đó chính là đối với tất cả pháp môn, đối với các 

pháp môn, đối với tất cả pháp của thế xuất thế gian, không có điều gì không 

biết, biết khắp cùng tận. Cùng là thấu thiểu triệt để, không có chút nghi hoặc 

nào, nên gọi là đại thừa quảng trí. Khi trí tuệ này khai, có thể khế nhập căn cơ 

của tất cả chúng sanh. Thế gian này, bất luận là chúng sanh trong đƣờng nào, 

đều có năng lực cứu độ họ, có năng lực giúp họ phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc 

vui, đây gọi là đều đƣợc độ thoát. 

“Nhƣ Lai đại từ đại trí”, Nhƣ Lai là từ tánh mà nói. Cổ nhân thƣờng nói: 

“tánh  ngƣời  vốn  thiện”.  Trong  đại  thừa  Phật  pháp  thƣờng  nói: “tất  cả  chúng 

sanh vốn là Phật, vốn thành Phật”, hiện nay vì sao biến thành nhƣ vậy? Vốn là 

vô  sở  bất  tri,  vô  sở  bất  năng,  hiện  nay  biến  thành  vô  tri  vô  năng.  Điều  này 

258  Tập 554 



trong Phật pháp đại thừa nói rất rõ ràng. Chúng ta là bị vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc, ba loại phiền não này che mất tự tánh, khiến tác dụng của tự tánh 

biến chất, kiến văn giác trí biến thành thọ tƣởng hành thức, nhƣ vậy là sai. Vốn 

không có thọ tƣởng hành thức, chỉ có kiến văn giác tri. Trong thọ tƣởng hành 

thức có cái ta, trong kiến văn giác tri không có cái ta. 

Chƣ  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  đại  trí  đại  đức,  đối  với  những  ngƣời  có 

duyên.  Có  duyên  là  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  có  thể  hành,  có  thể  chứng,  đây 

chính là có duyên với Phật. Chỉ cần có duyên, Phật nhất định giúp họ, cho nên 

đều chuyên chở họ đƣa vào niết bàn. Niết bàn là đại viên mãn, chúng ta chứng 

đƣợc quả Phật cứu cánh, trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác Nhƣ Lai, 

Phật có thể giúp chúng ta. 

Có  thể  khiến  chúng sanh  niệm  Phật  đều  sanh  Tịnh  độ,  đây  là  giúp  chúng 

sanh  có  duyên  chứng  đƣợc  quả  Phật  ngay  trong  đời  này.  Phƣơng  pháp  tối 

thắng  nhất,  phƣơng  pháp  nhanh  chóng  nhất,  phƣơng  pháp  ổn  định  nhất, 

phƣơng pháp dễ dàng nhất, không gì qua vãng sanh Tịnh độ. Vãng sanh Tịnh 

độ, có thể nói là tất cả đều viên mãn. 

Lại thế giới này phi hữu biên phi vô biên, cũng tuyệt tứ cú, tứ cú là vọng 

tƣởng, nghĩ này nghĩ nọ, nghĩ trƣớc nghĩ sau. Bất luận ta nghĩ điều gì, đều là 

sai lầm, vì sao vậy? Vì chân tánh là thanh tịnh tịch diệt, tiếng Phạn gọi là niết 

bàn, dịch thành tiếng Trung nghĩa là thanh tịnh tịch diệt. Trên đề kinh này là: 

Thanh tịnh bình đẳng giác, đây nghĩa là niết bàn. Hiện nay chúng ta thử nghĩ 

xem, chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác là nhiễm ô, là bất bình, là 

mê  hoặc  điên  đảo,  nên  hoàn  toàn  trái  ngƣợc  với  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác. 

Điên đảo 180 độ, đây chính là phàm phu lục đạo. 

Ngày nay chúng ta tiếp thu giáo dục Phật giáo, mục đích là gì? Là từ điên 

đảo khôi phục lại hình dáng nguyên trạng. Giáo dục Phật giáo rất viên  mãn, 

khôi phục đến thuần tịnh thuần thiện. Cho nên Phật khiến chúng sanh rời tú cú, 

phải buông bỏ tứ cú. Tứ cú chính là “thị phi”, hai câu này là đối lập. “Thị thị 

phi  phi,  phi  thị  phi  phi”,  tất  cả  những  ý  niệm  sai  lầm,  phân  biệt  chấp  trƣớc, 

không rời tứ cú này. Tứ cú diễn biến là vô lƣợng cú, toàn là lời không có giá 

trị.  Chúng  ta  có  cách  nào  rời  nó  đƣợc  chăng?  Không  có  cách  nào,  muốn  rời 

nhƣng không rời đƣợc. Bởi thế Tịnh tông có một phƣơng pháp tuyệt diệu, là 

dạy ta niệm Phật A Di Đà, đừng niệm thị phi nhân ngã. Tất cả mọi ý niệm đều 

quy về Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà là tiếng Phạn, dịch thành tiếng Trung nghĩa là vô lƣợng giác. 

A dịch là vô, Di Đà dịch là lƣợng, Phật dịch là giác, nên Phật A Di Đà nghĩa là 

Tập 554  259 



vô lƣợng giác. Ngày ngày niệm vô lƣợng giác, trở về vô lƣợng giác, nhƣ vậy là 

đúng. Phƣơng pháp này quả thật là vô cùng vi diệu.      Bởi thế rời vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, cũng chính là rời tứ cú, đây gọi là độ. “Thật ra phi độ phi 

bất độ”, độ cũng là giả danh mà thôi. Nếu chấp trƣớc có độ thật là sai, lại rơi 

vào chấp trƣớc. “Phi tận phi bất tận”, đây là độ tận chúng sanh, tận và bất tận 

đều không cần nghĩ đến nó, cũng đừng nghĩ đến độ và bất độ. Về sự thật sự đã 

làm, trong lòng không lƣu lại dấu vết nào. Điều này rất hay, gọi là diệu dụng. 

Trong Hoàn Nguyên Quán dạy chúng ta “tùy duyên diệu dụng”, đó là Phật 

Bồ Tát, phàm phu chúng ta không làm đƣợc, phàm phu chúng ta là tùy duyên 

cũng tùy biến. Nên từ vô lƣơng kiếp đến nay mãi trôi lăn trong vòng sanh tử 

luân hồi trong lục đạo, đây chính là tùy duyên tùy biến. Phật Bồ Tát rất hay, 

tùy duyên không tùy biến, mới có thể giúp ngƣời khác, bản thân mới không bị 

ảnh hƣởng. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo: “Thứ tƣ, bất liễu vô đẳng vô luân tối thƣợng 

thắng trí”, điều này ở trƣớc chúng ta đã học, đây là chuyển A lại da thành đại 

viên cảnh trí, đây cũng là căn bản của bốn loại trí, đều từ trong trí này mà biến 

hiện ra. Ở trƣớc nói bất tƣ nghị trí, bất khả xƣng trí, đại thừa quảng trí, đều từ 

đây mà sinh ra. 

“Nghi Phật không đƣợc nhất thiết chủng trí”, câu này vô đẳng vô luân tối 

thƣợng thắng trí cũng gọi là nhất thiết chủng trí. Nhƣ Lai chứng đƣợc, A la hán 

chứng  đƣợc  là  nhất  thiết  trí.  Bồ  Tát  chứng  đƣợc  là  đạo  chủng  trí.  Nhƣ  Lai 

chứng đƣợc chính là A la hán và Bồ Tát hợp lại, chứng đƣợc viên mãn, gọi là 

nhất thiết chủng trí, trong kinh này gọi nó là vô đẳng vô luân. Vô đẳng là tiểu 

thừa, tiểu thừa với ngài không tƣơng đẳng. Vô luân là Bồ Tát, Bồ Tát và ngài 

cũng  không  đồng  loại.  Ngài  là  trí  tuệ  tối  thƣợng  thù  thắng,  trí  tuệ  cứu  cánh 

viên mãn. Đây là nhất thiết chủng trí mà Nhƣ Lai chứng đƣợc. 

Thông thƣờng các Tôn giáo khác đều tán thán thần, khen ngợi thƣợng đế. 

Nói họ là vô sở bất tri, vô sở bất năng, toàn tri toàn năng. Trong Phật pháp gọi 

là  nhất  thiết  chủng  trí,  trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  gọi  là  vô  đẳng  vô  luân  tối 

thƣợng thắng trí, đây là  một vấn đề. Họ không hiểu, không thấu triệt, không 

thông suốt, có hoài nghi. 

“Nên mới nghi”, hoài nghi Phật không có trí tuệ này. “Đối với pháp môn 

niệm Phật vãng sanh không thể chánh tín”, nhƣng họ vẫn niệm, cũng cầu vãng 

sanh. Chỉ chẳng qua cho rằng Phật không thể có trí tuệ, chính là sự nghi ngờ 

này,  rất  thâm  sâu,  không  buông  đƣợc.  Nên  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  sanh 

đến biên địa nghi thành, cũng gọi là thai sanh. 

260  Tập 554 



Ý  của  đại  sƣ  Nguyên  Hiểu,  đại  sƣ  Nguyên  Hiểu  là  ngƣời  Hàn  quốc,  đến 

Trung quốc tham học vào thời nhà Đƣờng. Sau khi về nƣớc, là tổ sƣ khai sơn 

Tịnh  độ  tông  Hàn  quốc.  Ý  của  ngài  nhƣ  vậy  trí  Phật,  chỉ  nên  tín  ngƣỡng, 

không thể so sánh đo lƣờng. Tâm thái này là chính xác, đối với những gì Phật 

Bồ Tát nói, chúng ta nên kính ngƣỡng tin tƣởng, không nên hoài nghi, không 

nên so sánh. Có thể thành tín những gì Phật nói, đối với chúng ta nhất định có 

lợi  ích.  Nếu  hoài  nghi,  nếu  so  sánh,  nhất  định  sẽ  tạo  thành  chƣớng  ngại  cho 

chúng ta. 

Học tập giáo huấn của thánh hiền, học tập kinh điển của Phật Bồ Tát, chắc 

chắn không tƣơng đồng với học thuyết của thế gian, vì sao vậy? Vì ngƣời thế 

gian trí tuệ chƣa khai. Sở học của họ là tri thức, tri thức có thể hoài nghi. Đây 

là khoa học ngày nay, khoa học là tri thức không phải trí tuệ. Tri thức có thể 

giải quyết vấn đề cục bộ, mà còn có hậu di chứng, trong xã hội ngày nay mọi 

ngƣời đều có thể nhìn thấy. Trí tuệ giải quyết vấn đề, nó có thể giải quyết một 

cách viên mãn, không có di chứng về sau. 

Lý  luận  này  của  các  bậc  thánh  hiền,  đã  thực  nghiệm  ở  Trung  quốc  suốt 

mấy ngàn năm không có vấn đề gì. Hiện nay Trung quốc đã xảy ra vấn đề, là 

do không cần đến nó nữa! Dùng lý  luận ngƣời phƣơng tây làm  thực nghiệm, 

nên  có  vấn  đề.  Nhƣ  ông  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu  ngƣời  Nhật  nói,  khái  niệm  về 

quản lý kinh tế của ngƣời phƣơng tây hay, vì sao có bão táp trong nghành kinh 

tế? Còn phƣơng pháp của các bậc tổ tông chúng ta, nếu quý vị dùng nó để kinh 

doanh kinh tế, mấy ngàn năm chƣa nghe nói từng phát sinh bão táp về kinh tế 

lần  nào,  một  lần  cũng  chƣa  từng  nghe.  Ông  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu  cũng  là  xí 

nghiệp  kinh  doanh,  50  năm  chƣa  có  khi  nào  không  lời,  mỗi  năm  đều  kiếm 

đƣợc tiền, ngƣời Nhật gọi ông là thánh trong kinh doanh. Ông ta nói, phƣơng 

pháp và lý niệm này là học đƣợc của các cổ nhân từ hai ba ngàn năm trƣớc, rất 

có đạo lý! Hiện nay rất nhiều ngƣời học tập theo ông, ông thật sự làm ra thành 

tích cho  mọi ngƣời xem.  Quý vị nói những thứ này của chúng tôi,  mấy  ngàn 

năm trƣớc, thời đại phong kiến, lạc hậu. Nhƣng ngày nay ông vận dụng trong 

xí nghiệp của mình, ông đã thành công. Chứng minh các bậc tổ tông, họ là trí 

tuệ, không phải tri thức, trí tuệ vĩnh viễn bất biến. Bất luận dùng trên phƣơng 

diện nào, dùng tu thân cho bản thân, quý vị mạnh khỏe trƣờng thọ, thông minh 

trí tuệ. Quý vị học đƣợc những thứ này, dùng vào trong gia đình, cả nhà hòa 

thuận, hạnh phúc mỹ mãn. Dùng trong xí nghiệp, xí nghiệp của ông phát huy 

thành tựu. Dùng trong trị nƣớc, trƣờng trị cửu an, thiên hạ thái bình. Lý niệm 

và  phƣơng  pháp  của  Thánh  hiền  vƣợt  qua  đƣợc  khảo  nghiệm.  Trong  lịch  sử 

Tập 554  261 



5000 năm của Trung quốc, trong 5000 năm hình nhƣ cũng có xảy ra loạn lạc, 

thay  đổi  triều  đại.  Đó  không  phải  là  lý  niệm  có  vấn  đề,  không  phải  phƣơng 

pháp có vấn đề, mà do các hoàng đế cuối đời không tuân thủ giáo huấn của tổ 

tông.  Họ  đã  sơ  suất  và  thay  đổi  nó,  nên  xảy  ra  vấn  đề.  Nếu  vĩnh  viễn  không 

thay đổi, mãi mãi tuân thủ_Trƣớc đây thầy Phƣơng Đông Mỹ nói với tôi: Ông 

nói,  nếu  con  cháu  thời  nhà  Chu,  đều  tuân  thủ  Chu  Lễ,  Chu  Lễ  là  đại  điển  trị 

quốc thời nhà Chu, giống nhƣ hiến pháp ngày nay vậy. Nếu nhƣ đời này qua 

đời khác đều tuân thủ, hiện nay Trung quốc vẫn là thời nhà Chu. Quý vị không 

cần  nó,  mới  thay  đổi  triều  đại.  Sau  khi  hoàng  đế  tiếp  theo  lấy  đƣợc  chính 

quyền,  vẫn  tuân  thủ  phƣơng  pháp  của  cổ  nhân.  Nếu  họ  không  tuân  thủ,  mất 

nƣớc rất nhanh.    Đến cuối thời nhà Thanh, nhà Thanh mất nƣớc, Dân quốc 

thay vào, cũng không tuân thủ, xã hội động loạn. Nếu nhƣ tuân thủ giáo huấn 

của ngƣời xƣa, sao xảy ra động loạn đƣợc! Tuân thủ giáo huấn của tổ tông, lại 

xuất  hiện  một  thái  bình  thịnh  thế.  Ảnh  hƣởng  này  rất  lớn,  sẽ  ảnh  hƣởng  trên 

toàn thế giới, mỗi quốc gia trên toàn thế giới đều đến học tập. Giống nhƣ Chu 

Văn Vƣơng trong thời cổ đại, đƣợc mọi ngƣời tôn xƣng làm thiên tử. Ngƣời 

lãnh đạo đất nƣớc này, ngày nay cũng đƣợc toàn thế giới tôn xƣng là thiên tử. 

Từ kinh nghiệm 50 năm của Đạo Thạnh Hòa Phu chúng ta nhìn thấy đƣợc, trí 

tuệ và tri thức khác nhau. 

Bây giờ nói làm sao để cung kính, tín ngƣỡng, chúng ta làm sao để ngƣỡng 

mộ tin tƣởng họ? Nhƣ Khởi Tín Luận nói: “Tất cả cảnh giới vốn là nhất tâm, 

lìa sự nhớ nghĩ”, đây là từ trên căn bản mà nói. Chƣ vị học Phật, đây là nguyên 

tắc chỉ đạo cao nhất Đức Phật đã dạy cho chúng ta. Chúng ta cần phải biết tất 

cả cảnh giới, đây là nói toàn thể vũ trụ: Cảnh giới vật chất, cảnh giới tinh thần, 

cảnh  giới  tự  nhiên  đều  lìa  sự  nhớ  nghĩ.  Trong  này  không  có  nghĩ,  không  có 

nhớ. Tƣởng là tƣởng tƣợng, niệm là vọng niệm, đều không phải thật. 

Bên  dƣới  giải  thích,  lấy  cảnh  giới  vọng  kiến  của  chúng  sanh,  nên  tâm  có 

phân tề, phân tề là phân biệt. Lấy vọng khởi nhớ nghĩ, không gọi là pháp tánh, 

pháp tánh là gì? Chân tƣớng sự thật. Vì ta vọng khởi nhớ nghĩ, trái với chân 

tƣớng sự thật. Nên không thể quyết liễu, quyết là quyết đoán, liễu là thấu triệt. 

Đây là phàm phu thấy sai, nghĩ sai về chân tƣớng dự thật, do đó nói sai, làm 

sai.  Vậy  phải  làm  thế  nào?  Quý  vị  xem  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  xa  lìa  kiến  tƣớng. 

Phật Bồ Tát không giống với tƣ duy của chúng ta, hoàn toàn không tƣơng đồng 

với tâm thái của chúng ta. Họ không đem những kiến tƣớng tƣ duy này để ở 

trong lòng, trong tâm họ không có những thứ này, nên tâm họ chân thật, tâm 

họ rộng lớn, “tâm bao thái hƣ lƣợng châu sa giới”. Chính là ở đây nói “vô sở 

262  Tập 554 



bất biến”, đây là chân tâm, tâm lƣợng nhỏ là vọng tâm. Nên nhớ điều này, chân 

tâm chắc chắn là ôm trọn hƣ không, ôm trọn pháp giới. Là chân tâm của chính 

mình, là tâm lƣợng vốn  có của chính mình. 

Hiện nay thấy ngƣời này thích, thấy ngƣời kia gét, biến tâm lƣợng rộng lớn 

của quý vị thành nhỏ nhen, một hai ngƣời cũng không thể bao dung. Thậm chí 

tâm  lƣợng  nhỏ,  nhỏ  đến  mức  độ  nào?  Đến  mình  cũng  không  thể  bao  dung 

đƣợc  mình,  một  mình  ngồi  đó  sanh  buồn  phiền,  mình  đấu  tranh  với  chính 

mình, có hạng ngƣời này. Quý vị nói có đáng thƣơng chăng! 

Trong kinh Phật thƣờng dùng ví dụ, tâm lƣợng chúng ta giống nhƣ biển lớn 

vậy. Ngƣời hiện nay tâm lƣợng nhƣ thế nào? Nhƣ bọt nƣớc trong biển lớn, họ 

cho rằng bọt nƣớc đó là chính mình, không cách nào đột phá khỏi bọt nƣớc đó, 

chúng sanh trong lục đạo đích thực nhƣ vậy. Nếu  phá đƣợc bọt nƣớc, mới hiểu 

đƣợc cả biển lớn mênh mông này đều là ta. 

Đức Phật hiểu rõ, ngài dạy chúng ta phải mở rộng tâm lƣợng, đây cũng là 

phƣơng  pháp  hay.  Mở  rộng  tâm  lƣợng  hết  sức,  đột  phá  luân  hồi  lục  đạo,  sẽ 

vƣợt thoát luân hồi lục đạo. Phóng to hơn nữa, đột phá mƣời pháp giới, quý vị 

sẽ thành Phật. Đây là hoàn toàn dùng tâm lƣợng rộng lớn đều có thể thành tựu. 

Nên  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lƣợng  pháp  môn,  mỗi  pháp  môn  đều 

thành vô thƣợng đạo. Sau khi mở rộng tâm lƣợng trời cao đất rộng, không bị 

câu  thúc  trong  một  trái  đất  nhỏ  này,  không  gian  hoạt  động  vô  cùng  lớn  lao! 

Chẳng những không gian đột phá, mà thời gian cũng đã đột phá. Thời gian đột 

phá, quý vị có thể trở về quá khứ, có thể đi vào vị lai, nên trí tuệ này khai mở. 

Quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  thử  giới,  tha  phƣơng  vô  sở  bất  tri,  vô  sở  bất  năng. 

Năng lực đƣợc khôi phúc, năng lực của sáu căn phục hồi. 

“Tức là tánh của các pháp”, tự tánh của tất cả pháp. Tu học Phật pháp đại 

thừa, mục đích sau cùng là minh tâm kiến tánh. Khi đã minh tâm kiến tánh là 

lấy  đƣợc  học  vị  Phật  đà.  “Tự  thể  hiển  lộ  chiếu  soi  tất  cả  pháp  vọng  tƣởng”, 

chúng sanh trong mƣời pháp giới sai lầm, dùng sai tâm, chỗ nào sai, ta đều biết 

hết. Chiếu là tự  thể, là tự tánh, là kiến văn giác tri vốn đầy đủ trong tự  tánh. 

Kiến văn giác tri không phải là hiện tƣợng vật chất, nó là hiện tƣợng gì? Nó là 

hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Khi  mê,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  hiện  tƣợng  tâm  lý, 

không  phải  vật  lý,  là  tâm  lý.  Giác  ngộ,  khi  giác  ngộ  gọi  nó  là  hiện  tƣợng  tự 

nhiên, nó nâng cao lên. 

Kiến văn giác tri ở đâu? Không nơi nào không có, không lúc nào không có. 

Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, có hiện tƣợng vật chất là có hiện tƣợng tinh 

thần, tinh thần và vật chất vĩnh viễn không tách rời nhau. Dù vật chất nhỏ đến 

Tập 554  263 



đâu, một hạt nguyên tử, một điện tử, hiện nay giới khoa học nói là lƣợng tử, 

càng  nhỏ  hơn,  đều  đầy  đủ  thọ  tƣởng  hành  thức.  Trong  lục  đạo,  chúng  ta  mê, 

chúng  ta  mê  nên  thấy  nó  là  thọ  tƣởng  hành  thức.  Khi  giác  ngộ,  Phật  Bồ  Tát 

thấy nó là kiến văn giác tri. Những hiện tƣợng này thay đổi theo tâm chúng ta. 

Chúng ta giác nó cũng giác, chúng ta mê nó cũng mê. 

Nếu thật sự lãnh hội, thật sự minh bạch đạo lý này, mới biết đƣợc ngày nay 

thiên  tai  trên  địa  cầu  cứu  đƣợc!  Vì  sao  vậy?  Cảnh  tùy  tâm  chuyển,  ý  niệm 

chúng ta chuyển, vấn đề liền đƣợc giải quyết. Thiên tai từ đâu đến? Thiên tai là 

hiện tƣợng vật chất, từ đâu đến? Từ ý niệm, chúng ta có ý niệm bất chánh, ý 

niệm sai lầm, năm chữ tham sân si mạn nghi. Quan sát tƣờng tận thế giới ngày 

nay xem ngƣời nào không có? Không có là ngƣời bình thƣờng, có là ngƣời bất 

bình  thƣờng,  vì  sao  vậy?  Vì  trong  tự  tánh  không  có  tham  sân  si  mạn  nghi, 

trong tự tánh không có sát đạo dâm vọng, trong tự tánh không có thiên tai. 

Tham  sân  si  mạn  nghi  là  nhân  của  tất  cả  bệnh,  oán  hận  não  nộ  phiền  là 

duyên của tất cả bệnh, sát đạo dâm vọng, nhân duyên hợp lại gọi là tạo nghiệp, 

sát  đạo  dâm  vọng  là  ác  nghiệp.  Giải  quyết  quả  báo  do  ác  nghiệp  này  chiêu 

cảm, đối với thân thể mình mà nói, thân thể này có bệnh, tất cả đều đối ứng. 

Sân nhuế chiêu cảm là bệnh gan, tham lam chiêu cảm là bệnh thận. Phiền não 

nào nặng, thì nơi đó trong lục phủ ngũ tạng của chúng ta dễ sanh bệnh, chiêu 

cảm ra bên ngoài, sơn hà đại địa. Quý vị xem, ý niệm của chúng ta làm cảm 

nhiễm sơn hà đại địa. Tham tâm chiêu cảm nên lũ lụt; sân nhuế chiêu cảm nên 

núi lửa phun trào, nhiệt độ địa cầu tăng cao; ngu si chiêu cảm nên gió bão, gió 

lóc,  gió  cuốn  đều  thuộc  gió  bão;  ngạo  mạn  chiêu  cảm  nên  động  đất;  ngu  si 

chiêu cảm đất đai lỏng lẻo, đất rất dể chìm xuỗng, sụp xuống. Núi cao rất dễ đổ 

xuống, nên núi lở đất chìm là hoài nghi. Ngƣời ở khu vực này phổ biến đều có 

tham sân si mạn nghi, tâm trạng không ổn định. Oán hận não nộ phiền thƣờng 

phát tác, làm những chuyện sát đạo dâm vọng, nơi đây dể bị gặp nạn. Bởi thế 

thiên tai không phải tự nhiên, là tự làm tự chịu! Thay đổi đƣợc chăng? Đƣợc, 

chỉ cần mọi ngƣời giác ngộ, buông bỏ tham sân si mạn nghi, nổ lực học nhân 

lễ nghĩa trí tín. Học ngũ giới của Phật: Không sát sanh, không trộm cắp, không 

tà hạnh, không vọng ngữ, không uống rƣợu, học những điều này. Học ngũ giới 

thập thiện, thiên tai sẽ không còn, sẽ đƣợc hóa giải. 

Ngƣời ở nơi nào giác ngộ, thật sự quay đầu là bờ, không còn tạo ác nghiệp. 

Khi  thiên  tai  ập  đến,  địa  cầu  đều  chìm  xuống  đáy  biển,  nơi  này  của  họ  bình 

yên, biến thành một đảo nhỏ. Trên đảo thần tiên ở, những ngƣời này trở thành 

264  Tập 554 



thần tiên, thật nhƣ vậy. Nên tự thể hiển lộ chiếu soi tất cả pháp vọng, có đại trí 

dụng, vô lƣợng phƣơng tiện. 

Ứng  hiện  tùy  các  chúng  sanh  để  đƣợc  giải  thoát,  đều  có  thể  khai  thị  vô 

lƣợng nghĩa của các pháp, nên đƣợc gọi là nhất thiết chủng trí. Đức Phật có thể 

hằng  thuận  chúng  sanh,  quý  vị  thật  sự  muốn  quay  đầu,  không  muốn  tiếp  tục 

làm những việc sai lầm, Phật Bồ Tát sẽ đến dạy quý vị. Nhƣng ngày nay quay 

đầu đƣợc chăng? Rất khó, quá khó! Vì sao vậy? Vì mọi ngƣời không tin. Quý 

vị  nói  nhƣ vậy  không  sai,  là do  cổ nhân  nói,  cổ nhân  không  có  tri  thức  khoa 

học, cổ nhân nghĩ ra những điều này là sai. Họ nghĩ nhƣ thế, nhƣ vậy thì không 

còn cách nào khác. Đợi đến khi đại thiên tai giáng xuống, chết cũng chƣa giác 

ngộ, họ chƣa buông bỏ thành kiến. Họ tin khoa học, không tin thánh hiền. Cho 

đến khi địa cầu diệt vong, họ vẫn không tin, ngƣời nhƣ vậy tiếp tục ngụp lặn 

trong luân hồi. Nhiều đời nhiều kiếp sau, chịu hết cái khổ trong luân hồi, muốn 

quay đầu, không muốn tiếp tục chịu khổ, ý niệm này sanh khởi họ sẽ đƣợc cứu, 

có cảm ứng với Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát sẽ đến giúp họ, đến giáo hóa họ. Đây 

là nhất thiết chủng trí của Nhƣ Lai quả địa, cũng chính là kinh này nói vô đẳng 

vô luân tối thƣợng thắng trí. 

Vô  sở  kiến  cố,  vô  sở  bất  kiến,  nhƣ  vậy  là  đối  trị  loại  nghi  hoặc  thứ  tƣ. 

Nghi hoặc gây ra thiên tai khủng khiếp hơn sát đạo dâm vọng, và tham sân si 

mạn. Ngày nay chúng ta gặp phải vấn đề này, đặt ngay trƣớc mắt chính là hoài 

nghi. Hoài nghi là khoa học nói với chúng ta, ngày nay chỉ có giới khoa học 

hiện  thân  thuyết  pháp,  ngƣời  trên  địa  cầu  mới  đƣợc  cứu.  Hiện  nay  giới  khoa 

học có quay đầu, nhân số không nhiều, chƣa tạo nên ảnh hƣởng lớn lao, nhƣng 

đích thực có số ít quay đầu. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau, trong Tông Yếu đại sƣ Nguyên Hiểu lại nói, 

Vô  Lƣợng Thọ Kinh Tống Yếu do đại sƣ Nguyên Hiểu trƣớc tác. “Nếu ngƣời 

không  quyết  nhƣ  bốn  nghi  vậy,  tuy  sanh  nƣớc  này,  mà  ở  biên  địa.  Nhƣ  có 

ngƣời này, tuy chƣa hiểu rỏ về cảnh giới của bốn trí nhƣ trƣớc đã nói, mà có 

thể tự khiêm tốn, tâm nhãn chƣa khai, ngƣỡng mộ tôn sùng Nhƣ Lai, một mực 

tín  phục.  Hạng  ngƣời  nhƣ  vậy,  tùy  theo  phẩm  hạnh  của  họ,  vãng  sanh  nƣớc 

này, không ở biên địa”. 

Đoạn này nói với chúng ta, vãng sanh thế giới Cực Lạc, phẩm vị cao hay 

thấp, tín tâm là then chốt vô cùng quan trọng. Hoàn toàn minh bạch, hiểu rõ, 

tin thật, điều này chúng ta không làm đƣợc, chúng ta không có năng lực này, 

đó là hạng ngƣời nào? Pháp thân đại sĩ, họ có thể làm đƣợc. 

Tập 554  265 



Nhƣ Phật giáo Trung quốc, tổ sƣ của các tông phái thời cổ đại, họ thật sự 

khai  ngộ,  hiểu  rõ  vấn  đề  này  và  thật  sự  tin  tƣởng.  Ngƣời  thƣờng  không  đến 

đƣợc địa vị này, đặc biệt là hàng phàm phu hiện tại nhƣ chúng ta. Chúng ta cầu 

vãng sanh, đối với kinh giáo của Phật tuyệt đối không nghi hoặc, bất luận là 

hiểu hay không, đều không nghi hoặc. Chúng ta dựa vào đâu để tin? Dựa vào 

đại lý trong kinh điển đại thừa, tất cả pháp là tâm hiện thức biến. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói: “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Chỉ có tâm hiện, không 

có thức biến là cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Có tâm hiện 

lại có thức biến, là mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm. Chúng ta hoàn toàn 

tiếp  nhận  tƣ  tƣởng  này,  đây  là  thật  tƣớng  các  pháp  mà  trong  kinh  đại  thừa 

nói_Chân tƣớng của tất cả pháp. 

Hiện nay Phật và pháp thân Bồ Tát, trong kinh nói 41 vị pháp thân đại sĩ, 

họ đã kiến tánh. Họ rất rõ ràng, rất thấu triệt về bốn loại trí này, không có hoài 

nghi. Pháp thân Bồ Tát trở xuống chƣa đạt trình độ này, dƣới pháp thân Bồ Tát 

là gì? Mƣời pháp giới, Phật trong mƣời pháp giới cũng không đƣợc, chƣa kiến 

tánh. Ngƣời chƣa kiến tánh, đối với Phật Bồ Tát chỉ có ngƣỡng mộ tin tƣởng, 

một lòng tin tƣởng. Họ đã khai ngộ, họ đã kiến tánh, nhƣ vậy còn sai ƣ? 

Chúng ta dựa  vào điều này để kiến lập tín tâm, không chút hoài nghi đối 

với họ, tinh tấn học tập theo họ. Mà đạo lý này Phật pháp nói rất rõ ràng, rất 

minh  bạch.  Nếu  muốn  kiến  tánh,  chỉ  cần  buông  bỏ  ba  thứ  nhƣ  vọng  tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, sẽ kiến tánh. Phật không gạt ngƣời, cũng không nói minh 

tâm kiến tánh là lợi ích của riêng ngài, ngƣời khác không làm đƣợc. Đức Phật 

không nói nhƣ thế, ngài nói mỗi ngƣời đều có thể làm đƣợc, nói thật rõ ràng, 

thật minh bạch. Buông bỏ chấp trƣớc, không còn chấp trƣớc đối với tất cả pháp 

thế xuất thế gian, liền chứng đƣợc A la hán, vƣợt thoát luân hồi lục đạo. 

Tiếp  tục  buông  bỏ  phân  biệt,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  tức  là  kiến 

tánh,  vƣợt  thoát  mƣời  pháp  giới.  Mƣời  pháp  giới  không  còn,  liền  nhập  vào 

nhất chân pháp giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm, tự nhiên đƣợc đi vào 

cảnh giới đó. Giống nhƣ tỉnh dậy sau giấc ngủ, lại trở về cảnh giới hiện thực, 

cảnh giới hiện thực là cõi thật báo. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  trong  lục  đạo,  mƣời  pháp  giới  là  mộng,  lục  đạo  là 

mộng trong cảnh mộng. Chỉ cần chúng ta có tâm thành kính đối với Phật Bồ 

Tát, nhƣ vậy là chúng ta có duyên với Phật Bồ Tát. Phật độ ngƣời có duyên. 

Chỉ cần chúng ta có thành kính, chúng ta sẽ có duyên. Chúng ta đối với những 

điều thâm áo trong kinh điển cũng không hoài nghi, tôi tin. 

266  Tập 554 



Lúc  nào  phá  nghi?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  nhất  định  phá  nghi,  sẽ  tin  thật. 

Thế giới này chúng ta không kiến tánh đƣợc. Cũng chính là nói, thật sự chúng 

ta không buông nổi phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm. Không buông 

đƣợc cũng chẳng sao, Tịnh độ tông có một phƣơng pháp giúp chúng ta vãng 

sanh. Chƣa buông bỏ tập khí phiền não, đƣợc! có thể mang theo. Đó chính là 

phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm  Phật A Di  Đà, điều này có thể làm 

đƣợc. Mọi lúc  mọi nơi nhất định phải cảnh tỉnh trong tâm niệm Phật, miệng 

không niệm không sao, trong tâm thật sự có Phật A Di Đà, niệm niệm không 

bỏ, ngƣời nhƣ vậy chắc chắn vãng sanh. 

Đây chính là ở dƣới nói “nhƣ có ngƣời này”, chỉ hạng ngƣời chúng ta. Tuy 

không  hiểu,  chƣa  thấu  triệt  bốn  loại  trí  tuệ  đã  nói  ở  trƣớc,  nhƣng  có  thể  tự 

khiêm, khiêm tốn, có thể cung kính. Tâm nhãn chúng ta chƣa khai phát, chƣa 

thấy đạo, trí tuệ chƣa khai, nhƣng kính ngƣỡng tán thán Nhƣ Lai.      Phật và 

pháp thân Bồ Tát đã buông bỏ, họ minh tâm kiến tánh, những gì họ nói tuyệt 

đối không vọng ngữ, tôi không hiểu cũng nên tin tƣởng. Xƣa nay đều tín  phục 

nhƣ  vậy,  tạm  thời  buông  bỏ  nghi  hoặc  của  bản  thân,  tôi  tin.  Ngƣời  nhƣ  vậy 

phát  tâm,  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  tùy  theo  phẩm  hạnh  của 

họ, phẩm loại tu hành cũng có sai biệt, vãng sanh nƣớc này, không ở biên địa. 

Đến thế giới Cực Lạc, có ngƣời sanh vào cõi đồng cƣ, có ngƣời sanh vào cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ, có ngƣời sanh vào cõi thật báo, không sanh vào biên địa. 

Sanh vào biên địa, là một loại khác, cửu phẩm không nhiếp thọ, không có họ 

trong tam bối cửu phẩm. “Vì vậy không nên vọng sanh nghi hoặc”, câu này vô 

cùng  quan  trọng.  Đối  với  cảnh  giới  thâm  sâu  trong  kinh  điển  nói,  nhất  định 

phải tin, không đƣợc hoài nghi. Hoài nghi, sau khi ta vãng sanh, liền sanh vào 

biên địa nghi thành, phải mất thời gian 500 năm, mới có thể nhập phẩm vị. 

Bên dƣới là lời của Hoàng Niệm Tổ: “Luận này vô cùng tinh yếu”, tinh là 

tinh hoa, yếu là trọng yếu. Mấy câu trong Tông Yếu của đại sƣ Nguyên Hiểu 

vô  cùng  thấu  đáo,  vô  cùng  quan  trọng.  “Nếu  có  thể  tin  vào  các  trí  của  Nhƣ 

Lai”, đây là trong kinh nói đến năm loại trí của Nhƣ Lai. Nếu có thể tin, không 

hoài nghi, tuy không biết đến năm loại trí này, cũng có thể đƣợc coi là thƣợng 

căn lợi trí. “Nếu nhƣ chƣa thể tin đƣợc”, thực sự chƣa tin, “nhƣng có thể hƣ 

tâm khiêm tốn”, con ngƣời nếu có thể khiêm tốn, có thể cung kính. “Cung kính 

tín ngƣỡng các trí”, cung kính tín ngƣỡng năm loại trí tuệ này, không phải tin 

thật. Tôi chỉ là vô cùng kính ngƣỡng đối với chƣ Phật Bồ Tát, những gì Phật 

Bồ Tát nói không dám hoài nghi, tuy chƣa hiểu lắm. Tin nhƣ vậy gọi là cung 

Tập 554  267 



kính  tín  ngƣỡng.  Cũng  giống  nhƣ  ở  trong  trƣờng,  học  sinh  tín  ngƣỡng  thầy 

giáo. 

Nhƣ vậy “cũng đƣợc vãng sanh, không đọa nghi thành”, vì sao không đọa 

vào nghi thành? Vì họ không hoài nghi, họ không biết, cũng không hoài nghi. 

Đọa vào biên địa nghi thành, họ  không biết, và nghi ngờ. Không biết không 

hoài nghi, hai ngƣời này khác nhau. 

“Ngƣời tu hành tịnh nghiệp nói lặp lại ba lần”, nhƣng ngƣời thật sự tu học 

Tịnh độ ít nhất phải đọc đoạn này ba lần. Nghĩa là quý vị cần phải nhớ, thể hội 

một cách sâu sắc “khiêm tốn tín ngƣỡng” rất quan trọng, vì sao vậy? Vì có thể 

khiêm tốn, có thể tín ngƣỡng, nhất định vãng sanh Tịnh độ. 

Cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, ở thế giới Cực Lạc đƣợc 

oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực, 

tƣớng hảo của quý vị ngang bằng với Bồ Tát A Duy Việt Trí. Công đức lợi ích 

này rất lớn! 

Đời  này  chúng  ta  đƣợc  thân  ngƣời,  đƣợc  nghe  Phật  pháp,  gặp  đƣợc  đại 

thừa,  gặp  đƣợc  Tịnh  độ,  lại  gặp  đƣợc  bản  hội  tập  của cƣ  sĩ  Hạ  Liên  Cƣ,  gặp 

đƣợc hội tập kinh chú của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ. Kinh là lấy kinh để chú giải, 

để giải thích kinh. Chú là các bậc tổ sƣ đại đức chú giải bộ kinh này. Chú giải 

này của Hoàng Niệm Tổ là dùng phƣơng thức hội tập, trong cuốn sách này dẫn 

chứng hơn 190 loại sách. Nên khi đọc cuốn sách này, học cuốn sách này, đồng 

nghĩa nói học đƣợc tất cả các pháp môn đại thừa, đều ở trong bộ kinh điển này. 

“Nếu  có  chúng  sanh,  đối  với  các  trí  này  nghi  hoặc  không  tin,  do  tin  tội 

phƣớc,  tu  tập  điều  thiện,  nguyện  sanh  nƣớc  này,  là  sanh  vào  hành  cảnh  của 

biên địa”. Đây là những ngƣời tốt, là ngƣời thiện, không phải ngƣời xấu, chỉ là 

có một ít hoài nghi đối với kinh giáo, không tin. Nhƣng họ vẫn tin tội phƣớc. 

Tội phƣớc là gì? Chính là nhân quả báo ứng. Thiện có thiện quả, ác có ác báo, 

họ tin vào điều này. Nên họ cũng trì giới niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ. Khi lâm 

chung họ đƣợc vãng sanh chăng? Đƣợc, nhƣng ở biên địa nghi thành, không ở 

trong chín phẩm. Sanh vào biên địa là những hạng ngƣời này. 

Tội phƣớc, là các tội nhƣ ngũ nghịch thập ác, ngũ giới thập thiện là phƣớc. 

Nên pháp thế xuất thế gian, câu đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc nói rất 

rõ ràng: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”. Nếu con ngƣời bất hiếu, 

bất hiếu cha  mẹ, lừa thầy phản đạo, đây là trọng tội!  Tội này tƣơng lai  đi về 

đâu? Địa ngục vô gián, cũng gọi là địa ngục A tỳ. 

Chúng ta xem ngày nay, ngƣời trong xã hội này, có mấy ngƣời hiếu thuận 

cha  mẹ,  có  mấy  ngƣời  tôn  sƣ  trọng  đạo?  Hay  nói  cách  khác,  có  mấy  ngƣời 

268  Tập 554 



không đọa vô gián địa ngục? Trong tâm chúng ta sẽ rõ ràng minh bạch, sau khi 

thật sự hiểu rõ, trí tuệ của ta tự nhiên khai phát một chút. Quý vị nên biết, xã 

hội ngày nay, độ bản thân là thật, độ bản thân là quan trọng nhất. Nói độ ngƣời 

khác, đó là tùy duyên, đến Phật cũng không độ ngƣời không có duyên, dù tâm 

từ bi chúng ta lớn cũng vô dụng. Quý vị muốn độ họ, họ không nghe lời, trong 

tình trạng này ngƣời học Phật chỉ có tùy duyên. Trong tùy duyên nếu học đến 

diệu dụng, hay! Nhƣ vậy quý vị là Bồ Tát. 

Diệu  dụng  là  gì?  Thân  tâm  thanh  tịnh,  không  nhiễm  chút  bụi  trần,  đây  là 

diệu  dụng.  Tùy  duyên  mà  không  bị  duyên  bên  ngoài  ảnh  hƣởng,  có  thể  giữ 

đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình, có thể giữ đƣợc ngũ đức của 

mình. Ngũ đức là gì? Chính là ngũ giới trong Phật pháp, trong truyền thống 

văn hóa chính là ngũ thƣờng: nhân lễ nghĩa trí tín. Không trái với năm chữ này 

gọi là diệu dụng, điều này rất khó, quả thật trong ngàn vạn ngƣời mới tìm đƣợc 

một ngƣời, không bị chuyển theo cảnh giới bên ngoài. 

Chúng ta xem tiếp phần sau: “Không thể kính tin Phật trí, vẫn còn tin tội 

phƣớc nhân quả, thƣờng tu lễ Phật niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ”. Tốt, họ thực 

hành, tu tập không tệ. Vì niệm Phật là căn bản của các điều thiện, nên gọi là tu 

tập  thiện  bổn,  thiện  bổn  chính  là  niệm  Phật.  Điều  thiện  của  việc  niệm  Phật, 

không nhiều ngƣời biết đƣợc điều này. Thiện mà ngƣời niệm Phật tu đƣợc, là 

đại thiện cứu cánh viên mãn, bất cứ thiện pháp nào của thế xuất thế gian đều 

không sánh đƣợc với điều này. 

Quý vị thử nghĩ xem, niệm câu Phật hiệu này có thể thành Phật, thành Phật 

gì? Thành Phật giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. Phật A Di Đà là Quang trung cực 

tôn, Phật trung chi vƣơng, không ai sánh đƣợc với ngài. Ngƣời niệm Phật hoàn 

toàn tƣơng ƣng với Phật A Di Đà, không có gì khác, trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà. Phật A Di Đà tức là tâm tôi, tâm tôi tức Phật A Di Đà. Tâm là Phật A 

Di Đà, thân đƣơng nhiên cũng thế. Thân tâm đều là Phật, vậy lời nói và hành 

vi có thể khác với Phật Di Đà đƣợc  sao? Đã viên  mãn, toàn là cảnh giới của 

Phật A Di Đà, đây gọi là ngƣời niệm Phật chơn chánh. 

Ngƣời  niệm  Phật  không  thâm  nhập  bộ  Đại  Kinh  Giải  này,  cho  nên  tuy 

niệm Phật, nhƣng đối với đạo lý niệm Phật, tâm thái niệm Phật, phƣơng pháp 

niệm Phật, còn rất nhiều đều không biết. Sở dĩ niệm Phật thoái tâm, niệm Phật 

có hoài nghi, tạo ra cho bản thân không ít khó khăn. 

Đức Thế Tôn biết, nên khi ngài còn tại thế, nhiều lần tuyên giảng bộ Kinh 

Vô Lƣợng Thọ này rất tƣờng tận cặn kẽ, giới thiệu thế giới Cực Lạc cho những 

chúng sanh có duyên. Hiểu rõ ràng minh bạch, quý vị sẽ biết niệm. Thật sự biết 

Tập 554  269 



niệm,  sẽ  giống  nhƣ  mật  tông,  tức  thân  thành  Phật.  Còn  nhanh  hơn  mật  tông, 

còn ổn định hơn mật tông, rất đáng tin cậy. 

Tôi  nói  thêm  một  ví  dụ  đơn  giản  để  quý  vị  hiểu  hơn,  đọc  thuần  thục  bộ 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này,  hoàn  toàn  hiểu  rõ  lý  trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ. 

Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ dạy chúng ta làm việc, quý vị thông đạt vô ngại, có 

thể  đem  lý  của  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  biến  thành  tƣ  duy,  kiến  giải  của  chính 

mình. Đem tất cả sự trong Kinh Vô Lƣợng Thọ biến thành hành vi trong cuộc 

sống của mình. Quý vị hiện tại là Phật A Di Đà, nơi mà quý vị sống là thế giới 

Cực Lạc, đây là thật, không phải giả. 

Thiền sƣ Trung Phong nói: Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là 

tâm tôi; đây tức Tịnh độ, Tịnh độ tức là đây. Không phải là lời giả dối. Những 

gì ngài nói là hoàn toàn chính xác, là chân tƣớng sự thật. Nên niệm Phật là căn 

bản  của  các  điều  thiện.  Ở  đây  Đức  Phật  khuyên  chúng  ta  học  tập  thiện  bổn, 

chính là thật thà niệm Phật. 

“Nhƣ những ngƣời này, tin phƣớc không tin trí, tin sự mà  mê lý”. Đây là 

nói ngƣời sanh vào biên địa nghi thành, tin sự nhƣng không hiểu rõ lý. Tin thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc có phƣớc báo lớn, nhƣng đối với trí tuệ của Phật hoài 

nghi, nên đọa vào nghi thành. Vấn đề này đã giải quyết cho chúng ta. Còn có 

một  loại  nghi  hoặc,  không  nghi  hoặc  trí  tuệ  của  Phật,  nhƣng  nghi  hoặc  bản 

thân. 

Chúng  ta  xem  đoạn  kinh  văn  này:  “Phục  hữu  chúng  sanh,  tích  tập  thiện 

căn, hy cầu Phật trí, phổ biến trí, vô đẳng trí. Oai đức quảng đại, bất tƣ nghị trí, 

ƣ tự thiện căn, bất năng sanh tín- hoài nghi của họ là đây - Cố ƣ, vãng sanh 

thanh  tịnh  Phật  quốc,  ý  chí  do  dự,  vô  sở  chuyên  cứ.  Nhiên  do  tục  niệm  bất 

tuyệt, kết kỳ thiện nguyện vi bổn, tục đắc vãng sanh”. Họ cũng sanh đến biên 

địa nghi thành, ở đây nói ra vì sao họ sanh đến biên địa nghi thành. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Ở trên là một hạng ngƣời tu 

hành khác sanh vào biên địa”, hành là tu hành, ngƣời tu hành “tín tha”. Tha là 

Phật A Di Đà, là Đức Thế Tôn, không tin bản thân. So sánh hạng ngƣời trên 

“đều là niềm tin chƣa đầy đủ”, lòng tin có vấn đề. 

“Tín có lục tín”, trong Yếu Giải Ngẫu Ích đại sƣ nói: Tin sự, tin lý, tin tự, 

tin tha, tin nhân, tin quả. Đầy đủ lục tín, mới gọi là đầy đủ tín. Sáu loại tín đều 

đầy đủ, tín tâm của quý vị viên mãn, tín tâm của quý vị đầy đủ. “Bổn loại”, là 

loại ở trên nói. “Ngƣời tu hành biết cầu trí Phật”. 

“Đoạn văn bên dƣới, phổ biến trí, vô đẳng trí, oai đức quảng đại bất tƣ nghị 

trí”, họ biết cầu trí tuệ. Trong chú giải nói với chúng ta, đoạn văn bên dƣới phổ 

270  Tập 554 



biến trí...và ba trí, tƣơng đƣơng với bốn trí ở trƣớc. Miễn cƣỡng nói rằng: Oai 

đức quảng đại bất tƣ nghị trí, tƣơng đƣơng với bất khả xƣng trí và bất tƣ nghị 

trí ở trƣớc. Phổ biến trí tƣơng đƣơng với đại thừa quảng trí, bình đẳng phổ biến 

chuyên chở tất cả hữu tình, hết thảy đều đến vô thƣợng bồ đề. Vô đẳng trí là 

cách gọi đơn giản của vô đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí.      Các trí ở trƣớc 

xem  trong  Ngụy  Dịch,  ngày  nay  phổ  biến  trí  đƣợc  thấy  trong  Đƣờng  Dịch. 

Dịch là mở đóng khác nhau, đây là ngƣời phiên dịch. Bút văn có khác, do đó 

tên  của  trí  có  chênh  lệch.  Nhƣng  hai  bản  dịch  là  chỉ  các  trí,  nhƣng  thật  sự 

không khác nhau. Chỉ là danh từ khác nhau, khai hợp khác nhau, ý nghĩa đều 

tƣơng đồng.  Có thể biết tin cầu, nên gọi là hy vọng cầu trí Phật, có thể tin tha 

Phật, nhƣng đối với tự Phật không thể sanh tín. Do đó tôn chỉ của tâm thị Phật 

còn có nghi, là sai lầm lớn. Vấn đề này chúng ta có chăng? Thị tâm thị Phật, 

thị tâm tác Phật, và những điều trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Tất cả chúng sanh 

vốn là Phật, có tin tƣởng chăng? Không tin điều này, trên con đƣờng học đạo 

Bồ đề của chúng ta, nhất định gây nên rất nhiều chƣớng ngại. Đây là điều Phật 

Bồ Tát không  muốn nhìn thấy. Đều do  mình ngu si, tự  mình gây phiền phức 

cho mình, tự mình không nhận ra mình, mê quá sâu! 

Đoạn bên dƣới là giải thích vấn đề này của chúng ta. Vô Lƣợng Thọ Khởi 

Tín Luận là trƣớc tác của cƣ sĩ Bành Tế Thanh, ông có giải thích tƣờng tận đối 

với  vấn  đề  này.  Điều  này  đối  với  ngƣời  học  Phật  của  chúng  ta  mà  nói,  đoạn 

giải thích của ông vô cùng quan trọng. 

Luận này nói rất tƣờng tận, Luận nói: Cần hiểu trí Phật cho đến thắng trí, 

gọi  là  tin  thật,  chúng  ta  không  hiểu  trí  Phật,  năm  loại  trí  tuệ  của  Phật  đều 

không hiểu, đây không phải là chân tín. Bên dƣới ông nói: “Lấy nhất thiết trí 

không rời tự tâm, vô ngã, vô ngã sở”, ngã là giả, bất khả đắc. Vì sao nói là vô 

ngã, vô ngã sở? 

Chúng ta cũng rất may mắn, từ lâu chúng ta đã đọc đƣợc đối thoại của Thế 

Tôn  và  Bồ  Tát  Di  Lặc,  phải  thƣờng  để  điều  này  trong  lòng,  vì  sao  vậy?  Vì 

không có ngã, không có ngã sở, tất cả vạn pháp đều không có. Tất cả vạn pháp 

từ đâu mà có? Từ nhất niệm, một giây có bao nhiêu niệm? 1600 triệu, cái gì là 

thật? Nhất niệm đó là thật, nhất niệm này xuất hiện y chánh trang nghiêm của 

biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  đều  là  nhất  niệm  này  biến  hiện  ra.  Nhất  niệm 

này là nhất niệm của chính mình, không phải của ngƣời khác.Trong một giây 

có  1600  triệu  ý  niệm,  chỉ  có  một  niệm,  một  niệm  lập  tức  qua  đi,  không  còn 

nữa.  Nhất  niệm  thứ  hai  không  phải  là  nhất  niệm  trƣớc  đó,  niệm  niệm  tƣơng 

tục, mỗi niệm đều là độc lập. Là tƣơng tự tƣơng tục, không phải thật sự tƣơng 

Tập 554  271 



tục.  Thật  tƣơng  tục,  niệm  sau  chính  là  nhất  niệm  trƣớc  đó,  gọi  là  tƣơng  tục, 

nhất niệm ở sau không phải là nhất niệm trƣớc. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật làm thí nghiệm nƣớc, có thể hiểu rõ 

về chân tƣớng sự thật này. Nếu niệm sau giống với niệm trƣớc, ở trong phòng 

thí  nghiệm  quý  vị  thấy  nƣớc  kết  tinh  là  hai  cái  tƣơng  đồng,  hoàn  toàn  tƣơng 

đồng không có chút sai khác nào. Vì sao ông làm thí nghiệm mƣời mấy năm, 

mà  không  thấy  hai  cái  nào  tƣơng  đồng?  Điều  này  chứng  tỏ  mỗi  niệm  đều 

không  tƣơng  đồng,  nghĩa  là  na  ná  nhƣ  nhau,  tuyệt  đối  không  có  hoàn  toàn 

tƣơng đồng. Bởi thế niệm là giả, niệm không phải thật. Nếu niệm là thật, niệm 

niệm sẽ tƣơng đồng, niệm là giả. 

Tƣớng,  tƣớng  do  niệm  sanh,  tùy  ý  niệm  sanh.  Vậy  quý  vị  nên  biết,  niệm 

năng sanh không giống nhau, tƣớng sở sanh làm sao tƣơng đồng đƣợc? Tƣớng 

là hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng vật chất cũng là mỗi niệm khác nhau, tất cả 

đều không có, vô ngã, vô ngã sở. Sau khi hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật phàm 

thánh nhất nhƣ, chung một trí này.  Ở trƣớc nói năm loại trí này, Phật có, đây 

là trí tuệ bát nhã vốn tự đầy đủ trong tự tánh. Phật có, tất cả chúng sanh đều có, 

không có gì hy hữu, điều này chúng ta dùng tâm nhƣ thế nào để đối đãi? Tâm 

bình đẳng, tâm bình đẳng là thật. 

Hoàn toàn tin vào tự tâm đầy đủ nhất thiết trí, vốn là thành Phật. Không đối 

với tâm bên ngoài , có tâm khác tin Phật. Hồi hƣớng nhƣ vậy, gọi là duy tâm 

Tịnh  độ,  liền  đƣợc  thấy  Phật,  liền  nghĩa  là  vô  cùng  nhanh  chóng.  Quý  vị  sẽ 

tƣơng  ƣng  với  Phật,  thấy  Phật  chính  là  thành  Phật.  Nếu  không  phải  Phật, 

không thấy đƣợc Phật, không phải Bồ Tát, không thấy đƣợc Bồ Tát. 

Duy  tâm  Tịnh  độ  là  thật,  đây  là  từ  trên  lý  mà  nói.  “Duy  tâm  Tịnh  độ,  tự 

tánh Di Đà”, thật sự Di Đà và chính mình là nhất thể, tuyệt đối không phải giả, 

mình  thật  sự  là  Di  Đà,  không  ai  tin.  Quý  vị  phải  tin  rằng,  ta  niệm  Di  Đà  là 

niệm tự tánh Di Đà. Ta cầu thấy Phật A Di Đà là tự tánh Phật A Di Đà, tất cả 

pháp toàn là tự tánh. Tự tánh Phật Thích Ca Mâu Ni, tự tánh Phật Tỳ Lô Giá 

Na,  tự  tánh  Lô  Xá  Na  Phật.  Phật  và  Phật  nhƣ  vậy,  biến  pháp  giới  hƣ  không 

giới  không  có  pháp  nào  không  nhƣ  vậy,  nên  pháp  pháp  đều  nhƣ  vậy,  pháp 

pháp đều là tự tánh. 

Chúng ta xem Ngũ Đăng Hội Nguyên, nếu có tâm thái này, Ngũ Đăng Hội 

Nguyên sẽ nhìn ra manh mối, quý vị xem sẽ hiểu. Nếu nhƣ không có tâm thái 

này, xem Ngũ Đăng Hội Nguyên sẽ chẳng hiểu đƣợc gì, không biết họ nói gì. 

Nên nhất định phải khẳng định Tịnh tông trong đại thừa pháp là đại thừa. 

272  Tập 554 




Phàm thánh nhất nhƣ, vạn pháp nhất thể, cùng có trí này, hoàn toàn tin tự 

tâm đầy đủ nhất thiết trí, vốn thành Phật, phải có quan niệm này, chúng ta sẽ 

không bị đọa lạc, không làm sai việc. Chúng ta thật sự khẳng định, tất cả chúng 

sanh vốn là Phật. Tôi vốn là Phật, quý vị vốn là Phật, họ cũng vốn là Phật, sanh 

khởi tâm cung kính đối với tất cả pháp, tâm ngạo  mạn tự nhiên hạ thấp. Còn 

tôi mạnh hơn họ, họ không bằng tôi, ý niệm này là ý niệm luân hồi, là ý niệm 

sai lầm, tất cả đều sai. Nhập vào cảnh giới này, tánh đức của tự tánh hiện tiền, 

thanh tịnh bình đẳng giác hiện tiền, đại từ đại bi hiện tiền. Nếu đối với tự tâm 

các  trí,  do  dự  đình  trệ  nghi  hoặc,  đối  với  chân  tƣớng  sự  thật  còn  chút  nghi 

hoặc, nhƣ vậy phải làm sao? Không tránh khỏi ngoài tâm thấy Phật, ngoại tâm 

có thể thấy Phật chăng? Không thấy đƣợc, vì ngoài tâm không có pháp, ngoài 

pháp vô tâm. Sáu căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới lục trần, toàn là tự tánh 

biến hiện ra, tâm hiện thức biến. Chân tâm của mình, A lại da của mình biến 

hiện ra. 

Phải nhớ câu nói này của Đức Phật: “Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp 

không có tâm”, tâm hiện tất cả tƣớng, tất cả tƣớng chính là tâm. Ví dụ của cổ 

nhân quá hay: “dùng vàng làm vật dụng, mọi vật dụng đều là vàng”, chính là 

nói đến ý này. Nếu thẩm thấu đƣợc điều này, xem Ngữ Lục của Thiền tông có 

thể  cảm  nhận  đƣợc  mùi  vị  của  nó.  Nếu  có  nghi  thì  không  nhìn  thấy  đƣợc, 

không thấy đƣợc chân tƣớng. Mang theo nghi là gì? Phàm phu tri kiến, quý vị 

tƣởng rằng ngoài tâm có Phật. 

Tuy tu các thiện, thừa nguyện vãng sanh, không đƣợc thấy Phật, nên không 

khế nhập vào Phật trí, nhƣ vậy là sanh vào biên địa nghi thành. 

Nhƣ Lai Bất Tƣ Nghị Cảnh Giới Kinh nói: “Tất cả chƣ Phật trong ba đời 

đều không sở  hữu, chỉ  nƣơng vào tự  tâm. Bồ  Tát nếu có thể  hiểu đƣợc Chƣ 

Phật và tất cả pháp, đều do tâm lƣợng, đƣợc tùy thuận nhẫn, hoặc vào sơ địa. 

Xả thân nhanh chóng sanh vào thế giới Diệu Hỷ, hoặc sanh vào trong cõi Phật 

Cực lạc tịnh”. 

Đoạn này trong Kinh Nhƣ Lai Bất Tƣ Nghị Cảnh Giới nói rất hay, đây đều 

là Thế Tôn nƣơng vào chân đế mà nói. Nói lời thật, không phải giả dối. Phật 

nƣơng nhị đến nói pháp, ngoài chân đế ra còn có tục đế. Tục đế là tùy thuận tri 

kiến phàm phu chúng ta mà nói, nhƣ vậy sẽ dễ hiểu. Tùy thuận chân đế chính 

là  những  gì  thấy  đƣợc  trong  cảnh  giới  của  họ,  rất  nhiều  điều  chúng  ta không 

hiểu, nên cũng không dám tin. 

Ba  đời  là  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai.  Nhất  thiết  là  mƣời  phƣơng,  tất  cả  chƣ 

Phật trong ba đời mƣời phƣơng đều không sở hữu, từ đâu đến? Chỉ nƣơng vào 

Tập 554  273 



tự  tánh,  tâm  chính  mình  hiện  ra.  Không  những  chƣ  Phật,  tất  cả  pháp,  tất  cả 

pháp trong biến pháp giới hƣ không giới, đều là tâm hiện thức biến. Lìa tự tâm, 

tất  cả  pháp  đều  không  còn,  đây  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Pháp  thân  đại  sĩ,  Chƣ 

Phật Nhƣ Lai tự thân chứng đắc. Bồ Tát Di Lặc nói, Nhất niệm chính là pháp 

giới  viên  mãn,  chúng  ta  nói  nhất  niệm  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  nhất 

niệm chính là biến pháp giới hƣ không giới, niệm niệm đều là biến pháp giới 

hƣ không giới. Nên biến pháp giới hƣ không giới là giả không phải thật, tùy 

theo niệm này mà thay đổi. 

Ngày nay thế giới thiên tai dồn dập, nếu nhƣ hiểu đƣợc đạo lý này, trong ý 

niệm chúng ta hóa giải đƣợc tất cả thiên tai, thiên tai không còn nữa. Chúng ta 

muốn hỏi thiên tai có xuất hiện chăng? Có, vì sao vậy? Vì mỗi ngƣời đều đang 

nghĩ đến thiên tai, tâm họ chỉ hiện thiên tai. Nếu nhƣ mỗi ngƣời đều niệm Phật 

A Di Đà, thiên tai sẽ không còn, vì sao vậy? Quý vị xem, chúng ta làm báo cáo 

về  thiên  tai  từ  tin  tức  khắp  nơi  đƣa  về,  hóa  giải  nhƣ  thế  nào?  Toàn  là  niệm 

Phật, tin tức này đáng tin cậy chăng? Đáng tin, vì sao vậy? Vì sau cùng trở về 

niệm Phật, đó là điều rất đáng tin cậy, đó không phải giả. Trở về các pháp môn 

khác không đáng tin, đó không phải thật, đều dùng phƣơng pháp này để giải 

quyết. 

Có  thiên  tai  hay  không,  chúng  ta  có  cần  biết  chăng?  Không  cần  thiết, 

không cần quan tâm đến. Trong tâm đừng nghĩ đến điều này, đừng chú ý đến 

điều này, chỉ chú ý đến Phật A Di Đà. Mỗi niệm không rời Phật A Di Đà, mọi 

vấn đề đều đƣợc giải quyết, đây là trí tuệ. Cần gì phải hỏi thiên tai ra sao, thiên 

tai lớn hay nhỏ, chết bao nhiêu ngƣời, những nơi nào có thiên tai, hỏi để làm 

gì? Hoàn toàn không có ý nghĩa. Khi nào phát sanh thiên tai, đều không cần. 

Không sao, một câu A Di Đà Phật mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. Càng nhiều 

ngƣời  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  càng  tốt,  tâm  có  thể  chuyển  cảnh  giới,  vì  tất  cả 

pháp đều không có sở hữu, chỉ nƣơng vào tự tâm. Chỉ cần tâm chúng ta vừa 

chuyển, cảnh giới liền biến đổi theo. Đây là chân lý, có bằng chứng rõ ràng ở 

trong kinh điển đại thừa. 

Cho nên Bồ Tát nếu có thể hiểu đƣợc chƣ Phật và tất cả pháp, đều do tâm 

lƣợng, đích thực tất cả pháp không lìa tâm lƣợng. Tâm lƣợng lớn, pháp giới sẽ 

lớn; tâm lƣợng nhỏ, pháp giới sẽ nhỏ. Chƣ Phật  Nhƣ  Lai  ứng hóa  ở thế gian 

“tùy chúng sanh tâm ƣng sở tri lƣợng”, trong Kinh Lăng Nghiêm nói nhƣ thế, 

nên Bồ Tát đƣợc tùy thuận nhẫn. “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, 

là Bồ Tát Phổ Hiền nói. Tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán quốc sƣ Hiền Thủ 

nói với chúng ta: “Tùy duyên diệu dụng”, tùy duyên chính là tùy thuận nhẫn, 

274  Tập 554 



diệu dụng chính là nhẫn. Nhẫn điều gì? Không khởi tâm không động niệm, tùy 

duyên, nhƣng không khởi tâm không động niệm, diệu dụng! 

“Hoặc vào sơ địa”, biệt giáo sơ địa, viên giáo sơ trú. “Bỏ thân mau chóng 

sanh vào thế giới Diệu Hỷ”, hoặc là sanh vào thế giới Cực lạc của Phật A Di 

Đà, “trong cõi Phật Cực Lạc tịnh”, đây đều là nƣớc Cực Lạc trong Phật pháp 

nói. 

Tức là hiểu đƣợc tâm lƣợng, không liên quan đến lộ trình. Lộ trình là gì? 

khoảng  cách,  nói  cho  quý  vị  biết,  không  có  khoảng  cách.  Cõi  nƣớc  mƣời 

phƣơng ở đâu? Chính là nhất niệm này, nhất niệm này chính là nhất niệm ngay 

lúc này. Không chỉ niệm trƣớc, cũng không chỉ niệm sau, chính là niệm ngay 

bây giờ. Ngay bây giờ có niệm này,  tức là  có sanh khởi huyễn tƣớng của hƣ 

không pháp giới. Nếu nhƣ dập tắt niệm này, huyễn tƣớng hƣ không sẽ không 

còn. 

Thiền tông gọi là đập nát hƣ không, nó có thể khiến hƣ không vỡ nát, pháp 

giới  diệt  tận,  đó  là  gì?  Nhất  niệm  không  sanh  tức  không  còn,  chỉ  cần  có  thể 

đoạn tận nhất niệm thì không còn nữa. 

Ngày nay chúng ta thấy nó tồn tại, chính là ý niệm tƣơng tợ tƣơng tục, nó 

liên tiếp. Nhƣ chúng ta xem fiml, chúng ta biết trƣớc đây film làm bằng cuộn 

băng nhựa, đoạn phim, từng ô từng ô vậy. Nếu lập tức tắt đoạn film, sẽ không 

còn nữa, trên màn hình không còn gì cả, chỉ một mảng sáng. Ngoài ánh sáng ra 

không còn gì nữa, thật vậy. Nếu đoạn niệm này, cảnh giới gì xuất hiện? Chính 

là một ánh quang minh, gọi là thƣờng tịch quang xuất hiện. Trong thƣờng tịch 

quang không có gì cả, trong Phật pháp gọi nó là đại quang minh tạng, xuất hiện 

điều này. Đây là tự tánh, tự tánh vốn là nhƣ vậy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 554  275 



Tập 555 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:23.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, chúng ta bắt đầu xem từ trang 723, hàng cuối 

cùng. Nhƣ Lai Bất Tƣ Nghị Cảnh Giới Kinh, bắt đầu xem từ đây. 

“Nói: tất cả chƣ Phật trong ba đời, đều không có sở hữu, chỉ nƣơng vào tự 

tâm. Bồ Tát nếu có thể hiểu Chƣ Phật và tất cả pháp, đều do tâm lƣợng, đƣợc 

thùy thuận nhẫn”. 

Chúng ta xem câu này, ý câu này rất thâm sâu, đức Thế Tôn tùy thuận chân 

đế mà nói. Đây là cảnh giới Chƣ Phật, không phải cảnh giới phàm phu. Đầu 

tiên nói với chúng ta về ba đời, tất cả chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng đều 

không  sở  hữu,  hoàn  toàn  phủ  định.  Đây  là  điều  khiến  ngƣời  khác  giật  mình, 

học Phật suốt mấy mƣơi năm, Phật không có, trong các Tôn giáo khác không 

có cách nói này. Nhƣng đây là thật, không phải giả. 

Phật từ đâu mà có? Do tâm hiện thức biến, đạo lý này phải hiểu. Duy tâm 

sở hiện, duy thức sở biến. Tâm là tâm của chính mình, thức là thức của mình. 

Tâm  của  mình  và  tâm  của  tất  cả  chúng  sanh  là  một,  chân  tâm  không  có  hai, 

toàn thể vũ trụ là do chân tâm biến hiện ra. Hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật sẽ 

biết, biến pháp giới hƣ không giới với chính mình có mối liên hệ gì? Nhất thể, 

một cái tâm, cùng một tâm tánh biến hiện ra. 

Thập pháp giới mê thất chân tâm, đều dùng vọng tâm, vọng tâm là A lại da, 

A lại da mọi ngƣời đều có. Chân tâm lớn bao nhiêu, A lại da cũng lớn chừng 

đó, nhƣng nó mê! Không giống là gì? Bất đồng chính là Mạt na thức, Mạt na 

thức chấp trƣớc cái ta. Mạt na thức có tôi, có bạn, có anh ta, không giống nhau. 

Nên trong kinh Đức Phật thƣờng dùng chân tâm ví nhƣ biển lớn, trong biển lớn 

thanh  tịnh,  không  có  ô  nhiễm,  không  có  sóng,  lúc  này  gọi  là  chân  tâm.  Bị 

nhiễm  ô,  dậy  sóng,  bọt  nƣớc  gọi  là  vọng  tâm.  Chân  vọng  là  nhất  thể.  Trong 

vọng tâm nổi bọt nƣớc, Phật dùng điều này làm ví dụ, bọt nƣớc này chính là cá 

thể  của  cá  nhân  mỗi  ngƣời.  Chấp  trƣớc  kiên  cố  bọt  nƣớc  này  là  chính  mình, 

không  biết  biển  lớn  là  chính  mình,  không  biết  tất  cả  bọt  nƣớc  trong  biển  lớn 

vẫn là chính mình, không biết. Chúng sanh trong mƣời pháp chính là cảnh giới 

này. Nếu bọt nƣớc bị bể, mới biết cả biển nƣớc mênh mông này nà chính mình. 

276  Tập 555 



Bọt nƣớc bị bể là gì? Đã buông bỏ ngã chấp và pháp chấp, buông bỏ hai thứ 

này  là  thành  Phật.  Cách  nhìn  nhận, suy  nghĩ  đối  với  tất  cả  pháp  không có  gì 

khác với Chƣ Phật Nhƣ Lai. Chúng ta biết cả biển lớn này là chính mình, tất cả 

bọt nƣớc trong biển lớn cũng là chính mình, là mình trong trạng thái mê xuất 

hiện  hiện  tƣợng  này.  Bọt  nƣớc  không  chƣớng  ngại  biển  lớn,  biển  lớn  cũng 

không chƣớng ngại bọt nƣớc. 

Chân tâm tuy là không tịch không có gì cả, không chƣớng ngại sự sinh diệt 

của tất cả pháp, không trở ngại. Sự sanh diệt của tất cả pháp, cũng không làm 

chƣớng  ngại  tâm  thanh  tịnh.  Nên  đích  thực  là  sự  lý  vô  ngại,  sự  sự  vô  ngại. 

Điều này không phải là hy hữu, không phải là thần thông, pháp vốn nhƣ vậy, 

tất cả pháp vốn là nhƣ vậy, đây là chân tƣớng. 

Bồ Tát nếu có thể hiểu đƣợc Chƣ Phật và tất cả pháp, đều do tâm lƣợng, 

trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “Tùy tâm ứng lƣợng”. Có thể làm đƣợc tùy theo 

tâm chúng sanh mà biến hiện ra nhƣ thế, ngƣời này đƣợc tùy thuận nhẫn. Họ ở 

thế gian này không  mê, đích thực tâm  của họ nhƣ trên đề kinh này nói: Tâm 

thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  giác,  giác  mà  không  mê.  Chúng  sanh  mê,  họ 

không mê. 

Chƣ Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian chính là nhƣ ở đây nói, họ có thể hòa 

đồng với chúng sanh, cùng nhau chung sống. Tất cả đều tùy thuận chúng sanh, 

nhƣng tâm họ không để lại dấu ấn, vì sao vậy? Họ dùng chân tâm, chân tâm 

chính là ở đây nói: Họ dùng bốn loại trí, trong kinh nói năm loại trí. Cách nói 

thông thƣờng là bốn loại trí, chuyển bát thức thành tứ trí. Chúng ta phàm phu 

không  biết,  không  cách  nào  phát  giác  đƣợc  nó.  Chúng  ta  dùng  bát  thức,  họ 

dùng  tứ  trí,  không  có  chút  chƣớng  ngại  nào,  đƣợc  thùy  thuận  nhẫn.  Thật  ra 

nhẫn này là trí, là định. 

Khi Đức Thế Tôn còn tại thế, phàm phu chúng ta thấy ngài không khác gì 

mình, mỗi ngày dậy sớm nhập định, sau khi xuất định giảng kinh dạy học. Đây 

đều là làm cho học trò xem, làm gƣơng cho học trò, phải để họ giống nhƣ Phật 

vậy,  vĩnh  viễn  duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thói  quen  sinh  hoạt  trong 

Tăng đoàn, 10 giờ tối nghỉ. Họ nghỉ ngơi là giữa đêm, Ấn độ tính thời gian gọi 

là  ngày  đêm  sáu  thời.  Ban  ngày  phân  nó  thành ba  thời,  gọi  là  sơ  nhật  phân, 

nhật là mặt trời, sơ nhật phân, trung nhật phân, hậu nhật phân. Một thời là bốn 

tiếng, buổi sáng từ 6 giờ đến 10 giờ là đầu ngày, đây là thời thứ nhất; 10 giờ 

đến 2 giờ là giữa ngày, thời thứ hai; 2 giờ đến 6 giờ chiều là cuối ngày. Buối 

tối từ 6 giờ đến 10 là đầu buổi tối; 10 giờ tối đến 2 giờ khuya là giữa đêm; 2 

Tập 555  277 



giờ đến 6 giờ sáng là cuối đêm, nó phân chia nhƣ vậy. Bởi thế ngày đêm sáu 

thời. 

Ngƣời Trung quốc dùng 12 giờ, dùng tý sửu dần mão. Một giờ của Ấn độ là 

Trung  quốc  hai  giờ.  Hiện  nay  chúng  ta  dùng  giờ  của  nƣớc  ngoài,  ngƣời 

phƣơng tây chia một ngày thành 24 tiếng, nên chúng ta gọi là tiểu thời, tiểu từ 

đâu mà có? Nó nhỏ hơn Trung quốc, nhƣng thời gian của Trung quốc nhỏ hơn 

Ấn độ, Ấn độ một giờ hiện tại là bốn giờ.  Cho nên nữa đêm ngủ nghỉ, thời 

gian ngủ là nữa đêm, chính là nghỉ ngơi. Họ ngủ nghỉ đều là ngồi thiền, ngày 

nay chúng ta gọi là không nằm xuống. Nên 10 giờ nghỉ, 2 giờ dậy, dậy làm gì? 

Dậy  vẫn  là  ngồi  thiền,  nhƣ  đây  là  tu  thiền  công,  tu  thiền  định,  chỉ  cho  phép 

công  phu  tốt.  Đích  thực  họ  không  ngủ,  ngƣời  mới  học  ngủ  đƣợc  bốn  tiếng. 

Phàm thánh ở cùng nhau hòa thuận . 

Đức  Thế  Tôn  cũng  biểu  diễn  nhƣ  thế  cho  chúng  ta  thấy.  Giảng  kinh  dạy 

học khoảng sau giờ buổi sáng khi thức dậy, chúng ta tin rằng khoảng sáu bảy 

giờ, lúc này là dạy học. Học xong mọi ngƣời cùng đi khất thực, ngƣời xuất gia 

ăn cơm nhất định trƣớc giờ ngọ, sau giờ ngọ không ăn. Thông thƣờng nơi ở 

cách nơi khất thực, khất thực ở nơi thị trấn hay thành phố nhỏ, nơi có ngƣời ở. 

Thành thị, xóm làng, thôn trang, đây là nơi đi khất thực. 

Đến nhà ngƣời khất thƣc, cho bao nhiêu tốt bấy nhiêu. Một bát cơm không 

thể một nhà cúng dƣờng, nên Đức Phật cho phép hàng đệ tử khất thực bảy nhà, 

không đƣợc quá bảy nhà. Bảy nhà không khất thực đƣợc, không đƣợc đến nhà 

thứ  tám,  đến  nhà  thứ  tám  là  tham  tâm,  nên  họ  có  quy  định.  Một  nhà  đủ  thì 

không đến nhà thứ hai, không đủ mới đi tiếp nhà khác. Khất thực xong, không 

phải khất thực xong là dùng. Trở về, về đến đạo tràng, đem tất cả thức ăn để 

vào môt nơi, rồi chia ra cùng ăn, bình đẳng! Vì có ngƣời khất thực đƣợc thức 

ăn  ngon,  có  ngƣời  thức  ăn  không  ngon,  nên  khi  trở  về  mọi  ngƣời  phân  chia 

bình đẳng. 

Đoàn thể này  không nhỏ, 1255 ngƣời, thêm  Đức  Thế Tôn là 1256 ngƣời. 

Đoàn  thể  này  sống  một  cuộc  sống  nhƣ  vậy,  nên  đƣợc  tùy  thuận  nhẫn,  hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Phàm phu đối với điều này rất khó khăn, vì 

sao vậy? Đều có tƣ tâm. Sống trong đời sống này, khiến tƣ tâm chúng ta bị mài 

sạch, khiến mỗi niệm ta đều nghĩ đến đoàn thể, không nghĩ đến cá nhân, không 

có cái tôi. Sống trong này không có quan niệm về cái tôi. 

Là quan niệm gì? Đoàn thể này là nhất thể. Không phải một nhà, một nhà 

vẫn  còn  xa xôi,  thân  thể  mỗi  ngƣời  khác  nhau,  phải  vứt  bỏ,  buông  bỏ, xả  bỏ 

quan niệm sai lầm này. Đoàn thể này là nhất thể, từ nhất thể này mở rộng ra, 

278  Tập 555 



biến pháp giới hƣ không giới và chính mình là nhất thể. Quý vị xem, hoàn toàn 

thể hiện trong đời sống hằng ngày. 

Công  phu  tu  hành,  nếu  đến  sơ  địa  của  Biệt  giáo,  nghĩa  là  sơ  trú  của  Viên 

giáo, trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là sơ trú. Bồ Tát sơ trú, đích thực đã buông 

bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật 

không khởi tâm, không động niệm. Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trƣớc tự nhiên không còn, đây là gì? Đây là Bồ Tát. Đây không phải là 

Thanh văn, Duyên giác, đây là pháp thân Bồ Tát. 

Cho nên bỏ thân họ có thể đến thế giới Diệu Hỷ. Nhanh chóng sanh vào 

đó, rất nhanh. Sau khi xả bỏ thân này, họ liền đến thế giới Diệu Hỷ, thế giới 

Diệu Hỷ là cƣ sĩ Duy Ma Cật. Chúng ta biết, đƣơng thời đồng thời xuất hiện 

hai vị Phật, ngƣời thƣờng chỉ biết Đức Phật Thích Ca. Ngài là ngƣời xuất gia, 

cƣ sĩ Duy Ma Cật là tại gia. Trong kinh ghi chép rất rõ ràng, cƣ sĩ Duy Ma là 

Phật tại gia, địa vị hoàn toàn bình đẳng với Đức Thế  Tôn, không có chút sai 

biệt nào. 

Cƣ sĩ Duy Ma giảng kinh, quý vị xem, hàng đệ tử Phật nhƣ: Xá Lợi Phất, 

Mục Kiền Liên, A Nan đều đến nghe. Lễ tiết hoàn toàn giống với Phật Thích 

Ca, đãnh lễ cƣ sĩ Duy Ma ba lạy, đi nhiễu bên phải ba vòng. Điều này chứng 

tỏ, thành Phật không nhất định phải xuất gia. Xuất gia nghĩa là gì? Xuất gia là 

cầu  cho  bản  thân  tu  học  ít  phiền  não,  xuất  gia  tu  hành  tốt  hơn  tại  gia.  Trong 

nhà có rất nhiều tình chấp rất khó buông bỏ, là vì vấn đề này. 

Từ trên phƣơng diện này chúng ta nghĩ, công phu tu hành của ngƣời tại gia 

cao hơn ngƣời xuất gia, vì sao vậy? Ngƣời xuất gia phải xa rời tình chấp, phải 

buông bỏ tình chấp, ngƣời tại xa không rời tình chấp mà không có tình chấp, 

công  phu  thật!  Đó  không  phải  giả,  tâm  địa  vĩnh  viễn  là  thanh  tịnh  bình đẳng 

giác. Cƣ sĩ Duy Ma chính là đến từ thế giới Diệu Hỷ. 

Trong Kinh Duy Ma nói, Đức Phật nói với ngài Xá Lợi Phất: Có một cõi 

nƣớc Phật gọi là Diệu Hỷ, thế giới Diệu Hỷ có một vị Phật gọi là Vô Động, 

nghĩa là Bất Động. Cƣ sĩ Duy Ma là Bất Động Nhƣ lai, đã viên tịch ở đó, đến 

thị  hiện  ở  thế  giới  này  của  chúng  ta.  Nói  nhƣ  vậy,  cƣ  sĩ  Duy  Ma  cũng  là  đã 

thành  Phật  từ  lâu  xa  về  trƣớc,  đến  thế  gian  này  dùng thân  cƣ  sĩ  để  độ  chúng 

sanh. Đức Thế Tôn là dùng thân Phật, cần dùng thân Phật để độ thoát, liền hiện 

thân Phật mà vì đó nói pháp. Duy Ma là cần dùng thân cƣ sĩ để độ thoát, liền 

hiện thân cƣ sĩ mà vì đó nói pháp. 

Đây là hai vị Phật, đồng thời lại thể hiện một sự thật cho chúng ta thấy, đó 

chính  là  Phật  pháp  là  sƣ  đạo,  sƣ  đạo  tức  thầy  là  lớn  nhất.  Cƣ  sĩ  giảng  kinh 

Tập 555  279 



thuyết  pháp,  ở  trên  đài  giảng  kinh  họ  là  thầy.  Bồ  Tát  cũng  đƣợc,  Thanh  văn 

cũng đƣợc, Duyên giác cũng đƣợc, ta ở dƣới nghe kinh là học sinh. Nhƣ vậy lễ 

tiết ta đối với thầy cũng giống nhƣ đối với Phật Thích Ca vậy. Bởi thế hàng đệ 

tử  Thanh  văn,  đệ  tử  Bồ  Tát  của  Thế  Tôn  thấy  cƣ  sĩ  Duy  Ma,  đều  hoàn  toàn 

giống nhƣ thấy Đức Phật vậy. 

Ngƣời xuất gia không có tâm ngạo mạn, không đƣợc nói tôi xuất gia là cao 

hơn ngƣời một bậc, không đƣợc nhƣ vậy, đây là sai lầm vô cùng lớn. Ngƣời 

xuất gia càng phải khiêm tốn, càng nên cung kính, vì sao vậy? Quý vị làm tấm 

gƣơng tốt cho đại chúng xã hội, sao ta có thể cống cao ngã mạn? Thế nên Phật 

Bồ Tát độ hóa chúng sanh dùng rất nhiều phƣơng tiện thiện xảo. 

Trong hàng đệ tử, đệ tử tại gia và xuất gia, cũng có không ít vị là cổ Phật 

tái sanh. Có một vài vị Đức Phật nói ra thân phận, chƣa nói ra lại càng nhiều 

hơn. Các cƣ sĩ hộ pháp cũng có Phật Bồ Tát tái sanh, cổ kim trong ngoài không 

có gì khác. 

Ngƣời tu hành chơn chánh, đích thực giống nhƣ ngài Huệ Năng vậy. Suốt 

đời luôn khiêm tốn, luôn tôn trọng, kính trọng tất cả chúng sanh. Vì sao vậy? 

Vì  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật.  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  thập  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm, toàn là duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, đích thực là cùng một 

thể. 

Vì  sao  phải  khiêm  tốn?  Để  giúp  ngƣời  chƣa  giác  ngộ,  ngƣời  chƣa  quay 

đầu, chúng sanh chính là Phật. Khi mê gọi là chúng sanh, giác ngộ gọi là Phật, 

là một không phải hai. Đây gọi là trí tuệ chân thật, từ bi chân thật. Hoặc là họ 

sanh đến Tịnh độ của Phật A Di Đà  ở  thế  giới Cực Lạc, giúp Phật giáo hóa 

chúng sanh. Thị hiện làm đệ tử Phật, thị hiện làm hộ pháp của Phật. 

Tiếp theo nói là hiểu đƣợc tâm  lƣợng, không liên quan đến lộ trình. Tâm 

lƣợng là một, biến pháp giới hƣ không giới là một, tâm ôm trọn cả hƣ không 

pháp  giới.  Tâm  tồn  tại  mọi  lúc  mọi  nơi.  Tâm  ở  đâu?  Trong  Thiền  tông,  khi 

thầy  khảo  nghiệm  học  trò  thƣờng  đƣa  ra  vấn  đề  này,  tâm  ở  đâu?  Tâm  hình 

dáng nhƣ thế nào? Quý vị chỉ ra xem. Ngƣời hiểu tùy tiện lấy một pháp, hòa 

thƣợng gật đầu ấn chứng cho họ, đây gọi là truyền pháp. 

Trƣớc  Lục  tổ  dùng  y  bát  để  truyền,  sau  Lục  tổ  không  dùng  y  bát,  chỉ  ấn 

chứng: Tôi chứng minh cho ông, ông đã khai ngộ. Đây cũng chính là nói Phật 

pháp trọng thực chất không trọng hình thức. Hình thức không quan trọng, thực 

chất mới quan trọng. 

Hiểu đƣợc tâm lƣợng, không liên quan đến lộ trình, cũng chính là ngày nay 

chúng ta nói vƣợt khỏi tầng không gian, thời gian và không gian đều không tồn 

280  Tập 555 



tại.  Tất  cả  công  đức,  đầy  đủ  thành  tựu,  đầy  đủ  thành  tựu  chính  là  thành  tựu 

viên mãn. Nên biết có quyết định, mới có thể quyết định tín. 

Ở trên nói điều này, nếu chúng ta thật sự có thể lãnh hội đƣợc, đây là trí tuệ 

chân thật, bởi thế tín tâm rất khó! Trong đại thừa Phật pháp, quý vị xem thập 

trụ Bồ Tát, sơ trụ gọi là phát tâm trụ, tâm này là gì? Tâm bồ đề. Nếu nhƣ thật 

sự phát tâm bồ đề, ngƣời này sẽ vƣợt thoát mƣời pháp giới. 

Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Khởi tâm động niệm 

tƣơng ƣng với 10 chữ này; không khởi tâm không động niệm cũng tƣơng ƣng 

với 10 chữ này, ngƣời này chính là Viên giáo sơ trụ Bồ Tát. Thập trụ chúng ta 

đã học trong Kinh Hoa Nghiêm, công đức không thể nghĩ bàn. Bồ Tát sơ phát 

tâm trụ, viên giáo, sẽ có năng lực giống nhƣ Nhƣ Lai, giáo hóa chúng sanh có 

duyên,  cần  lấy  thân  gì  đƣợc  độ  thoát,  liền  có  thể  hiện  ra  thân  đó.  Hiện  thân 

thuyết  pháp  không  phải  vì  chính  mình,  vì  sao  vậy?  Vì  chính  mình  đã  không 

khởi tâm không động niệm, nếu nhƣ còn khởi tâm động niệm, họ không phải là 

sơ trụ. 

Vị  trí  của  họ  ở  đâu?  Họ  ở  trong  thập  tín  vị,  Bồ  Tát  của  đệ  thập  tín trong 

thật  tín  vị,  đệ  thập  tín.  Đệ  thập  tín  chính  là  Phật  pháp  giới  trong  mƣời  pháp 

giới. Đệ cửu tín là Bồ Tát pháp giới, họ vẫn còn khởi tâm động niệm. Không 

có  phân  biệt  chấp  trƣớc,  nhƣng  còn  khởi  tâm  động  niệm.  Không  khởi  tâm 

không  động  niệm,  họ  liền  thoát  ly  mƣời  pháp  giới,  họ  ở  tại  nhất  chân  pháp 

giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. 

Nhƣ trong Phẩm Phổ Môn nói: Họ khởi tác dụng cảm ứng đạo giao đối với 

tất cả chúng sanh có duyên khắp biến pháp giới hƣ không giới, chúng sanh có 

cảm,  họ  liền  có  ứng.  Chúng  sanh  hy  vọng  đƣợc  thấy  thân  Phật  họ  liền  hiện 

thân Phật, hy vọng thấy thân Bồ Tát họ liền hiện thân Bồ Tát. Nếu chúng sanh 

muốn thấy Phật A Di Đà, họ có thể hiện thân Phật A Di Đà. Tôi muốn thấy Bồ 

Tát Quán Âm, họ có thể hiện thân Bồ Tát Quán Âm. 

Cho nên biến pháp giới hƣ không giới, trên từ Chƣ Phật Nhƣ Lai, dƣới đến 

cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, không nơi nào không hiện thân, không lúc nào 

không hiện thân. Là bản thân tâm hiện thức biến, lìa tâm thức không có pháp 

nào khả đắc, phải hiểu đạo lý này. Đây là trí tuệ, quyết định trí. Phải thấu triệt 

chân tƣớng sự thật này, đây là thật tƣớng các pháp, phải quyết định tín. 

Có quyết định tín, mới quyết định vãng sanh, đây là nói đến vãng sanh, tức 

quyết định sanh. Cẩn thận đừng dùng tâm nghi hoặc mà mất lợi lớn. Phải thật 

cẩn thận, không đƣợc có tâm hoài nghi, dùng tâm nghi hoặc sanh đến thế giới 

Tập 555  281 



Cực Lạc là sanh vào biên địa nghi thành, nhƣ vậy là sai lầm. Quý vị thấy đoạn 

khai thị này quan trọng biết bao. 

Nên biết tin Phật không tin bản thân, vẫn là thiếu trí tuệ, trí tuệ có khiếm 

khuyết, không viên mãn. Không có quyết định trí, tức không có quyết định tín, 

nên ý chí do dự, không biết căn cứ vào đâu. Hiện nay học Phật, bao gồm chúng 

ta  trong  đó,  chúng  ta  thử  suy  nghĩ  về  tám  chữ  này,  phải  chăng  là  đang  nói 

chính  mình?  Chúng  ta  tin  Phật,  không  phải  không  tin,  nhƣng  do  dự  có  hoài 

nghi. Có hoài nghi Phật chăng? Có, có hoài nghi bản thân chăng? Có. 

Tín nguyện không kiến cố, không biết y cứ vào đâu, nhƣng vẫn có thể niệm 

Phật  tƣơng  tục.  Lấy  sức  niệm  Phật  và  sức  phát  nguyện,  là  phát  nguyện  cầu 

sanh Tịnh độ. Nên vẫn có thể vãng sanh, nhƣng vãng sanh vào trong biên địa, 

không sánh bằng hạ phẩm hạ sanh. Hạ phẩm hạ sanh đến thế giới Cực lạc, họ 

chính là Bồ Tát A Duy Việt Trí, đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì. Hay nói cách khác, họ có năng lực cảm ứng với chúng sanh có duyên 

trong mƣời pháp giới. Chúng sanh có cảm, họ liền có ứng. Bồ Tát ở thế giới 

Cực Lạc vô cùng thù thắng! 

Ngày nay chúng ta đích thực là tín nguyện không kiên có, không biết y cứ 

vào đâu. Làm sao để giúp chúng ta tín nguyện kiên định, y cứ  chuyên nhất? 

Đức Thế Tôn suốt đời giảng kinh thuyết pháp, là vì điều này. Cần phải đoạn 

nghi  mới  có  thể  sanh  tín.  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng  minh  bạch  về  lý  sự,  nhân 

quả, tánh tƣớng. Nếu giác ngộ tất cả những điều này thì vấn đề của quý vị đã 

đƣợc giải quyết, không còn nghi hoặc. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, nếu 

thích  pháp  môn  nào,  thì  thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài,  đây  chính  là 

chuyên nhất. Nơi mà ta nƣơng tựa tu hành cần phải chuyên nhất. 

Ngày  nay  Đức  Thế  Tôn,  Phật  A  Di  Đà,  trong  bộ  kinh  này  trực  tiếp  dứt 

khoát khuyên chúng ta, đối với bộ kinh này phải có tín nguyện kiên định, phải 

nhận  định  bộ  kinh  này  là  nơi  y  cứ  tu  hành  của  chúng  ta,  suốt  đời  nhất  định 

không  thay  đổi.  Một  bộ  kinh,  một  câu  Phật  hiệu,  có  thể  giúp  chúng  ta  ngay 

trong đời này vững vàng đi về thế giới Cực Lạc. Nhƣ vậy chúng ta không uổng 

công  học  tập,  đời  này  đƣợc  thân  ngƣời  chúng  ta  không  uổng  phí  khi  đến  cõi 

ngƣời. Tất cả pháp thế xuất thế gian đều do ta gặp đƣợc nhân duyên, mà sanh 

khởi những hiện tƣợng này. 

Ở trƣớc từng nói với qúy vị: Nhân, mọi ngƣời là bình đẳng, nhân của mƣời 

pháp giới đều có. Chúng ta nói trong A lại da thức, có chủng tử Phật, có chủng 

tử Bồ Tát, có chủng tử của Thanh văn, Duyên giác, có chủng tử trời, có chủng 

tử ngƣời, cũng có chủng tử của địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, mỗi ngƣời đều có. 

282  Tập 555 



Nhƣng chủng tử nào khởi tác dụng trƣớc, đây chính là duyên. Cho nên trong 

đời  này  của  chúng  ta,  thậm  chí  nói  là  trong  một  ngày,  từ  sáng  đến  tối,  tâm 

chúng  ta  không  định,  vì  sao  vậy?  Duyên  bên  ngoài  quá  nhiều.  Nơi  này  có 

giảng kinh, đến nghe thử cũng không tệ, đây là gì? Duyên của Phật, chủng tử 

của Phật, duyên của Phật. Nghe giảng xong, ngƣời bạn bên kia mời đi ăn cơm, 

thích ăn món này món kia, chủng tử tham ăn lại hiện hành. Bởi thế trong một 

ngày,  quý  vị  biết  rất  nhiều  chủng  tử  trong  A  lại  da,  khi  gặp  đƣợc  duyên  đều 

khởi tác dụng. 

Cho  nên  quý  vị  không  biết  phải  y  cứ  vào  đâu,  ý  chí  do  dự  không  quyết 

đoán. Một ngày nhƣ vậy, ngày ngày cũng nhƣ vậy. Sống suốt mấy mƣơi năm, 

mỗi năm  đều nhƣ  vậy.  Nhƣ vậy quý vị phải nghĩ đến, hơi thở này không trở 

lại,  tôi  sẽ  đi  về  đâu?  Sau  cùng  vẫn  là  gặp  duyên  khác  nhau.  Ngƣời  khi  lâm 

mạng  chung,  duyên  đó  càng  phức  tạp,  vì  sao  vậy?  Oán  thân  trái  chủ  từ  vô 

lƣợng kiếp đến nay đều vây quanh chúng ta, đều đang dụ dỗ ta, chỗ ngƣời này 

tốt, chỗ ngƣời kia tốt, rốt cuộc đi đâu tốt? Đức Phật dạy: “cái nào mạnh thì cái 

đó dẫn đi”. Trong tập khí phiền não của quý vị mạnh nhất, nhất định đi theo nó 

trƣớc. Nhƣ vậy chúng ta nói đến ý niệm, ý niệm của Phật có đủ mạnh chăng. 

So sánh thử xem, so với ý niệm tham tài của chúng ta xem, sức mạnh nào lớn? 

Sức  mạnh  tham  sắc,  sức  mạnh  tham  danh  lợi,  quý  vị  so  sánh  thử  xem  sức 

mạnh  nào  lớn  nhất,  quý  vị  sẽ  đi  theo  nó.  Sức  mạnh  của  tham  mạnh,  đi  theo 

đƣờng quỷ. Sức mạnh của ngu si mạnh nhất, đi về đƣờng súc sanh. Sức mạnh 

sân  nhuế  mạnh  nhất,  đi  vào  đƣờng  địa  ngục.  Không  dễ  vào  cõi  ngƣời,  cõi 

ngƣời ý niệm nào mạnh? Ý niệm ngũ giới thập thiện mạnh, nhƣ vậy không mất 

thân ngƣời. 

Ngƣời  xƣa  dạy  chúng  ta,  ngàn  vạn  năm  nay  dạy  chúng  ta  cƣơng  lĩnh  và 

nguyên tắc chung: Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức. Sức  mạnh này lớn 

nhất, đa phần đƣợc sanh cõi trời, sanh vào trời dục giới. Những điều này chúng 

ta  cần  phải  hiểu,  khi  biết  rồi  chúng  ta  phải  cố  gắng  bồi  dƣỡng  nó.  Buông  bỏ 

những  nơi  ta  không  muốn  đến,  không  muốn  vào  đƣờng  ngạ  quỷ,  buông  bỏ 

tham. Không muốn vào đƣờng địa ngục, buông bỏ sân nhuế. Không muốn vào 

đƣờng súc sanh, buông bỏ ngu si. Không muốn vào đƣờng A tu la, la sát, phải 

buông  bỏ  ngạo  mạn.  Vì  sao  vậy?  Những  tập  khí  này  không  giỡn  chơi  đƣợc, 

nếu  không  khống  chế  đƣợc  nó,  một  niệm  sau  cùng  nhất  định  bị  nó  kéo  đi. 

Chúng ta phải đặc biệt nuôi lớn sức mạnh của Đức Phật. Đây chính là nói niệm 

Phật quan trọng, đọc kinh quan trọng. 

Tập 555  283 



Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  không  dài,  đọc  thuần  thục,  đọc  một  lần  khoảng  bốn 

năm mƣơi phút, mỗi sáng sớm thức dậy đọc một lần. Trƣớc giờ ngủ mỗi tối có 

thể  đọc  một  lần  Kinh  Di  Đà,  Kinh  Di  Đà  ngắn,  không  đọc  Kinh  Di  Đà  cũng 

đƣợc. Khi chúng tôi thành lập Tịnh Tông Học Hội đã đặt ra thời khóa sáng tối, 

thời  khóa  sáng  tối  của  Tịnh  tông.  Thời  khóa  tối  chúng  tôi  chọn  phẩm  thứ  32 

đến phẩm 37, sáu phẩm kinh Vô Lƣợng Thọ, áp dụng sáu phẩm này vào thời 

kinh tối. Tụng xong sáu phẩm này đến niệm Phật, nuôi dƣỡng thành thói quen! 

Trong cuộc sống hằng ngày, cổ nhân thƣờng nói: Xử sự đối nhân tiếp vật 

phải dựa vào lƣơng tâm. Dựa vào lƣơng tâm sẽ không mất thân ngƣời, đời sau 

vẫn đƣợc thân ngƣời, tốt thì đi lên  cõi trời. Chúng ta muốn đến thế giới Cực 

Lạc, đó chính là nói đừng rời Phật A Di Đà, đừng quên ngài. Từ sáng đến tối 

không đƣợc rời xa kinh kệ, không rời xa danh hiệu Phật. Cần nghe kinh chăng? 

Do chính bản thân ta. Tín nguyện ta chƣa kiên cố, y cứ không chuyên nhất, cần 

phải nghe kinh, nghe kinh có thể sửa đổi đƣợc khuyết điểm này, vì sao vậy? Vì 

đã hiểu, đã rõ ràng, tâm chuyên nhất, không thay đổi, tuyệt đối không lãng phí 

thời  gian.  Tôi  đem  tất  cả  thời  gian,  tinh  lực  đều  dùng  vào  bộ  kinh  này,  đều 

dùng trên câu Phật hiệu này, nhƣ vậy chắc chắn đƣợc  sanh Tịnh độ. Bởi vậy 

đoạn khai thị này vô cùng quan trọng. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  kinh  văn  sau:  “Thị  chƣ  nhân  đẳng,  dĩ  thử  nhân 

duyên, tuy sanh bỉ quốc, bất năng tiền chí, vô lƣợng thọ sở. Đạo chỉ Phật quốc 

giới  biên,  thất  bảo  thành  trung,  Phật  bất  sử  nhĩ,  thân  hành  sở  tác,  tâm  tự  thú 

hƣớng”. Sanh vào biên địa không phải Phật dạy chúng ta đến, do ta tự đến. Là 

tâm nghi hoặc của ta, dẫn dắt ta đến đi đến đó. Phật đại từ đại bi sẽ không làm 

những điều này.  Nhƣng biên địa thì sao? “Diệc hữu bảo trì liên hoa”,  hồ sen 

bảy  báu.  “Tự  nhiên  thọ  thân”,  không  phải  thai  sanh  thật  sự.  “Ẩm  thực  khoái 

lạc, nhƣ Đao lợi thiên, ƣ kỳ thành trung, bất năng đắc xuất”, thành trung này là 

gì? Chính là hoa sen, hoa sen chƣa nở, ta không ra đƣợc. “Sở cƣ xá trạch tại 

địa, bất năng tùy ý cao đại”, nhà chúng ta sống ở trên mặt đất, không phải ở 

không  trung.  “Ƣ  ngũ  bách  tuế,  thƣờng  bất  kiến  Phật,  bất  văn  kinh  pháp,  bất 

kiến Bồ Tát, Thanh văn thánh chúng”, khổ chính là vì điều này. “Kỳ nhân trí 

tuệ bất minh, tri kinh phục thiểu, tâm bất khai giải, ý bất hoan lạc, thị cố ƣ bỉ, 

vị chi thai sanh”, thai sanh này là hình dung họ có khổ, có nạn, không phải thai 

sanh thật sự. 

Đoạn  kinh  văn  này  giảng  rất  rõ  ràng  về  tình  trạng  sinh  hoạt  của  ngƣời  ở 

biên địa. Thực tế mà nói cũng không tệ, rất khó đƣợc, chỉ là mất một thời gian, 

284  Tập 555 



thời gian này không dài. Thọ mạng của thế giới Cực lạc là vô lƣợng thọ, thời 

gian 500 năm rất ngắn. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: 

“Thị chƣ nhơn đẳng”, chỉ ở trên nói đến hai hạng ngƣời vãng sanh về biên 

địa. Hai hạng ngƣời này, hạng thứ nhất là không tin trí tuệ của Phật, hạng thứ 

hai là không có lòng tin đối với bản thân. Hai hạng ngƣời này lấy nhân duyên 

này,  lấy  nhân  tu  thiện  niệm  Phật,  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ,  chiêu  cảm 

sanh về biên địa của cõi nƣớc này, nghĩa là sanh về thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc. Biên địa, nghi thành, thai sanh đều là ví dụ. Tất cả đều ở trong ao sen bảy 

báu,  nhƣng  hoa  sen  không  nở,  không  thấy  đƣợc  Phật  Pháp  Tăng,  không  thấy 

đƣợc Tam bảo.       Hoàn cảnh họ sống cung điện bảy báu, ao sen bảy báu, 

niềm vui giống nhƣ ở cõi trời Đao lợi. Ở trƣơc cũng có đề cập đến, giống nhƣ 

Trời đao lợi, Trời dạ ma. Ngƣời ở cõi Trời dạ ma còn an vui hơn Trời đao lợi. 

Và quả vị mãi mãi không bị thoái đọa, họ vĩnh viễn không thoái chuyển, không 

thoái  về  cõi  Ta  bà  để  tiếp  tục  trôi  lăn  trong  luân  hồi  lục  đạo,  không nhƣ  thế, 

không tệ. Sanh biên địa không tệ, rất khó đƣợc. 

Lại vì lỗi nghi hoặc, mà phải dừng lại ở biên giới nƣớc Phật, ở trong thành 

này không đƣợc ra khỏi, suốt 500 năm không đƣợc thấy nghe đến Tam  bảo. 

Đây  là  điều  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  cảm  thấy  không  đƣợc  nhƣ  ý  mình 

muốn, những khổ nạn họ phải chịu chính là nhƣ vậy. Những điều này do tâm 

tạo ra, nghiệp lực dẫn dắt, không do ai khác. Ba câu này chúng ta phải ghi nhớ, 

chúng ta đang luân hồi trong lục đạo cũng là tình hình này. Chúng ta đầu thai 

vào đƣờng nào trong lục đạo là do tâm sở tạo, nghiệp lực dẫn dắt, không do ai 

khác. Quý vị đến cõi nào không phải do ngƣời sắp xếp, toàn là do nghiệp lực 

của mình. Bởi thế những lời trong kinh nói là chính xác, không sai chút nào - 

“duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Tâm là chân tâm, sanh khởi hiện tƣợng 

chắc chắn là chân tâm. Hiện tƣợng thiên biến vạn hóa, đó là ý niệm của chúng 

ta, ý niệm chính là nghiệp lực, nó đang dẫn dắt ta, ta đi vào đƣờng nào. 

Bởi  vậy,  thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  quý  vị  sẽ  không  oán  trời  trách 

đất, tất cả đều là tự làm tự chịu. Ngƣời thế gian không biết, hoàn toàn mê hoặc 

điên đảo, có điều gì không đƣợc nhƣ ngƣời khác liền oán trời trách đất, đây là 

sai lầm triệt để. 

Bên dƣới nói càng hay: “Phật không nhƣ vậy”, không phải Phật muốn quý 

vị  đến  biên  địa,  không  phải.  Những  gì  tâm  hành  tạo  nên,  tâm  tự  hƣớng  đến, 

đây là thật. Là do thân tâm và hành vi của quý vị tạo ra những nghiệp nhân, 

quả báo dắt chúng ta đi đến nơi này. Đều do tâm chúng ta cảm ứng nên cảnh 

giới hiện tại. 

Tập 555  285 



Giống nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói: “nên quán pháp giới tánh, tất cả do tâm 

tạo”, tâm chính là thể tánh. Tất cả vạn pháp khắp biến pháp giới hƣ không giới, 

thể tánh của nó là gì? Là do tâm mình tạo. Tâm này, chân tâm, vọng tâm đều 

hợp lại một nơi, dùng một câu chính là “tâm hiện thức biến”. 

Tâm sanh các pháp đều sanh, địa ngục, thiên đƣờng, Tịnh độ, cõi Phật đều 

là  tự  tâm  sở  hiện.  Nơi  thân  hƣớng  đến,  đều  do  nghiệp  của  mình  dẫn  dắt. 

Nghiệp do tâm sanh, nên gọi là tâm tự hƣớng đến. Không ai khống chế quý vị, 

không ai thao túng quý vị, bất luận ta thọ thân gì, bất luận ta ở đƣờng nào, đây 

là chân lý. Chúng ta ở mọi lúc mọi nơi nhìn thấy tất cả mọi ngƣời, con ngƣời 

có giàu nghèo sang hèn, do đâu mà có? Nghiệp lực bản thân hiện ra. Đời này ta 

phú  quý  hay  bần  tiện,  do  nghiệp  chúng  ta  khác  nhau.  Tạo  hóa  không  trêu 

ngƣời, tạo hóa đại công vô tƣ, chúng ta thật sự không biết nên tự làm tự chịu. 

Kinh này đem đến lợi ích rất lớn cho chúng ta, giải thích rõ những vấn đề 

này cho chúng ta. Chúng ta muốn tốt, tâm thiện sẽ tốt, tâm thiện này chính là ý 

niệm, ý niệm thiện sẽ tốt, ý niệm bất thiện là không tốt. 

Ngƣời thế gian tham tài, tham danh, tham lợi, Phật không phản đối. Quý vị 

có phƣơng pháp đúng đắn, nếu dùng sai phƣơng pháp sẽ gây ra phiền phức cho 

quý vị.  Phƣơng  pháp  chính  xác,  Phật  nói  rất  rõ  ràng: Quý  vị  muốn  đƣợc  của 

cải nên tu tài bố thí, thật sự có thể đạt đƣợc, càng thí càng nhiều, càng nhiều 

càng thí. Không nên để dành, để dành mất đạo, để dành là sao? Tăng trƣởng 

tâm tham, đây không phải việc tốt, nhƣ vậy là kết duyên với đƣờng ngạ quỷ. 

Nếu có của, nên làm bố thí lớn, nếu có thể bố thí  một quốc gia, quả báo của 

quý  vị  là  quốc  vƣơng.  Nếu  có  thể  bố  thí  một  địa  cầu,  quả  báo  của  quý  vị  là 

chuyển luân thánh vƣơng, vì sao không làm nhƣ vậy? Số mạng có của, có vứt 

bỏ cũng không đƣợc, bố thí hết nó lại có, có lại còn nhiều hơn số quý vị bố thí. 

Tôi học Phật 60 năm, kinh nghiệm  này  rất phong phú, là thật không phải 

giả. Phƣơng pháp này 60 năm trƣớc  đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi. Số  mạng tôi 

không có của cải, thông thƣờng ngƣời ta xem tƣớng, con ngƣời có kho của cải. 

Kho  của  tôi  trống  không,  không  có  gì  cả,  nguyên  nhân  là  gì?  Trong  đời  quá 

khứ không tu bố thí tài. Cũng may, còn có chút trí tuệ, trí tuệ là gì? Trong đời 

quá khứ tu bố thí pháp, không tu bố thí tài, đại sƣ hiểu rõ nên dạy tôi cách này. 

Hoằng  pháp  lợi  sanh  không  tách  rời  tài  phú,  không  có  tài  lực  làm  sao 

hoằng pháp? Nhƣng từ nhỏ đối với tài phú tôi không để trong lòng, không có 

khái niệm này, không thích nó. Đại sƣ dạy tôi tu bố thí tài, tu bố thí pháp và tu 

bố thí vô úy, tôi mới biết đƣợc trong Phật pháp có những điều này, đúng là “đệ 

tử Phật môn, có cầu tất ứng”. Tôi tiếp nhận và đã thực hành, khi làm thật sự có 

286  Tập 555 



hiệu quả. Sau khi xuất gia học Phật, tôi học theo ngài Ấn Quang. Lúc tổ sƣ Ấn 

Quang còn tại thế, mƣời phƣơng cúng dƣờng, ngài làm một việc là in kinh bố 

thí.  Ngài  chỉ  làm  việc  này,  không  làm  gì  khác.  Quả  thật,  tín  nguyện  ngài  rất 

kiên định, y cứ rất chuyên nhất, ngài đã làm việc tốt nhƣ vậy. Lúc đó ngài còn 

tự  thành  lập  một  xƣởng  in  ấn, gọi  là  hoằng  hóa  xã,  tại  Chùa  Báo  Quốc ở  Tô 

Châu.  Tự  mình  thành  lập  một  xƣởng  in  ấn,  những  bản  và  sách  ngài  in  hiệu 

đính vô cùng kỹ lƣỡng, rất ít chữ sai, gọi là bản tốt. Nên sách do Hoằng hóa xã 

xuất bản, mọi ngƣời đều rất có niềm tin. Khi Ngài Ấn Quang viên tịch, hoằng 

hóa xã cũng không còn. 

Trong đời chúng tôi cúng dƣờng không nhiều nhƣ vậy, mở nhà in ấn chúng 

tôi không đủ kinh phí. Cũng may hiện nay thuật in ấn vô cùng phát triển, nơi 

nào in tốt tôi đƣa đến đó in. Do kỷ thuật tiến bộ, giá thành hạ thấp, trong đời 

này những kinh luận sách hay mà tôi in, nhiều hơn đại sƣ Ấn Quang, tôi học 

đƣợc ngài phƣơng pháp này. Có thiên tai cũng cần cứu tế, ngài Ấn Quang cũng 

đã làm, tiền từ đâu ra? Rút ra một ít từ trong khoản in kinh để cứu tế, tôi cũng 

học đƣợc điều này. Khách chủ nhất định phải phân một cách rõ ràng, chủ yếu 

là  bố  thí  pháp,  tôi  cũng  thực  hành  bố  thí  vô  úy,  giúp  những  ngƣời  già  yếu 

nghèo khổ. Khi gặp nên quan tâm họ, giúp đỡ họ. 

Hai câu kinh văn này trong Kinh Hoa Nghiêm, cũng đƣợc dẫn chứng rộng 

rãi, đƣơng nhiên hai câu này vô cùng quan trọng, chúng ta phải thƣờng quán 

nhƣ vậy: “Nên quán pháp giới tánh”, thể tánh của vạn pháp là tâm. Chân tâm 

năng hiện, vọng tâm năng biến, chân tâm hay vọng tâm đều là tâm của chính 

mình. 

Nên  tâm  sanh  các  pháp  cũng  sanh,  địa  ngục,  thiên  đƣờng,  Tịnh  độ,  cõi 

nƣớc  Phật  đều  là  tâm  mình  hiện  ra.  Ngũ  nghịch,  thập  ác,  địa  ngục,  thập 

thiện_truyền thống luân lý đạo đức mà cổ thánh tiên hiền dạy chúng ta, đây là 

sanh lên cõi trời; niệm Phật sanh về Tịnh độ. Y theo những kinh luận Phật dạy 

để tu hành đều đến cõi nƣớc Phật, không phải chỉ tu pháp môn Tịnh độ, thành 

tựu đều ở thế giới Hoa Tạng. Nên đều là tự tâm sở hiện, không có  một  pháp 

nào không phải tự tâm sở hiện. 

Bởi  vậy  trong  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  của  thiền  sƣ  Trung  Phong  nói:  “Tâm  ta 

tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Ở đây tức Tịnh độ, Tịnh độ tức 

ở đây”. Lời này là thật không phải giả, nó nói lên điều gì? Tự tâm sở hiện, tâm 

hiện  pháp  giới.  Trong  pháp  giới  chúng  ta  mê  thất  tự  tánh,  nếu  nhƣ  giác  ngộ, 

vấn  đề  hoàn  toàn đƣợc  giải  quyết.  Còn  nhƣ  không  thể  hoàn  toàn  giác  ngộ,  ở 

Tập 555  287 



trong lục đạo, trong  mƣời pháp giới, đây  là gì? Đều do nghiệp của  mình dẫn 

dắt, tự mình tạo ra nghiệp lực dắt dẫn chúng ta đi. 

Trong kinh Phật dạy rằng: Tất cả chúng sanh có hai loại nghiệp. Một là dẫn 

nghiệp,  chính  là  ở  đây  nói  nghiệp  dẫn  dắt  đi,  dẫn  dắt  quý  vị  đến  một  đƣờng 

nào đó để thọ sanh. Quý vị đi đến một đƣờng nào đó, đây gọi là dẫn nghiệp. 

Dẫn nghiệp không ngoài ngũ giới thập thiện, đƣa chúng ta đến một đƣờng. Ví 

dụ chúng ta đến cõi ngƣời, ngƣời giàu nghèo sang hèn không giống nhau, tình 

hình  sức  khỏe  mỗi  ngƣời  không  giống  nhau,  thọ  mạng  dài  ngắn  cũng  khác 

nhau. Đây là nguyên nhân gì? Đây gọi là mãn nghiệp, mãn của viên mãn.  Mãn 

nghiệp từ đâu mà có? Mãn nghiệp đa phần nhƣ trong Kinh Phật nói là nhờ bố 

thí  mà có. Chúng ta nói tƣơng ƣng với sáu ba la mật  của Bồ  Tát: Bố  thí, trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, từ đây mà có. Sau khi đƣợc thân ngƣời, ở 

nhân  gian  mọi  thứ  khác  nhau.  Trong  này  quan  trọng  nhất  là  giáo  dục,  nếu 

không có giáo dục, khi hƣởng phƣớc ở nhân gian, họ tạo ra rất nhiều sai lầm. 

Trong đời quá khứ tu không tệ, đời này đƣợc hƣởng phú quý. Nhƣng đời 

này đƣợc phú quý, hƣơng phú quý sẽ mê hoặc lại tạo nghiệp. Phƣớc hƣởng hết 

tội  báo  này  hiện  tiền,  lại  đọa  lạc,  khổ  không  kể  xiết!  Hiện  nay  vì  sao  vậy? 

Không còn giáo dục thánh hiền, giáo dục của Phật pháp cũng không còn. Nếu 

giữ đƣợc hai nền giáo dục này, đời này qua đời khác đƣợc phú quý. Nếu giữ 

đƣợc quý vị không ngừng nâng cao, không bị đọa lạc xuống dƣới. Nếu lơ là 

hai  nền  giáo  dục  này,  chắc  chắn  bị  đọa  lạc.  Vấn  đề  này  rất  nhiều,  chúng  ta 

không thể không cẩn thận, không thể không sợ hãi. 

Con ngƣời tuyệt đối không phải nói chết rồi là hết, những lần giảng trƣớc 

đây tôi thƣờng nói: Ngƣời đã chết rất đáng lo ngại, phiền phức rất lớn. Nhân 

khi hơi thở vẫn còn, ta có thể thay đổi tình trạng trong đời sau của mình, khi đã 

chết cơ hội không còn, nhƣ vậy thì chỉ có chịu quả báo. 

Cho nên nghiệp do tâm sanh, nghiệp là tạo nghiệp, thiện nghiệp ác nghiệp, 

tâm là tâm thiện tâm ác. Đạo đức nhân lễ nghĩa là tâm thiện, tham sân si mạn 

nghi là tâm ác. Tâm thiện tạo nghiệp thiện, tâm ác tạo nghiệp ác. Đây là tâm tự 

hƣớng đến. 

Sanh vào biên địa, cũng là tự nhiên thọ thân trong ao sen báu”. Đây là quý 

vị đến thế giới Cực Lạc. Cho nên không phải thai sanh của thế gian. Nói đến 

thai sanh là ví dụ, không phải thai sanh thật sự, đến thế giới Cực Lạc không có 

thai sanh, sanh biên địa cũng là hoa sen hóa sanh. Điều này nhất định phải biết. 

Cuộc sống an vui, nhƣ Trời đao lợi, nhƣng ở trong thành, thành này chính là 

hoa sen, hoa sen không nở, họ cũng không thể xuất ly. 

288  Tập 555 



Nơi họ ở là đất bằng phẳng, không thể bay lên hƣ không, càng không thể 

tùy  ý  cao  lớn,  càng  có  thâm  ý  của  nó,  đây  là  điều  phiền  phức  nhất.  Nghĩa  là 

trong 500 năm không đƣợc thấy Phật nghe pháp. 500 tuổi, căn cứ Hán Dịch là 

thời gian500 năm, trong kinh nói  thời gian, lại không nói nƣớc này. Nên thời 

gian ở đây là chỉ nơi Thế Tôn nói pháp. Cảnh Hƣng nói: 500 năm tức số năm ở 

đây, tức là chỉ 500 năm của ngƣời thế gian. Câu sau này rất quan trọng. Nhƣng 

cũng không nhất định là 500 năm của thế  gian này. Vì sao vậy? Khi nào họ 

hiểu, không còn mê hoặc, lập tức rời khỏi biên địa, liền ra khỏi đó. Những điều 

này đều có ví dụ để có thể vịn theo, quan trọng là thật sự quay đầu. 

Chúng ta hiện nay, ngƣời bây giờ niệm Phật vãng sanh, tôi tin rằng ngƣời 

sanh biên địa nhiều hơn, vì sao vậy? Vì ngƣời bây giờ căn tánh đa nghi, hoài 

nghi Phật, hoài nghi bản thân, đây là điều rất bình thƣờng, vấn đề này có một 

chút chƣớng ngại. Không nhƣ cổ nhân, cổ nhân đối với ngƣời không hoài nghi, 

không hoài nghi cổ thánh tiên hiền, cổ nhân tin rằng ngƣời ngƣời đều là ngƣời 

tốt. Hiện nay con ngƣời không tin ngƣời là ngƣời tốt, cho rằng mọi ngƣời đều 

tự tự, đều có tham sân si mạn. 

Mấy ngàn năm trƣớc các bậc tổ tông dạy chúng ta: Tánh ngƣời vốn thiện. 

Trong  Tam  Tự  Kinh,  câu  đầu  tiên:  “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”.  Điều  này 

ngƣời phƣơng tây không tin, ngƣời phƣơng đông tin. Trong kinh Đức Phật nói 

rằng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, câu này một số ngƣời không tin, ai tin? 

Bồ Tát tin, tiểu thừa đều không tin. Tín tâm là cơ sở, là căn bản của pháp thế 

xuất thế gian, ngƣời không tin tức không thể đứng vững. 

Trong thời đại bây giờ, nền móng của chúng ta bị lung lay, đánh mất đức 

tin, nên pháp thế xuất thế gian của thánh hiền cũng đều mất hết, đây là điều vô 

cùng  đáng  sợ.  Vì  không  có giáo  huấn  của  thánh hiền,  ngƣời  trên  con  đƣờng 

của nhân sinh là một mảng đen tối, không biết nhƣ thế nào mới thích hợp. Đó 

là tùy theo ham muốn của mình, tùy ý muốn làm gì thì làm, phiền phức này rất 

lớn. Nghiệp gì họ cũng dám tạo, khi quả báo hiện tiền hối hận không kịp, quả 

thật là gặp đại nạn! Những nghiệp nhân quả báo này ở ngay trƣớc mắt, chỉ cần 

ta bình tĩnh, có thể nhìn thấy một cách rõ ràng minh bạch. 

Trong thời loạn thế này, đƣợc thân ngƣời còn có thể nghe Phật pháp, còn 

có thể học Tịnh độ, biết niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Đây là điều may mắn lớn 

trong sự bất hạnh! Thế nào mới có thể thành tựu công đức? Thứ nhất phải hạ 

thấp dục vọng bản thân, tâm thanh tịnh liền hiện tiền. Một điều kiện quan trọng 

nhất để vãng sanh Tịnh độ, chính là tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, đây là mấu chốt 

của việc vãng sanh. Nếu tâm địa thanh tịnh, một niệm  mƣời niệm đều có thể 

Tập 555  289 



vãng  sanh.  Tâm  không  thanh  tịnh,  một  ngày  10  vạn  tiếng  niệm  Phật  cũng 

không đáng tin cậy. 

Các bậc cổ đức xƣa nay nói: “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”, trong tâm 

vẫn suy nghĩ bậy bạ, vẫn còn tạp niệm, “hét hƣ cổ họng chỉ uổng công”, không 

tƣơng ƣng! Cho nên tâm thanh tịnh là đệ nhất. Con ngƣời chỉ cần có tâm thanh 

tịnh, trong tâm thanh tịnh sanh tín đức, quý vị sẽ thật sự tin. Có do dự, có hoài 

nghi,  đều  là  tâm  không  thanh  tịnh,  tâm  bị  nhiễm  ô.  Nhiễm  ô  lớn  nhất  là  gì? 

Chính là dục vọng, nếu có thể xả bỏ dục vọng, tâm thanh tịnh liền xuất hiện. 

Khi tín đức xuất hiện, là có nền móng của thiện pháp thế xuất thế gian. Quý vị 

sẽ  tin  vào  luân  lý  đạo  đức,  tin  vào  nhân  quả  báo  ứng,  tin  vào  giáo  huấn  của 

thánh hiền, tin vào kinh điển của Phật Bồ Tát. Trong đời này quý vị sẽ không 

lạc  mất  phƣơng  hƣớng.            Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ  là  chắc  chắn  vãng 

sanh, điều này thật sự đã giải quyết tất cả mọi vấn đề của chúng ta từ vô thỉ 

kiếp đến nay. Đến thế giới Cực Lạc, không đƣợc thấy Phật nghe pháp là điều 

khổ đau nhất. Trong kinh điển chúng ta đã thấy đƣợc, Phật A Di Đà ngày ngày 

giảng kinh thuyết pháp. Không những Phật thuyết pháp, chim chóc ở thế giới 

Cực Lạc do Phật Di Đà biến hóa cũng thuyết pháp. Cây cỏ hoa lá thuyết pháp, 

nƣớc chảy trong ao thất bảo thuyết pháp, không có gì không thể thuyết pháp. 

Hoàn cảnh học tập thù thắng này, không tìm thấy trong cõi nƣớc của tất cả chƣ 

Phật. Cho nên đến thế giới Cực Lạc thành tựu rất nhanh, ngày ngày đang học 

tập, từng giờ từng phút đều không bỏ qua. Cho nên con ngƣời là học mà đƣợc 

tốt, Phật Bồ Tát cũng là dạy mà ra. Có Phật A Di Đà, có Chƣ Phật Nhƣ Lai, có 

chƣ  đại  Bồ  Tát  dạy.  Vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  đi  cầu  học,  tốt 

nghiệp ở đó là thành Phật, thật sự đạt đƣợc cứu cánh viên mãn. Thành Phật, tất 

cả  trí  tuệ,  đức  tƣớng  trong  tự  tánh  đều  hiện  ra,  trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức 

Phật đều nói nhƣ vậy. 

Ngài Huệ Năng đã chứng minh điều này cho chúng ta, tự tánh vốn đầy đủ 

vô lƣợng trí tuệ. Đừng cầu trí tuệ ở bên ngoài, kiến tánh sẽ đạt đƣợc tất cả. Vô 

lƣợng đức hạnh, vô lƣợng tài nghệ, vô lƣợng tƣớng hảo. Tƣớng hảo ngày nay 

chúng ta gọi là phƣớc báo, đƣợc khôi phục hoàn toàn, không cầu ở bên ngoài. 

Hiện  nay  chúng  ta  đối  với  thế  giới  Cực  Lạc,  đại  khái  đã  thấu  hiểu  đƣợc  vài 

phần. Mọi thứ ở thế giới Cực Lạc không có ai thiết kế, không cần nhân công, 

hoàn toàn tự nhiên. Điểm này khi chúng ta mới học có hoài nghi, hoàn toàn tự 

nhiên. Muốn ăn gì thứ đó ở ngay trƣớc mắt, muốn mang áo quần, áo quần có 

sẵn trên thân, điều này là thật ƣ? 

290  Tập 555 



Trong  kinh  điển  đại  thừa  chúng  ta  thấy  đƣợc,  cõi  dục  giới,  khoảng  cách 

chúng ta không xa. Tầng trời thứ năm Hóa lạc thiên của cõi dục chính là nhƣ 

vậy, thế giới đó hoàn toàn do biến hóa ra. Giới khoa học biết đƣợc đạo lý này, 

nhƣng không biết làm thế  nào  mới có thể  biến nó thành sự  thật. Họ  biết vật 

chất và năng lƣợng là một vấn đề, vật chất có thể biến thành năng lƣợng, năng 

lƣợng  có  thể  biến  thành  vật  chất.  Nếu  điều  này  tùy  theo  tâm  ƣa  muốn  của 

mình, vậy thì thế giới Cực Lạc sẽ làm đƣợc, tôi muốn biến thành gì thì nó liền 

biến thành điều đó. Năng lƣợng là biến pháp giới hƣ không giới, khắp nơi đều 

có.  Tôi  dùng  năng  lƣợng  biến  thành  y  phục,  biến  thành  thực  vật,  biến  thành 

cung điện, biến thành lầu các, có thể tùy theo sở thích của mình. Bom nguyên 

tử cũng căn cứ đạo lý này mà phát sinh, là biến vật chất thành năng lƣợng, đây 

là luận lý của bom nguyên tử. Nhƣng làm sao biến năng lƣợng thành vật chất 

thì họ không biết, không có cách nào. Tầng trời thứ năm cõi dục biết, họ làm 

đƣợc. Hay nói cách  khác, khoa học kỷ  thuật của đệ ngũ thiên trong cõi dục, 

nhân gian chúng ta thua xa. Phƣớc báu trời thứ sáu càng lớn hơn, họ muốn thứ 

gì, ý niệm vừa khởi lên đệ ngũ thiên liền biết, đệ ngũ thiên biến hóa ra để cúng 

dƣờng, đến biến hóa họ cũng không cần biến. 

Tôi nhìn thấy điều này, liền nghĩ đến thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc ai 

biến  hóa  ra?  Không  phải  trời  hóa  lạc  biến,  mà  là  Phật  A  Di  Đà  biến  hóa  ra. 

Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, tất cả nhu cầu cần thiết, Phật A Di Đà đều biến 

hóa ra để cúng dƣờng chúng ta. Bản thân chúng ta là phàm phu, không có năng 

lực này. Phật A Di Đà ở đó bố thí cúng dƣờng, mỗi ngƣời đến thế giới Cực Lạc 

ngài đều cúng dƣờng, hƣởng thụ vật chất không thiếu thứ gì. Đây là Phật A Di 

Đà tu tài bố thí. Ngày ngày Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp là tu pháp bố 

thí. Đến đƣợc thế  giới Cực Lạc,  mỗi ngƣời đều là vô lƣợng thọ, đều là thân 

kim cang bất hoại, đây là cúng dƣờng vô úy của Phật A Di Đà. Ba loại bố thí 

đạt đến cứu cánh viên mãn, điều này chúng ta phải tin. 

Chúng ta nghĩ đến phƣớc báo của thiên nhân đệ lục thiên, mới biết đến thế 

giới Cực Lạc, chúng ta sẽ giống thiên nhân đệ lục thiên vậy. Ý niệm chúng ta 

vừa sanh khởi, Phật A Di Đà biết ngay, những thứ quý vị cần lập tức ở ngay 

trƣớc mắt. Ân đức của Di Đà lớn lao biết bao! Làm sao để báo ân Phật A Di 

Đà? Tinh tấn tu hành, thành Phật chính là báo ân ngài. Thành Phật ở thế giới 

Cực  lạc,  nhất  định  giống  Phật  A  Di  Đà  vậy.  Phật  A  Di  Đà  là  tấm  gƣơng,  là 

điển hình cho chúng ta, chúng ta thành Phật phải giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. 

Nhƣ ở trƣớc chúng ta đọc đến A Xà vƣơng tử, họ nghe Đức Phật giới thiệu về 

thế giới Cực Lạc, trong tâm họ nghĩ hy vọng tƣơng lai đƣợc vãng sanh về Cực 

Tập 555  291 



Lạc. Ở thế giới cực lạc thành Phật, giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. Những ngƣời 

này khởi tâm động niệm, Đức Thế Tôn đều biết, ngài liền chứng minh cho họ 

không  cần  họ  nói.  Ngài  chứng  minh  cho  họ,  tƣơng  lai  nhất  định  đƣợc  mãn 

nguyện. 

Cho  nên  500  năm  này,  chứng  minh  500  năm  này  không  thể  nghe  Phật 

pháp, học tập gián đoạn, đây là điều bi ai nhất. Nhƣ vậy chúng ta ngày nay học 

tập thƣờng gián đoạn, chúng ta không cảm nhận đƣợc đây là mê hoặc. Ngƣời 

thật sự giác ngộ, sao đành lòng lãng phí thời gian? Ngƣời sanh biên địa nghi 

thành, khi nào giác ngộ, khi nào nhập phẩm, họ sẽ rời khỏi đó. Nên nói cũng 

không  định  chắc  500  năm  của  thế  gian  này.  Phẩm  vị  ở  thế  giới  Cực  Lạc  số 

nhiều  vô  lƣợng,  tam  bối  cửu  phẩm  là  phần  lớn,  trong  mỗi  phẩm  vẫn  còn  vô 

lƣợng phẩm. Biên địa sai biệt cũng là vô lƣợng vô biên. 

Nhƣ trong Quán Kinh hạ phẩm hạ sanh, ở trong hoa sen hết 12 đại kiếp, 

hoa sen mới nở, đây là thời gian dài. Đây là thời gian dài nhất, 12 đại kiếp hoa 

sen  mới  nở.  Lại  nhƣ  Viên  Trung  Lang  thời  nhà  Minh,  chính  là  cƣ  sĩ  Viên 

Hoằng Đạo. Ông trƣớc tác Tây Phƣơng Hợp Luận, công đức này rất lớn! Vãng 

sanh  biên  địa,  nhƣng  trí  tuệ  thù  thắng,  không  bao  lâu  đƣợc  thấy  Phật  nghe 

pháp. Thời gian rất ngắn, họ xa lìa biên địa, trong Tịnh Độ Hiền Thánh Lục có, 

trong Vãng Sanh Truyện cũng có- Viên Hoằng Đạo. Nhƣ 41 phẩm trong kinh 

nói: Nếu chúng sanh này, biết đƣợc gốc tội này, sau đó đƣợc ra khỏi. Quý vị 

thấy, những chúng sanh này biết đƣợc bản thân mình sai ở đâu, họ liền đƣợc ra 

khỏi. Biết sai sẽ sửa, đây gọi là chân sám hối. Nên biết sám hối đoạn nghi, là 

mấu chốt để thoát ly. Một là sám hối, hai là đoạn nghi, tôi không còn nghi hoặc 

nữa, tôi đã sai. Thời gian không phải là định sẵn, thời gian không nhất định, có 

sớm có trễ. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: Ngƣời này, chỉ ngƣời sanh vào biên địa, 

trí tuệ không sáng suốt, ngu si vô trí, đây là trí tuệ không sáng suốt. Lại ít biết 

về kinh điển, đối với kinh điển đại thừa, biết đƣợc không nhiều, đây là nguyên 

nhân thứ hai. Thứ ba là tâm không khai  mở, cấu nhiễm  sâu nặng, nên không 

thể tâm khai ý giải. Thứ tƣ  là quá nhiều nghi hoặc, nên không an lạc vui vẻ. 

Ở  đây là kể  ra  cho chúng ta biết về  bốn nguyên nhân sanh về  biên địa. Thứ 

nhất là trí tuệ, ngày nay chúng ta chỉ có tri thức, không có trí tuệ, xã hội hiện 

nay rất phổ biến. Vì ở trƣờng từ mẫu giáo đến tiến sĩ, là học gì? Tri thức. Trí 

tuệ không đến từ tri thức, nên tri thức không phải trí tuệ, trí tuệ từ đâu mà có? 

Các  bậc  tổ  tông  hiểu,  Đức  Thế  Tôn  hiểu,  ngƣời  Ấn  độ  hiểu,  trí  tuệ  do  tâm 

thanh tịnh mà có. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng sanh trí tuệ. Cho nên dạy học 

292  Tập 555 



của phƣơng đông, mọi ngƣời tuân thủ là tam học giới định tuệ. Giới là phƣơng 

pháp, trì giới chính là tuân thủ phƣơng pháp, cầu điều gì? Cầu định, nhân giới 

sanh định. Định chính là tâm thanh  tịnh, chính là tâm bình đẳng. Tâm thanh 

tịnh là định thông thƣờng A la hán chứng đƣợc. Tâm bình đẳng là thiền định 

cao cấp, Bồ Tát chứng đƣợc. Sau cùng khai trí tuệ, khai trí tuệ là những gì Phật 

đạt đƣợc, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Dạy  học  của  phƣơng  đông  đều  đi  theo  con  đƣờng  này,  ngƣời  hiện  nay 

không hiểu, ngƣời phƣơng tây không hiểu. Là trẻ con, là giáo dục của tiểu học, 

đây là ngày xƣa, không phải bây giờ, hiện nay học phƣơng tây, ngày xƣa là tƣ 

thục, dạy điều gì? Dạy cách ứng đối quét dọn, nghĩa là làm việc nhà, trừ tâm 

ngạo  mạn của chúng ta. Học lễ phép, học những quy củ trong đời sống hằng 

ngày, quản giáo vô cùng nghiêm khắc. Sau khi các em học xong, quý vị thấy đi 

ra  rất  có  quy  tắc,  giống  nhƣ  ngƣời  lớn  trên  thân  thể  một  đứa  bé  vậy.  Nhƣng 

không  hoạt  bát,  sinh  động  nhƣ  trẻ  em  phƣơng  tây,  không  có.  Rất  có  quy  cũ, 

chúng đều nhƣ vậy, tâm của những đứa trẻ này là định. Trẻ con ngƣời phƣơng 

tây rất hoạt bát, tâm chúng là động, không giống nhau. Trẻ con từ nhỏ phải học 

quy  củ,  đợi  lớn  lên  mới  dạy  chúng  không  tiếp  thu,  chúng  đã  trở  thành  thói 

quen. Khái niệm dạy học của phƣơng đông và phƣơng tây khác nhau. Trẻ em 

sẽ  suy  nghĩ  bậy  bạ,  làm  sao  để  khiến  chúng  không  suy  nghĩ  lung  tung?  Đọc 

sách, đọc sách không cần giảng giải, giảng giải chúng lại suy nghĩ lung tung: 

Câu này nghĩa là  gì, câu  kia ý là sao. Không giảng giải, chỉ  dạy đọc và học 

thuộc.  Trung  quốc  cũng  rất  phù  hợp  nguyên  tắc  của  khoa  học.  Năng  lực  của 

mỗi đứa trẻ khác nhau, tài trí thông minh không tƣơng đồng, tiêu chuẩn là gì? 

Nhƣ đoạn kinh này nói, ở đây chúng ta thấy có năm hàng. Năm hàng quý vị 

đọc  mƣời  lần  là  thuộc,  mỗi  ngày  quý  vị  đọc  năm  hàng.  Nếu  năm  hàng  đọc 

mƣời  lần  không  thuộc,  giảm  một  hàng,  bốn  hàng  xem  nhƣ  thế  nào.  Có  thể 

thuộc  đƣợc  bốn  hàng,  vậy  thì  mỗi  ngày  học  bốn  hàng.  Năm  hàng  vẫn  không 

đƣợc thì ba hàng nhƣ thế nào, dùng phƣơng pháp này. Mỗi ngày quý vị học 

thuộc  bao  nhiêu,  là  thích  hợp  với  trình  độ  của  mình,  cổ  nhân  có  trƣờng  hợp 

này. Trẻ em rất thông minh, trí nhớ tốt, một ngày có thể thuộc 700 chữ. Còn 

năng  lực  kém,  có  thể  thuộc  khoảng  100  chữ,  100  chữ  ở  đây  khoảng  ba  bốn 

hàng,  hơn  ba  hàng  một  chút.  Một  ngày  quý  vị  có  thể  thuộc  đƣợc  100  chữ. 

Mƣời biến đã thuộc, học tiếp 100 biến, 200 biến, dùng phƣơng pháp này dạy 

chúng ta. 

Bởi thế từ sáu bảy tuổi đi học đến 20 tuổi, những điển tịch của các thánh 

hiền cần phải học thuộc đều thuộc hết, thuộc rất nhuần nhuyễn. Nói với quý vị 

Tập 555  293 



bộ sách này, ví dụ nói cuốn sách đại học trang thứ mấy, hàng thứ mấy, chữ thứ 

mấy là chữ gì, họ đều biết hết. Họ thuộc đến mức độ đó. 

Sách mà ngày xƣa khắc, mỗi trang nhất định là 10 hàng, mỗi hàng 20 chữ, 

một  mặt là 200 chữ, hai  mặt  một trang là 400 chữ. Bất luận ở đâu khắc sách 

đều nhƣ vậy, nên bất luận là ở đâu xuất bản, nói trang mấy, hàng thứ mấy chắc 

chắn không sai, đây là khoa học. Sách trung quốc không có chấm phẩy, không 

có chỗ nào trống. Mỗi hàng 20 chữ, nối tiếp về sau nhƣ thế. Khi đọc đánh dấu 

vào,  thầy  giáo  đánh  dấu  vào  nơi  câu,  đánh  dấu  vào  mỗi  đoạn,  dùng  phƣơng 

pháp nhƣ vậy, học sinh biết đọc. 

Nên sau 13 tuổi vào Thái học_Trung quốc không có trung học, chỉ có tiểu 

học và đại học. Sau 13 tuổi vào Thái học, trong thái học là giảng giải, thầy giáo 

giảng giải. Khi giảng giải, tốt! Không cần mang sách, thầy giáo thuộc, học sinh 

cũng thuộc, khi nói đến đâu trong lòng mọi ngƣời đều biết rõ. Nên nghiên cứu 

thảo  luận,  giảng giải  tƣờng  tận  ở  Đại  học,  đi  học  rất  vui!  Đi  học  gian  khổ  là 

tiểu học, đi học trong tƣ thục rất vất vả. Về sau giảng giải, thảo luận, chia sẽ, 

điều này vô cùng thích thú, bởi thế  đi học rất vui. Không cần tham khảo tài 

liệu, tất cả đều đã thuộc. Có đâu nhƣ hiện nay, viết một bài luận phải đi khắp 

nơi tìm tài liệu tham khảo, trƣớc đó không cần, tất cả đều đã thuộc từ khi còn 

nhỏ. Bởi thế đi học rất vui, giữ quy củ. 

Đọc  sách  là  tu  định,  thuộc  sách  cũng  là  tu  định,  khiến  quý  vị  không  suy 

nghĩ bậy bạ. Ngày ngày nghĩ đến chữ nghĩa trong sách, học thuộc nó, thời gian 

lâu ngày tâm dần thanh tịnh, thanh tịnh sẽ sanh trí tuệ. Những gì đã học thuộc, 

không  ai  dạy  cũng  tự  nhiên  hiểu.  Những  gì  cổ  nhân  nói  đều  là  nói  đến  kinh 

nghiệm: “đọc sách ngàn lần, nghĩa nó tự hiểu”. Sách này đọc 1000 lần, quý vị 

sẽ khai ngộ, tự nhiên sẽ hiểu, vì sao vậy? Tâm đã định, định liền khai trí tuệ, trí 

tuệ liền thấu triệt, chính là nhƣ vậy, không có gì kỳ lạ. Ngƣời xƣa đọc sách cầu 

trí tuệ, nhà trƣờng hiện nay đều cầu tri thức, hai vấn đề khác nhau. Chúng ta 

nhất định phải phân biệt rõ ràng. 

Trong đời này của chúng ta không để thời gian qua đi uổng phí, nhất định 

phải đi theo con đƣờng giới định tuệ này, là con đƣờng mà các bậc thánh hiền 

đã đi, con đƣờng này tốt đẹp. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

294  Tập 555 



Tập 556 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:24.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 726, chúng ta xem từ 

kinh văn, hàng thứ tƣ. 

       “Nếu  có  chúng  sinh,  hiểu  tin  trí  Phật,  cho  đến  thắng  trí,  đoạn  trừ  nghi 

 hoặc”,  mấy câu này là Phật nói. Nếu có những chúng sinh có trí tuệ,  “minh”  là 

có trí tuệ, có trí tuệ họ mới chánh tín, tin vào trí tuệ Phật. Tin nhƣ trƣớc đây đã 

nói Phật có năm loại trí,  “đoạn trừ nghi hoặc”,  với tất cả mọi việc, không còn 

nghi hoặc nữa. Với năm loại trí, chƣa chắc họ đã thực sự hiểu rõ, thực sự minh 

bạch, nhƣng họ tin, không hoài nghi, đây là tự tánh Bát Nhã khởi tác dụng, tin 

trí tuệ Phật. 

Đoạn  tiếp  theo:  “Tin  thiện  căn  của  mình,  làm  các  công  đức,  chí  tâm  hồi 

 hướng”. Ở  đây  là  tin  bản  thân,  tin  thiện  căn  của  mình,  đây  là  điều  rất  khó 

đƣợc, rất khó. Thiện căn là gì? Giáo lí đại thừa thƣờng nói thiện căn thế gian, ý 

nói tất cả thiện pháp thế gian đều đƣợc sinh ra từ đó, đấy gọi là thiện căn, có 

thể sinh ra tất cả thiện pháp. 

Thiện  căn  ở  đây  là  ba  thiện  căn:   “Không  tham,  không  sân,  không  si”,   ý 

nghiệp  sau  cùng  trong  Thập  thiện  nghiệp  đạo,  ba  căn  này.  Tất  cả  thiện  pháp 

của xuất thế gian, trong giáo lí đại thừa Phật cũng nói   “tinh tấn”,  tinh tấn là 

cội  gốc  lớn  nhất  tất  cả  thiện  pháp  của  Bồ  Tát.  Thế  nào  là  tinh  tấn?  Tinh  là 

thuần  nhất,  tinh  thuần,  không  chút  pha  tạp;  Tấn  là  mãi  mãi  tiến  lên  trƣớc, 

không bao giờ thụt lùi, đấy là tinh tấn. 

Dùng  phƣơng  pháp  đƣợc  nói  trong  bộ  kinh  này:   “Phát  tâm  Bồ  đề,  nhất 

 hướng  chuyên  niệm”   là  tinh  tấn  đúng  nghĩa.  Thực  hiện  đƣợc  tám  chữ  này, 

công  phu  thƣợng  phẩm  sinh  đến  Thật  báo  độ.  Công  phu  trung  phẩm  sinh 

Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ.  Công  phu  hạ  phẩm  sinh  Phàm  thánh  đồng  cƣ  độ, 

không ai không vãng sinh. 

Tập 556  295 



Bởi thế phải hiểu rõ hai chữ tinh tấn, trong tâm chúng ta, nếu còn nhiều tạp 

niệm,  sẽ  không  tinh,  sẽ  mất  tinh  tấn,  cho  dù  ngày  nào  cũng  tiến  bộ  nhƣng 

không phải tinh tấn. Bởi thế vấn đề vẫn còn rất nhiều, thực sự tinh tấn, vấn đề 

không còn. Chân tƣớng sự thực này cần phải hiểu rõ, hai loại ngƣời này đều 

đƣợc vãng sinh. 

Quý  vị  xem,  không  hoài  nghi  trí  tuệ  Phật,  biết  đƣợc  Phật  minh  tâm  kiến 

tánh,  tất  cả  trí  tuệ  trong  mỗi  chúng  sinh  đều  có.  Phật  là  ngƣời  đẩy  lui  tất  cả 

chƣớng  ngại  nên  trí  tuệ  có  mặt,  phàm  phu  bị  nhiều  lớp  chƣớng  ngại,  tuy  có 

nhƣng không thể hiển lộ. Phật dạy chúng ta, với chuyện đó nên tin thật sâu sắc, 

không đƣợc hoài nghi. Biết ta đang là phàm phu, biết sau khi thành Phật, trí tuệ 

tự tánh viên mãn sẽ có mặt, làm sao có thể hoài nghi năm thứ trí tuệ này! Tin 

thiện căn của mình, không tham, không sân, không si, thêm vào tinh tấn, bỏ ác 

làm lành nhƣ thế mới có công đức. 

Nếu  không  có  ba  thiện  căn,  không  có  tinh  tấn,  tu  tất  cả  những  điều  thiện 

đều là phƣớc đức. Công đức không giống phƣớc đức. Phƣớc đức là hƣởng thụ 

phƣớc báo trong luân hồi lục đạo; công đức có thể giúp chúng ta khai trí tuệ, 

giúp chúng ta chứng quả Thánh, giúp chúng ta vãng sinh thế giới Cực lạc, thân 

cận  Phật  A  Di  Đà.  Những  việc  của  công  đức  đã  kể,  phƣớc  đức  không  làm 

đƣợc. 

Phƣớc đức và công đức, xét về mặt sự hoàn toàn giống nhau, cũng bỏ ác 

làm lành, nhƣng về mặt dụng tâm hoàn toàn khác nhau. Chỉ cần bản thân ta có 

ngã, biến thành phƣớc đức. Nếu thay đổi ý niệm, vô ngã, khởi tâm động niệm, 

đều vì tất cả chúng sinh cõi hƣ không khắp pháp giới, mỗi niệm mỗi hành động 

của chúng sẽ trở thành công đức. Công đức này là chí công vô tƣ, thực sự thực 

hiện đƣợc vô tƣ là công đức. 

 “Chí  tâm  hồi  hướng”   thành  tâm  thành  ý  đến  pháp  thế  gian,  thập  pháp  giới. 

Không  có  lòng  mong  cầu  trong  thập  pháp  giới,  đây  chính  là  chân  tâm  thuần 

nhất.  Đem  tất  cả  những  công  đức  ta  đã  làm,  hồi  hƣớng  về  thế  giới  Cực  lạc 

phƣơng Tây, hồi hƣớng đến Phật A Di Đà. Tất cả những công đức ta tu trong 

đời, không phải vì gì khác, chỉ vì cầu sinh thế giới Cực lạc, thân cận Phật A Di 

Đà. 

296  Tập 556 



Bởi thế chúng ta có nguyện có cầu, nguyện cầu này là có điều kiện, không 

phải  không  có  điều  kiện.  Về  vấn  đề  này,  những  ngƣời  cầu  vãng  sinh  không 

đƣợc lơ là. 

       “Đều tự nhiên hoá sinh trong hoa thất bảo" . Tâm hồi hƣớng nhất niệm của 

chúng tathông suốt với Phật A Di Đà, thế giới Cực lạc, đến lúc nhân duyên đến 

thì Phật sẽ chứng giám, chúng ta cũng hiểu đƣợc. Nói chung một số ngƣời hiểu 

đƣợc, tuyệt đại đa số, trƣớc bảy ngày, biết trƣớc giờ chết, biết trƣớc bảy ngày, 

tuyệt  đại  đa  số  ngƣời  tu  hành  có  cản  ứng  này.  Một  số  ngƣời  biết  trƣớc  ba 

tháng, có nhƣng số này rất ít, công phu khá sâu. Nếu biết trƣớc một năm, hai 

năm, số ngƣời này có công phu tƣơng đối. 

Chúng tôi đã từng chứng kiến, thầy Lí tu học ở Đài Trung, trƣớc một năm, 

thầy  tuyên  bố.  Trong  một  lần  giảng  kinh,  thầy  nói  với  mọi  ngƣời:  Tôi  giảng 

cho mọi ngƣời  một năm nữa thôi. Lúc bấy giờ có đồng học nghe thế, lập tức 

đến Đài Bắc hỏi tôi, thầy nói câu đó có ý gì? Họ không dám hỏi, đến tìm tôi, 

tôi  nói  với  họ,  thầy  nói  một  năm  nữa  sẽ  không  giảng  kinh,  năm  sau  thầy  sẽ 

vãng sinh, quả thật nhƣ thế. Đấy là dự đoán trƣớc một năm, suốt đời chuyên tu 

chuyên hoằng pháp, công đức chân thật. 

Quý  vị  xem  xem:   “Đều  được  hoá  sinh  trong  hoa  thất  bảo”,   đây  là  cách 

thức  vãng  sinh. “Ngồi  xếp  bằng” ,  ngồi  trong hoa  sen.  “Trong  khoảnh  khắc” , 

thời  gian  rất  nhanh,  độ  mấy  giây.  “Thân  tướng  sáng  rực,  công  đức  trí  tuệ, 

 thành  tựu  tất  cả,  như  các  Bồ  Tát” .  Trong  giây  lát  ngồi  trên  hoa  sen,  cả  thân 

hình đều thay đổi. Duy tâm sở hiện, duy tâm sở sanh, lúc này, chắc chắn bát 

thức đã chuyển thành tứ trí, ý niệm chuyển, thân tâm lập tức thay đổi. 

Nhƣ bốn mƣơi tám nguyện Phật A Di Đà đã nói, thân tƣớng của họ không 

khác Phật A Di Đà. Thân có tám vạn bốn nghìn tƣớng, mỗi một tƣớng lại có 

tám vạn bốn tùy hình hảo. Thân thể không còn cơ thể vật lí, không còn thân thể 

xƣơng thịt, thân pháp tánh, nơi cƣ trú, núi sông rừng bể đều là cõi pháp tánh. 

Có thể nói tất cả đều tâm hiện tâm sanh, ở đó không còn thức, không còn thức 

là gì? Không còn khởi tâm động niệm, không còn phân biệt chấp trƣớc. 

Khởi tâm, động niệm là A lại da, phân biệt là ý thức, chấp trƣớc là mạt na, 

không có những thứ đó, thay đổi hết. A lại da trở thành đại viên cảnh trí, mạt 

na  biến  thành  bình  đẳng  tánh  trí,  bình  đẳng  tánh  hiện  ra.  Ý  thức  biến  thành 

diệu quan sát trí, là thanh tịnh trong kinh này. Đệ lúc ý thức biến thành thanh 

Tập 556  297 



tịnh, đệ thất thức biến thành bình đẳng. A lại da biến thành giác, đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh. Chuyển bát thức thành tứ trí. 

 “Trong  khoảng  chớp  mắt,  thân  tướng  rực  rỡ,  công  đức  trí  tuệ,  như  các  Bồ 

 Tát” . Hoàn toàn tƣơng đồng với chƣ vị Bồ Tát bất thoái chuyển ở thế giới Cực 

Lạc, bản thân họ cũng trở thành Bồ Tát bất thoái chuyển, nghĩa là  “thành tựu 

 tất cả”.  Chúng ta phải tin lời Phật, mỗi câu đều là chân thật, không có câu nào 

giả dối. 

       “Di Lặc nên biết” , Phật gọi Bồ Tát Di Lặc. Phần tiếp theo sẽ là những lời 

quan trọng, gọi để nhắc nhở, phải chuyên tâm nghe lời dạy. “Những người hoá 

 sinh đó, do có trítuệ thù thắng” , trí tuệ mà họ có đƣợc, giống nhƣ Phật Bồ Tát 

đều là trí tuệ xƣng tánh. “Những người thai sinh, trong năm trăm kiếp, không 

 thấy Tam bảo, không biết phápthức Bồ Tát” . Pháp thức, ngày nay chúng ta gọi 

là oai nghi, phong độ, thần thái, trong đó bao hàm những nghĩa đó. 

“Không được công đức tu tập” , tu là học, tập là thực tập, tập là thực hành. 

Đem những gì minh đã học, áp dụng vào cuộc sống hàng ngày, đối nhân xử 

thế, gọi là tập. Bởi vì họ không gặp Tam bảo, họ không có nơi để học, không 

có nơi để học tất nhiên không có phƣơng pháp để thực tập, bởi vậy không có 

công đức tu tập. 

       “Vô  nhân” ,  nhông  có  nhân  duyên  phụng  sự  Phật  Vô  Lƣợng  Thọ,  không 

thấy Phật A Di Đà. “Nên biết người này, trong đời kiếp trước, không có trí tuệ, 

 nghi hoặc, nên mới như thế” , tại sao nói không có trí tuệ? Họ hoài nghi, còn 

mê hoặc. Nghi hoặc, kinh Đại thừa nói là chƣớng ngại lớn nhất của Bồ Tát, đối 

với Bồ Tát là chƣớng ngại lớn nhất, với phàm phu càng không cần nói. Tại sao 

phàm  phu  học  Phật  lại  khó  khăn  nhƣ  thế?  Bởi  vì  họ  nghi,  họ  mê  hoặc,  nếu 

không  nghi,  không  nghi  hoặc,  chúng  ta  sẽ  nói  thiện  căn  ngƣời  này  vô  cùng 

thâm hậu. 

Thiện  căn  thâm  hậu  từ  đâu  mà  có?  Do  sự  tu  học  từ  đời  trƣớc,  chắc  chắc 

không phải một đời, hai đời, ba, bốn, năm đời học Phật. Nhƣ Kinh Kim Cang 

nói,  ngƣời  này  ngày  trƣớc  đã  từng  cúng  dƣờng  vô  lƣợng  vô  biên  đức  Phật. 

Trong đời quá khứ học Phật đã có nền tảng rất chắc, tại sao trong quá khứ họ 

không thành tựu? Bởi vì có chƣớng ngại, ngăn cản họ thành tựu. Giả nhƣ hoàn 

toàn không tin những lời Phật dạy, không chút hoài nghi, họ đã thành tựu. 

298  Tập 556 



Bản  thân  chúng  ta  đến  thế  gian  này,  chúng  ta  thử  suy  nghĩ,  từ  bé,  ngày 

trƣớc mọi ngƣời đều tin, trƣớc ba tuổi họ có nghi hoặc chăng? Không có, họ 

tin tƣởng cha  mẹ, chƣa chắc tin lời ngƣời khác, nhƣng hoàn toàn tin lời cha 

mẹ,  không  một  chút  nghi  ngờ.  Đến  lúc  trƣởng  thành,  thấy  nhiều  thứ,  nghe 

nhiều thứ, dần dần nghi hoặc nổi lên. 

Bởi thế ngƣời xƣa hiểu chân tƣớng sự thực này, rất chú tâm vào việc dạy 

dỗ  về  phƣơng  diện  này,  từ  bé  đã  hun  đúc  những  gì?  Dạy  dỗ  nó  không  đƣợc 

nghi  ngờ  cha  mẹ,  đấy  là  thiên  bẩm,  đó  là  tánh  đức.  Sau  đó  dạy  không  đƣợc 

nghi  ngờ  những  bậc  trƣởng  thƣợng,  không  đƣợc  nghi  ngờ  ông  bà,  chú,  bác, 

không hoài nghi ngƣời lớn. Rộng thêm chút nữa là không đƣợc hoài nghi cổ 

thánh tiên hiền, không hoài nghi Phật Bồ Tát, thậm chí không đƣợc hoài nghi 

thánh thần. Những thiện căn này đƣợc dạy dỗ khi mới lọt lòng, do cha mẹ dạy, 

dạy rất tốt. 

Khi đến trƣờng, không đƣợc hoài nghi thầy giáo, chúng hấp thu những gì 

thầy dạy. Nếu hoài nghi thầy giáo, những gì thầy dạy nó đã không tiếp nhận, 

hết sức chỉ là tƣ liệu tham khảo. Nó không hiểu, nên nó không thể thực hiện. 

Những chân tƣớng sự thực này, những đạo lí này, chúng ta phải thấy rõ. 

Tiếp  theo  chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:“Hữu” ,  đoạn  văn  bên  phải 

chúng ta đang học. “Nói rõ tướng nhân quả của thai sinh, hoá sinh ở thế giới 

 Cực  lạc” .  Những  ngƣời  thai  sinh,  hoá  sinh  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  lạc 

không giống nhau. “Đều là những ngườitin vãng sinh, vừa tin trí Phật, lại tin 

 thiện căn bản thân” , vấn đề này rất quan trọng. 

Đời ngƣời, sống giữa thế gian này, những gì gặp đƣợc trong đời, báo ứng 

chúng ta giàu nghèo, sang hèn, sƣớng khổ, đều trong nhất niệm. Nhất niệm tin, 

nhất niệm không tin có quan hệ rất chặt chẽ. Trong Phật pháp nói tin, thứ nhất 

là tin bản thân. 

Trong Yếu Giải đại sƣ Ngẫu Ích đã nói: Tín hạnh nguyện, tìn có sáu điều, 

đầu tiên là tin bản thân, tại sao phải đƣa lên hàng đầu? Tại vì tất cả các pháp 

trong cõi hƣ không khắp pháp giới, đều do tâm thức chúng ta biến hiện, bởi thế 

trƣớc tiên là tin bản thân. Thứ hai là tin ngƣời khác, ngƣời khác là ai? Phật Bổn 

Sƣ Thích Ca Mâu Ni, và Phật A Di Đà vị  mà đức Bổn Sƣ đã giới thiệu cho 

chúng ta, đó là ngƣời khác. 

Tập 556  299 



Những  lời  Thế  Tôn  giáo  huấn  cho  chúng  ta,  chúng  ta  không  nghi  hoặc. 

Những lời giáo huấn của Phật A Di Đà dành cho chúng ta, chúng ta chƣa đƣợc 

nghe, chƣa đƣợc thấy. Nhƣng nhờ Phật Thích Ca thuật lại, chúng ta đã đƣợc 

biết, chúng ta cũng không hoài nghi Phật Thích Ca. 

Giống nhƣ Bốn mƣơi tám nguyện trong phẩm thứ sáu của kinh đây, chính 

từ  Phật  A  Di  Đà  nói.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đƣa  bốn  mƣơi  tám  nguyện  của 

Phật, nguyên bản, không sót một chữ, nói cho chúng ta. Đƣợc nghe, chúng ta 

mới hiểu, không còn hoài nghi nữa. Chúng ta tin, chúng ta tiếp nhận, đấy gọi là 

tin ngƣời khác. Thứ ba tin sự, thứ tƣ tin lí, thứ năm tin nhân, thứ sáu tin quả. 

Tin nhân, tin quả. Tự tha, lí sự, nhân quả gọi là sáu tin. 

Nếu có đức tin này, tin là đức trong tự tánh, Đạo gia gọi là đạo đức, nghĩa 

là đạo. Nhà Phật gọi là tự tánh, khởi dụng của tự tánh là đức. Bởi thế Đạo gia 

gọi là ngũ đức, hoàn toàn giống Nho gia, nhân nghĩa lễ trí tín. Tín là tiêu chuẩn 

thấp nhất của đạo đức, nếu không có tin, có đức tin mới có nhân nghĩa lễ trí. 

Giống nhƣ xây ngôi lầu năm tầng, tín là tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất, 

bốn  tầng  kia  không  thể  xây  đƣợc.  Bởi  thế  nhà  Phật  đƣa  niềm  tin,  coi  là  tầng 

thứ nhất, quan trọng nhất, 

 “Tin là chiếc nôi của mọi công đức”,  đạo là đạo lớn Bồ đề, căn nguyên của 

đạo Bồ đề là niềm tin, là mẹ của công đức vô lƣợng vô biên, của pháp thế và 

xuất  thế  gian.  Nghĩa  là  niềm  tin  có  thể  sinh  ra  công  đức,  không  có  tín,  công 

đức cũng không. 

Nền  giáo  dục  ngày  xƣa,  dạy  học,  từ  bé  đã  dạy  chữ  này.  Ngày  nay  không 

dạy, bây giờ đã thay đổi, không dạy tin, mà dạy hoài nghi. Tinh thần của khoa 

học đƣợc xây dựng trên nền tảng hoài nghi, hoài nghi sinh ra khoa học. Tín, tín 

sinh ra đạo đức, nhân nghĩa lễ, sinh ra những thứ đó, hoài nghi sinh ra khoa 

học. Khoa học là tốt, mới nhìn qua thấy rất hào nhoáng, nhƣng hậu quả không 

thể tƣởng tƣợng. 

Ngày  nay  chúng  ta  đang  hƣởng  đƣợc  mùi  vị  ngọt  ngào  của  khoa  học, 

chúng ta cũng nếm đƣợc vị đắng của nó. Bình tâm nghĩ lại, đƣợc không bằng 

mất, những gì ta đƣợc quá ít, những gì ta trả giá lại quá nặng. Quý vị xem xã 

hội loạn lạc, thiên tai trên quả đất, đấy là cái giá phái trả. Bởi thế trong lúc này, 

phải có những ngƣời có thiện căn sâu dày, bắt đầu giác ngộ, tìm lại những đức 

300  Tập 556 



tin của tổ tiên, để cứu xã hội, cứu địa cầu, không tìm lại, không thể cứu đƣợc! 

Tin thiện căn của chính mình, cũng là tin trí tuệ của Phật. 

 “Ngoài mộ các Thánh”,  mộ là ngƣỡng mộ A La Hán, Phật Bích Chi, Bồ Tát, 

chƣ Phật Nhƣ Lai. Sinh khởi tâm ngƣỡng mộ đối với họ, thấy hay học theo, tôi 

cũng muốn giống họ. 

 “Làm các công đức, chí tâm hồi hướng”,  làm các công đức là bỏ ác làm lành, 

phát tâm niệm Phật, phát tâm Bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Dùng công đức 

đó hồi hƣớng cầu sinh Tịnh độ, dùng công đức đó để hồi hƣớng, thân cận Phật 

A Di Đà.  “Đều được sinh trong hoa sen trước Phật”,  lúc này nguyện đã mãn. 

“Trí tuệ rực sáng,  công đức thành tựu, đủ như Bồ Tát” . Đoạn này nói khi đến 

thế  giới  Cực  lạc  phƣơng  Tây,  những  công đức  tu đƣợc,  khai  hoa  kết  quả  nơi 

thế giới Cực lạc. 

Đến thế giới Cực lạc, trí tuệ rực sáng, công đức của ta đã thành tựu, giống 

nhƣ Bồ Tát, đây là Bồ Tát nào? 41 vị Bồ Tát Pháp thân, Bồ Tát trú tại cõi báo, 

giống nhƣ họ. Sự giống này là nhờ nguyện lực của Phật A Di Đà gia trì. Nói 

đến nguyện lực, nhất định phải nghĩ đến năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà, 

không  phải  là  thời  gian  ngắn.  Năm  kiếp  không  thể  nói  trung  kiếp,  không  thể 

nói tiểu kiếp, đấy là đại kiếp, năm đại kiếp tu hành những gì? Tu bốn mƣơi tám 

nguyện, mỗi nguyện đều thành tựu. 

Bởi thế chúng ta hiểu đƣợc thế giới Cực lạc đã thành tựu nhƣ thế nào? Là 

nguyện lực Phật A Di Đà, tự nhiên cảm ứng thành tựu. Thế giới Cực lạc không 

cần kiến trúc sƣ qui hoạch, không cần ai thiết kế, cũng không cần thợ thi công, 

thành tựu một cách tự nhiên, thế nào? Đủ để tin chăng? Trong kinh Đại thừa 

đức Phật nói rất nhiều, chúng ta nghe đã quen tai:  “Tất cả pháp đều sinh ra từ 

 tâm tưởng”,  nếu không tin, hỏi bạn, đã bao giờ nằm mơ chƣa? Ai cũng đã từng 

nằm mộng. 

Không ít ngƣời học Phật, mộng thấy Phật A Di Đà, mộng thấy thế giới Cực 

lạc, tôi hỏi quý vị, ai đã vẽ nên thế giới Cực lạc trong giấc mơ đó? Công nhân 

nào thi công? Không ai cả. Thế giới Cực lạc cũng nhƣ thế, không ai thiết kế, 

không ai vẽ nên, không công nhân thi công, tự nhiên có mặt. 

Ở thế giới chúng ta, Dục giới, cõi trời thứ năm Dục giới là nhƣ thế, công 

đức  thành  tựu.  Tầng  thứ  sáu,  phƣớc  báo  lớn  hơn,  bản  thân  không  cần  nghĩ. 

Tầng  thứ  năm  nếu  nghĩ  đƣợc  sẽ  cúng  dƣờng  bạn,  những  thứ  mang  đến  cúng 

Tập 556  301 



dƣờng là thứ bạn đã nghĩ đến, tôi đã nghĩ nhƣ thế, họ sẽ mang những thứ đó 

đến. Bởi thế chúng ta, khi vãng sinh đến thế giới Cực lạc, sẽ có thân phận gì? 

Thân phận của tầng trời thứ sáu. Phật A Di Đà là tầng trời thứ năm, Phật A Di 

Đà biến hoá tất cả để cúng dƣờng chúng ta, chúng ta mới cảm kích đại ân đại 

đức Phật A Di Đà. Không phải Phật A Di Đà, chúng ta làm sao đƣợc hƣởng 

thụ  tốt  nhƣ  thế!  Ân  đức  Phật  A  Di  Đà  là  vô  cùng,  không  những  săn  sóc  đời 

sống cho ta, ngày  nào cũng dạy dỗ, mỗi ngày đều giảng kinh thuyết pháp.  Ở 

thế giới Cực lạc không bao giờ ngƣng giảng kinh thuyết pháp. 

Ngày trƣớc, khoảng hơn hai  mƣơi năm  trƣớc, khi  ở Mĩ, tôi nghĩ nhƣ thế, 

nhƣng lúc bấy giờ chƣa có phƣớc báo, nghĩ cũng nhƣ không, không thực hiện 

đƣợc. Nếu có những ngƣời chí đồng đạo hợp, mua một miếng đất ở Mĩ, tất cả 

chúng ta cùng ở chung, giống nhƣ làng Di Đà. Trở thành trấn nhỏ, trong trấn 

nhỏ  đó  có  niệm  Phật  đƣờng,  mỗi  ngày  giảng  kinh  dạy  học  trong  niệm  Phật 

đƣờng đó, chúng ta sẽ rất thuận tiện. Giá thành thấp nhất là dùng phƣơng pháp 

truyền thanh, điện vô tuyến hay điện có tuyến đều đƣợc. 

Mỗi  ngày  giảng  kinh,  chỉ  cần  thu  băng  là  có  thể  phát,  dƣới  tán  cây  trong 

sân, trên cành cây có thể đạt một loa phát, khi mở, không kể đứng ở đâu, cũng 

có thể nghe tiếng giảng kinh. 

Hiện nay, so với ba mƣơi năm trƣớc, khoa học kĩ thuật đã tiến bộ rất nhiều. 

Ngày nay không những nghe đƣợc âm thanh, mà còn thấy đƣợc hình ảnh sống 

động.  Ở  khu  vực  nhỏ  này,  gia  đình  nào  cũng  có  thể  nghe  đƣợc,  truyền  hình 

không  có  cột  sóng  cũng  nhận  đƣợc,  bên  ngoài  sân,  dƣới  tán  cây  đều  có  thể 

thấy.  Đây  là  cách  bắt  chƣớc  thế  giới  Cực  lạc,  khiến  pháp  âm  tuyên  lƣu  hai 

mƣơi bốn giờ không gián đoạn. Nhớ Phật niệm Phật, bây giờ, tƣơng lai chắc 

chắn  thấy  Phật.  Trong  mỗi  gian  phòng,  đều  có  những  chiếc  máy  phát  thanh 

nhỏ, có nút bật tắt. Muốn nghe, mở ra là có thể nghe, không muốn nghe, tắt đi 

là xong. 

Ngày nay, ngay hình  ảnh cũng có thể làm đƣợc, sau khi nhà dạy học xây 

dựng  xong,  đầu  tiên  là  thực  hiện  việc  này  này,  nối  mạng.  Giảng  kinh  ở  đây, 

phòng nào cũng có thể thấy, nghe đƣợc âm thanh thuyết pháp, nghe đƣợc tiếng 

niệm Phật. Những ngƣời ngoài đến đây tham học, bƣớc vào đã nghe tiếng Phật 

hiệu, nghe tiếng kinh  giảng. Đây chính là đạo tràng của Phật pháp Đại thừa, 

đạo tràng Phật pháp Đại thừa phải là nhƣ thế. Phật A Di Đà đã làm tấm gƣơng 

302  Tập 556 



sáng  cho  chúng  ta,  chúng  ta  phải  thực  hiện,  khiến  mọi  ngƣời  khi  bƣớc  vào 

cảnh giới này, mắt tai đều khác. 

       “Ngược lại” , tƣơng phản, nhìn từ phía phản diện.  “Trong lòng nghi hoặc 

 sẽ đoạ thai sinh”,  trong lòng nghi hoặc liền sinh biên địa, sinh vào nghi thành, 

gọi là thai sinh.  “Trong năm trăm năm không thấy Tam bảo vv...”,  vân vân ở 

đây là không nghe pháp Phật, không thấy Tam bảo, không nghe Phật pháp, đây 

là nỗi khổ. Sinh hoạt vật chất họ không thiếu, sinh hoạt vật chất giống trời Đao 

lợi,  trời  Dạ  ma,  rất  sung  sƣớng,  khổ  gì?  Không  thấy  đƣợc  Phật  pháp,  không 

nghe đƣợc Phật pháp, đấy là khổ. 

       “Đều do không có trí tuệ, nghi hoặc mà ra, vì thế đoạn nghi sinh tín, cực kì 

 thiết  yếu” ,  tám  chữ  này  rất  quan  trọng!  Làm  sao  để  đoạn  nghi?  Làm  sao  để 

sinh tín? Nếu không có thời gian dài huân tu, làm sao đoạn nghi? Làm sao có 

thể sinh tín? Chỉ cần có tín tâm sanh, ngƣời đó  chắc chắn sẽ đƣợc vãng sinh 

thế giới Cực lạc. 

Đại sƣ Ngẫu Ích đã nói, liệu có đƣợc vãng sinh hay không, chắc chắc ở chỗ 

có  tín  nguyện  hay  không.  Quý  vị  xem  đầu  tiên  là  tín,  nếu  thực  sự  tin,  không 

chút  hoài  nghi,  thực  sự  muốn  đi,  không  muốn  ở  thế  giới  này  nữa.  Thực  sự 

muốn đi, chỉ cần nghĩ nhƣ thế là chắc chắn vãng sinh. Phẩm vị khi đến thế giới 

Cực  lạc,  đấy  chính  là  công  phu  niệm  Phật  của  ta  nông  hay  sâu.  Không  nói 

niệm Phật bao nhiêu, nhiều hay ít không liên can, công phu nông sâu, công phu 

ở đâu? Tâm của ta thật hay giả, đấy là công phu. 

Với thế gian này quý vị không chút tham luyến, đấy là chân tâm, công phu 

sâu. Quý vị vẫn còn tham luyến thế gian, công phu đó nông. Phẩm vị cao thấp 

ở chỗ công phu niệm Phật nông sâu, câu này nói rất hay. Bởi thế học tập lời 

dạy Thánh hiền, học tập văn hoá truyền thống cổ xƣa, quan trọng nhất là lòng 

tin. Sở dĩ Khổng lão phu tử trở thành Thánh nhân, Đại Thánh, Chí Thánh tiên 

sƣ,  Chí  Thánh  là gì?  Thánh  trong  các  Thánh.  Giống nhƣ  Phật  A  Di  Đà,  vua 

trong các Phật, đó chính là chí Thánh. 

Ông cho chúng ta biết, tâm thái tu học của ông:  “Thuật nhi bất tác, tín nhi 

 háo cổ” , chúng ta nên học theo tám chữ này. Bốn chữ trƣớc là chân thật, bốn 

chữ sau là nghe lời, siêng làm. Tin mới nghe lời, háo cổ là siêng làm. Thuật nhi 

bất tác là chân thật, tôi không sáng tạo, tôi không phát  minh, tôi cũng không 

Tập 556  303 



muốn sáng tạo, phát minh. Cứ chân thật đi theo cổ nhân, chân thật học theo cổ 

nhân, thành tựu nhƣ thế đấy. 

Bởi thế đoạn nghi sinh tín, Phật Thích Ca Mâu Ni chƣa bao giờ buông lơi 

một  ngày,  ngày  nào  cũng  giảng  kinh  dạy  học,  lí  do?  Giúp  chúng  sinh  đoạn 

nghi sinh tín, đấy chính là tiếp dẫn, nhiếp thọ. Khi tiếp dẫn nhiếp thọ rồi, mỗi 

ngày  vẫn  cứ  giảng  kinh,  mỗi  ngày  vẫn  dạy  học,  tại  sao  thế?  Giúp  mọi  ngƣời 

nâng cao thêm, mọi ngƣời đoạn hoặc chứng chân, nhƣ thế là mục tiêu thứ hai 

đã thành công. 

Đầu tiên là giúp đỡ họ đoạn nghi sinh tín, bƣớc đầu, khi đã vào cửa, giúp ta 

phá  mê  khai  ngộ,  chứng  quả  ngay,  không  bƣớc  vào  làm  sao  chứng  quả?  Khi 

bƣớc vào sẽ giúp ta chứng quả. Với ngƣời mới học, việc giảng kinh dạy học 

của Phật có hai tác dụng, một là đoạn nghi sinh tín, tiếp theo là giúp ta bỏ ác 

làm lành. Phẩm này chúng ta học đến đây. 

Chúng ta xem phần tiếp theo:“Phẩm thứ bốn mươi mốt: Hoặc kiến Phật” . Khi 

Phật  giảng  bộ  kinh  này,  tự  nhiên  theo  thứ  tự,  cuối  cùng  là  gì?  Cuối  cùng  là 

thành Phật. Thấy Phật là thành Phật, thấy Bồ Tát là thành Bồ Tát. 

Mời xem kinh văn: “Giống như vua Thánh chuyển luân, có ngục thất bảo, 

 thái tử có tội, giam hãm vào trong, tầng lầu điện lụa, màn báu giường vàng, 

 cửa sổ bàn ghế, những loại châu báu, ăn uống áo quần, như vua Chuyển luân. 

 Nhưng  dùng  dây  vàng,  buộc  hai  chân  lại,  các  thái  tử  nhỏ,còn  vui  nữa 

 chăng?” . 

Ở  đây  là  các  thái  tử  nhỏ  phạm  tội,  vua  Thánh  chuyển  luân  muốn  trừng 

phạt, bắt chúng nó nhốt vào ngục, ngục này đƣợc làm bằng thất bảo, hoàng gia, 

trong hoàng cung. Bắt những thái tử phạm tội nhốt trong đó, cho hƣởng thụ vật 

chất trong đó, không khác gì vua Thánh chuyển luân. 

“Lâu đài đình các, màn báu giường vàng, trang sức quí giá, ăn uống mặc 

 đeo” , không loại nào xấu, đều rất tinh xảo. Nhƣng,  “dùng khoá vàng”,  ở đây 

là trói buộc tay chân. Trói buộc tay chân không phải bằng đồng hay sắt mà là 

vàng bạc bảy báu,  “trói cả hai chân”,  đây gọi là trói  chân.  Ở trong cảnh đó, 

những thái tử này, liệu có vui chăng? 

“Từ  Thị  thưa  rằng” ,  Phật  nói  với  Bồ  Tát  Di  Lặc,  Bồ  Tát  Di  Lặc  trả  lời: 

“Thưa không,  Thế Tôn” , các thái tử không vui, bạch Thế Tôn. “Những người 

 khi bị trói, tâm không tự tại” , những thái tử này không đƣợc tự do. “Bèn dùng 

304  Tập 556 



 mọi cách để được thoát ra” . Những thái tử nghĩ, đến lúc nào mới đƣợc thoát 

khỏi nhà giam, ngày nào mới đƣợc phóng  thích, nên mới muốn thoát. 

“Thưa  các  cận  thần,  nhưng  không  thoả  mãn” .  Cận  thần  là  những  ngƣời 

canh gác họ, những ngƣời giám ngục, cầu họ nhƣng không đƣợc, những ngƣời 

này  không  có  quyền  thả.  “Luân  vương  vui  vẻ,  mới  được  giải  thoát” .  Luân 

vƣơng vui vẻ rồi, tốt, thả thôi, mới đƣợc phóng thích, họ mới đƣợc thả ra. Cả 

đoạn này đều là thí dụ, mục đích là để mọi ngƣời biết ghét khổ, mới biết đƣợc 

sự quan trọng của đoạn nghi sinh tín. Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. 

 “Phẩm này tiếp tục khuyên”,  phẩm này tiếp theo phẩm trƣớc.  “Khuyên đoạn 

 nghi  khử  hoặc”.“Sơ”,   là  đoạn  thứ  nhất.  “Lấy  thái  tử  bị  tù  làm  thí  dụ” .  Gia 

Tƣờng Sớ nói: “Vua Chuyển luân ví như Phật Vô Lượng Thọ, cung điện thất 

 bảo  ví  với  Tịnh  độ  của  ngài.  Thái  tử  đắc  tôi  ví  như  lỗi  người  có  lòng nghi” . 

Nghi  hoặc  trí  tuệ  của  Phật,  nghi  hoặc  chính  mình.  “Khoá  vàng  thí  dụ  hoa 

 không nở”.  Cái mền chỉ tiện nghi vật chất, ví dụ chotiện nghi vật chất, không 

khác gì vua Thánh chuyển luân. “Chăn không khác, chỉ ăn uống, mặc đeo như 

 vua Chuyển luân, dụ như cảm thấy vui vẻ, tự tại như trong cànhhoa” . 

Tập hợp tất cả thí dụ có thể thấy, chúng ta có thể thấy, “tầng lầu”  tức nhiều 

tầng, hai tầng trở lên.  “Giường”,  chỗ ngƣời nằm.  “Màn”,  màn giƣờng, giăng 

trên giƣờng, ngăn muỗi quấy phá khi ngủ.  “Tháp”  dùng nhƣ giƣờng, dài, hẹp, 

thấp  gọi  là  tháp.  Chúng  ta  ăn  uống  mỗi  ngày,  trong  nhà  ăn  bày  một  cáy  ghế 

nhỏ,  công  dụng  nhƣ  giƣờng,  nhƣng  nó  có  thể  làm  ghế  để  ngồi,  cũng  có  thể 

nằm ngủ.  “Toả” là khoá. 

 “Trang sức bằng châu báu”,  khoá ở đây thí dụ cho trói buộc chân tay, dùng 

những thứ trân bảo khác lạ để trang sức cho đẹp.  “U chấp”,  u là ngục, chấp là 

trói buộc, bởi thế u chấp ngày nay gọi là trói buộc, nhốt vào trong ngục. Đó là 

giải thích sơ lƣợc những danh từ, thuật ngữ trong đây. 

“Câu trả lời của Từ Thị, đầu tiên là khi bị trói”.  Khi bị vua Thánh chuyển 

luân  nhốt  vào  ngục,  không  có  tự  tại,  mất  sự  tự  do,  lúc  đó  rất  muốn  thoát  ra. 

 “Mới  được  giải  thoát”,  họ  không  có  suy  nghĩ  nào  khác,  mỗi  ngày  đều  chờ 

mong khi nào mới đƣợc tự do nhƣ ngày xƣa. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn kinh văn:“Phật dạy Di Lặc, những chúng sinh này, 

 cũng y như thế, nếu đoạ vào nghi hối, mong cầu trí Phật, đến trí rộng lớn, ở 

 thiện căn họ, không thể sinh tín, do nghe tên Phật, nên khởi tín tâm. Tuy sinh 

Tập 556  305 



 nước kia, ở trong hoasen, không thể xuất hiện” . Đây là ví nhƣ những ngƣời bị 

nhốt trong ngục đƣợc nói ở đoạn trƣớc, bị giam trong ngục. 

“Hoa  thai  chỗ  kia,  giống  như  khu  vườn,  nghĩ  về  cung  điện.  Tại  sao  thế, 

 trong đó thanh tịnh, không có ô uế” . Ý ở đây là thí dụ những thứ đã nói đoạn 

trƣớc.  Nhà  giam  này  đƣợc  xây  bằng  thất  bảo. “Tuy  thế  trong  năm  trăm năm, 

 không thấy Tam bảo, không được cúng dường, phụng sự chư Phật. Xa rời tất 

 cả thiện căn thùthắng, vì thế nên khổ, không được vui vẻ” . Đƣợc hƣởng thụ ở 

đó,  nhƣng  không  thể  giúp  nâng  mình  lên,  đấy  là  khổ.  Giống  nhƣ  đi  học  ở 

trƣờng, lúc này rất chán nản, tuy tiện nghi vật chất đầy đủ, nhƣng thêm năm 

nữa mới tốt nghiệp, lấy đó làm đau khổ, họ không thấy thoải mái. 

“Nếu chúng sinh này, biết gốc tội mình” , hiểu đƣợc ngay, tỉnh ngộ. “Tự hối 

 trách sâu” , hối là sám hối, trách là tự trách. “Thoát mau chỗ đó, trong đời kiếp 

 trước,  đã  hết  tội  lỗi,  lúc  đó  mới  ra” .  Quý  vị  đã  sám  hối,  đã  sửa  đổi,  tội  lỗi 

trong đời trƣớc không còn nữa, mới đƣợc thoát ra. Công đức sám hối, cải sửa 

không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, mở đầu kinh văn là Phật nói với Di 

Lặc:  “Những chúng sinh này cũng như thế” . Giống thí dụ trƣớc kia, đƣa ra sự 

việc hợp với thí dụ trƣớc.  “Hoa thai”  hợp ngục thất bảo.  “Không thể hiện ra”,  

hợp   “Lấy  khoá  vàng  trói  hai  chân”,“giống  như  nghĩ  trong  cung  điện  vườn 

 hoa, không có ô uế”.  

Nơi  cƣ  trú  của  họ  là  Tịnh  độ,  không  có  dơ  bẩn,  ô  uế,  ngày  nay  gọi  là  ô 

nhiễm, hợp  “Tầng lầu điện lụa, như vua chuyển luân”,“Không vui vẻ gì”  hợp 

 “Thái tử không vui”, họ không vui khi ở nơi đó.  “Biết gốc tội mình”  cho đến 

 “Sau đó mới ra”  hợp  “Luân vương vui vẻ, mới được giải thoát” . Đây là kết 

hợp thí dụ và cách nói để xem. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  “Nói  rõ  thai  sinh,  không  còn  chuyện  khổ” .  Không  còn 

khổ  khi  sinh  đến  thế  giới  Cực  lạc.  Thế  giới  Cực  lạc  là  an  vui  thật  sự,  không 

còn  khổ.  Khổ  ở  đâu?  Khổ  do  không  thấy  Tam  bảo.  “Trong  năm  trăm  năm 

 không thấy Tam bảo, không thể tu thiện, lấy đó là khổ. Vì nỗi khổ ấy, tuy vui 

 mà buồn” , họ không thấy mình vui, tại sao? Cầu sinh thế giới Cực lạc phƣơng 

Tây, mục đích ở đâu? Không phải đi hƣởng lạc, mong đến thế giới Cực lạc là 

có  thể  thấy  Phật  A  Di  Đà,  có  thể  thấy  chƣ  đại  Bồ  Tát,  là  có  thể  thực  sự  tiếp 

nhận lời dạy của Phật A Di Đà, đó là niềm vui. 

306  Tập 556 



Ở thế giới Cực lạc, mỗi ngày phân vô lƣợng vô biên thân, đến thập phƣơng 

thế giới cúng dƣờng Phật, đó là chuyện vui. Cúng Phật là tu phƣớc, nghe chƣ 

Phật thuyết pháp là khai trí tuệ, đến thế giới Cực lạc làm gì? Đi tu phƣớc, tu 

tuệ, phƣớc tuệ viên mãn là thành Phật. 

Bạn xem chúng ta:  “Qui y Phật lưỡng túc tôn”,  lƣỡng ở đây là gì? Một là 

phƣớc, hai là tuệ, cả hai đều viên mãn. Túc là mãn túc, hai thứ đó đầy đủ gọi là 

thành Phật. Phật là đấng đầy đủ phƣớc và tuệ. Bây giờ đến thế giới Cực lạc mà 

không thấy đƣợc Tam bảo, cũng không tệ, thế giới này không ô nhiễm, cái gì 

cũng tốt. Tôi đến thế giới Cực lạc không phải vì những thứ này, tôi chƣa đạt 

đƣợc mục đích, đấy là nỗi khổ. 

       “Đại sư Nghĩa Tịch nói, chỉ mong tốt đẹp, kém vui nên khổ, hâm mộ người 

 trên, chán định dưới xấu cho là khổ, thô, tuy gọi là khổ, không phải cảm thọ” , 

ngài Nghĩa Tịch nói rất hay. Bồ Tát mong Phật, Phật thù thắng hơn Bồ Tát. Bồ 

Tát hâm mộ, không thể sánh đƣợc, vì thế nên cảm thấy khổ. “Như hân thượng 

 giả” , hâm mộ ngƣời trên, với những thứ định kém cảm thấy khổ, thô. 

Tự  tánh  Phật  vốn  định,  Bồ  Tát  vẫn  còn  tu  định,  định  công,  trí  tuệ  không 

sánh  đƣợc  với  Nhƣ  Lai.  Nhƣng  nhìn  xuống,  dƣới  đó  là  Bồ  Tát  quyền  giáo, 

Duyên Giác, Thanh Văn, họ tuy có định, nhƣng thua xa Bồ Tát. Bồ Tát thấy 

định đó là thô, là khổ. Tuy có cảm giác đó, nhƣng không có cảm thọ. A La Hán 

có niềm vui trong định, tuệ, vƣợt thoát hai mƣơi tám tầng trời. Niềm vui định 

tuệ của Bồ Tát siêu việt Thanh Văn, Duyên Giác. Quả báo Phật Bồ Tát không 

thể với đến, Bồ Tát Đẳng giác cũng không sánh đƣợc. 

       “Đại sư Vọng Tây nói trong Vô Lượng Thọ Kinh Sao rằng_ Hỏi: Sinh biên 

 địa là bởi quả nghi tâm,  hay bởi tu thiện quả” . Câu hỏi rất hay, đây cũng là 

vấn đề của chúng ta. Ngƣời niệm Phật vãng sinh đến biên địa, rốt cuộc là do 

nghi tâm mà đến biên địa, hay tu thiện nên đến biên địa? Bạn xem câu trả lời. 

Chúng ta nhất định sẽ trả lời do nghi tâm nên đến biên địa, ở đây không phải. 

 “Đáp, là bởi quả tu thiện, không phải quả nghi tâm” , tại sao?  “Bởi do nghi 

 tâm xen tạp”,  hiểu ý rồi chăng? Tu thiện nhƣng có hoài nghi xen lẫn trong đó, 

nghi tâm làm sao đến đƣợc thế giới Cực lạc? Là tu thiện, thực tâm tu hành, tu 

thiện là gì? Phát tâm Bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, đấy là tu thiện. Tu thiện 

ở đây không phải những thiện khác, mà là niệm Phật A Di Đà. Nhƣng niệm 

Tập 556  307 



Phật, mỗi câu trong Phật hiệu đều có tạp niệm, điều này đáng để chúng ta chú 

ý. Vì thế tại sao đại đức tổ sƣ dạy các ta, trong mỗi niệm không có tạp niệm. 

Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta tu thập niệm pháp, nghĩa là mƣời câu, mƣời 

câu  Phật  hiệu  không  cần  một  hơi,  không  yêu  cầu  nhƣ  thế.  Chỉ  mong  mƣời 

tiếng Phật hiệu, từ một đến mƣời phải ghi nhớ rõ ràng. Quý vị xem, niệm thật 

rõ ràng, nghe thật rõ ràng, nhớ thật rõ ràng, nhƣ thế tạp niệm mới không xen 

vào đƣợc. Nếu nhƣ niệm thật rõ, nghe thật rõ, nhƣng không nhớ, không dùng 

tâm để nhớ, tạp niệm sẽ lẫn vào. Khi tạp niệm lẫn vào, niệm Phật nhƣ thế sẽ 

sinh  biên  địa.  Không  có  tạp  niệm  sẽ  nhập  phẩm,  không  có  tạp  niệm  sẽ  nhƣ 

trong kinh nói: “chí tâm một niệm mười niệm”. 

Chí tâm là đến Cực lạc một cách chân thành, thế nào gọi là chân thành? Trong 

Bút Kí khi đọc sách của Tăng Quốc Phiên đã nói, định nghĩa chữ  “thành” , thế 

nào  gọi  là  thành?  “Nhất  niệm  bất  sinh  gọi  là  thành”.  Thành  có  nghĩa  là  gì? 

Thành không có suy nghĩ, có suy nghĩ là không phải thành. Tịnh tông chỉ cho 

ta một niệm, không cho phép có niệm thứ hai, niệm này là Phật A Di Đà: Tôi 

phải đến thế giới Cực lạc, tôi phải thấy Phật A Di Đà, phƣơng pháp này là Phật 

dạy  cho  chúng  ta.  Đấy  gọi  là  chánh  niệm,  chánh  hành.  Nếu  để  tạp  niệm  xen 

vào, nó sẽ lấy bớt, phá hoại công phu của bạn. 

Bởi thế vãng sinh cũng là niệm Phật vãng sinh, tại sao sinh vào biên địa? 

Trong niệm Phật có tạp niệm, tạp niệm nào? Hoài nghi trí Phật, hoài nghi thiện 

căn của mình, có những tạp niệm đó sẽ sinh biên địa. Cách giải đáp rất hay, 

phá tan mối nghi hoặc của chúng ta. Bởi thế do quả tu thiện vãng sinh, không 

phải  quả  nghi  tâm.  “Chỉ  do  nghi  tâm  xen  vào,  khiến  bị  quả  như  thế,  không 

 được thuầntịnh” , đạo lí ở chỗ đó. 

 “Nếu những chúng sinh này”, hạ, chính là khuyên đoạn nghi biết tội, sám hối 

 cầusinh” . Đây là đoạn ngắn cuối cùng. 

       „Nếu những chúng sinh, biết gốc tội họ, tự hối trách sâu, mong xa chỗ đó. 

 Trong những đời trước, tội lỗi sạch hết, sau đó được ra” , chính là đoạn này. 

Gốc tội, Nguỵ Dịch thành tội gốc, ý nghĩa tƣơng đồng. “Hội Sớ nói: Tội gốc là 

 tội nghi hoặc” . Chính là hai loại nghi hoặc, hoài nghi thiện căn bản thân, hoài 

nghi trí Phật. 

 “Đại sư Vọng Tây nói, nghi năm trí Phật”,  hoài nghi năm loại trí tuệ của Phật. 

 “Gọi  là  tội  gốc,  không  phải  mười  ác  nghiệp...”,   mƣời  ác  nghiệp  không  thể 

308  Tập 556 



vãng  sinh,  ngƣời  vãng  sinh  phải  đoạn  mƣời  ác  nghiệp.  “Tự  hối  trách  sâu”,  

sám hối, ân hận, tự trách. 

“Đại sưNghĩa Tịch nói, gọi là hối trách, ở đây là quán sát tâm, gọi là hối 

 vậy. Trách, trách cứ tâm mê của mình” . Việc này trong sinh hoạt hàng ngày, 

khi khởi tâm động niệm, phải luôn luôn nhắc nhở mình: tôi đã sai nhất niệm, 

tại sao lại nghĩ đến những việc đó? Ý niệm đó vừa khởi lên, liền chuyển thành 

A  Di  Đà  Phật,  Phật  hiệu  liên  tục,  nhƣ  thế  mới  đúng.  Bởi  thế  đây  là  phƣơng 

pháp tối ƣu để kiểm điểm tâm tánh, sám trừ nghiệp chƣớng. 

Thông thƣờng chúng ta đặt nó vào khoá lễ buổi chiều, tại sao khoá lễ buổi 

chiều chúng ta chọn phẩm ba mƣơi hai đến ba mƣơi bảy trong kinh này? Sáu 

phẩm kinh văn này đều nói ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu, nghĩa là nói rõ về quả 

báo  Ngũ  giới,  Thập  thiện.  Giúp  chúng  ta  phản  tỉnh,  giúp  chúng  ta  sám  hối, 

giúp chúng ta thay đổi, dụng ý ở chỗ đó. 

Khoá  lễ  sáng  chúng  ta  chọn  phẩm  thứ  sáu,  bốn  mƣơi  tám  nguyện.  Mỗi 

niệm chúng ta ngƣỡng mộ Phật A Di Đà, mỗi niệm đều muốn thân cận Phật A 

Di  Đà.  Tâm  nguyện  Phật  A  Di  Đà  ngay  trong  phẩm  kinh  đó,  mong  muốn 

chúng ta cùng tâm, cùng nguyện, cùng đức, cùng hạnh với Phật A Di Đà, thế 

mới là thực sự biến Phật A Di Đà thành bản thân mình. Tâm ta là Phật A Di 

Đà,  Phật  A  Di  Đà  chính  là  tâm  ta,  dùng  bốn  mƣơi  tám  nguyện  chuyển  biến 

khởi  tâm  động  niệm  của  ta.  Khởi  tâm  động  niệm  đều  rơi  vào  bốn  mƣơi  tám 

nguyện,  câu  Phật  hiệu  này  mới  đƣợc  nhiều  ích  lợi,  câu  Phật  đó  đầy  đủ  bốn 

mƣơi tám nguyện. Trong câu Phật hiệu đó, đầy đủ phẩm ba mƣơi hai đến phẩm 

ba mƣơi bảy, sám hối trong phẩm thứ sáu, làm nhƣ thế thì khoá lễ sớm chiều 

mới không bõ công. 

Ngƣời xƣa đã định khoá sớm chiều, là ngƣời thời đó, quí vị nên hiểu vấn 

đề này. 

Bạn xem hiến pháp quốc gia, cách vài năm phải tu chỉnh một lần, tại sao? 

Một  số  điểm  không  phù  hợp.  Xã  hội  chúng  ta  ngày  nay,  không  giống  ngày 

trƣớc. Thời của những ngƣời ngày trƣớc, đặt ra những khoá tụng này có thể 

nhiếp  tâm,  có  thể  giúp  bạn  nâng  cao  giới  định  tuệ.  Ngày  nay  chúng  ta  dùng 

công  khoá  đó,  ngƣời  xƣa  đƣợc  lợi  ích,  chúng  ta  làm  nhƣ  thế,  nhƣng  không 

đƣợc lợi ích, tại sao? Chúng ta không có trí tuệ, không có định công, không có 

Tập 556  309 



qui  cách.  Bởi  thế học  không  học  đƣợc  khoá  tụng  đó, năm  hội  thần  chú Lăng 

Nghiêm, ngƣời xƣa tụng lên thực sự linh nghiệm, ngày nay niệm không linh. 

Ngày trƣớc thầy Lí dạy chúng tôi, thầy đã từng học thần chú tàng hình, khi 

niệm  lên,  ngƣời  khác  không  nhìn  thấy  ông  nữa,  tàng  hình.  Ông  niệm  cho 

chúng tôi nghe, niệm xong hỏi chúng tôi, thấy tôi không? Thấy, ai cũng thấy, 

không linh. Ngày trƣớc ngƣời ta niệm linh, tại sao? Công phu họ đã chín muồi, 

ngày  nay  chúng  ta  chỉ  học  chú  này  không  có  công  phu,  bởi  thế  không  đƣợc. 

Ngƣời xƣa định tuệ đạt mức đó, niệm chú liền ứng nghiệm, linh ứng. Bây giờ 

định không tuệ cũng không, chỉ học ngôn ngữ, không đƣợc. Chim vẹt cũng có 

thể học tiếng ngƣời, nó đâu phải ngƣời, nó là động vật. 

Căn tánh ngày nay của chúng ta thua xa ngƣời xƣa, nên hạ thấp công khoá 

chúng ta xuống, hạ xuống tận cùng. Phật A Di Đà cứu tất cả chúng sinh,  ngay 

khi pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni diệt hết, một trăm năm cuối cùng, chỉ còn 

kinh Vô Lƣợng Thọ. Khi Vô Lƣợng Thọ Kinh không còn, còn một trăm năm, 

chỉ  còn  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  biết  A  Di  Đà  Phật  là  giới  hạn  cuối 

cùng, nó rất vĩ đại. 

Ngày  nay  chúng  ta  dùng  A  Di  Đà  Phật  làm  khoá  lễ  sáng  chiều,  dùng  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh là đúng, đây là thời mạt pháp. Cổ nhân đã định rồi, định thời 

kì tƣợng pháp, thời kì tƣợng pháp thiền định thành tựu, theo đó mà định. Ngày 

nay thời kì mạt pháp Tịnh độ thành tựu, nên theo Vô Lƣợng Thọ Kinh để định 

khoá tụng. Không phải không có căn cứ, không phải nói một cách tuỳ tiện. 

Bởi thế sách khoá tụng của Tịnh tông, đã dùng khoảng hai mƣơi năm nay. 

Trong hai mƣơi năm đó, bất kể tại gia hay xuất gia, y theo cuốn khoá tụng để 

tu học đều đƣợc lợi ích. Vì thế chúng ta không tụng chú Lăng Nghiêm và thập 

chú nữa. 

Khoá lễ sáng chiều của chúng ta chỉ nhắm đến một mục tiêu, nếu chúng ta 

làm đƣợc, tâm đồng tâm Phật A Di Đà, nguyện đồng nguyện A Di Đà Phật, 

khoá lễ sáng. Khoá lễ chiều, đức đồng đức Phật A Di Đà, hạnh đồng hạnh Phật 

A Di Đà. Chúng ta chỉ có một phƣơng hƣớng, thế giới Cực lạc phƣơng Tây, 

chỉ  một  tâm  nguyện,  mong  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  nhất  tâm  muốn 

thấy Phật, không muốn rời xa Phật, vì vậy chuyên tu chuyên hoằng. 

       “Đại sư Vọng Tây lại nói, hết năm trăm năm, chướng trước đã nhẹ, biết tội 

 gốc mình, nên tựhối trách. Nhờ hối trách nên hết chướng, liền đến chỗ Phật A 

310  Tập 556 



 Di Đà” . Đây là nói những ngƣời đang sống ở biên địa, nghiệp chƣớng họ dần 

dần đƣợc tiêu trừ, đến lúc còn rất ít, họ sẽ giác ngộ, biết đƣợc mình đã sai lầm, 

biết sai nên hối cải. 

Hối trách là thay đổi, thay đổi mới có thể cầu sinh. Họ đã đƣợc sinh ở thế 

giới Cực lạc, cầu thoát li biên địa nghi thành, nhƣ thế mới đạt đƣợc, liền thấy 

Phật.  “Tức đến chỗ Phật A Di Đà”,  đây là thấy Phật, thấy Phật tất nhiên nghe 

pháp, tất nhiên đƣợc vào phẩm vị. Chỉ cần nhập phẩm vị, tự nhiên đƣợc sự gia 

trì của bản nguyện Phật A Di Đà, đều thành Bồ Tát bất thối chuyển, họ sẽ đƣợc 

nâng lên rất nhanh. 

       “Đại sư Đàm Loan lại nói trong Lược Luận: Biết tội gốc mình, tự hối trách 

 sâu, mong thoát chỗ đó, liền được toại nguyện” , ý rất giống lời đại sƣ  Vọng 

Tây. “Giống người sinh tam bối, khi năm trăm năm hết, mới biết hối lỗi” . Đại 

sƣ Đàm Loan, Vọng Tây đều cho rằng hối lỗi đƣợc ra khỏi khi hết năm trăm 

năm. Nhận thấy thời gian năm trăm năm quá dài, họ dần dần giác ngộ, họ tỉnh 

ngộ. Việc này, ngày nay chúng ta cũng thƣờng thấy, có thể hiểu đƣợc. 

Ví  dụ  một  ngƣời  tuổi  trẻ,  làm  rất  nhiều  những  việc  sai  lầm.  Tuổi  già  về 

hƣu, nghĩ đến những việc sai trái ngày trƣớc, ân hận, tuổi trẻ bồng bột, tuổi lớn 

mới hiểu ra, tại sao? Tâm tính đã chín chắn, tuổi trẻ xốc nổi. 

Vùng nghi thành biên địa ở thế giới Cực lạc, nếu thực sự có thiện căn, có 

phƣớc đức, quý vị đã vãng sinh. Nhƣng khi vãng sinh, vẫn còn tập khí xốc nổi, 

phải đè nén những tập khí xốc nổi đó xuống, tại sao? Khi đã đƣợc đè nén, ta 

thấy  Phật  A  Di  Đà,  thấy  Phật  nghe  pháp  mới  có  tác  dụng,  nếu  không  khi  đã 

thấy rồi vẫn không có tác dụng. 

Từ  đó  có  thể  biết,  đây  là  giai  đoạn  tất  yếu  phải  có,  ngƣời  không  vấn  đề 

không nói gì, ngƣời có vấn đề cần phải có. Phải trải qua cửa ải này, phải ở đó 

để đào thải tập khí, để mình thực sự khiêm tốn, thực sự ân hận, nhƣ thế mới có 

thể thấy Phật. Bởi thế chúng ta biết, những ngƣời ở  nơi đó cũng rất đƣợc an 


ủi, an  ủi về  vấn đề  gì? Cuối cùng họ  cũng đến đƣợc  Cực lạc, họ  không còn 

thoái chuyển, đấy chính là đều an ủi nhất, tiếc những gì? Tiếc tín tâm của mình 

không đủ, đến đƣợc, nhƣng chƣa thấy Phật. 

Tuy  thế,  Gia  Tƣờng  Sớ  còn  có  cách  nói  khác: “Sớ  nói:  Tự  hối  tráchsâu,  cho 

 thấy chưa chắc một thứ. Nếu hối liền ra ngay, không hối sẽ đủ năm trămnăm” , 

không giống cách nói của đại sƣ Đàm Loan, Vọng Tây. Đàm Loan cũng rất cừ 

Tập 556  311 



khôi, chƣa đƣợc liệt vào địa vị tổ sƣ, nhƣng ngài không thua vị tổ sƣ nào, cũng 

minh tâm kiến tánh, cũng là ngƣời kiến tánh thành Phật. Cách nhìn của họ nhất 

định phải đủ năm trăm năm, phải hết năm trăm năm mới ân hận. Nhƣng mỗi 

chúng sinh gặp duyên bất đồng, đây là lời của đại sƣ Thiện Đạo. 

Trong đời này, nếu gặp đƣợc nhân duyên thù thắng, đời này cũng có khả 

năng, thƣợng phẩm  thƣợng sinh Thật báo độ, đấy là  điều có thể. Gặp  duyên 

xấu, vãng sinh Tịnh độ hạ tam phẩm vãng sanh Đồng cƣ độ. Những ngƣời ở 

biên địa nghi thành, họ chƣa chắc. Ở nơi đó có thể có ngƣời có thiện căn rất 

sâu dày, tại sao bị sanh đến biên địa nghi thành? Gặp duyên khác nhau, họ còn 

nghi hoặc. Chƣa gặp thiện tri thức thực sự, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, giúp 

đỡ họ đoạn nghi sinh tín, nhƣng tín nguyện họ đầy đủ, đƣợc vãng sinh. 

Bởi chƣa đoạn nghi tình, sinh vào biên địa, đến lúc nào giác ngộ chƣa biết. 

Có ngƣời rất nhanh, có ngƣời lại chậm, nhƣng chậm nhất cũng không quá năm 

trăm năm, đây là điều đƣợc nói trong Gia Tƣờng Sớ. 

       “Hai  thuyết  ở  trên  không  trái  nhau,  xong  năm  trăm  năm  mới  biết  tội  và 

 sám  hối,  là  đa  số  trong  số  sinh  biên  địa.  Không  đến  năm  trăm  năm  sám  tội 

 được ra, đấy là những người thượng căn trong số đó” . Căn tánh không giống 

nhau, vì đâu mà căn tánh không giống nhau? Đều từ giáo dục mà ra. Đời trƣớc, 

kiếp này, liệu có đƣợc tiếp xúc với nền giáo dục của Thánh hiền chăng? Hay 

chúng ta nói rõ một tí, từ bé, đã đƣợc ai dạy sự thành tín chăng? 

Tổ sƣ Ấn Quang đã nói với chúng ta: Một phần thành kính đƣợc một phần 

lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Từ bé ai đã dạy họ phải 

chân  thành,  phải  cung  kính  chăng?  Đấy  là  thuộc  về  thiện  căn.  Đời  này  gặp 

đƣợc cha  mẹ  hiểu về  giáo dục, thầy giáo biết giáo dục Thánh hiền, tự  nhiên 

ngƣời đó thiện căn sâu dày, thiện căn mỏng cũng đƣợc rèn dũa. Nên thiện căn 

dày có thể hiểu đƣợc, đây là điều chắc chắn thành công. 

 “Khi đã hết tội”,những lỗi nghi hoặc ngày trước, được sám trừ hết, sau đó mới 

 được ra khỏi nghi thành, thấy Phật nghe pháp. Nên biết không luận trongnăm 

 trăm  năm  hay  xong  năm  trăm  năm,  nói  tóm  lại,  phải  tiêu  trừ  hết  những  lỗi 

 ngày  trước,  mới  được  giải  thoát” .  Câu  này  rất  quan  trọng,  nhất  định  tội 

chƣớng phải hết, mới đƣợc thoát ra. 

Cùng một đạo lí, chúng ta có thể lí giải đƣợc, có thể suy ra. Ngƣời đoạ địa 

ngục,  đến  trong  địa  ngục,  phải  đƣa nghiệp  địa ngục  trong  đời  trƣớc  hay  kiếp 

312  Tập 556 



này, tiêu trừ ngay trong địa ngục, họ mới đƣợc thoát khỏi địa ngục. Ngƣời đoạ 

vào  cõi  quỉ  đói,  cõi  quỉ  đói  là  do  tâm  tham,  nghiệp  tập  tham  lam.  Nhất  định 

phải đoạn hết trong cõi quỉ đói, họ mới đƣợc thoát khỏi cõi quỉ đói, một đạo lí, 

một nguyên lí. 

Ở đây cho thấy, tại sao tam ác đạo dễ vào ra khó, không phải nói dễ ra. Vì 

tội chƣớng của ta, phải đƣa tội chƣớng đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, phá tan 

ngay trong đó, mới có thể  ra. Chƣa đoạn đƣợc tập khí tham lam, làm sao ra 

đƣợc? Chƣa đoạn đƣợc tập khí sân hận, làm sao ra khỏi địa ngục? Trong sân 

hận gồm cả ngạo mạn, ghen ghét. Ngạo mạn, ghen ghét, oán hận, bất bình, đều 

đƣợc sinh ra từ sân hận. 

Bởi thế chúng ta phải hiểu đƣợc, ba ác đạo là tiêu ác nghiệp chƣớng, tam 

thiện  đạo  là  tiêu  thiện  nghiệp  chƣớng,  toàn  là  tiêu  nghiệp  chƣớng.  Nghiệp 

chƣớng là do ta tạo, thiên đƣờng, địa ngục là do nghiệp lực của ta biến hiện ra. 

Thiên  đƣờng,  tam  thiện  đạo  đƣợc  tạo  thành  bởi  công  đức  thiện  nghiệp.  Địa 

ngục, ngạ quỉ, tam ác đạo đƣợc tạo nên bởi công đức ác nghiệp. Nếu chúng ta 

hiểu  đƣợc  việc  đó,  rõ  ràng  việc  đó,  làm  sao  để  hiểu  đƣợc?  Không  còn  hoài 

nghi. Nhổ sạch gốc nghi, sau đó tu hành sẽ rất dễ. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  kinh  văn:  “Liền  đến  được  ngay,  chỗ  Vô  Lượng 

 Thọ, nghe kinh nghe pháp, làm lâu như thế, khai giải hoan hỉ. Cũng được cúng 

 khắp, vô lượng vô số chư Phật, tu các công đức. A Dật Đa các ngươi, nên biết 

 nghi hoặc, với các Bồ Tát, tổn hại rất lớn, làm mất lợi lớn. Vì vậy nên phải, tin 

 rõ chư Phật, vô lượng trí tuệ”. 

Đoạn sau cùng, Thế Tôn rút gan rút ruột để khuyên chúng ta, phải đoạn nghi 

sinh tín. Nguy hại của nghi hoặc, thực sự lớn lắm, lớn lắm. Nhất là trong đời 

này, đã gặp đƣợc pháp này, đấy là pháp vô thƣợng, vi diệu, rất sâu. 

Ngƣời hiện thời nghiệp chƣớng nặng, trƣớc tiên hoài nghi với những pháp 

lớn này, ta không trách họ hoài nghi, họ sinh trong thời đại này. Đây là thời đại 

hoài nghi rất phổ biến, sinh trong thời đại này, không hoài nghi Thánh giáo, đó 

là việc hi hữu! 

Ta bắt gặp rất nhiều ngƣời, ban đầu có lòng tin Thánh giáo, rất tin, siêng 

năng tu học. Nhƣng gặp phải một nhân duyên, họ buông hết lòng tin, tin những 

tôn giáo khác, đấy là điều đáng tiếc. Nếu ngƣời này vẫn còn thiện căn, vẫn còn 

phƣớc đức, có thiện thần, Phật Bồ Tát gia hộ. Họ nghiến răng chịu khổ cuối 

Tập 556  313 



cùng quay lại, có, không phải không, nhƣng không nhiều. Đoạ lạc rồi, không 

nhiều  ngƣời  có  thể  quay  lại.  Tôi  đã  chứng  kiến những  ngƣời  cuối  cùng  cũng 

quay lại. 

Ngày trƣớc, có lần tôi giảng kinh ở phía Nam Đài Loan, pháp sƣ Chữ Vân 

mời tôi, ở Phƣợng Sơn, gặp một cƣ sĩ. Lúc bấy giờ, tội đại khái, độ năm mƣơi 

tuổi, cƣ sĩ kia độ hơn tám mƣơi, đã về hƣu, một tƣớng quân. Tuổi trẻ tin Phật, 

nửa  chừng  thoái  lui,  học  Đạo,  học  tôn  giáo  khác.  Khi  về  già,  hơn  tám  mƣơi 

quay lại, ông nghĩ lại, những thứ đó không ổn, không giải quyết đƣợc vấn đề 

gì. Bây giờ tuổi đã lớn, chuyên tâm niệm Phật. 

Nói  với  tôi,  mỗi  ngày  niệm  ba  vạn  tiếng  Phật  hiệu,  niệm  bằng  cách  nào? 

Không  phải  trong  Phật  đƣờng,  ông  ở  nông  thôn,  đi  bộ,  mỗi  bƣớc  một  tiếng 

niệm  Phật.  Ông  đi  ba  vạn  bƣớc,  sáng  nào  cũng  đi  ba  vạn  bƣớc,  niệm  ba  vạn 

tiếng  niệm  Phật.  Nhƣ  thế  rất  tốt,  bởi  thế  hơn  tám  mƣơi  tuổi  da  dẻ  vẫn  hồng 

hào, sức khỏe rất tốt, đủ để vận động, ông áp dụng phƣơng pháp đó. Bởi thế 

khi  thấy  ông,  tôi  cũng  rất  vui  mừng  khen  ngợi,  đôi  khi  ông  cũng  đến  nghe 

kinh.  Vì  thế  đấy  là  ngƣời  học  rộng  nghe  nhiều,  đã  có  rất  nhiều  biến  chuyển, 

cuối cùng quay sang niệm Phật, tuyệt vời. Chỉ cần có chuyển biến, chắc chắn 

sẽ thành công. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão:  “Liền được đến ngay chỗ Vô Lượng 

 Thọ”,  câu kinh văn này. “Gia Tường Sớ nói: Liền được, có nghĩa không bị thời 

 gian ngăn cách, tức khắc, họ thấy Phật ngay tức khắc. Rằng, vừa ra khỏi thai 

 sen, liền thấy Phật nghe pháp, không cần trải qua thời gian” . Không phí chút 

thời gian nào, ra khỏi hoa sen là thấy Phật A Di Đà, nghe đƣợc Phật A Di Đà 

giảng kinh thuyết pháp. 

 “Lâu dần sẽ được khai giải hoan hỉ”.  “Nói chung vì người này trí tuệ trước đó 

 không sáng, ít đượcnghe kinh” . Ít học tập kinh điển, chủng tử kinh giáo trong 

A lại da rất ít, bởi thế trí tuệ không đƣợc bao nhiêu. “Bây giờ duyên đã thành 

 thục, nay tuy thấy được Phật Di Đà, tai nghe lời Phật, nhưng vì tâm dơ chưa 

 trừ, vẫn còn tình kiến, nên phải huân tập nghe nhiều, trí tuệ tăng trưởng” . 

Đây là quá trình phải có, tuy Phật A Di Đà gia trì, bản thân ta cũng phải ra 

sức.  Bản  thân  không  nỗ  lực,  thần  thông,  đức  tƣớng,  trí  tuệ  không  phải  của 

mình. Do Phật cho, cũng có hiệu quả, không phải không kết quả, nhƣng cách 

314  Tập 556 



mình một lớp. Bởi thế Phật gia trì là một chuyện, bản thân chúng ta phải không 

ngừng nỗ lực, không đƣợc biếng nhác. 

“Huân tập nghe nhiều, tăng trưởng trí tuệ, mới có thể hiểu được lời Phật” . 

Mấy câu này rất quan trọng. Bởi vì ngày nay chúng ta sống trong bối cảnh này, 

không thể không học, không đƣợc thối tâm, giữa đƣờng thay đổi chủ ý là sai. 

Nhất định phải theo đuổi đến cùng, tại sao? Theo đuổi đến cùng sẽ kiến tánh, 

minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ.  Đi  nửa  đƣờng  lại  quay  về,  đổi  hƣớng, 

nhƣ thế là quá sai. Không thay đổi phƣơng hƣớng, không quay đầu, chắc chắn 

sẽ  đạt  đƣợc  mục  đích.  Mục  đích  là  minh  tâm  kiến  tánh,  nghĩa  là  kiến  tánh 

thành Phật, quan trong hơn bất cứ điều gì. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 557 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:24.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 730, hàng thứ năm, bắt 

đầu xem từ đó. Từ  “Lâu dần sẽ khai giải hoan hỉ”,  xem từ đó. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: “Nói chung vì đời trước người này 

 chưa mở trí tuệ, ít đọc kinh điển, nay tuy thấy được Di Đà, tai nghe Phật dạy, 

 nhưng  tâm  dơ  chưa  trừ,  tình  kiến  vẫn  còn.  Nên  phải  huân  tập  đa  văn,  tăng 

 trưởng  trí  tuệ,  mới  có  thể  hiểu  được  lời  Phật.  Nên  nói  lâu  dần  sẽ  khai  giải 

 hoan hỉ. 

Đoạn  này  nói  ngƣời  sinh  biên  địa  một  khi  sám  hối,  đƣợc  giác  ngộ,  họ  sẽ 

thoát khỏi biên địa, hoa nở thấy Phật, thấy Phật rất nhanh. Tuy thấy đƣợc Phật, 

Tập 557  315 



nhƣng do trí tuệ họ ít, ít nghe kinh. Bởi thế thấy Phật A Di Đà, nghe Phật giảng 

kinh thuyết pháp, họ vẫn còn những chƣớng ngại. 

Từ đó có thể biết, chƣớng ngại không phải từ bên ngoài, toàn từ bên trong, 

chúng ta nhất định phải thấy rõ vấn đề này, phải thấy rõ, tại sao? Mới có thể 

thay  đổi  đƣợc  vận  mệnh  mình,  ngƣời  học  Đại  thừa  nhất  định  phải  thâm  tín 

không  nghi.  Đấy  chính  là  thân  thể  mình,  bao  gồm  tất  cả  chúng  sinh  cõi  hƣ 

không khắp pháp giới, vạn sự vạn vật, đều do tâm thức ta biến hiện ra, tâm ta 

hiện  ra.  Tại  sao  tâm  có  thể  hiện,  tại  sao  có  thể  sanh,  sanh  khởi  những  hiện 

tƣợng đó? 

Khi  khai  ngộ,  đại  sƣ  Huệ  Năng đã  nói:   “Nào  ngờ  tự  tánh,  có  thể  sinh  ra 

 vạn  pháp” , nói  thẳng  ra,  ý  câu  này,  không  ngờ  tự  tánh  lại  có  thể  sinh  ra  vạn 

pháp,  bao  gồm  thân  thể  ta,  đấy  không  phải  viển  vông.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  đã 

chứng  minh cho chúng ta, khi vạn pháp chƣa sinh, nó có hình dáng thế nào? 

Ngài đã nói, câu thứ ba đã nói : “Nào ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”,  nghĩa là vạn 

pháp trong vũ trụ, vốn đã có sẵn trong tự tánh. Chƣa có duyên nó chƣa hiện, có 

duyên nó sẽ hiện, duyên ở đây là gì? Duyên là khởi tâm động niệm. Ngày nay 

nhà khoa học gọi là hiện tƣợng dao động. 

Chân tâm bất động, vốn không dao động, nghĩa là chân tâm, chân tâm vốn 

không dao động, cho thấy chân tâm là bất động. Nhất niệm bất giác không phải 

chân tâm động, mà vọng tâm động. Nhất niệm bất giác liền nổi vọng tâm. Khi 

vọng tâm động, chân tâm liền hiện tƣớng, chân tâm hiện tƣớng, chân tâm vẫn 

không động, nhƣng nó hiện tƣớng, Nghĩa là vốn đã đầy đủ, trở  thành có thể 

sinh vạn pháp. Bởi thế tất cả pháp, thực sự do tâm chúng ta sinh, biến hoá theo 

ý niệm chúng ta. 

Thế nên chúng ta có thể hiểu đƣợc, vận mệnh chúng ta, nằm trong lòng bàn 

tay, không liên can đến ai cả. Phật từ bi vô lƣợng, từ bi vô tận, chúng ta gặp 

khó khăn, có tật bệnh, hoặc thọ mạng đã hết, Phật kéo dài thêm đƣợc chăng? 

Nếu không thể kéo dài thêm, Phật từ bi ở đâu? Chúng ta gặp tai nạn, Phật có 

thể hoá giải cho chúng ta chăng? Nếu không thể hoá giải, Phật không phải từ 

bi. 

Kinh nói những lời chân thật, Phật có thể cũng không thể, bởi từ tâm hiện 

ra,  do  thức  biến  ra.  Phật  không  thể,  tại  sao  Phật  nói  có  thể?  Phật  nói  chân 

316  Tập 557 



tƣớng sự thực cho ta, ta tự tìm hiểu, khi đã hiểu, dùng tâm niệm của ta để thay 

đổi, đấy gọi là Phật có thể. Phải hiểu, đừng mê tín. 

Phật có thể đƣa ra phƣơng pháp cho chúng ta, chúng ta đã đọc Liễu Phàm 

Tứ  Huấn.  Quý  vị  xem  ông  Viên  Liễu  Phàm,  mƣời  lăm  tuổi  gặp  ông  thầy 

Khổng xem tƣớng, đoán tám  chữ, đoán vận  mệnh trong năm cho ông,  không 

sai một chút. Nói vận mệnh ông từ năm mƣời lăm tuổi đến năm mƣơi ba tuổi, 

tiên sinh chỉ sống đến năm mƣơi ba tuổi, năm nào cũng gặp không sai một li 

với những gì ông Khổng nói. Ông rất tin, tin những điều ngƣời cổ xƣa đã nói, 

mọi thứ đều là số, không một chút của ngƣời. Tin một bữa ăn, một ngụm nƣớc 

đều  do  tiền  định, do  số  đã định,  không  một  chút  trái  ý,  cũng  không  có cách 

nghĩ nào khác, tâm đã yên. 

Năm ba mƣơi lăm tuổi, thầy bói đã nói hai mƣơi năm, tiên sinh mƣời lăm 

tuổi, hai mƣơi lăm tuổi. Năm ba mƣơi lăm tuổi gặp thiền sƣ Vân Cốc, ong ngồi 

thiền  với  thiền  sƣ  Vân  Cốc  trong  thiền  đƣờng,  ngồi  ba  ngày  ba  đêm  không 

khởi một niệm, ba ngày ba đêm không nổi lên vọng niệm. 

Tông  môn  nói  việc  này  là  công phu  đã khá,  đại  khai  có  thể  thiền  sƣ  Vân 

Cốc chƣa gặp trƣờng hợp nhƣ thế, hiếm thấy, bèn hỏi tiên sinh Liễu Phàm, ông 

đã dùng công gì? Học với ai? Ông Liễu Phàm rất chân thật, con không dụng 

công, năm mƣời lăm tuổi ông họ Khổng đã định số rồi, hai mƣơi năm nay chƣa 

sai  một  li,  đoán  rất  chuẩn,  đoán  cho  cả  đời  rồi,  con  còn  nghĩ  gì  nữa?  Không 

còn  nghĩ  ngợi  gì  nữa.  Nghe  thế  thiền  sƣ  Vân  Cốc  cƣời  lớn,  ta  tƣởng  ông  là 

Thánh nhân, không ngờ ông chỉ là phàm phu. Lại nói cho tiên sinh một số vấn 

đề, nói những chuyện trong nhà Phật. 

Nói  với  ông,  Phật  giáo  thừa  nhận  số  mạng,  nhƣng  có  thể  thay  đổi  nó,  tại 

sao? Số mạng là do ý niệm tạo nên, chỉ cần thay đổi ý niệm, số phận của ông 

sẽ thay đổi. Vì thế ông Liễu Phàm, ta cho ông là phàm phu tiêu chuẩn, tại sao? 

Ông ta cũng không tu thiện, ông ta cũng không làm ác, số đó giống những gì 

đã đoán. Nếu ông ta làm ác, số ông ta sẽ ngắn lại, tiêu chuẩn đó của ông ta mỗi 

năm sẽ giảm xuống. 

Ví  dụ  ông  thầy  bói  nói  ông,  năm  nay  thi  đỗ  thứ  ba,  ông  ta  có  thể  đỗ  thứ 

mƣời, thứ  chín. Làm việc xấu sẽ  kéo tụt xuống, làm  việc tốt sẽ  kéo cao lên, 

ông ta có thể hiểu điều đó. Khi hiểu rồi, ông phát tâm làm ba nghìn việc thiện, 

phát nguyện trƣớc Phật Bồ Tát, nhất định sẽ làm.  Khi vừa phát nguyện, năm 

Tập 557  317 



sau tham gia thi, ông họ Khổng đoán ông đỗ thứ ba, ông đỗ thứ nhất, sai. Chƣa 

bao giờ có chuyện nhƣ thế, lần này lại phát sinh, ông ta tin tƣởng. 

Sau này vợ ông giúp đỡ, hai vợ chồng bỏ tất cả những điều ác, làm tất cả 

những  điều  thiện.  Thay  đổi  rất  nhanh,  thay  đổi  rất  rõ,  nhƣng  ba  nghìn  việc 

thiện mƣời năm mới xong. Khi đủ rồi lại nguyện tiếp, lại xin làm ba nghìn việc 

thiện,  bốn  năm  đã  xong.  Càng  làm  càng  thuận  lợi,  một  ngày  có  thể  làm  mấy 

việc tốt. Tiêu chuẩn thiện ác, nghĩa là Thái Thƣợng Cảm Ứng Thiên, cách tính 

công và tội chiếu theo Thái Thƣợng Cảm Ứng Thiên để làm. Trong số không 

có công danh, có nghĩa việc học hành thi cử của ông, cao nhất là đến Tú tài. 

Cử nhân, Tiến sĩ, trong số không có, không đó phần đó. Làm quan chỉ đến Tứ 

Xuyên, chức Tri huyện trong một huyện rất nhỏ. 

Năm năm mƣơi ba tuổi cho ông biết, phải từ chức về nhà, số đã đến. Ông 

bỏ  ác  làm  lành,  thi  đỗ  Cử  nhân,  lại  đỗ  Tiến  sĩ.  Đoán  số  không  con,  cầu  con, 

quả thực sinh đƣợc đứa con trai kháu khỉnh, đứa con nối dõi tông đƣờng cho 

ông. Chả là đứa con sinh bảy, tám đứa cháu. Bởi thế nhà ông sau đó nhân khẩu 

rất đông, cháu chắt bây giờ vẫn còn, có liên hệ với chúng tôi. 

Số mạng chỉ có năm mƣơi ba tuổi, ông Liễu Phàm không mong sống lâu, 

nhƣng ông đã sống đến bảy tƣ tuổi, sống hơn đến hai mƣơi mốt năm. Bởi thế 

thiền sƣ Vân Cốc nói, số phận nằm trong tay ta, ta muốn thay đổi, chỉ đổi nơi 

miệng không đƣợc, phái có hành động mới đạt kết quả, chúng ta phải hiểu vấn 

đề này. 

Việc thiện ngày nay, việc thiện lớn nhất là hoằng dƣơng Phật pháp, hoằng 

dƣơng văn hoá truyền thống. Chúng ta sống trong thời đại này, khác rất xa thời 

đại Khổng tử, xã hội loạn động, mọi ngƣời coi thƣờng văn hoá truyền thống. 

Đƣơng thời, khi còn sống, Khổng tử rất mong có ngƣời trọng dụng ông, ông sẽ 

làm  Tể  tƣớng,  sẽ  áp  dụng  văn  hoá  truyền  thống,  nhƣ Chu  Công.  Văn  Vƣơng 

lấy trăm dặm để làm vua thiên hạ, chí của ông  ở chỗ  đó, nhƣng không ai tin 

dùng  ông.  Chu  du  liệt  quốc,  gặp  rất  nhiều  quân  vƣơng,  không  ai  trọng  dùng 

ông, cuối cùng mới quay về nhà dạy học. Coi nhƣ không tệ lắm, dạy năm năm, 

có ba nghìn đồ đệ, trong số ba nghìn đồ đệ, có bảy mƣơi hai ngƣời thành tựu. 

Vó thể truyền thừa Thánh giáo, gìn giữ văn hoá truyền thống, công đức đó rất 

lớn. 

318  Tập 557 



Đến  nay  đã  hai  nghìn  năm  trăm  năm,  từ  Khổng  tử  đến  thời  đại  chúng  ta, 

hai  nghìn  năm  trăm  năm.  Đất  nƣớc  Trung  Quốc,  dân  tộc  này  đƣợc  an  bình 

thịnh trị, đời nào cũng nói đến luân lí đạo đức, nói giáo dục Thánh hiền. Tin 

nhân quả, biết bỏ ác làm lành, đấy là ảnh hƣởng của Khổng tử. Phật pháp gọi 

là công đức, công đức của Phu tử. Thực sự thay đổi, số mạng sẽ đổi. 

Phật  pháp  còn  thù  thắng  hơn,  đế  vƣơng  các  thời  đều  học.  Học  thấu  triệt 

nhất là hoàng đế Ung Chính đời nhà Thanh, thực sự hạ công phu, biết đƣợc đó 

là những điều tốt. Ba nhà Nho Phật Lão, đế vƣơng các đời đều cung kính nhƣ 

nhau, tuyên dƣơng tất cả. 

Phật  pháp  do  tự  thân  Hoàng  thƣợng  quản  lí,  bởi  thế  chùa  viện  Phật  giáo, 

đƣợc  xây  dựng  giống kiến  trúc  cung  điện.  Cung  điện  là  kiến  trúc  của hoàng 

gia, dân gian không đƣợc dùng. Nhƣng chùa viện, Phật là bậc thầy của Hoàng 

thƣợng, Hoàng thƣợng là đệ tử của Phật, bởi thế chùa viện có thể xây nhƣ cung 

điện. 

Giáo lí Đức Phật đƣợc lƣu truyền trong nhân gian, chỉ cần đạo tràng Phật 

giáo đều là giảng kinh dạy học. Phật giáo coi nhẹ việc giảng kinh dạy học, là 

chuyện gần đây, thời gian không dài. Ở Trung Quốc đại khái khoảng hơn hai 

trăm năm. Bởi vì chúng ta thấy Càn Long, Gia Khánh, rất nhiều cao tăng đại 

đức, những tác phẩm họ để lại chúng ta có thể thấy điều này. 

Sau thời Hàm Phong bắt đầu suy yếu, ngƣời thực sự nghiên cứu Phật giáo, 

thực sự giảng kinh dạy học ngày càng ít. Đến thời Dân Quốc, chỉ độ mƣời mấy 

vị. Mƣời mấy vị đại đức này tuy cũng giảng kinh dạy học, nhƣng Phật sự kinh 

sám đạo tràng đã chiếm một nửa, dần biến chất. Sau thế chiến thứ hai, không 

thấy  giảng  kinh  dạy  học  nữa,  đệ  tử  xuất  gia,  tại  gia,  không  ai  làm  việc  này, 

Phật giáo suy yếu. Không những suy yếu, mà Phật giáo có thể diệt vong trong 

thời đại này. Đây là vấn đề chúng ta vô cùng lo nghĩ, một gia tài tốt đẹp nhƣ 

thế, làm sao để nó dần suy vong. 

Khó khăn trong việc học tập Phật giáo là phải buông bỏ dục vọng, nhƣng 

ngƣời  hiện  nay,  rất  nhiều  ngƣời  học  Phật,  bạn  bảo  buông  bỏ  dục  vọng  họ 

buông không đƣợc. Nếu không buông đƣợc dục vọng, không học Phật đƣợc, 

đã  tạo  một  sự  chƣớng  ngại  với  chính  mình.  Phật  pháp  có  ích  lợi  rất  lớn,  ta 

không nhận đƣợc, Phật giáo Đại thừa có thể giúp ta mãi mãi thoát li luân hồi, 

giúp ta thoát li thập pháp giới. Việc này tất cả pháp khác không thể làm đƣợc, 

Tập 557  319 



nhất là pháp môn Tịnh tông trong Phật giáo, pháp môn này khó hiểu nhƣng dễ 

thực hiện. 

Hôm nay chúng ta học đến phẩm này, và chúng ta nói về nghi thành biên 

địa, trên thực tế cũng rất tốt. Họ thực sự sinh đến thế giới Cực lạc phƣơng Tây, 

thực sự hoá sanh trong hoa sen, khi gần mất thực sự đƣợc Phật đến tiếp dẫn. 

Chỉ là khi tiếp dẫn, họ ngồi trong hoa sen, hoa khép lại, đấy gọi là nghi thành 

biên địa, là thai sanh. Không có trở ngại đó, có thể tin trí tuệ Phật, tin bản thân. 

 “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”,  có thể tin những thứ đó. 

Vãng sinh đến thế giới Cực lạc, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, ta ngồi trong 

hoa sen, hoa sen đó sẽ nở, khác nhau ở chỗ đó. Hoa sen nở, ta sẽ đƣợc sự gia 

trì của Phật A Di Đà, thành Bồ Tát bất thoái chuyển. Hoa sen không nở, chƣa 

đƣợc sự gia trì, tại thế giới Cực lạc, tất nhiên sẽ rất vui khi ở đó. Cuộc sống 

bạn đƣợc hƣởng thụ, trong kinh nói giống nhƣ trời Đao lợi. 

Phần trƣớc chúng ta đã thấy, lời chú thích của các đại đức tổ sƣ, giống nhƣ 

trời Dạ ma. Niềm vui Trời dạ ma còn hơn trời Đao lợi, chỉ hơn năm trăm năm, 

năm trăm năm của thế gian chúng ta, hoa nở. Khi hoa nở, đƣợc Phật A Di Đà 

gia trì viên mãn, bạn sẽ trở thành Bồ Tát bất thoái chuyển. Bất quá sau khi hoa 

nở, quý vị vẫn còn một chút tập khí, tâm dơ bẩn chƣa trừ, vẫn còn tình kiến, 

đấy chính là tập khí, thế nào? Không sốt ruột, mỗi ngày nghe Phật A Di Đà 

giảng kinh, nghe một thời gian tự nhiên đƣợc khai giải, nếm đƣợc pháp vị, gọi 

là pháp hỉ sung mãn. 

 “Khai giải”,  tâm đã mở đƣợc, đây là thí dụ, khi nghiệp chƣớng nặng, tâm sẽ 

bế  tắc.  Phật  từ  trong  tự  tánh,  nói  ra  pháp  âm,  nghe  không  hiểu,  không  phải 

ngăn cách ngôn ngữ, quý vị không thể hiểu đƣợc ý ngài, đây gọi là bế tắc. Khi 

khai giải rồi, hiểu đƣợc, chúng ta có kinh nghiệm này. Khi mới học Phật, mấy 

năm trƣớc nghe kinh cảm thấy khô khan đơn điệu, tại sao? Trong kệ khai kinh 

đã nói:  “Nguyện giải nghĩa chân thật của Như Lai” , chúng ta đang trong tình 

trạng nào? Chƣa giải đƣợc nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, có nghe, nhƣng không 

hiểu nghĩa. 

Hình nhƣ ai cũng trải qua giai đoạn, không có gì là lạ. Chỉ cần ta kiên trì, 

dừng biếng nhác, dừng thay lòng, học với lòng cung kính, chân thành, sau một 

thời  gian  ta  sẽ  hiểu.  Chúng  ta  ai  cũng  trải  qua  giai  đoạn  đó,  thời  gian  đó  dài 

ngắn, tuỳ thuộc mỗi ngƣời, căn tánh mỗi ngƣời mỗi khác. Căn tánh kém, mƣời 

320  Tập 557 



năm, hai mƣơi năm, nên ta phải có tâm nhẫn nại trƣờng thời huân tu. Ngƣời 

căn  tánh sắc bén hơn  một chút, dễ hiểu hơn,  mấy tháng có thể  hiểu, đã nếm 

đƣợc mùi đạo. Chỉ cần cố gắng duy trì, chắc chắn khai là khai ngộ, giải là minh 

giải, tâm khai đắc giải. 

        “Hoan hỉ”, “Nghe pháp khế hội”,  tại sao họ hoan hỉ? Họ thực sự đã hiểu 

đƣợc, khế là khế nhập, hội là thể hội,  “tự nhiên hoan hỉ”.  Khổng tử, ngƣời đọc 

sách đều có cảnh giới này, hãy xem Luận Ngữ nói:  “Học rồi được thực hành, 

 không phải niềm vui đó sao”,  niềm vui đó chính là hoan hỉ đã nói ở đây. Hoan 

hỉ ở đây đƣợc sinh ra từ bên trong, không phải ngoài vào. Hoan hỉ bên ngoài đã 

nói rồi, có bạn từ xa đến, không vui đó sao. Niềm vui đó là bạn bè, bạn tốt, bạn 

tri kỉ đến thăm, vui mừng, đấy là bên ngoài. 

Niềm vui là từ nội tâm, không phải từ bên ngoài. Niềm vui đọc sách, đọc 

không hiểu bạn sẽ không biết vui, sẽ cảm thấy khó chịu, hiểu, nhận ra, rất vui. 

Pháp hỉ sung mãn, Phật pháp nói nhƣ thế, Khổng tử nói không vui đó sao, nhà 

Phật gọi là pháp hỉ sung mãn. 

 “Lại được cúng khắp”, là do Di Đà gia trì, quý vị đạt đƣợc. Nếu không đƣơc 

sự gia trì của Phật A Di Đà, quý vị không có khả năng đến mƣời phƣơng thế 

giới cúng Phật nghe pháp. Đấy là điều Bồ Tát Pháp thân mới làm đƣợc, cúng 

khắp, khắp là không sót chỗ nào. Mƣời phƣơng ba đời, chƣ Phật Nhƣ Lai vô 

lƣợng vô biên, bạn sẽ cúng dƣờng tất cả. Trƣớc mặt mỗi vị Phật đều có bạn, 

phân thân để đi, bạn có khả năng đó, phân thân, hoá thân. Thân chính của bạn 

vẫn trong giảng đƣờng Phật A Di Đà, không động. Bạn có thể phân vô lƣợng 

vô biên thân, đến trong mỗi quốc độ Phật để lạy Phật, cúng dƣờng, tu phƣớc, 

nghe kinh, nghe pháp khai trí tuệ, tu cả phƣớc tuệ. 

        “Tức  đại  sư  Đàm  Loan  nói:  Liền  được  như  ý,  giống  những  người  vãng 

 sinh tam bối” . Đây là gì? Gọi là nhƣ ý thông, trong sáu thứ thần thông, nhƣ ý 

thông là thần túc thông. Nghĩa là ta có phân thân, hoá thân, có khả năng biến 

hoá. 

Chúng ta xem Tây Du Kí, Tôn Ngộ Không có bảy mƣơi hai phép biến hóa, 

đấy gọi là nhƣ ý. Nhƣng bảy mƣơi hai phép biến của nhƣ ý rất nhỏ, không lớn. 

Những  ngƣời  vãng  sinh  đến  thế  giới  Cực  lạc  phƣơng  Tây,  không  chỉ  có  bảy 

mƣơi hai phép biến, biến hoá của họ  vô lƣợng vô biên, có khả  năng rất lớn, 

không khác gì ngƣời tam bối cửu phẩm. Ngƣời tam bối cửu phẩm, quý vị xem: 

Tập 557  321 



 “Đầy đủ thần thông,đầy đủ sáu phép thần thông, cúng khắp chư Phật, những 

 công  đức  ấy,  tu  tập  tuỳ  ý,  đủ  như  bản  nguyện  Di  Đà” .  Cũng  chính  là  nói, 

nhƣng gì nói trong 48 nguyện của Phật A Di Đà họ đều có đƣợc. Di Đà gia trì, 

có đủ  những điều tốt đẹp nhƣ thế. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn kế: “A Dật Đa, A Dật Đa các con”.  A Dật Đa 

là Bồ Tát Di Lặc, tên của Bồ Tát Di Lặc. Từ Thị, nghĩa chữ A Dật Đa là Từ bi. 

Bồ Tát Di Lặc rất từ bi, khuôn mặt luôn cƣời, toàn quên mình vì ngƣời, chƣa 

bao giờ Bồ Tát Di Lặc có mƣu đồ bản thân. Khởi tâm động niệm đều vì tất cả 

chúng sinh khổ nạn trong cõi hƣ không khắp pháp giới, giúp những ngƣời này 

phá mê khai ngộ, xa khổ đƣợc vui. 

       “Thế Tôn gọi lặp lại tên ngài”, khi giảng kinh dạy học Phật nhắc đến tên 

ngài.  “Để cảnh tỉnh đại chúng, lắng lòng nghe kĩ”,  gọi tên ngài, những gì đƣợc 

nói sau đó, chắc chắn là những lời rất quan trọng, nhắc nhở đại chúng chú ý, 

khuyên đại chúng chú tâm lắng nghe. Phật nói: “Nên hiểu nghi hoặc là thứ gây 

 tổn  hại  nặng  nề  cho  Bồ  Tát,  làm  mất  lợi  lớn,  bởi  thế  nên  tin  rõ  trí  tuệ  vô 

 thượng của chư Phật” . Trí tuệ của chƣ Phật, đức năng của chƣ Phật, đạo lực 

của chƣ Phật, thần thông của chƣ Phật, tƣớng hảo của  chƣ Phật, không đƣợc 

nghi hoặc, tại sao vậy? Vốn tự tánh đã đầy đủ, không phải đến từ bên ngoài. Ta 

tin tƣởng chƣ Phật, sẽ tin tƣởng chính mình, những gì Phật có ta cũng có. 

Kinh giáo Đại thừa nói rất hay : “Tất cả chúng sinh vốn là Phật”,  ta không 

khác  Phật,  ta  có  thần  thông,  đạo  lực,  trí  tuệ,  tại  sao  không  hiện  ra  đƣợc?  Ta 

đang  bị  nghiệp  chƣớng,  nghĩa  là  bị  nghiệp  ngăn  che,  nên  nó  không  hiện  ra 

đƣợc, nghiệp chƣớng đó là gì? Nghiệp chƣớng còn gọi là phiền não, nhƣ kinh 

giáo Đại thừa đã nói. Phiền não đƣợc chia làm ba loại lớn, mỗi một loại có vô 

lƣợng vô biên. Thứ  nhất là phiền não vô  minh, vô  minh là đánh  mất trí tuệ, 

quên mất tự tánh, trí tuệ không hiện ra, không có trí tuệ, không biết một thứ gì. 

Vô minh, minh là thấy rõ, không thấy rõ. 

Loại phiền não thứ hai gọi là phiền não trần sa, trần sa là thí dụ, nghĩa là 

quá nhiều, giống nhƣ cát bụi vậy. 

Loại thứ ba gọi là phiền não kiến tƣ, ở đây loại thô, kiến là gì? Chúng ta 

thấy  nhầm,  tƣ_chúng  ta  nghĩ  nhầm.  Với  bản  thân,  với  mọi  vật  xung  quanh, 

nhìn nhầm, nghĩ nhầm. Nhìn sai, nghĩ sai, ta sẽ nói sai, và cũng sẽ làm sai, đấy 

322  Tập 557 



gọi là tạo nghiệp, tạo nghiệp chắc chắn có  báo ứng. Nghiệp thiện có thiện báo, 

nghiệp ác có ác báo. 

Trong lục đạo, quả báo thiện ác rất rõ ràng, ba loại phiền não này, chƣ Phật 

Nhƣ Lai đã buông bỏ, họ không còn chƣớng ngại. Bởi thế trí tuệ, đức năng, 

tƣớng  hảo  trong  tự  tánh  đều  hiện  ra  cả,  vốn  đã  có,  không  phải  nhờ  học.  Có 

những  thứ  phiền  não  này,  ngăn  cản,  những  thứ  trong  bản  tánh  của  ta  không 

mất đi, không  mất tí nào, nó chỉ không hiện ra, hiện tại chúng ta không thấy 

đƣợc nó. 

Làm sao để có đƣợc? Phật nói rất rõ ràng, buông bỏ chấp trƣớc, sẽ có đƣợc 

môt phần, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, chúng ta không chấp trƣớc. Chỉ 

cần không chấp trƣớc, ngƣời ta có thể thực hiện hằng thuận chúng sinh, tuỳ hỉ 

công  đức.  Bởi  vì  chấp  trƣớc,  chúng  ta  mới  không  hợp  tác  với  mọi  ngƣời, 

không thể tuỳ thuận. Không chấp trƣớc là có thể tuỳ thuận, sẽ đƣợc tự tại, rất 

biết tu hành. Chấp trƣớc nặng quá, tự  mình không thể tu hành, chỗ nào cũng 

chƣớng ngại, cho dù  muốn tu hành, tu cũng không thành.  Không có nhân tố 

bên ngoài, nhất định phải hiểu, nhân tố thành bại đều nơi ta. 

Học Phật bắt đầu từ đâu? Từ kinh giáo. Trƣớc hết phải đƣợc khai ngộ, thấy 

rõ, buông bỏ chƣớng ngại. Tại sao chúng ta phải buông bỏ dục vọng? Tại sao 

phải từ bỏ danh lợi, tại sao phải quên mình, nó có lí do hết. Nếu không làm rõ 

những  vấn  đề  này,  ta  không  thể  buông  bỏ  đƣợc,  không  buông  bỏ  đƣợc  là  đã 

chƣớng ngại. Học Phật pháp, ta không hƣởng đƣợc lợi ích học Phật. 

Những gì bạn có thể có, giống nhƣ ông Liễu Phàm, đấy là không buông bỏ. 

Những gì ta có đƣợc, chẳng qua một chút giàu sang của nhân gian, không thể 

liễu sinh tử xuất tam giới. Không thể có đƣợc pháp hỉ thực sự trong Phật pháp, 

những gì có đƣợc là công danh phú quí, đó là phƣớc báo của ta. 

Những gì ông Liễu Phàm tu đƣợc là phƣớc báo, không phải công đức, ông 

ấy chƣa buông bỏ ngã. Buông bỏ ngã mới là công đức, ít nhất cũng đƣợc quả 

Tu đà hoàn, nhƣ thế cũng đã rất tuyệt. Tuy ít nhất, nhỏ nhất, trong Đại thừa là 

Sơ  tín  vị  trong  Thập  tín,  giống  nhƣ  lớp  một  tiểu  học,  lớp  nhỏ  nhất  trong 

trƣờng, đã là tốt rồi. Những gì họ có đƣợc ta không thể có, họ có đƣợc làlục 

đạo luân hồi, họ vẫn chƣa ra khỏi lục đạo luân hồi. Nhƣng họ chắc chắn không 

đoạ vào tam ác đạo trong lục đạo luân hồi. 

Tập 557  323 



Trong lục đạo họ chỉ ở hai cõi, cõi trời và cõi ngƣời, họ không còn đoạ tam 

ác đạo, cũng không đoạ A tu la, bởi thế kinh điển gọi họ là thánh nhân, thánh 

nhân là gì? Họ làm những việc những ngƣời khác không làm đƣợc, họ ở trong 

lục đạo có thời hạn, chúng ta vô hạn. Đáng thƣơng cho chúng ta, không kì hạn, 

họ có kì hạn. Qua lại bảy lần giữa cõi trời và cõi ngƣời, họ sẽ chứng A La Hán, 

chứng A La  Hán là ra khỏi lục đạo. Bởi thế họ ở lục đạo có kì hạn, phàm phu 

ở lục đạo không có kì hạn. 

Tu hành trong Phật pháp không có gì khác, ngày trƣớc đại sƣ Chƣơng Gia 

đã nói với tôi: Nhìn thấu, buông bỏ, đấy là lời chân thực, không chút giả dối. 

Chỉ cần buông bỏ, nhìn thấu, số phận sẽ đƣợc thay đổi, tại sao? Chúng ta đến 

thế gian này là bởi thân nghiệp báo. Đời trƣớc tạo đƣợc chút thiện nghiệp, nay 

đƣợc làm ngƣời. Đời trƣớc cũng có học Phật, trong a lại da có hạt giống Phật, 

đời này gặp đƣợc Phật pháp để tiếp tục tu tập, tiếp tục tu những gì? Chƣa đoạn 

đƣợc tập khí phiền não, chƣa tiến bộ  trong việc buông bỏ, bởi thế  công phu 

chƣa sâu, chƣa sâu nên phải thế nào? Vẫn cứ chịu luân hồi, rất đáng sợ. 

Khi đã luân hồi, tất cả những gì tu hành trong đời này đều quên mất, không 

còn nhớ gì, gặp lại đƣợc phải làm lại từ đầu, đời này chúng ta không phải nhƣ 

thế sao? Gặp đƣợc Phật pháp, làm lại từ đầu. Làm lại từ đầu, mƣời năm đầu rất 

vất vả, nếu không gặp đƣợc thầy hiền, không gặp đƣợc thiện tri thức giúp đỡ, 

mƣời năm đó rất dễ bỏ qua. Mà mƣời năm đó lại là nền tảng trong đời, nếu nền 

tảng đó không vững chắc, rất khó để thành công. 

Rất nhiều năm nay chúng ta cũng phát hiện, chúng ta thƣờng nghĩ, tại sao 

tại gia xuất gia tu hành, không thể sánh đƣợc với cổ nhân? Không nói đâu xa, 

trƣớc một đời, chúng  ta không thể sánh đƣợc với cách đây một đời, nguyên 

nhân do đâu? Vắt óc suy nghĩ, bình tâm quan sát, sẽ thấy đƣợc nguyên nhân. 

chúng ta không giáo dục từ gốc rễ, không có nền tảng. 

Tôi  đƣợc  xem  là  có  vận  may,  còn  hƣởng  đƣợc  chút  duyên.  Tôi  sinh  vào 

năm  Dân  Quốc  thứ  mƣời  sáu,  trƣớc  năm  Dân  Quốc  thứ  hai  mƣơi,  văn  hoá 

truyền thống không đƣợc mọi ngƣời tôn trọng. Tuy có ngƣời không thực hiện 

đƣợc, họ vẫn thƣờng nói, thƣờng nhắc đến, chúng ta nghe dần thành quen. Sau 

kháng chiến thắng lợi, năm Dân Quốc thứ ba mƣơi bốn không thấy nữa, không 

thấy ai trong xã hội nhắc đến. 

324  Tập 557 



NgƣờiTrung Quốc bỏ bê truyền thống, bỏ bê Phật Pháp, học theo Âu Mĩ. 

Trên toàn thế giới ngày nay vấn đề đang phát sinh, đấy là gì? Văn hoá Âu Mĩ 

có vấn đề, bây giờ ngƣời nƣớc khác đang đến Trung Quốc tìm kiếm, đến Ấn 

Độ tìm kiếm. Tim kiếm cách giải quyết vấn đề xã hội, tìm phƣơng pháp giải 

quyết  thảm  họa  trên  quả  đất,  ngƣời  Trung  Quốc  có  chăng?  Có,  có  cách  giải 

quyết  thiên  tai  trên  quả  đất  chăng?  Phật  pháp  Đại  thừa  có,  lại  rất  hữu  hiệu. 

Những vấn đề này phải để tâm quan sát, để tâm suy nghĩ, dần dần ta sẽ phát 

hiện ra, rất hay. Ai chịu học ngƣời đó đƣợc lợi ích, kéo dài tuổi thọ. 

Tôi là một thí dụ rất sống động, tôi chỉ thọ đến bốn mƣơi lăm tuổi. Lúc nhỏ 

vẫn  thích  xem  bói,  rất  nhiều  ngƣời  xem  cho  tôi,  bói  cho  tôi,  hình  nhƣ  mọi 

ngƣời đều xem giống nhau, bốn mƣơi lăm tuổi là cửa ải lớn. Tôi cho những 

ngƣời đồng học biết, khi tôi đi xuất gia có ba ngƣời, bạn thân. Lần lƣợt xuất 

gia,  cùng  thọ  giới,  xuất  gia  cách  nhau  hai  năm.  Trong  hai  năm  đó,  ba  ngƣời 

chúng  tôi  đều  xuất  gia,  thọ  giới  một  lần,  ba  đứa  bạn  thân  cùng  một  tuổi,  số 

mạng không thể vƣợt qua bốn lăm. 

Đến năm bốn lăm tuổi, năm đó quả thật, tháng  hai, một ngƣời đi, pháp sƣ 

Pháp Dung. Tháng năm, ngƣời thứ hai đi, pháp sƣ Minh Diễn, là ngƣời có mối 

quan hệ rất tốt với tôi. Thời kháng chiến chúng tôi cùng học, sau khi đến Đài 

Loan chúng tôi cùng làm việc. Sau khi tôi xuất gia một năm, pháp sƣ cũng xuất 

gia, ngƣời ban rất thân, thân hơn cả anh em. Anh em không ở cùng nhau, ở đây 

chúng tôi mỗi ngày đều bên nhau. Tháng bảy tôi nhuốm bệnh, tôi hiểu đƣợc, 

quý vị xem trong một năm, tháng hai một ngƣời đi, tháng năm đi một ngƣời, 

tháng bảy tôi nhuốm bệnh. Vì thế tôi niệm Phật cầu vãng sinh, cũng không đến 

bác sĩ, không thuốc thang. 

Tôi quan niệm thế này, bác sĩ chỉ trị đƣợc bệnh không thể cứu đƣợc số, số 

mạng đã hết, đến bác sĩ cũng chẳng ích gì. Nhất tâm niệm Phật, cầu sinh Tịnh 

độ, niệm một tháng, bệnh liền hết. Tôi mới xuất gia là bắt đầu giảng kinh, khi 

tôi bệnh, hình nhƣ tôi giảng đƣợc mƣời hai mƣơi năm. Tôi không mong sống 

lâu, không mong kéo dài tuổi thọ, cái chết của tôi đã qua. 

Lần thứ hai, có lẽ thọ mạng đã đến, lần thứ hai là năm tôi bảy chín tuổi. Tôi 

ít khi mắc bệnh, năm bảy chín tuổi nhuốm bệnh, không lâu, chỉ bốn hôm, tình 

hình rất nghiêm trọng, sốt cao. Ở Bắc Kinh, trong một khách sạn, tôi ở khách 

sạn,  chuyện  này  tôi  đã  từng  kể  với  quí  vị.  Bệnh  đến  ngày  thứ  tƣ,  có  lẽ  sáng 

Tập 557  325 



sớm, độ ba bốn giờ, tôi cảm thấy mình đang nằm bên sƣờn núi. Trƣớc mặt tôi 

là núi, núi xanh trùng trùng, đấy là giấc mơ, nhƣng thấy rất rõ. 

Trƣớc đến nay tôi chƣa thấy cảnh này, tự nhiên tôi quên mình đang bệnh, 

thấy  vô  số  ngƣời  đang  vây  quanh,  chật  ních.  Cả  quả  núi  đều  là  ngƣời,  đang 

hƣớng  về  tôi,  tôi  thấy  họ  rất  rõ.  Tự  nhiên,  những  ngƣời  này  biến  thành  súc 

sinh, tôi khiếp quá, ngƣời đông nhƣ thế, tự nhiên sao lại biến thành súc sinh, 

đều hƣớng về tôi. Thấy thế, tôi chắp tay niệm Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu 

Ni  Phật,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  liền  có  mặt,  những  gì  đã  thấy  liền  biến  mất, 

Phật lớn bao nhiêu? Nhƣ trong kinh đã nói, nhƣ núi Hoàng kim, cả một vùng 

trời. 

Thông  thƣờng  tôi  giảng  kinh  lạy  Phật,  lạy  thứ  nhất  lạy  Bổn  Sƣ  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật. Lạy thứ hai, lạy Bổn Sƣ A Di Đà Phật. Lạy thứ ba, lạy Bổn Sƣ 

Tỳ Lô Giá Na Phật. Tỳ Lô Giá Na là Phật Pháp thân, A Di Đà Phật là Phật Báo 

thân, Thích Ca Mâu Ni Phật là Phật Ứng thân. Tôi thực hành cách lạy nhƣ thế, 

đã tụng thuộc, mấy năm nay. 

Phật Thích Ca Mâu Ni hiện ra, tôi lại niêm một tiếng Nam Mô Bổn Sƣ A 

Di Đà Phật, Phật A Di Đà hiện ra, không thấy Phật Thích Ca Mâu Ni nữa, cả 

không trung chỉ một vị Phật. Tôi tiếp tục niệm Nam Mô Bổn Sƣ Tỳ Lô Giá Na 

Phật, Phật Tỳ Lô Giá Na hiện ra, không thấy Phật A Di Đà nữa. Cuối cùng tôi 

niệm một tiếng, Nam Mô Đại Bi Quán Thế Âm Bồ Tát, Bồ Tát Quán Thế Âm 

hiện ra, to lớn nhƣ Phật vậy. 

Tôi liền nghe bên cạnh có ngƣời nói, ông còn có gì chƣa buông bỏ chăng? 

Cần gặp ai chăng? Có việc gì chƣa hoàn thành chăng?  Tôi đều trả lời không, 

tôi muốn vãng sinh. Cuối cùng tôi nói một câu: Nếu Phật cần con ở lại thế gian 

này để cứu giúp những chúng sinh khổ nạn, con có thể ở lại thêm vài năm nữa 

cũng không sao. Tôi tỉnh lại trong tình trạng nhƣ thế, khi tỉnh, toàn thân mồ 

hôi đầm đìa, bệnh cũng hết, hôm sau chúng tôi quay về HongKong. Nghỉ ngơi 

ở HongKong hai tuần, tôi bắt đầu giảng kinh lại. 

Đấy là kinh nghiệm hấp hối, kinh nghiệm chết, tôi đã trải qua, bởi thế bây 

giờ tôi không sợ chết. Tôi thích nhất là vãng sinh, càng sớm càng tốt. Sống ở 

đây, đại sƣ Chƣơng Gia đã nói với tôi, chỉ cần thực sự phát tâm muốn chánh 

pháp dài lâu, vì hoằng pháp lợi sinh, đời ta sẽ đƣợc Phật Bồ Tát sắp đặt dùm, 

đừng lo. Tôi tin những lời của thầy, bởi thế tôi không lo lắng cho mình, không 

326  Tập 557 



có chuyện gì cho mình. Sao cũng đƣợc, không gì là không tốt, tất cả đã có Phật 

Bồ Tát sắp đặt. 

Khi phải đi, tôi có lòng tin rất kiên định, Phật A Di Đà sẽ tiếp dẫn tôi. Khi 

nào ngài đến tiếp dẫn, lúc đó tôi sẽ đi, ngài không đến tiếp dẫn, tôi ở lại đây 

giảng kinh. Sống ngày nào giảng ngày đó, đấy là sự nghiệp của chúng ta. 

Ngày nay chúng ta biết, Phật A Di Đà ngày nào cũng giảng kinh, chƣa nghỉ 

ngơi một ngày. Khi còn tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng bốn mƣơi chín 

năm, cũng không nghỉ  ngày nào, đó là tấm gƣơng sáng cho chúng ta. Giảng 

kinh dạy học, học tập kinh điển, đấy là Phật sự. Bởi thế phải tin tƣởng, những 

lời Phật dạy trong kinh không lừa dối, không do ai nguỵ tạo, điểm này chúng 

ta phải tin tƣởng. Nghĩa là kinh đó có phải do Phật nói chăng, hay là con ngƣời 

nguỵ tạo. 

Tiêu chuẩn ở đâu? Tiêu chuẩn là Đại Tạng Kinh, điều này thầy Lí đã cho 

chúng tôi biết. Nếu ta thấy một bộ kinh, cứ tra Đại Tạng Kinh, xem trong Đại 

Tạng  Kinh  có  hay  chăng.  Nếu  có,  không  vấn  đề  gì,  là  kinh  thật,  không  phải 

giả.  Không  có  trong  Đại  Tạng  Kinh,  không  thể  tin  đƣợc.  Nhất  định  phải  lấy 

Đại Tạng Kinh làm  tiêu chuẩn, bởi  Đại Tạng Kinh đã trải qua nhiều đời, đã 

đƣợc đại đức cao tăng khẳng định, sự ban bố của Đế vƣơng. Ngày trƣớc kinh 

điển  muốn  nhập  kinh  tạng  phải  đƣợc  Đế  vƣơng  phê  chuẩn,  không  đƣợc  Đế 

vƣơng phê chuẩn, không đƣợc tuỳ tiện nhập tạng, bởi thế Tạng Kinh rất chặt 

chẽ. 

Thế nhƣng ngày nay, không còn tiêu chuẩn nữa, sách vở của ai cũng có thể 

nhập tạng. Mốc thời gian gần nhất của chúng ta là Long Tạng, đời Càn Long, 

còn đƣợc thẩm tra nghiêm khắc, đây là thƣờng thức không thể không hiểu. 

       “Đối  với  Bồ  Tát  làm  sao  còn  nghi  hoặc.  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sao  nói: 

 Phàm phu Đại thừa gọi là Bồ Tát?”  Phàm phu Đại thừa, có thể xƣng họ là Bồ 

Tát chăng? “Hoặc có nói như thế, có thể Bồ Tát có nghi hoặc, có thể mất đại 

 lợi, nên phàm phu nên phải tin rõ”.  Phàm phu chúng tacó thể không tin chăng? 

Bồ Tát vẫn còn nghi hoặc. 

Phần sau là lời của Niệm Lão:  “Ý trong kinh sao rất khiêm tốn”,  chú thích 

này  nói  rất  khiêm  tốn,  “chưa  dám  quyết  đoán”,   chỉ  đƣa  ra  vấn  đề.  “Theo  ý 

 người  viết”,  ngƣời  viết  ở  đây  là  lão  cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  ý  của  ông,  “hai 

 cách nói trong bản sao đều như thế”,  nói rất chí lí. 

Tập 557  327 



 “Một là”,  cách nói thứ nhất: “Chúng ta tuy phàm phu đầy đủ, nếu thực sự phát 

 khởi  tâm  Bồ  đề,  cho  dù  mới  phát  tâm  Bồ  Tát” .  Phàm  phu  có  thành  Bồ  Tát 

chăng? Thực sự  phát tâm Bồ  đề, hành đạo Bồ  Tát, có thể  đƣợc gọi nhƣ thế. 

Thói quen đó có trong Phật giáo Trung Quốc, ba đàn đại giới, bạn thọ giới Bồ 

Tát liền đƣợc gọi Bồ Tát. Ngƣời xuất gia nhất định phải thọ giới Bồ Tát, cƣ sĩ 

tại gia, rất nhiều ngƣời cũng thọ giới Bồ Tát. 

Đăng đàn giảng kinh là việc của Bồ Tát, vì vậy cƣ sĩ tại gia chƣa thọ giới 

Bồ Tát, họ chƣa thể chính thức đăng đàn thuyết pháp, cƣ sĩ tại gia đã thọ giới 

Bồ Tát thì có thể. Vấn đề này khi đức Phật còn tại thế, cƣ sĩ Duy Ma là ngƣời 

đi tiên phong, đã làm tấm gƣơng sáng cho chúng ta. Cƣ sĩ tại gia thọ giới Bồ 

Tát có thể đắp y, nhƣng lằn y không có điều, gọi là man y, không có từng điều, 

từng điều. Xuất gia và tại gia chỉ khác nhau chỗ đó. 

Bởi thế tại gia đắp man y, ta biết họ đã thọ giới Bồ Tát, họ có thể thăng toà 

giảng kinh. Chỉ cần họ thăng toà, đấy là đại diện Phật, trên toà lớn họ đại diện 

cho Phật. Khi họ đang đăng toà giảng kinh, ngƣời xuât gia thấy họ cũng phải 

cúi chào, tại sao? Họ đại diện cho Phật. Bởi thế cƣ sĩ thƣờng khiêm tốn, không 

dám  nhận  sự  lễ  bái  ngƣời  xuất  gia,  bèn  đặt  pho  tƣợng  Phật  trƣớc  bục  giảng. 

Quý vị lạy là lạy Phật, không phải lạy tôi, đấy là khiêm tốn. Bởi thế, trên bục 

giảng  nhất  định  phải  có  tƣợng  Phật,  nhất  định  có  tƣợng  Phật  đƣợc  đặt  lên 

trƣớc. 

Luận  Chú  nói: “Tâm  Bồ  đề  vô  thượng  này,  tức  tâm  nguyện  làm  Phật” .  Phát 

tâm Bồ đề vô thƣợng, ANậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, vô thƣợng chánh 

đẳng chánh giác. Chúng ta học Phật không học gì khác, là mong cầu điều này. 

Có đƣợc tâm đó, ở đây gọi là tâm Bồ đề, là  “tâm nguyện làm Phật”,  tại sao tôi 

nguyện  làm  Phật?  Là  vì  muốn  độ  chúng  sinh,  mong  giống  nhƣ  Phật  để  độ 

chúng sinh. Tâm độ chúng sinh, tức tâm nhiếp thủ chúng sanh sanh đến nƣớc 

có Phật, ở đây là nói đến Tịnh độ. Tôi giúp thế nào, thành tựu chúng sinh, làm 

sao giúp đƣợc họ, để họ thành tựu? Khuyên họ niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, thế 

giới Cực lạc có Phật, hiện tại bên đó Phật đang dạy học. 

       “Người hành tịnh nghiệp, nếu phát tâm như thế, cũng là Bồ Tát mới phát 

 tâm” . Vấn đề này không sai, giúp đỡ chúng sinh, khuyên nhủ chúng sinh, học 

tập  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  học  tập  Kinh  A  Di  Đà.  Tu  hành  nhƣ  lời  giáo  huấn 

trong kinh, phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà. Đấy chính là 

tâm bồ đề, ngƣời này chính là Bồ Tát, Bồ Tát mới phát tâm. Trong Tiểu thừa 

328  Tập 557 



gọi là Sơ quả hƣớng, Bồ Tát Sơ tín vị trong Đại thừa, Sơ tín vị là quả. Chúng 

ta hƣớng theo quả Sơ tín vị đó, nghĩa là Sơ tín hƣớng, hƣớng theo mục tiêu đó. 

       “Thiên Thai gọi là Bồ Tát Tín vị của Biệt giáo, như bông giữa không trung, 

 bấp bênh vô định. Vì thế Bồ Tát Sơ  phát tâm vẫn có họa thoái đoạ”,  Bồ Tát 

mới phát tâm không ít. Ngày nay chúng ta đã thọ giới Bồ Tát, Bồ Tát sơ phát 

tâm tại gia, xuất gia khá nhiều, họ có thoái chuyển chăng? Có, tại sao? Tâm họ 

không kiên định, bởi thế họ sẽ thoái chuyển, lại rất dễ thoái chuyển, nguyên 

nhân do đâu? Thứ nhất, tập khí phiền não nơi thân còn nặng. Tiếp theo, duyên 

bên ngoài, duyên bên ngoài không tốt, thế lực mê hoặc cực kì ghê gớm. Nếu ta 

không cầm cự nổi, lập tức bị thoái tâm. Chế ngự đƣợc mê hoặc bên ngoài, đấy 

không phải là chuyện đơn giản. 

Các  vị  đại  đức  xƣa  thƣờng  nói,  mê  hoặc  lớn  nhất  là  gì?  Quyền  cao  chức 

trọng, bạn có động lòng chăng?  Ngày nay bất tất phải quyền cao chức trọng, 

một chút mồi ngon đã thay lòng, thế làm sao đƣợc! 

Hồi trƣớc, khi giảng kinh, thầy Lí đã đƣa ra một thí dụ. Bồ tát, bậc đã giác 

ngộ,  nơi  họ  ở,  trong  vòng  bốn  mƣơi  dặm  có  pháp  sƣ  giảng  kinh.  Pháp  sƣ, 

ngƣời giảng kinh gọi là pháp sƣ, không kể tại gia hay xuất gia. Cƣ sĩ tại gia 

cũng gọi Pháp sƣ, họ thay Phật thuyết pháp. 

Ngƣời đã thọ giới Bồ Tát, không đi nghe kinh là phạm giới, tại sao Bồ Tát 

phải đi nghe kinh? Gây ảnh hƣởng cho mọi ngƣời, nhiều ngƣời nghe kinh, mọi 

ngƣời sẽ sinh tín tâm. Đại loại ngƣời này giảng rất hay, ông xem những ngƣời 

kia đều đi nghe, bởi thế sẽ gây ảnh hƣởng cho mọi ngƣời, Phật pháp mới có thể 

hƣng thịnh. Bốn mƣơi dặm, trƣớc đó là đi bộ, nếu đi bốn mƣơi dặm cần bốn 

tiếng,  bốn,  năm  tiếng,  nghe  một  thời  kinh,  quay  về  nhà.  Bây  giờ  giao  thông 

thuận tiện, ngày trƣớc không có. 

Chúng ta nghe kinh, nếu có ngƣời báo tin, nhà  mình đang cháy, lửa đang 

bén, thời gian đó bạn tiếp tục nghe kinh, hay quay về dập lửa? Vội vàng chạy 

về,  tâm  không kiên  cố,  tâm  Bồ  Tát  này  chƣa  chắc  chắn,  nếu  chắc  chắn, Phật 

pháp là việc lớn, cháy nhà không vấn đề. 

Thầy  giáo  đƣa  thí  dụ  nhƣ  thế,  Bồ  Tát  một  lòng  với  đạo,  một  lòng  mong 

chánh pháp trƣờng tồn, một lòng giúp đỡ chúng sinh, nhƣ nhƣ bất động. Khi 

một cảnh ngộ nhỏ hiện đến, tâm bạn liền loạn động, hoảng loạn, luống cuống 

bỏ cuộc về nhà, thế là hỏng. 

Tập 557  329 



Trong xã hội chúng ta ngày nay, tài sắc danh thực thùy, cái gọi là thất tình 

ngũ dục đang lôi kéo, liệu có động tâm chăng? Có cƣỡng lại đƣợc chăng? Tâm 

đã  động,  cƣỡng  không  đƣợc,  lập  tức  đoạ  lạc.  Bởi  thế  Biệt  giáo  Thiên  Thai 

tông,  thí dụ  về  Bồ  Tát  tín  vị  rất  hay,  giống  nhƣ gì? Bông  trong  không  trung, 

bấp  bênh  không  định,  bông  trong  không  trung  là  gì?  Bông  vải,  bông  vải  rất 

nhẹ,  gió  thổi  nhẹ  là  bay  tứ  tán.  Bởi  thế  Bồ  Tát  Sơ  phát  tâm,  thực  có  chuyện 

thoái đoạ, đấy là loại thứ nhất. 

 “Loại thứ hai, đây gọi nói theo chiều dọc”,  đây là một câu nói không xác định. 

“Ý là, cho dù Bồ Tát thực thụ, vẫn còn nghi hoặc, vẫn mất lợi lớn” , đây là nội 

dung trong Vô Lƣợng Thọ Kinh Sao. “Bởi thế phàm phu chúng ta, càng không 

 thể nghi ngờ”.  Cách nói này cũng rất hay, Bồ Tát thực thụ, nếu không chịu khó 

học,  nếu  muốn  bất  thoái  quả  thật  rất  khó.  Chỉ  khi  đã  thực  sự  khai  ngộ, minh 

tâm kiến tánh, là chắc chắn không còn thoái chuyển. Đắc định vẫn chƣa đƣợc, 

vẫn chƣa cƣỡng đƣợc mê hoặc, tiếng thơm, lợi dƣỡng, tài sắc danh thực thùy, 

rất khó để vƣợt qua ải đó. Bởi thế phàm phu chúng ta, phải thừa nhận chúng ta 

đang  là  phàm  phu,  thừa  nhận  chúng  ta  đang  có  phiền  não,  chƣa  đoạn  đƣợc 

những tập khí đó. 

Trong kinh nói có hai chuyện: Một là chƣ Phật Nhƣ Lai, nghĩa là ngƣời đã 

khai ngộ, trí tuệ, đức tƣớng, trong tự tánh của họ hiện ra, chúng ta chắc chắn 

không hoài nghi. Thứ hai, tin chính thân mình, Phật dạy vốn là Phật, phải tin 

chính mình. Chỉ cần phát tâm học Phật, chắc chắn sẽ thành công. Phát tâm học 

Phật là thị tâm tác Phật, tại sao chúng ta không đi làm Phật? Tin trong a lại da, 

có tất cả hạt giống thập pháp giới. Muốn học Phật, có thể làm Phật, muốn học 

Bồ  Tát,  sẽ  thành  Bồ  Tát.  Nếu  mƣu  đồ  tiếng  thơm,  lợi  dƣỡng,  sẽ  đến  cõi  ma 

ngay. Nặng lòng sân hận, ghen ghét, sẽ đến địa ngục ngay. Bởi thế nhân thập 

pháp giới đều có, khởi tâm động niệm là duyên, bạn hƣớng về pháp giới nào, 

chính bạn sẽ đƣợc thành tựu ở đó, không liên can đến ngƣời khác. 

Thấy rõ rồi tin thật sâu, bởi thế chúng ta rất dễ xử lí tất cả duyên cảnh, mà 

lại xử lí rất hay. Thuận cảnh đến mê hoặc chúng ta, tiếng thơm lợi dƣỡng đến 

lôi kéo chúng ta, tài sắc lôi kéo chúng ta, thƣờng gọi là thuận cảnh, chúng ta 

cảm  ơn,  tại  sao  cảm  ơn?  Chúng  đến  thử  ta,  xem  ta  nổi  lòng  tham  chăng.  Ta 

không  nổi  lòng  tham,  bởi  ta  biết,  phàm  có  hình  tƣớng  thảy  đều  hƣ  vọng,  ta 

biết.  Kinh  Bát  Nhã  đã  nói:   “Tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả 

330  Tập 557 



 đắc”,  ta vẫn cứ bình tâm đối đãi, thế mới đúng, bài thi đã đạt. Ta cũng cảm ơn 

ông thầy đã ra đề thi, ta đƣợc nâng cao. 

Ngƣợc  lại,  nghịch  cảnh  đến  lôi  kéo  ta,  ngƣời  xấu,  nghịch  cảnh  đến  huỷ 

báng, đến làm nhục, đến hãm hại ta. Tôi  biết  rằng phàm có hình  tƣớng thảy 

đều  hƣ  vọng,  đều  đến  thử  sức,  đến  giúp  ta  vƣợt  lên,  đều  là  thiện  tri  thức. 

Không  oán  hận,  không  báo  thù,  chỉ  đem  lòng  cảm  ơn,  thực  sự  đã  đƣợc  nâng 

lên. 

Không kinh qua va đập, ta không biết mình đang ở đẳng cấp nào. Va đập 

càng nhiều, ải nào cũng qua, đẳng cấp của quý vị càng lúc càng đƣợc nâng lên, 

ta có thể không cảm kích ƣ? Nếu không cảm ơn, ta là ngƣời vong ân bội nghĩa. 

Bởi thế, với thiện duyên, ác duyên, thuận cảnh, nghịch cảnh, chúng ta cảm ơn 

tất cả. Đem tất cả công đức ta tu hành đƣợc, hồi hƣớng cho tất cả mọi ngƣời, 

đối đãi với tất cả chúng sinh bằng chân tâm, nhƣ Phật Bồ Tát vậy. 

Vì thế, khi cảnh hiện ra, chúng ta nghĩ đến Phật A Di Đà, cảnh giới hiện ra, 

A Di Đà Phật, có thể khởi tâm tham đƣợc chăng? A Di Đà Phật nổi nóng ƣ? 

Không thể, ta nên học Phật A Di Đà, ta cũng không nên, không có tâm tham 

luyến, không nên oán hận, đấy là gì? Chúng ta đã thực sự học Phật pháp, nó 

thực sự có tác dụng, bởi thế ngày nào cũng sinh tâm hoan hỉ, đã có tác dụng. 

Cần nhớ câu nói của cổ nhân, hình nhƣ của cƣ sĩ họ Bàng, đời nhà Đƣờng. 

Đây là một cƣ sĩ đức độ, ông rất giàu có. Ông bán hết gia tài, đem tất cả vàng 

bạc  châu  báu  trang  trí  lên  một  chiếc  thuyền,  chèo  nó  đến  giữa  dòng  Trƣờng 

giang, đục một lỗ dƣới đáy, để nó chìm xuống, không cần nữa. 

Thật ra hành động của ông, muốn nói với tất cả mọi ngƣời, mọi ngƣời chắc 

chắn sẽ thắc mắc, ông không cần thứ của cải đó, sao không đem đi bố thí, làm 

từ  thiện,  có  phải  tốt  hơn  chăng?  Tại  sao  phải  đem  chúng  nhấn  xuống  lòng 

sông? Ông đã để lại một câu: “Chuyện tốt không bằng không chuyện gì” , vô sự 

còn  tốt  gấp  mấy  chuyện  tốt.  Sau  này  sống  ra  sao?  Bện  giày  cỏ,  bán  giày  cỏ. 

Một đôi giày cỏ bán đƣợc một, hai đồng, ông đã qua ngày nhƣ thế, đấy là hạng 

ngƣời nào? Bồ Tát hoá thân. 

Bồ Tát, không phải ngƣời phàm, ông thị hiện nhƣ thế là để dạy mọi ngƣời 

một câu, chuyện tốt không bằng không chuyện. Bởi vậy, hàm ý rất sâu, nghĩa 

là chúng ta tuỳ duyên nhƣng không nên phan duyên, không nên cố ý làm việc 

tốt, gặp là làm, không gặp mà cứ đi tìm. 

Tập 557  331 



Làm  việc  tốt  phải  có  tiền,  quý  vị  xem  ngày  nay  có  ngƣời  mang  tiền  đến, 

nhƣ thế là phải đi làm việc tốt giúp họ. Không ai mang tiền đến càng tốt, không 

có chuyện gì, quyết không đi tìm việc, tâm sẽ luôn vắng lặng, luôn định. Đấy 

là  việc  tốt  đúng  nghĩa,  việc  tốt  trong  đời  không  có  thứ  nào  sánh  bằng.  Ai  ai 

cũng nghĩ nhƣ thế, cũng làm nhƣ thế, thiên hạ thái bình, thiên hạ vốn vô sự, 

ngƣời ngu tự buộc vào, ai là ngƣời ngu? Ngƣời xum xoe làm việc tốt. 

Bởi thế mấy năm tôi rời Đài Loan, xã hội Đài loan kêu gọi ngƣời tốt việc 

tốt. Thầy chúng tôi, viết lên bảng đen bốn chữ,  “hảo nhân hảo sự” . Khi viết 

xong, sau đó thầy khoanh một vòng nhỏ dƣới chữ hảo, khoanh rồi, khoanh một 

cái  nữa  để  đọc  khứ  thanh,  đọc  thế  nào?  “Hiếu  nhân  hiếu  sự”,   nghĩa  là  thích 

lắm chuyện. Thầy giáo đã để lại trong chúng tôi  ấn tƣợng rất sâu sắc, đã dạy 

chúng tôi đừng hiếu sự, lắm chuyện là hỏng. Quý vị không thể cƣỡng lại mê 

hoặc trong cuộc đời, không lắm chuyện là việc tốt, xun xoe là đã có chuyện. 

Bởi thế hai cách nói đó, không chống trái nhau, đều rất hợp lí. 

       “Lợi  lớn,  là  trong  kinh  nói  lợi  ích  chân  thật” .  Lợi  ích  chân  thật  là  gì? 

 “Thập  phươngBà  Già  Phạm” ,  Bà  Già  Phạm  là  Phật,  đây  là  tiếng  Phạn.  “Ở 

 trong tuệ chân thật, khai hoá hiển thị rốt ráo chân thật” , những thứ chân thật 

là  tự  tánh.  “Muốn  cứu  vớt  quần  manh” ,  ở  đây  là  cứu  vớt  tất  cả  chúng  sinh 

trong lục đạo.  “Đem đến lợi ích chân thật”.  Lợi ích chân thật ở đây, là hoằng 

dƣơng  pháp  môn  Tịnh  độ,  khuyên  mọi  ngƣời  nhất  tâm  niệm  Phật,  cầu  sinh 

Tịnh độ, thân cận Di Đà. Đấy là lợi ích chân thật, làm những việc đó là trí tuệ 

chân thật. 

Giúp chúng sinh đạt đƣợc lìa khổ đƣợc vui một cách rốt ráo, thành tựu viên 

mãn ngay trong đời này. Đấy là việc “nan trực, nan kiến”,  trực là gặp, ta rất 

khó gặp đƣợc, càng không dễ thấy.  “Như hoa Ưu đàm, rất ít xuất hiện”,  hoa 

Ƣu đàm là hoa đàm, hoa đàm hiếm nở, hoa đàm thƣờng nở về đêm, thời gian 

nở rất ngắn, chƣa đến nửa giờ là tàn. Đây muốn nói rất khó gặp. 

“Ngày nay khó gặp đã được gặp, khó nghe đã được nghe, nhưng không tín 

 thọ,  có  lỗi  với  Phật.  Nên  nói  Làm  mất  lợi  lớn”.   Thân  ngƣời  khó  đƣợc  mà 

chúng  ta  đã  đƣợc,  Phật  pháp  khó  nghe  chúng  ta  đã  nghe,  nhất  là  nghe  đƣợc 

Tịnh độ Đại thừa. Càng không thể nghĩ bàn khi bạn nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

gặp  đƣợc  những  chú  giải  này.  Bản  kinh  này,  những  chú  giải  này,  chắc  chắn 

giúp đỡ tất cả chúng sinh của chín nghìn năm mạt pháp, nhờ đó đƣợc độ. Thực 

332  Tập 557 



sự vƣợt khỏi sinh tử luân hồi, thực sự vƣợt thoát thập pháp giới, công đức này 

không thể nghĩ bàn. 

Chƣ vị nên làm những việc tốt, nên in kinh nào?  In bộ kinh này, tại sao? 

Đây  là  bộ  kinh  Đại  thừa  pháp  luân  viên  mãn  cứu  cánh.  Nếu  học  kinh,  tôi 

khuyên  quý  vị  chuyên  học  bộ  kinh  này.  Chín  nghìn  năm  mạt  pháp  về  sau, 

chúng ta giúp đỡ chúng sinh là giúp cả thế giới, bởi thế cần rất nhiều ngƣời tu 

hành thực sự, cùng mọi ngƣời làm nhƣ thế, tạo nên tấm gƣơng tốt. 

Thực tâm niệm Phật vãng sinh, tƣớng đẹp vãng sinh để mọi ngƣời thấy, tin 

đây là chuyện thật, không phải phù phiếm. Phải giảng thật thấu triệt bộ kinh 

này, giảng làm sao để mọi ngƣời sinh khởi lòng tin, giúp mọi ngƣời phá nghi 

sinh tín. Chuyển ác làm lành, chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành thánh, 

bộ kinh này có thể làm đƣợc. 

Những pháp môn khác, rất nhiều kinh luận, rất hay, chúng ta thích đảnh lễ 

khen  ngợi,  tại  sao?  Rất  khó,  phải  đoạn  phiền  não,  chúng  ta  không  làm  nổi. 

Không  những  phải  đoạn  phiền  não,  mà  còn  đoạn  tập  khí,  quý  vị  thấy  khó 

chăng! 

Đoạn phiền não đã khó, đoạn tập khí còn khó hơn, bởi thế đã gặp nhất định 

phải  tin.  Phật  đem  hết  tâm  huyết,  một  rồi  hai,  hai  rồi  ba,  ba  rồi  bốn,  khuyên 

nhủ chúng ta. Càng cho thấy tình cảm của Phật dành cho ta, thƣơng yêu chúng 

ta,  từ  bi  giáo  huấn  chúng  ta.  Nếu  không  tin,  không  tiếp  nhận,  ta  đã  phụ lòng 

Phật, đấy là mất lợi lạc lớn mà trong kinh đã nói. 

Phần tiếp theo: “Huống gì pháp môn Tịnh độ này, nhất thừa nguyện hải” . 

Huống gì pháp môn Tịnh độ này, Nhất thừa là nhất Phật thừa. Nghĩa là phƣơng 

pháp này, con đƣờng này, mục tiêu của nó là thành Phật, gọi là Nhất thừa. Nếu 

mục tiêu của nó là Bồ Tát, đƣợc gọi là Đại thừa. Nếu mục tiêu của nó là Thanh 

Văn, Duyên Giác, gọi là Tiểu thừa. Nếu ngƣời học Phật chỉ cầu phƣớc báo trời, 

ngƣời, đấy gọi là nhân thừa, thiên thừa. Bởi thế chúng ta học tập, mục tiêu cuối 

cùng là gì? Mục tiêu cuối cùng của Tịnh độ là thành Phật, không phải thành Bồ 

Tát, bởi thế đƣợc gọi là nhất thừa nguyện hải. 

Phƣơng pháp của nó vô cùng đơn giản, nghĩa là  “sáu chữ hồng danh” , sáu 

chữ là, thêm vào,  “Nam mô”  A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là danh hiệu. Nam 

mô là tiếng Ấn Độ, có nghĩa qui y, là tôn kính, hoặc là qui mạng, đều có nghĩa 

Tập 557  333 



nhƣ thế. Thực sự cầu sinh thế giới Cực lạc phƣơng Tây, càng đơn giản càng 

tốt. 

Bởi thế khi còn sống, đại sƣ Liên Trì, việc này đã đƣợc ghi lại trong Trúc 

Song Tuỳ Bút, đọc tác phẩm này bạn có thể thấy. Có ngƣời thỉnh giáo đại sƣ 

pháp môn niệm Phật, niệm thế nào? Ngài dạy họ niệm sáu chữ “Nam Mô A Di 

 Đà Phật”,  có ngƣời thắc mắc, ngài niệm thế nào? Ngài trả lời, tôi niệm  “A Di 

 Đà Phật”,  mọi ngƣời thấy lạ, tại sao bảo ngƣời khác niệm sáu chữ, ngài niệm 

có bốn chữ? Ngài trả lời, ngƣời ta chƣa chắc đã có tâm cầu sinh Tịnh độ, thêm 

Nam Mô, Nam Mô là cung kính, qui y, thêm chữ đó rồi. Tôi thì quyết tâm đến 

thế giới Cực lạc, cần gì thêm lời khách sáo. 

Bởi vì kinh điển dạy chúng ta, chấp trì danh hiệu, danh hiệu là bốn chữ đó, 

nam mô không phải danh hiệu, bởi thế không cần thêm. Đây cho thấy phƣơng 

pháp tu tập, càng đơn giản càng dễ thực hiện. Trong tám vạn bốn nghìn pháp 

môn, pháp môn vô lƣợng, đơn giản nhất là bốn chữ A Di Đà Phật, không pháp 

môn nào đơn giản hơn. 

Bốn chữ này thật tuyệt vời, nó giúp bạn thoát li luân hồi lục đạo, thoát li 

thập pháp giới. Khiến ta chứng đắc Phật quả viên mãn, thành tựu của ta giống 

nhƣ  Phật  A  Di  Đà,  đúng  nhƣ  tên  gọi  pháp  khó  tin.  Rất  nhiều  ngƣời  nghe, 

không tin, dễ dàng nhƣ thế, không biết có thành công đƣợc chăng? Là sự thực, 

không phải viển vông. 

Bởi  thế  sáu  chữ  hồng  danh,  “tín  nguyện  trì  danh”,   bốn  chữ  này  rất  quan 

trọng.  Nếu  thực  tin,  thực  nguyện,  tôi  không  đi  đâu  cả,  trời  không  lên,  Ngọc 

hoàng thƣợng đế nhƣờng ngôi cho, quý vị có đi chăng? Đại Phạn thiên vƣơng 

nhƣờng ngôi, quý vị có đi chăng? Ma hê thủ la thiên vƣơng, đó là phƣớc báo 

lớn  nhât  trong  thế  giới  tam  thiên  đại  thiên.  Ma  hê  thủ  la  thiên  vƣơng,  là  vua 

trời  trời  Cõi  Sắc,  đệ  tứ  thiền,  cao  nhất,  nhƣờng  ngôi,  chúng  ta  cũng  không 

màng. 

Chúng ta quyết đến thế giới Cực lạc phƣơng Tây, đi làm học trò Phật A Di 

Đà. Học tập với Phật A Di Đà, tốt nghiệp sẽ thành Phật A Di Đà, giống nhƣ 

Phật A Di Đà. Thành Phật, tốt nghiệp sẽ thành Phật, thành Phật gì? Thành Phật 

A Di Đà. Học khoá trình A Di Đà Phật, chắc chắn là Phật A Di Đà. Bởi thế 

đây là lợi ích chân thật nhất trong những thứ lợi ích. 

334  Tập 557 



       “Là lợi lớn nhất trong những lợi lớn, vì thế không tin, mất hết lợi lớn” , thật 

đáng tiếc, đó là sai lầm lớn nhất trong đời mình. Trong đời này, lở làm việc gì 

sai cũng có thể sửa đổi, tại sao? Vì vạn pháp giai không, liễu bất khả đắc. Gặp 

Tịnh tông  mà để lỡ, đấy  mới thực sự  mất lợi  ích lớn,  không gì nghiêm trong 

hơn nó, sai lầm triệt để, sao ta có thể làm chuyện lầm lỡ đó. 

Nhƣ Kinh Thiên Thủ nói, Thiên Thủ là Bồ Tát Quán Thế Âm. “Nếu những 

 người không tin, nghi hoặc Đà la ni này” . Đà la ni là tiếng Phạn, chỉ pháp môn 

này, đây là pháp môn tổng trì, tổng tất cả pháp, trì tất cả nghĩa, là sao? Nghĩa là 

chỉ một câu danh hiệu này, bộ kinh này, bộ Vô Lƣợng Thọ này. Kinh điển của 

tất cả chƣ Phật mƣời phƣơng ba đời nói ra, đều nằm trong đó, đấy là tổng trì. 

Tất cả  những đạo lí Phật nói, đều nằm trong một câu danh hiệu, danh hiệu và 

bộ kinh này là Đà la ni, tổng trì. 

Nếu sinh nghi hoặc, không tin,  “Nên biết người đó mất hẳn đại lợi”.  Lợi 

ích thù thắng không gì sánh đó, ta đã đánh mất. Quý vị hoài nghi nó, không tin, 

thực sự sai lầm. “Trong trăm nghìn vạn kiếp, luân chuyển cõi ác, không thời 

 hạn ra” . Chúng ta đã tạo nghiệp gì? Hoài nghi Thánh giáo, nghi là nguồn gốc 

của phiền não, tham sân si mạn nghi. 

Mọi ngƣời đều biết tâm tham là cõi ngạ quỉ, tức giận là cõi địa ngục, ngu si 

là cõi súc sinh, ngạo mạn là tu la, cõi La sát. Hoài nghi, hoài nghi đang nói  ở 

đây là hoài nghi Thánh giáo, quan trọng hơn bốn thứ trƣớc. 

Chúng  ta  thấy,  đi  đôi  với  tai  nạn  này,  nhƣ  trong  kinh  Phật  đã  nói,  tâm 

tham kéo theo tai nạn về nƣớc, lụt lội. Nóng giận là tai nạn về lửa, núi lửa tuôn 

trào, ngày nay trái đất nóng dần lên, lí do? Tâm nóng giận của con ngƣời trên 

quả đất rất lớn, vì vậy quả đất nóng lên, đây thuộc về lửa. Tai nạn về gió, ngu 

si là tai nạn về gió. 

Ngày trƣớc cũng có gió lớn, nhƣng ít, không nguy hiểm. Ngày nay tai nạn 

về gió rất nguy hiểm. Hồi trƣớc tôi có ở Texas Mĩ, nghe năm nay bang Texas 

của Mĩ, trong hai tháng đã xảy ra hơn hai trăm trận gió xuáy. Những chuyện 

nhƣ thế chƣa bao giờ xảy ra trong lịch sử, do ngu si. Ngạo mạn là động đất, 

kéo theo động đất. Hoài nghi, so với bốn lọai  này  còn nguy hiểm hơn.  Hoài 

nghi kéo theo quả đất mềm ra, rất dễ lún nứt, quả đất sẽ chìm xuống biển, núi 

cũng lún nứt. 

Tập 557  335 



Bạn  xem,  hoài  nghi  nguy  hại  hơn  tham  sân  si  mạn  rất  nhiều,  đây  là  hoài 

nghi Thánh giáo, nhất là hoài nghi Tịnh độ. 

Gần đây tôi xem tin tức trên interne, thông thƣờng tôi ít xem truyền hình, 

không xem báo chí, đoạn tuyệt hoàn toàn với những thứ đó. Những ngƣời đồng 

học đã tải những tin đó trên internet, cho tôi đọc, nói rằng quả đất tự nhiên lún 

xuống, ngƣời ta gọi đó là hố tử thần, giống nhƣ thiên nhiên gây hại, quả đất tự 

nhiên  lún  xuống,  bề  mặt  rất  rộng.  Tôi  xem  mấy  bề  mặt,  theo  cách  nói  của 

Trung  Quốc,  rộng  một  dặm,  một  dặm  Hoa,  một  dặm  Hoa,  rộng  nhƣ  thế  này, 

đột nhiên thụt xuống mấy trăm mét, đấy là hố nhỏ, đấy là do hoài nghi tạo ra. 

Nói theo cách nhà Phật, nghiêm trọng hơn, cả đại lục này sẽ chìm xuống biển. 

Ngƣời nƣớc khác nói, độ năm vạn năm trƣớc, Đại tây dƣơng là lục địa, gọi 

là Đại tây quốc, khoa học kĩ thuật cũng đã phát hiện. Đại khái trƣớc chúng ta 

ngày nay, nhân dân cũng không tin Thánh hiền, không có tôn giáo. Bởi thế đại 

lục đó chìm hẳn xuống biển, nên đƣợc gọi là Đại tây dƣơng. 

Ngày nay lại có truyền thuyết, Đại tây quốc có thể sẽ nổi lên. Nhƣng nếu 

nổi  lên,  nƣớc  Mĩ  và  Châu  Âu  sẽ  bị  chìm  xuống,  bởi  thế  mọi  ngƣời  hi  vọng 

chuyện này đừng xảy ra. 

Nƣớc đó chính là Atlantis, rất nhiều dự đoán, tƣơng lai sẽ nổi lên. Có thể 

khi nó nổi lên, châu Âu sẽ chìm xuống, nƣớc Mĩ cũng chìm xuống. Rắc rối của 

hoài nghi rất lớn, gây ra thảm họa rất nghiêm trọng. Với cá nhân chúng ta, đi 

đôi với hoài nghi, khả năng miễn dịch sẽ không có. Mốt số ngƣời nói, sức đề 

kháng của cơ thể không còn, rất dễ kéo theo tật bệnh. 

Bởi thế ngƣời đầy đủ lòng tin, rất dễ chống cự tật bệnh, tại sao? Họ có khả 

năng miễn dịch, họ có sức đề kháng, sức đề kháng là lòng tin kiên định. Không 

hoài nghi, chúng ta phải học nó. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

 

336  Tập 557 



 

Tập 558 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:25.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 731, hàng thứ tƣ. Xem 

từ câu thứ hai: “Thiên Thủ Kinh”.  

Nhƣ Thiên Thủ Kinh nói:  “Nếu có người nghi ngờ, không tin Đà la ni này, 

 nên biết người đó mất hẳn lợi lớn. Trong trăm nghìn vạn kiếp, vào ra cõi ác, 

 không  có  ngày  ra,  thường  không  thấy  Phật,  không  nghe  pháp,  không  thấy 

 Tăng” ,  đây  là  một  đoạn  trong  Thiên  Thủ  Kinh.  Đà  La  Ni  dịch  sang  tiếng 

Trung quốc có nghĩa là tổng trì, giống nhƣ ngày nay chúng ta gọi là cƣơng lĩnh 

chung, nguyên tắc chung. 

Phật pháp đại thừa, cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung nếu quý vị đã gặp 

mà nghi hoặc, không tin. Trong đời này, đây chính là tổn thất lớn nhất của ta, 

tại sao vậy? Cơ hội nhƣ thế không nhiều, không phải ngƣời bình thƣờng nhƣ 

chúng  ta  lúc  nào  cũng  có  thể  gặp.  Phật  cho  chúng  ta  biết:   “Thân  người  khó 

 được, Phật pháp khó nghe” . Trong lục đạo, đƣợc làm thân ngƣời không phải 

chuyện  dễ,  tuổi  thọ  con  ngƣời  không  nhiều,  rất  dễ  mất.  Mất  thân  ngƣời  lại 

đƣợc thân ngƣời, là một chuyện không dễ dàng. 

Nếu đời này tu hành đại thiện, họ sẽ đƣợc lên trời, nếu làm những việc đại 

ác, họ rơi xuống tam đồ. Bởi thế nên biết, đƣợc làm ngƣời không dễ. Đời này 

chúng ta đã đƣợc làm ngƣời, biết đƣợc nhân tố ngày trƣớc đã trồng, nhân tố đó 

là gì? Ngũ giới, Thập thiện. Trong đời quá khứ, chúng ta đã tu Ngũ giới, Thập 

thiện rất hoàn hảo, đời này cũng nghiệp đó, dẫn chúng ta đến nhân gian. Thiện 

nghiệp này dẫn chúng ta đi vãng sinh, bất thiện nghiệp dẫn chúng ta đến tam 

ác đạo, vấn đề này đƣợc kinh điển nói rất nhiều. 

Tập 558  337 



Thế  Tôn  lúc  nào  cũng  nhắc  nhở  chúng  ta,  tâm  tham  nặng  là  cõi  ngạ  quỉ; 

ngƣời  ngu  si  nặng  là  cõi  súc  sinh;  ngƣời  giận  hờn  nặng,  nghĩa  là  ngƣời  tâm 

ghen tị nặng, ngƣời nặng lòng ngạo mạn, đều là cõi địa ngục. Bởi thế tam đồ 

ác đạo rất dễ vào, cõi ngƣời là khó nhất. Đƣợc thân ngƣời là một lợi thế cực 

lớn, có nghĩa Phật giáo dạy học trong nhân gian, nhân gian thành Phật, thành 

Bồ Tát rất dễ dàng. Cõi trời rất khó, khó ở chỗ nào? Cõi trời vui, vui nhiều khổ 

ít,  bởi  thế  thiên  nhân  không  muốn  học  Phật,  không  muốn  tu  đạo,  phƣớc  báo 

của  họ  quá  lớn.  Tam  ác  đạo  cũng  khó,  tam  ác  đạo  đều  chịu  khổ  chịu  nạn, 

không có thời gian học Phật. Bởi thế việc học Phật, trong cõi ngƣời là thuận 

tiện nhất, cõi ngƣời khổ nhiều vui ít. Họ có vui, vui ít, bởi thế dễ giác ngộ, có 

nghĩa là nhân duyên với Phật rất thù thắng. 

Phật, chúng ta biết có Đại thừa, có Tiểu thừa, có Tông môn Giáo môn, có 

Hiển  giáo  Mật  giáo,  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn,  trong  đời  ta  đã  gặp  loại 

nào?  Tuy  nói  pháp  môn  bình  đẳng  không  có  cao  thấp,  đây  là  nói  về  lí.  Sự 

không phải thế, xét về sự, căn tánh chúng sinh không giống nhau, ngƣời có căn 

tánh kém một chút, không thể lí giải pháp môn Đại thừa thù thắng. Vì nó quá 

sâu, phƣơng pháp khá tinh tế, tâm ý thô tháo không thể hạ thủ, không biết bắt 

đầu từ đâu, bởi thế có khó khăn nhất định. 

Dễ nhất trong tám vạn bốn nghìn pháp môn, đơn giản nhất, không gì bằng 

pháp  môn  niệm  Phật.  Nhƣng  pháp môn  niệm  Phật  rất  khó  tin,  tại  sao? Vì  nó 

quá dễ, ngƣợc lại khiến ngƣời ta hoài nghi, vả lại thành tựu pháp môn này lại 

rất thù thắng. Bởi thế gặp đƣợc Phật pháp, ngƣời tin Tịnh độ rất ít. Khi đã gặp 

Tịnh độ, kinh luận Tịnh độ, mới nhìn qua tƣởng rất dễ, trên thực tế cực kì thâm 

áo. Nếu ta không thật sự tin, lại còn nghi hoặc, thấy pháp môn khác, nghe pháp 

môn  khác,  sẽ  khởi  tâm  động  niệm.  Cảm  thấy  Tịnh  tông  không  bằng  những 

pháp môn kia, sẽ dể thoái tâm, sẽ thay đổi, nhƣ thế thua thiệt sẽ rất lớn. 

Bởi  thế  ở  đây  nói,  mất  luôn  lợi  lớn,  ngƣời  đó  mãi  mãi  mất  đi  lợi  ích  thù 

thắng  nhất,  khi  mất  rồi  sẽ  thế  nào?  Trong  trăm  nghìn  vạn  kiếp_Không  phải 

năm, không phải trăm nghìn vạn năm, mà trăm nghìn vạn kiếp, thời gian này 

rất  dài,  ta  sẽ  làm  những  gì?  Bị  luân  chuyển  trong  ác  đạo,  không  có  thời  hạn 

đƣợc ra, đây là lời nói thật, không phải phù phiếm. Nếu không may rơi vào địa 

ngục, địa ngục rất phức tạp, không phải một thứ, rất nhiều, có ngƣời ở rất lâu, 

đó là do tạo tội nghiệp quá nặng, cũng có ngƣời ở rất nhanh. 

338  Tập 558 



Hồi tôi học kinh điển ở Đài Trung, thầy giáo kể cho chúng tôi về một địa 

ngục,  đây  là  bình  thƣờng,  không  phải  quá  nghiêm  trọng,  mạng  sống  ngƣời  ở 

địa ngục bao lâu? Trƣớc hết phải nói một ngày ở địa ngục là bao nhiêu năm 

của nhân gian. Thầy giáo cho chúng tôi biết. địa ngục này một ngày ở địa ngục 

này là hai nghìn bảy trăm năm ở nhân gian. Trung Quốc thƣờng nói có lịch sử 

năm nghìn năm, trong địa ngục chƣa đến hai ngày. Từ đó mới biết rằng, trăm 

nghìn vạn kiếp, rất có khả năng, không phải bịa đặt. 

Quý  vị  chịu  khổ  thời  gian  dài  nhƣ  thế  trong  địa  ngục,  luân  hồi  ác  thú, 

không có thời hạn ra, không có cách nào để ra. Bởi thế tam ác đạo rất dễ vào, 

rất khó đi ra. Thời gian ở cõi ngạ quỉ cách xa chúng ta, một ngày ở cõi quỉ là 

một tháng ở nhân gian. Bởi thế chúng ta cúng quỉ thần vào các ngày mùng một 

và rằm, gặp đúng một ngày ba bữa của họ. Bữa sáng, bữa trƣa và bữa tối, mỗi 

ngày ba bữa. Một ngày của họ bằng một tháng của ta, thọ mạng cõi quỉ, sống 

ngắn nhất cũng đƣợc nghìn tuổi, một nghìn tuổi. Mƣời hai ngày cõi quỉ bằng ta 

một  năm,  thử  tính  xem,  thời  gian  nhƣ  thế  bao  lâu.  Vì  thế  không  nên  vào  ác 

đạo. 

Cõi  súc  sinh,  mạng  sống  rất  ngắn,  nhƣng  nó  không  thể  rời  khỏi  cõi  súc 

sinh.  Chúng  ta  xem  trùng  nhỏ  trên  mặt  nƣớc,  gọi  là  phù  du,  sáng  sinh  chiều 

chết. Chúng sống độ mấy tiếng, tạo nghiệp gì mà đoạ làm thân ấy? Ngƣời tạo 

nghiệp giết hại quá nặng, giết hàng vạn, họ sẽ đoạ vào cõi súc sinh. Một ngày 

chúng nó sống chết ba, bốn lần, suốt ngày chịu khổ trong sinh tử. 

Ba  câu  sau  rất  quan  trọng:  “Thường  không  thấy  Phật,  không  nghe  Pháp, 

 không thấy Tăng” . Đó là Tam bảo, thời gian dài không gặp Tam bảo, lợi ích gì 

khi gặp đƣợc Tam bảo? Gặp Tam bảo sẽ tăng trƣởng phƣớc tuệ. Lễ kính cúng 

dƣờng là tu phƣớc, là phƣớc báo, nghe kinh nghe pháp là tăng trí tuệ. Bởi thế 

pháp thân tuệ mạng của ta có đƣợc là nhờ Tam bảo. 

Học Phật không phải gì khác, nói một cách đơn giản nhất, là chúng ta cầu 

phƣớc, cầu tuệ. Thực sự nhƣ thế, quý vị xem đại phú đại quí trong nhân gian 

hay cõi trời, từ đâu mà có? Trong đời quá khứ biết cúng dƣờng Tam bảo, nghe 

kinh nghe pháp mà có, trồng những nhân đó, đời này nhận đƣợc quả báo. 

 “Là  để  nói  rõ  nghĩa  tổn  hại  lớn  lao  của  việc  nghi  hoặc”,   không  đƣợc  nghi 

hoặc  đối  với  Tam  bảo,  không  đƣợc  nghi  hoặc  với  Thánh  hiền,  không  đƣợc 

nghi hoặc đối với tổ tông. Chúng ta tự cho mình thông minh, sai lầm, chúng ta 

Tập 558  339 



thua xa cổ nhân, bản thân chúng ta phải hiểu đƣợc việc đó, đừng bao giờ ngạo 

mạn. Khiêm tốn, chân thành, cung kính là tánh đức. Đầy đủ tánh đức, mới có 

thể học đƣợc trí tuệ, học vấn chân thực. Không có chân thành, không có cung 

kính, học không đƣợc. Dù Thánh nhân đến dạy cũng không đƣợc, tại sao? Quý 

vị  bài  xích,  không  thể  tiếp  nhận,  nên  không  có  trí  tuệ,  không  thể  hiểu  đƣợc 

những đạo lí Thánh hiền đã nói. 

 “Ngược lại”,  nếu ngƣợc lại, sẽ giống Thập Vãng Sinh Kinh nói: “Nếu có thiện 

 namtử, thiện nữ nhân” . Chú ý chữ thiện ở đây, chữ thiện ở đây là đầy đủ mƣời 

thiện nghiệp. Thực hành thập thiện nghiệp đạo, ta mới là thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, mới có thể tin kinh này. “Chánh tín kinh này, yêu quí kinh này”.  Chúng 

ta tin tƣởng kinh điển này, thích kinh điển này, tự ta có thể hiểu rõ, có thể y 

giáo phụng hành, lại còn khuyên nhủ ngƣời khác. 

“Khuyên nhủ chúng sinh, người nói người nghe, đều được vãng sinh nước 

 Phật A Di Đà” ,  ở đây nói về pháp môn  Tịnh tông.  Bộ kinh này là châu báu, 

trân bảo vô thƣợng. Chúng ta nên cố gắng học tập, nên tin tƣởng, không hoài 

nghi,  tự  mình  nên  y  giáo  phụng  hành,  đƣợc  phƣớc,  đƣợc  trí  tuệ,  khuyên  nhủ 

chúng sinh có duyên. Chúng sinh có duyên họ có thể tin, họ cũng có thể hiểu 

đƣợc. Những ngƣời nói nhƣ thế, nghe nhƣ thế, chỉ cần phát tâm cầu sinh Tịnh 

độ, tất cả đều đƣợc vãng sinh thế giới Cực lạc. 

 “Nếu có những người như thế”,  giả nhƣ có những ngƣời nhƣ thế. “Ta từ hôm 

 nay, thường bảo hai mươi lăm Bồ Tát hộ trì người đó” . Đây là qui y Tam bảo, 

phát tâm học Phật. Qui y, có ba mƣơi sáu vị thần hộ pháp; thọ trì Ngũ giới, có 

hai mƣơi lăm vị thần hộ giới; diễn thuyết cho ngƣời, có hai mƣơi lăm Bồ Tát 

bảo hộ những ngƣời này.  “Thường khiến người này không bệnh không não”.  

Bệnh, phiền não là nghiệp chƣớng của con ngƣời, thực sự phát tâm lớn hoằng 

pháp  lợi  sinh,  giúp  đỡ  chánh  pháp  trƣờng  tồn  ở  thế  gian.  Bệnh  hoạn  của  họ, 

phiền não của họ, đã có Phật Bồ Tát hộ trì, họ đƣợc giảm bớt. 

 “Người hay không phải người, không được thuận tiện”,  ngƣời đó là ai? Oán 

thân  trai  chủ,  gây  phiền  phức,  ngăn  cản  ta,  đây  là.  Không  phải  ngƣời  là  ai? 

Không phải ngƣời là oán thân trai chủ trong cõi tối tăm, họ bám vào thân quý 

vị, bám vào thân để gây đau đớn cho quý vị. Họ gây rối loạn cho quý vị, thế là 

lục phủ ngũ tạng của quý vị sanh bệnh. Những Bồ Tát hộ trì nhƣ thế sẽ giúp 

đỡ, khiến ngƣời muốn hại quý vị không đƣợc thuận tiện, quỉ thần muốn gây sự 

cũng không đƣợc thuận tiện, đã có thần hộ pháp đã bảo hộ bạn. 

340  Tập 558 



“Đi  đứng nằm  ngồi,  không  kể  ngày  đêm,  thường được  an  ổn” .  Nhất  định 

phải cảm ơn thần hộ pháp, thần hộ giới, nhờ sự giúp đỡ của họ.  “Để thấy đại 

 lợi  tín  thọ”,   cho  thấy  ngƣời  có  thể  tin,  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  họ  đƣợc 

những  điều  lợi,  hiện  tại  ít  bệnh  ít  não.  Bởi  vì  chúng  ta  hoằng  pháp  lợi  sinh, 

hoằng  pháp  lợi  sinh  không  phải  vì  mình,  mà  vì  chúng  sinh,  vì  chánh  pháp 

trƣờng tồn, hoằng pháp thay Phật. Bởi thế cho dù bản thân quý vị có tật bệnh, 

thậm chí không còn sống nữa, vẫn phát đại tâm, tâm phát rất mạnh mẽ, mạng 

sống tự nhiên đƣợc kéo dài. 

Đại sƣ Giao Quang có một thí dụ, ngài là ngƣời học Tịnh độ, khi gần mất, 

Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ngài. Ngài nghĩ đến một chuyện, cần phải làm, đó là 

chú Kinh Lăng Nghiêm. Kinh Lăng Nghiêm  ở Trung Quốc có ảnh hƣởng rất 

lớn,  rất  nhiều  ngƣời  biết,  rất  nhiều  ngƣời  đọc  tụng,  cũng  không  ít  ngƣời  chú 

giải.  Nhƣng  rất  nhiều  chú  giải,  chƣa  nắm  bắt  đƣợc  ý  tứ  của  Phật,  quả  là  khó 

đƣợc pháp sƣ Giao Quang đã phát hiện đƣợc điều này. Bởi thế ngài muốn chú 

giải lại bộ Kinh Lăng Nghiêm. 

Lập luận tất nhiên khác với chú giải thời xƣa, chú giải trƣớc của Kinh Lăng 

Nghiêm nói ba vấn đề: Đồ ma tha, tam ma địa, thiền na, đấy là nồng cốt tu tập 

của Lăng Nghiêm. Chú giải trƣớc dùng tam chỉ, tam quán của Thiên Thai để 

giải thích ba câu này. Đồ ma tha là chỉ, tam ma là quán, thiền na là vận dụng 

cùng  lúc  cả  chỉ  và  quán.  Nhƣng  ý  chính,  Phật  nói  rất  rõ  trong  kinh,  chƣa  ai 

phát hiện ra. 

Đại sƣ Giao Quang muốn chú giải lại, giải thích ba câu này hoàn toàn bằng 

kinh nghĩa của Kinh Lăng Nghiêm, việc này rất chính xác. Phật A Di Đà liền 

đồng ý, để pháp sƣ Giao Quang ở lại thế gian, viết xong chú giải, mạng sống 

liền kéo dài, đấy chính là sự gia trì của oai thần Phật A Di Đà. 

Bởi thế, thực có nguyện thiện, không vì bản thân, vì chúng sinh khổ nạn. 

Giảng  kinh,  chú  kinh  là  vì  mọi  ngƣời,  giúp  đỡ  mọi  ngƣời  phá  nghi  sinh  tín, 

đoạn  hoặc  chứng  chân,  chánh  pháp  trƣờng  tồn,  phát  tâm  nhƣ  thế.  Phật  nhận 

thấy tâm ta là chân, ta cũng có khả năng đó, Phật sẽ để sống thêm. 

Nếu  phát  tâm  này  mà  không  có  khả  năng  là  không  đƣợc,  không  thể  thực 

hiện  đƣợc.  Có  khả  năng  đó  mà  không  phát  tâm  cũng  không  đƣợc.  Phát  tâm 

nhƣng cần có khả năng, công đức hộ trì chánh pháp cũng không thể nghĩ bàn. 

Tập 558  341 



Nói  tóm  lại,  khi  ý  niệm  đã  chuyển,  không  vì  bản  thân,  vì  chánh  pháp  trƣờng 

tồn, vì phúc lợi chúng sinh, mạng sống tự nhiên dài thêm. 

Ông  Liễu  Phàm  không  phát  nguyện  hoằng  pháp  lợi  sinh,  ông  chỉ  có  biểu 

hiện  sám  hối  nghiệp  chƣớng,  hối  lỗi  làm  mới,  làm  tấm  gƣơng  sáng  cho  mọi 

ngƣời trong xã hội. Tấm gƣơng bỏ ác làm lành, mạng sống của ông cũng đƣợc 

dài  thêm.  Vốn  chỉ  sống  đến  năm  mƣơi  ba  tuổi,  ông  đã  sống  đến  74  tuổi,  dài 

hơn hai mƣơi mốt năm. Hai mƣơi mốt năm đó là mạng sống dài thêm, vốn bản 

thân ông không có. 

Nguyên  nhân  của  việc  kéo  dài  tuổi  thọ,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  tƣợng 

trƣng, làm tấm gƣơng cho mọi ngƣời trong xã hội. Nếu ngày nay ta không thể 

hoằng  pháp  lợi  sinh,  phát  nguyện:  Tôi  thực  hiện  nhân  nghĩa  lễ  trí  tín,  ngũ 

thƣờng, bát đức, làm gƣơng, để mọi ngƣời trong xã hội noi theo. Nhƣ thế công 

đức cũng vô lƣợng, chắc chắn sẽ đƣợc sống thêm. 

Hoặc  là  tôi  nhất  định  thực  hành Đệ  Tử  Qui,  để  mọi  ngƣời  học  theo.   Tôi 

thực hiện Cảm Ứng Thiên để mọi ngƣời thấy; tôi thực hiện Thập Thiện Nghiệp 

Đạo  để  mọi  ngƣời  xem,  những  việc  đó  chắc  chắn  sẽ  kéo  dài  mạng  sống,  tại 

sao?  Xã  hội  ngày  nay  đang  xem  nhẹ,  mọi  ngƣời  không  ai  biết,  nhu  yếu  bức 

thiết  là  tấm  gƣơng  tốt.  Phát  tâm  làm  tấm  gƣơng  tốt,  quý  vị  đang  đến  cứu  xã 

hội, cứu tất cả chúng sinh. Không những cứu chúng sinh của đất nƣớc mình, 

mà  cứu  chúng  sinh  cả  thế  giới,  công  đức  này  rất  lớn!  Nếu  phát  tâm  đó,  làm 

những việc đó, mạng sống của ta sẽ rất dài. 

Vì bản thân là không đƣợc, vì bản thân, vận mạng của mình sẽ do nghiệp 

lực quyết định, không thay đƣợc. Phải không vì bản thân, sẽ thay đổi. Phƣớc 

báo của mình đã dùng hết, hôm nay tôi không vì bản thân, vì chúng sinh, đấy 

là gì? Phƣớc báo của chúng sinh, phƣớc báo chúng sinh đƣa đến thân ta, đạo lý 

mạng sống dài thêm là nhƣ thế. Nếu trong đó vẫn còn cái tôi, quý vị đáng phải 

đi lúc nào, thì phải đi lúc ấy, không thể kéo dài thêm. Bởi thế nhất định phải 

hiểu rõ lí, phải làm sáng tỏ. 

Đoạn kinh này nói rõ lợi ích lớn của tín thọ:  “Đi đâu, đến đâu, mong nghĩ 

 thật kĩ” , đây là lời của Hoàng Niệm Lão. Chúng ta đi đâu đến đâu? Đặt ngay 

trƣớc mặt chúng ta, chúng ta nên nghĩ kĩ, nghĩ ra rồi mới quyết tâm nên đi trên 

đƣờng nào. 

342  Tập 558 



 “Dưới lại nói rõ điều hại lớn của nghi báng”,  trong kinh có cách nói nhƣ thế. 

“Diêm phù đề sau này” , sau là thời kì mạt pháp. “Hoặc có Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, 

 thấy có người đọc tụng kinh này. Hoặc cùng bực tức, tâm nghĩ phỉ báng, vì huỷ 

 báng  chánh  pháp,  người  đó  trong  khi  hiện  thân,  mang  đến  các  bệnh  nặng, 

 nguy hiểm. Thân căn không đủ, mù điếc câm ngọng, quỉ mị làm trướng bụng, 

 nằm ngồi không yên, muốn sống không được, muốn chết không xong, hoặc có 

 khi chết, đoạ vào địa ngục, chịu khổ não lớn, trong tám vạn kiếp, trăm nghìn 

 vạn đời chưa nghe tiếng uống ăn. Lâu sau được ra, làm trâu ngựa heo dê, bị 

 người giết hại, chịu khổ cực lớn” , ở sau còn một hàng. Chúng ta xem đoạn này 

trƣớc, bởi vì đoạn này, ngƣời làm những việc bất thiện, thƣờng bắt gặp, thƣờng 

nghe thấy. 

Trƣớc hết là nói ngƣời xuất gia: “Tỳ kheo, Tỳ kheo ni, thấy người đọc tụng 

 kinh này” , thực tế kinh này là chỉ Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ. Thấy ngƣời 

đang đọc tụng, thấy ngƣời đang học tập, họ  liền sinh bực tức, huỷ  báng. Họ 

không vui, không tin, phải huỷ báng, phải cản trở. 

“Vì coi thường chánh pháp” , tội coi thƣờng chánh pháp rất nặng, tại sao rất 

nặng?  Những  Tỳ  kheo,  Tỳ  kheo  ni  này,  ở  trong  tín  chúng,  nếu  có  tầm  ảnh 

hƣởng  khá  rộng,  có  nghĩa  rất  nhiều  ngƣời  học  tập,  nghe  theo  họ.  Vì  họ  huỷ 

báng, không tin, khiến rất đông những ngƣời nhìn thấy, nghe thấy, cho là đúng. 

Cho  rằng  những  lời  thầy  Tỳ  kheo  đó  nói  đúng,  liền  không  tin  bộ  kinh  này, 

không học theo pháp môn này, nên tội đó rất nặng. 

Một ngƣời học một ngƣời vãng sinh, một ngƣời vãng sinh một ngƣời thành 

Phật.  Họ  dạy  chừng  đó  ngƣời,  ngăn  cản,  không  cho  họ  học,  làm  mất  cơ  hội 

vãng sinh, mất cơ hội thành Phật. Trách nhiệm đó, nhân quả đó rất lớn, họ phải 

gánh  nhân  quả  đó,  đây  không  phải  là  việc  của  một  vài  ngƣời.  Ngƣời  hoằng 

pháp, ngƣời tu hành theo bộ kinh này, họ có trí tuệ, họ hiểu về lí. Ta huỷ báng, 

ngăn cản, hãm hại, họ có kết tội với chăng? Không kết, không những không 

kết tội, họ còn cảm ơn, quý vị đang thử thách họ, thử họ tu thật hay tu giả. 

Tu  thật,  gặp  thuận  cảnh,  thiện  duyên  không  sinh  tham  luyến.  Gặp  nghịch 

cảnh, ác duyên không sinh bực bội. Đến thử sức họ, họ không sinh, không có, 

ta mang tội không? Có đấy, mang tội gì? Bởi ta huỷ báng, ngăn cản, khiến rất 

nhiều chúng sinh, không có duyên với pháp này. Quý vị đoạn luôn duyên của 

họ, phá hoại cơ hội tu học Tịnh độ của họ, khiến rất đông ngƣời trong đời này, 

đƣợc làm ngƣời, đã gặp đƣợc, nhƣng lại tuột cơ hội ngay trƣớc mặt, gặp đƣợc 

Tập 558  343 



rồi nhƣng thế nào? Không sinh đƣợc tín tâm. Thậm chí khi gặp rồi, nghe ta huỷ 

báng, họ huỷ báng theo. Nghiệp tạo ra đã quá nặng, tội này kết với ai? Kết cho 

những chúng sinh có duyên. Nếu duyên này tích càng lớn, tội của ta càng nặng, 

thời gian  càng dài, tội của ta càng nặng. 

Mục  đích  của  quý  vị  là  muốn  hại  ngƣời  này,  vậy  có  hại  đƣợc  chăng? 

Không đƣợc, họ nâng lên, họ nâng cấp, hại đƣợc ai? Hại thân mình, gọi là tự 

làm tự chịu. Không hại đƣợc ngƣời khác, không ngăn cản đƣợc ngƣời khác, trở 

lại  hại  mình,  ngăn  cản  chính  mình.  Những  ngƣời  này,  kinh  nói,  trí  tuệ  họ  ít. 

Đọc kinh, nghe kinh ít, không có trí tuệ, vì thế tạo những nghiệp bất thiện nhƣ 

thế. 

Nếu họ có trí tuệ, thƣờng đọc kinh, tuyệt đối không có những hành vi nhƣ 

thế. Họ sẽ tuỳ hỉ, công đức tuỳ hỉ không thể nghĩ bàn, họ không ngăn cản, họ 

sẽ tuỳ hỉ. Không có sức mạnh nào giúp đỡ họ, ít nhất hoan hỉ tán thán họ, đấy 

là tuỳ hỉ công đức. Những ngƣời tu học không đúng pháp nhƣ thế, trên thực tế, 

họ cũng đang tƣợng trƣng . 

       “Ôm  lòng  huỷ  báng,  hoặc  giả  ôm  lòng  ghen  ghét” ,  tìm  cách  ngăn  cản. 

“Người đó khi có thân, các bệnh nặng kéo đến” , nhà Phật gọi là hoa báo, quý 

vị mang quả báo ngay trong đời này, phá hoại sức khoẻ của mình. 

Việc này, trong các buổi giảng chúng ta đã nhiều lần nói ra.  Nếu tâm địa 

ngƣời đó không nhân từ, thƣờng nóng giận, giận hờn thù oán, họ rất dễ mắc 

bệnh  về  gan,  ngày  nay  gọi  là  ung  thƣ  gan.  Nếu  ngƣời  nào  bất  nghĩa,  rất  dễ 

mang bệnh phổi; nếu ngƣời vô lễ, rất dễ mắc bệnh tim; ngƣời nào không giữ 

lòng tin, chuyên lừa ngƣời khác, họ dễ mắc bệnh bao tử; ngƣời ngu si, không 

có trí tuệ, dễ mắc bệnh thận, bệnh thận. 

Bởi thế con ngƣời, nếu sống theo nhân nghĩa lễ trí tín, lục phủ ngũ tạng sẽ 

không vấn đề, sức khoẻ sống lâu. Tại sao con ngƣời lại bất nhân, bất nghĩa, vô 

lễ, vô tín, không trí, nguyên nhân chính là do đâu? Do lỗi không học theo giáo 

huấn Thánh hiền. Trong Phật pháp không học kinh, không nghe pháp, dần dà 

xa cách  tánh đức, bất thiện lớn dần, nên  mới  mắc những lỗi đó. Nếu nghiệp 

đƣợc tạo từ đời trƣớc, ta đến thế gian này, sẽ bị thân thể khiếm khuyết nhƣ: 

mù, điếc, câm, ngọng, ngày nay chúng ta gọi đó là tàn tật. Khuyết tật đôi khi 

bẩm sinh, đôi lúc đã ra đời. Đã ra đời đa phần là do tai nạn, trong tai nạn ngày 

nay, phần lớn là tai nạn giao thông. 

344  Tập 558 



“Quỉ mị làm trướng” , nghĩa là quỉ áp vong, mang đến vô số bệnh tật, khiến 

ta  nằm  ngồi  không  yên.  Trong  đời  này:   “Cầu  sống  không  được,  muốn  chết 

 không xong” , sống rất khổ sở. Tất cả những việc này xảy ra ngay trƣớc mắt, 

chỉ  cần  chúng  ta  lƣu  tâm,  có  thể  thấy  đƣợc.  Nghĩ  đến  những  điều  trong  kinh 

Phật nói, đối chiếu với những gì ta thấy, sẽ hiểu, Phật không nói sai. 

“Hoặc  khiến  cho  chết” ,  họ  chết,  chết  rồi  đi  đâu?  Đến  thẳng  địa  ngục. 

Trƣớc  mắt ngồi nằm không yên, lòng nhƣ lửa đốt, đấy là hoa báo. Chết đoạ 

tam  đồ,  đó  là  quả  báo,  quả  báo  khổ  hơn .  “Chịu  khổ  não  lớn  trong  tám  vạn 

 kiếp” , đây là thí dụ, thời gian dài trong địa ngục, chịu khổ cực trong địa ngục 

tám  vạn  kiếp.  “Trăm  nghìn  vạn  kiếp  không  nghe  đến  tiếng  uống  ăn”.  Khát 

không có nƣớc uống, đói không thấy thức ăn, không phải thời gian ngắn, rất 

dài. Trăm nghìn vạn kiếp là số tƣợng trƣng. 

“Lâu sau được ra” , tất nhiên họ sẽ có lúc chịu xong tội báo, chịu xong họ 

ra khỏi địa ngục, đi đâu sau khi ra khỏi địa ngục? Phần nhiều đến cõi súc sinh, 

họ  đi  làm  trâu,  làm  ngựa,  làm  heo,  làm  dê.  “Nói  chung  không  khỏi  bị  người 

 giết mổ” , mọi ngƣời ăn thịt chúng. “Chịu khổ rất nặng” , khi bị giết thì không 

thể kể hết nỗi khổ. 

 “Sau được làm người”,  tƣơng lai cũng đƣợc trở lại loài ngƣời, phàm từ tam đồ 

thƣờng đến cõi ngƣời.  “Thường sinh hạ xứ”,  có nghĩa họ không có phần trong 

xã hội thƣợng lƣu. Họ sinh đến nhân gian, không có trí tuệ, ngu si, không có 

phƣớc  báo,  nghèo  khổ,  phải  chịu  khổ  trong  kiếp  ngƣời,  đấy  là  gì?  Phần  bất 

thiện  còn  lại  của  tam  ác  đạo,  chúng  ta  thƣờng  gọi  là  tập  khí,  do  tập  khí  bất 

thiện mang lại. 

Nếu  may  mắn  nghe  đƣợc  lời  giáo  huấn  Thánh  hiền,  họ  có  thể  vƣợt  qua 

đƣợc cuộc sống khốn khó, nâng linh tánh mình lên, đấy chính là hạnh phúc lớn 

nhất trong bất hạnh. Nếu không gặp đƣợc lời giáo huấn của Thánh hiền, họ còn 

khổ nữa, tại sao? Chết rồi tiếp tục đoạ ác đạo, tuy không tạo nghiệp nặng, trong 

tâm họ vẫn còn oán hận, bất bình, dẫn nghiệp này, lại lôi họ vào tam ác đạo. 

Nhƣ Kinh Địa Tạng đã nói, chúng sinh địa ngục đƣợc ra, không lâu sau lại 

quay vào, nguyên nhân do đâu? Không có trí tuệ, không biết là tự làm tự chịu. 

Lúc nào cũng mang tâm oán than trời trách đất, nhƣ thế là ta đang tạo lại ác 

nghiệp, nhƣng bản thân không hay biết.  “Trăm nghìn vạn kiếp không được tự 

Tập 558  345 



 tại”,   có  nghĩa  là  lúc  nào  cũng  u  buồn.  Không  giải  đƣợc  oán  kết,  không  mở 

đƣợc, khí oan không tan. 

 “Không  lúc  nào  nghe  được  tên  Tam  bảo”,   nghe  đƣợc  tên  Tam  bảo  là  đƣợc 

cứu, suốt đời không tiếp xúc với Tam bảo, ngƣời này thật đáng thƣơng. “Bởi 

 thế nơi những người vô trí, không tin, không nói kinh này vậy” , câu này nói rất 

quan  trọng.  Với  những  ngƣời  không  có  niềm  tin,  ngƣời  không  có  trí  tuệ,  ta 

đừng nói bộ kinh này với họ. Tại sao? Họ huỷ báng, lại tạo nghiệp. 

       “Ở trên dẫn hai kinh, nói rõ nghi tín, tuy chỉ tại nhất niệm của người đó. 

 Nhưng hoạ phước đã gieo, một trời một vực, bao đời không hết” . Vấn đề này 

rất  đáng  sợ!  Hoài  nghi,  chánh  tín  tuy  chỉ  trong  một  niệm,  nhƣng  phƣớc  có 

đƣợc của chánh tín, trí tuệ sinh ra. Tai hoạ do hoài nghi sinh ra, kéo đến khổ 

báo tam đồ, thời kiếp rất dài. 

Bởi  thế  đoạn  sau  kinh  nói:   “Nên  tin  rõ  trí  tuệ  vô  thượng  của  chư  Phật”. 

Tại sao một số ngƣời không tin trí tuệ vô thƣợng của chƣ Phật? Họ không biết 

trí tuệ vô thƣợng vốn đã có trong tự tánh, là tánh đức của mình. Chƣ Phật Nhƣ 

Lai  chỉ  là  ngƣời  đã  gạt  trừ  những  chƣớng  ngại  trong  tánh  đức,  nó  sẽ  có mặt. 

Chúng ta, cũng có thể gạt bỏ chƣớng ngại, chúng ta không khác chƣ Phật Nhƣ 

Lai. 

Ngày  nay  chúng  ta  có  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  đấy  là 

chƣớng ngại, là phiền não. Bản lĩnh của Phật và Bồ Tát Pháp thân là lục căn ở 

trong lục trần, thực sự đã làm đƣợc không khởi tâm, không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trƣớc. Bởi thế trong trí tuệ vô thƣợng trong tự tánh có 

mặt, nó khởi tác dụng. 

Chúng ta có,  nhƣng bởi phiền não che lấp, không khởi tác dụng. Sự thật 

này,  chân  tƣớng  này,  ta  phải  hiểu  rõ,  thấy  đƣợc,  chắc  chắn  không  còn  hoài 

nghi.  Quý  vị  sẽ  tin  tất  cả  pháp  trong  kinh  này  đã  nói,  tại  sao?  Tất  cả  pháp 

không rời tự tánh, xa rời tự tánh không một pháp nào khả đắc, đấy là nguyên 

tăc chung, cƣơng lĩnh chung, nhất định phải ghi nhớ. Để nguyên tắc, nguyên lí 

này dẫn đƣờng cho chúng ta, vƣợt qua đời này, mà không mất mát lớn lao. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn tiếp theo: “Từ Thị bạch rằng, tại sao cõi này, 

 một loại chúng sinh, tuy cũng tu thiện, nhưng không cầu sinh” . Đây là chuyện 

thƣờng thấy trong xã hội ngày nay, họ hành thiện, làm những việc tốt, nhƣng 

không niệm A Di Đà Phật, không cầu sinh thế giới Cực lạc. 

346  Tập 558 



“Phật  dạy  Từ  Thị,  những  chúng  sinh  này,  trí  tuệ  còn  mỏng,  cho  rằng 

 phương Tây, không bằng cõi trời, cho đó không vui. Phật dạy, thiện căn những 

 người đó trồng được, không thể lìa tướng, không cầu tuệ Phật, tham sâu vui 

 đời, phước báo nhân gian”.  Mỗi câu đều là lời thực.   “Từ Thị”,  là Bồ Tát Di 

Lặc, Bồ Tát Di Lặc đại từ đại bi thay chúng ta thỉnh pháp, nhắc nhở chúng ta, 

giúp đỡ chúng ta giải quyết vấn đề. 

 “Lấy vô duyên đại từ”,  đồng thể đại bi,  “Thương xót một loại chúng sinh trong 

 đời mạt”.  Thời kì mạt pháp loại này không ít, rất nhiều, vô cùng nhiều. Những 

ngƣời này cũng biết bỏ ác làm làm lành, nhƣng họ không cầu sinh thế giới Cực 

lạc phƣơng Tây, nguyên nhân ở đây là gì? Bồ Tát Di Lặc thay chúng ta hƣớng 

Phật thỉnh giáo. 

Tiếp theo Phật dạy chúng ta: “Loại chúng sinh này khiếm khuyết trí tuệ”,  họ có 

tri  thức,  nhƣng  không  có  trí  tuệ.  “Tham  đắm  phước  trời  người,  nên  không 

 nguyện sinh” . Họ chƣa thấy thế giới Cực lạc, nhƣng đã hƣởng đƣợc phƣớc báo 

hiện tiền. Giáo lí Đại thừa thƣờng nói:  “Giàu sang học đạo là khó”,  họ chìm 

đắm trong giàu sang, khởi tâm động niệm của họ làm sao phải giữ đƣợc giàu 

sang. Họ cũng lạy Phật, mục đích lạy Phật của họ là gì? Cầu Phật Bồ Tát gia 

hộ họ thăng quan phát tài, mục đích là chỗ đó, không phải vãng sinh thế giới 

Cực lạc. Không phải đi làm Phật, làm Bồ Tát, không phải, họ không có hứng 

với  những  thứ  đó.  Giúp  họ  sống  lâu,  gia  hộ  họ  sức  khoẻ,  gia  hộ  họ  con  đàn 

cháu  đống,  gia  hộ  họ  thăng  quan,  phát  tài,  họ  mong  những  thứ  đó,  loại  học 

Phật nhƣ thế chiếm bao nhiêu? Có lẽ đến 99%. 

Quý vị hỏi họ, tại sao anh học Phật? Sao anh đến chùa chiền lễ bái? Đấy 

quả thật là trí tuệ cạn cợt, coi Phật pháp là phƣơng pháp cầu phƣớc báo. Trong 

Phật giáo có câu thế này, là thực chứ không phải giả:  “Đệ tử nhà Phật có cầu 

 tất ứng”.  Nói rõ ra, cầu giàu sang đƣợc giàu sang, cầu con cái đƣợc con cái, 

cầu sống lâu đƣợc sống lâu, hữu cầu tất ứng, họ hiểu nhƣ thế, những thứ khác 

không hiểu. Những phƣơng pháp của Phật họ không chịu tìm hiểu, có thể họ 

không tin. 

Phật  dạy  cầu  giàu  sang  nhƣ  thế  nào?  Bố  thí  tài  sản  sẽ  đƣợc  giàu  sang, 

nhƣng  không  chịu  bố  thí,  bố  thí  phải  có  điều  kiện.  Nhà  Phật  nói  bỏ  một  để 

đƣợc tất cả, họ liền bỏ một, mong những gì? Mong ngày mai đƣợc một vạn, 

nếu ngày mai không đƣợc nhƣ thế, lời Phật không linh, bèn quay ra huỷ báng, 

không tin. 

Tập 558  347 



Những gì Phật dạy là có thật, phƣớc báo thực sự có từ ba loại bố thí. Với 

loại ngƣời này, câu sau đó của Bồ Tát Di Lặc rất hay:  “Không cầu nước Phật, 

 sao khỏi luân hồi” . Đời nay ta sống đƣợc bao lâu? Dù vất vả kinh doanh, khi 

có của cải ta hƣởng đƣợc mấy năm? Nếu chúng ta đọc lịch sử Trung Quốc, quý 

vị xem vua chúa các thời đại, phƣớc báo lớn nhất, có thể qua đƣợc hai mƣơi 

năm, đƣợc mấy ngƣời? Quá nữa không hơn hai mƣơi năm tại vị, họ hƣởng hết, 

tại vị sáu mƣơi năm, là ghê gớm. 

Triều nhà Thanh chỉ có hai ngƣời, Khang Hy và Càn Long, tại vị sáu mƣơi 

năm.  Ung  Chính  mƣời  ba  năm,  chƣa  đến  hai  mƣơi  năm.  Tất  cả  triều  Thanh 

mƣời  vị  Hoàng  đế,  chiếm  phần  nhiều.  Bởi  thế  có  ý  nghĩa  gì,  mƣời  mấy  hai 

mƣơi năm, rất ngắn, sáu mƣơi năm cũng nhƣ nháy mắt mà thôi. Bởi thế, không 

cầu sinh Tịnh độ là ta đã sai, quá sai! 

Lời  của  Bồ  Tát  Di  Lặc  có  hai nghĩa,  ở  đây  Niệm  Lão  cho  chúng  ta biết: 

“Thứ  nhất,  chuyên  chỉ  những  người  kể  trên,  nói  sai  cái  vui  ở  phương  Tây 

 không bằng cõi trời” . Cho rằng thế nào? niềm vui ở phƣơng Tây không bằng 

trên  trời.  Đọc  kinh  Phật,  chúng  ta  quan  sát  bằng  phƣơng  pháp  khách  quan, 

không bằng trên trời, trên trời thế nào? Ăn chơi khoái lạc, thế giới Cực lạc suốt 

ngày  học  hành,  làm  học  sinh  ở  phƣơng  Tây.  Phật  A  Di  Đà  suốt  ngày  giảng 

kinh, suốt ngày lên lớp, hình nhƣ không lúc nào ăn uống vui vẻ, không bằng. 

Xét về phƣơng diện đó, thì đúng thế. 

Ngày trƣớc tôi ở Đài Loan, gặp một thầy giáo trẻ, dạy đại học, có nghe đến 

Phật  pháp,  anh  ta có  mong  đƣợc  sinh  Tịnh độ  chăng? Không,  tại  sao  không? 

Thế giới Cực lạc phƣơng Tây không có con gái, tôi không đi, anh thích lên trời 

hơn, chắc chắn sẽ đi, anh ta vẫn chƣa hƣởng đƣợc niềm vui đọc sách. Cổ nhân 

có  câu   “Niềm  vui  đọc  sách,  vui  khôn  xiết”,   anh  ta  chƣa  thể  hội  đƣợc,  anh  ta 

chƣa hƣởng thụ đƣợc. Niềm vui sách vở, cái vui đó, là từ trong tự tánh tuôn 

chảy ra. 

Câu đầu của Luận Ngữ, Khổng tử nói:  “Học mà được thực hành, không vui 

 đó sao” . Vui đó là vui thích, vui thích tuôn ra từ nội tâm, không phải từ bên 

ngoài vào. Cái vui của ngƣời thế gian đều đƣợc kích thích từ bên ngoài, ca hát 

nhảy múa, lấy đó làm vui. Niềm vui đó tôi có cách hình dung, tôi thƣờng nói: 

Giống cái vui hút thuốc, chích ma tuý, phải trả giá rất đắt, không lợi cho thân 

tâm, phá hoại sức khoẻ. 

348  Tập 558 



Niềm vui đọc sách, là từ nội tâm phát ra, đó là phần dinh dƣỡng, lợi ích rất 

lớn cho thân tâm. Cái vui đó là của ngƣời trí tuệ hƣởng thụ, ngƣời không có trí 

tuệ,  không  hƣởng  thụ  đƣợc  niềm  vui  đó.  Bởi  thế  những  ngƣời  này  cho  rằng 

phƣơng Tây không bằng cõi trời. 

       “Giống  như  phân  biệt  hư  vọng”,   nên  họ   “không  cầu  sinh  Tịnh  độ”.   Họ 

không biết đến phƣớc tu thiện, tuy đƣợc sinh lên trời, nhƣng thọ mạng cõi trời 

có hạn. Tuy sống lâu, nhƣng vẫn có thời hạn, thời hạn đến họ cũng phải chết, 

chết rồi lại quay lại luân hồi. Quý vị hƣởng hết phƣớc báo cõi trời, hết phƣớc, 

sau khi chết đi, ác nghiệp liền hiện ra, ác báo cũng hiện ra. Sau khi đã chết ở 

cõi trời thì không có cách nào sinh trở lại đó, đoạ lạc xuống dƣới, đấy là nỗi 

khổ. Bởi thế cái vui ở cõi trời không phải rốt ráo. 

“Thứ hai”,  ở đây là nghĩa thứ hai:  “Phàm chỉ người thực hành các tông”, 

tám tông đại thừa Phật giáo, hai tông Tiểu thừa.  “Tuy vẫn tu hành tinh tấn”, 

nhƣng họ vẫn không muốn cầu sinh Tịnh độ, vẫn không lấy Tịnh độ Di Đà làm 

nơi trở về. Toàn nhờ tự lực, bản thân siêng tu giới định tuệ, đoạn phiền não, 

nuôi trí tuệ, nâng linh tánh mình lên, đi theo đƣờng đó. 

“Sẽ  rất  khó  toạ  đoạn  sinh  tử  ngay  trong  đời  này” .  Toạ  đoạn  là  gì?  Ngay 

trong đời này, giải quyết luôn vấn đề sinh tử, thế gọi là toạ đoạn sinh tử, ngƣời 

nào? A La Hán mới làm đƣợc, trong giáo lí Đại thừa, Bồ tát Thập tín, Bồ Tát 

Thất tín vị làm đƣợc. Họ siêu việt luân hồi lục đạo, đấy gọi là toạ đoạn sinh tử. 

Không có khả năng đó, vẫn cứ trong luân hồi sinh tử. 

 “Vẫn chịu hậu hữu”,  chết rồi vẫn còn, còn gì? Còn luân hồi. Chủng tử nghiệp 

tập trong A lại da, lôi ta đi đầu thai. Chủng tử thiện đã hƣởng hết phƣớc trên 

cõi trời, bây giờ chủng tử ác sẽ hiện hành, khởi tác dụng, khiến phải đoạ tam ác 

đạo. Trong kinh Phật đã nói, chúa trời Đao lợi chết đi, đoạ lạc vào cõi súc sinh, 

đầu thai làm gì? Lừa, đầu thai vào con lừa, con lừa ngày trƣớc làm chúa trời 

Đao lợi, đây là điều đƣợc nói trong kinh Phật. Hƣởng hết phƣớc thiện, ác báo 

sẽ hiện ra, cõi súc sinh. 

Trong  kinh  Phật  cho  chúng  ta  biết,  ngƣời  trời  Tứ  thiền,  ngƣời  trời  Tứ 

không, cao, cao nhất, sau khi chết sẽ đi đâu? Đến địa ngục vô gián. Thầy giáo 

nói với chúng tôi, đấy chính là cái gọi: “Trèo cao té nặng”, tại sao họ xuống 

địa ngục? Chính là vì hoài nghi. Bản thân họ không hiểu đƣợc, cho rằng trời 

Tứ thiền, trời Tứ không là cảnh giới đại Niết bàn. Sinh đến đó, tự cho đã thành 

Tập 558  349 



Phật, thành Phật bất sinh bất diệt, sống tám vạn đại kiếp. Khi thời gian đó hết, 

tập khí phiền não họ lại nổi lên, họ thấy lạ, ta đã nhập Bát niết bàn, sao còn nổi 

phiền não? Phật nói dối ƣ, không phải thật, đấy gọi là báng Phật, vì báng Phật, 

báng pháp, vì tội đó nên đoạ địa ngục vô gián. 

Cảnh giới đó không phải Bát niết bàn, A La Hán mới chứng Bát niết bàn. 

Bát niết bàn không phải trong luân hồi lục đạo, trong lục đạo không có, khỏi 

lục đạo rồi. Pháp giới Tứ thánh có thiên chân niết bàn, không còn quay lại lục 

đạo, không còn quay lại luân hồi lục đạo, chúng ta không thể không biết vấn đề 

này. 

Không  thể  không  đọc  kinh,  không  thể  không  hiểu  rõ  sự  lí,  bởi  vì  không 

hiểu  nên  chúng  ta  đã  sai  lầm  rất  nhiều.  Những  sai  lầm  đó,  đã  mang  đến  cho 

chúng ta rất nhiều rắc rối. Không hiểu nhiều thế pháp không quan trọng, những 

vấn đề quan trọng trong Phật pháp, nếu không hiểu rõ, chúng ta sẽ nhầm lẫn, 

thua thiệt rất lớn. 

Kinh luận Phật giáo nhiều nhƣ thế, chúng ta bắt đầu từ đâu? Bộ Kinh Vô 

Lƣợng Thọ là đủ, bộ kinh này đƣợc chú giải rất rõ ràng. Hoàng Niệm Lão đã 

sƣu tập những tƣ liệu, gồm 193 loại, đã xem rất kĩ. Viết ra chú giải này, định 

thực hiện công việc trong thời gian hai năm, hai năm chuẩn bị. Thời gian biên 

tập thành sách là một năm, bản nháp ban đầu. Năm sau mới sửa chữa, năm thứ 

ba lại sửa chữa, mới thành bản nháp đầu, sáu năm mới xong bản nháp đầu. Lại 

sửa chữa thêm lần nữa mới thành định bản, tổng cộng mất mƣời năm. Kinh và 

chú giải đều không thể nghĩ bàn. 

Xin  xem  kinh  văn:“Phật  dạy,  những  thiện  căn  họ  trồng  được,  không  thể  lìa 

 tướng, không cầu Phật tuệ, đam mê vui đời, phước báo nhân thiên. Tuy có tu 

 phước, cầu quả nhân thiên, nhưng khi được báo, tất cả đầy đủ, nhưng chưa thể 

 ra  khỏi  ngục  tam giới”,  lục  đạo  luân  hồi nhƣ  một  nhà  giam.  “Giả  sử  cha  mẹ 

 con cái, nam nữ quyến thuộc, muốn đến cứu vớt, trả lại một, nghiệp vương tà 

 kiến,  chưa  được  từ  bỏ,  thường  ở  luân  hồi,  không  được  tự  tại” .  Tất  cả  đều  ở 

trong  luân  hồi,  tả  thực  chân  tƣớng  nhân  gian.  Nếu  quý  vị  đọc  kĩ,  hiểu  đƣợc, 

chắc chắn quý vị sẽ  giống chƣ Phật Bồ Tát. Lợi dụng khoảng thời gian ngắn 

ngủi trong kiếp ngƣời, dùng nó để tu hành, tại sao? Có thể ngay trong đời này, 

mãi mãi thoát li luân hồi lục đạo, thế mới đúng, hoàn toàn chính xác. 

350  Tập 558 



 “Phật dạy”,  đoạn khai thị tiếp sau đây: “Càng cho thấy sự được mất, lợi hại 

 của  chấp  tướng  và  rời  tướng” ,  ta  nghe  những  lời  Phật  dạy.  “Bỉ  đẳng”,   là 

chúng sinh lục đạo, những ngƣời thuộc cõi ngƣời trong lục đạo. Họ trồng thiện 

căn  nhƣng  không  rời  tƣớng,  chấp  tƣớng,  phƣớc  tu  đƣợc  của  chấp  tƣớng  là 

phƣớc báo trời ngƣời. Tu phƣớc trƣớc tƣớng, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

 “Khó khỏi luân hồi.  Li tướng cầu sinh, mãi được giải thoát” . 

Ai chịu rời tƣớng? Ai chịu buông bỏ cảnh giới tƣớng này? tại sao họ không 

buông đƣợc? Không có trí tuệ, họ cho đây là thật, chỉ Bồ Tát mới hiểu là giả, 

phàm có hình tƣớng thảy đều hƣ vọng. Bồ Tát biết, ngƣời thƣờng không biết 

đƣợc.  Đã  biết  hƣ  vọng,  nên  buông  bỏ  ngay,  bởi  thế  buông  bỏ  là  thế!  “Lìa 

 tướng cầu sinh, mãi được giải thoát”. 

Đoạn  kinh  văn  bên  phải:   “Trước  nói  rõ  chấp  trước  phước  thế  gian”.   Chấp 

tƣớng, đây là phƣớc thế gian, không ra khỏi luân hồi. “Nghĩa là người đó tuy 

 trồng  thiện  căn,  nhưng  tham  phước  báo  nhân  thiên” ,  “không  thể  rời  tướng, 

 không cầu tuệ Phật”,  không cầu trí tuệ của Phật. Chỉ cầu trí tuệ Phật mới thực 

sự giúp ích cho chúng ta, hết sinh tử, khỏi tam giới, ngoài trí tuệ Phật ra đều 

không thể đƣợc. Đại Thánh đại hiền trong thế gian, họ dẫn dắt chúng ta chỉ là 

phƣớc trời, trời Dục giới, trời Sắc giới, trời Vô sắc giới, vẫn chƣa ra khỏi luân 

hồi. 

Phần cuối dẫn chứng kinh Phật để nói:  “Nên không thể ra khỏi nhà lao tam 

 giới”,   Dục  giới,  Sắc  giới,  Vô  sắc  giới  đều  là  lao  ngục,  ta  chƣa  ra  khỏi.  “Khi 

 được báo, tất cả đầy đủ”,  khi đƣợc quả báo, quý vị sống sung túc trong nhân 

gian,  sung  túc  ở  thế  gian  đến  cùng  cực  là  làm  đế  vƣơng.  Tởi  thế  có  câu,  quí 

làm  vua,  giàu  có bốn bể,  giàu  có  cùng  cực  ở  thế  gian,  đến  đỉnh điểm,  phƣớc 

báo lớn hơn thế là thiên vƣơng. 

Đẳng  cấp  thiên  vƣơng  rất  đa  dạng,  ngƣời  Trung  Quốc  thƣờng  gọi  Ngọc 

hoàng đại đế, đấy là tầng trời thứ  hai Dục giới, tầng trời thứ  nhất là trời Tứ 

thiên, tầng trời thứ hai là trời Đao lợi. Ngọc hoàng đại đế là chúa trời Đao lợi, 

bên trên, trời Dạ ma, trời Đâu suất, Bồ Tát Di Lặc ở trời Đâu suất. Trời Hoá 

lạc, trời Tha hoá tự tại, đấy là Dục giới, có nghĩa, vẫn chƣa đoạn năm loại dục 

tài sắc danh thực thùy, càng lên cao càng nhạt dần, nhƣng vẫn chƣa đoạn. Nếu 

đã đoạn, đoạn đƣợc sẽ siêu việt Dục giới, đến Sắc giới. 

Tập 558  351 



Mƣời  tám  tầng  trời  Sắc  giới,  trong  Sắc  giới  không  có  dục,  không  còn  tài 

sắc  danh  thực  thùy.  Bởi  thế  trời  Sắc  giới  không  cần  ăn,  ngƣời  trời  Sắc  giới 

không ngủ nghỉ, không có năm loại  đó nữa. Họ không cần tài, họ không cần 

sắc, không cần danh, không ăn, không ngủ nghỉ, thế là quá vui! 

Chúng  ta  ở  thế  gian  này,  năm  loại  này  quá  khổ,  không  cách  nào  bứt  ra 

đƣợc. Ngƣời ở trời sắc giới họ thoát đƣợc điều này, hƣng họ vẫn còn thân, vẫn 

còn cung điện để ở, họ mạnh khoẻ, sống lâu, họ không bệnh tất. Không những 

không bệnh tật, họ cũng không già yếu, tại sao? Họ không có vọng niệm, già 

yếu của họ chỉ trong giây lát, lúc nào? Bảy ngày trƣớc khi họ sắp chết, tƣớng 

già yếu xuất hiện, khi thấy tƣớng già yếu, mạng sống của họ sẽ đến, đấy là việc 

khổ nhất. Bởi thế cái khổ trong đời họ chẳng qua chỉ mấy hôm, ngoài mấy hôm 

đó, họ không biết đến khổ. 


Vì thế phàm phu cao cấp nhất, họ không cần thân thể, có thân càng rắc rối, 

mệt  mỏi,  không  cần  thân  thể.  Trời  Vô  sắc  giới,  chúng  ta  thƣờng  gọi  là  linh 

giới,  họ  không  có thân  thể,  nhƣng  vẫn  chấp  linh  đó  là  của  ta,  bởi  thế  họ  vẫn 

còn chấp ngã. Họ không cần thân thể, họ biết thân thể không phải ngã, linh là 

ngã, chúng ta thƣờng gọi là linh hồn. Nếu họ đã giác ngộ, đấy gọi là linh tánh, 

mê hoặc, vẫn còn chấp trƣớc, gọi là linh hồn, thật ra họ không linh. Giác ngộ 

mới linh, không giác ngộ không linh. Chính kinh giáo Đại thừa đã cho chúng 

ta biết một số tình cảnh. 

       “Đầy đủ tất cả, tạm hưởng vui đời, phước hết lại đoạ, hoạn sau vô cùng” . 

Mấy  câu  sau  rất  quan  trọng,  đúng  là  hậu  hoạn  không cùng,  tại  sao?  Oan  oan 

tƣơng báo đời đời kiếp kiếp không lúc nào ngƣng, vẫn cứ luân hồi trong lục 

đạo. Ngôn ngữ tạo tác, khởi tâm động niệm mỗi ngày đều oán kết với chúng 

sinh. Nhà Phật gọi là kết duyên, có thiện duyên, có ác duyên. Oan oan tƣơng 

báo đời đời kiếp kiếp không lúc nào ngƣng, nhƣ thế rất rắc rối, rất đáng sợ! 

Bởi thế phƣớc hết nhất định sẽ đoạ lạc, ở trong tam đồ ác đạo, hết tội nhất 

định đƣợc nâng lên. Địa ngục lên đến ngạ quỉ, ngạ quỉ lên đến súc sinh, súc 

sinh lại quay về cõi ngƣời. Họ đƣợc nâng lên, hết tội sẽ đƣợc nâng lên, lên đó 

họ hƣởng phƣớc, hết phƣớc lại đoạ xuống, đây là màn kịch trong lục đạo. Nếu 

ta xem hết sẽ thấy rất chán, không muốn vào lại. 

“Sau khi mạng chung, thân quyến tuy sám tội cầu phước cho họ, tu pháp 

 tụng kinh, muốn cứu độ. Nhưng căn tà kiến của họ quá nặng, chấp mê không 

352  Tập 558 



 ngộ,  vì  tà  kiến  nghiệp  vương,  chưa  thể  xả  li” .  Tà  kiến  nghiệp  vƣơng  là  gì? 

Phiền não kiến tƣ, kiến hoặc, tƣ hoặc là nghiệp vƣơng tà kiến, là vua trong lục 

đạo. Bởi thế khi đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, lục đạo luân hồi sẽ không còn, 

lục đạo đúng là một cơn ác mộng. Cõi trời là giấc mộng đẹp, tam ác đạo là cơn 

ác mộng, thực là một giấc mộng. 

Trong Chứng Đạo Ca, đại sƣ Vĩnh Gia đã nói rất hay, rằng trong mộng rõ 

ràng có lục thú, tỉnh rồi đại thiên rộng bao la. Khi tỉnh dậy không thấy lục đạo, 

không còn nữa, bởi thế nó không phải thật. Phải hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực 

này,  biết  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thực,  chúng  ta  không  còn  chấp  trƣớc  vào  cảnh 

giới,  không  chấp  trƣớc  là  có  thể  siêu  việt,  không  chấp  trƣớc  thì  không  tạo 

nghiệp. Học tuỳ duyên nhƣ chƣ Phật Bồ Tát, tuỳ thuận chúng sinh, tuỳ hỉ công 

đức, tự mình thực sự giác ngộ. Khi tâm đã giác ngộ, hành vi cũng đƣợc giác 

ngộ, ngày càng gần với chƣ Phật Bồ Tát. 

 “Chưa thể lìa bỏ nghiệp vương tà kiến”,  tám chữ này là gốc của luân hồi lục 

đạo, nhân của luân hồi lục đạo, trong kinh giáo thƣờng nói là phiền não kiến 

tƣ. 

Kiến là sai lầm về kiến giải, cũng nhƣ nói ta có cách nhìn sai lệch, cho tất 

cả pháp trong thế gian là thật, sai lầm, không phải thật. Tƣ hoặc là ta nghĩ sai, 

tham sân si mạn nghi là ta nghĩ sai, căn bản trong tự tánh không có những thứ 

này, trong pháp tánh không có, trong pháp tƣớng cũng không, hoàn toàn là suy 

nghĩ  sai  lầm.  Thân  kiến,  biên  kiến, kiến  thủ  kiến,  giới  thủ  kiến  đều  là  thành 

kiến, cũng là sai. Quý vị thấy sai, không thể tìm thấy những thứ đó trong pháp 

tánh, pháp tƣớng, tất cả đều bị quý vị nhìn sai, đúng là tự làm tự chịu, không 

liên can đến ai cả, tại sao? 

Hoàn toàn không có trong tâm tánh, pháp tƣớng, hƣ vọng hoàn toàn, nghĩa 

là bởi ta phân biệt chấp trƣớc nên nó có mặt. Rời phân biệt chấp trƣớc nó sẽ 

biến  mất,  đấy  gọi  là  nghiệp  vƣơng  tà  kiến.  Không  buông  bỏ  nó,  ta  không  có 

cách nào siêu việt luân hồi lục đạo. 

 “Vì  tà  kiến”,   tà  kiến  là  kiến  hoặc.  “Nên  không  sanh  chánh  tín”,   thế  nào  là 

không  sinh  chánh  tín?  Với  tất  pháp  tƣơng  ứng  với  tánh  đức,  đều  không  tin . 

 “Nên tà kiến này thậtsự làm vua các nghiệp ác” , nên gọi là  “tà kiến nghiệp 

 vương”,  vấn đề này rất rắc rối! Kiến giải sai lầm, còn nguy hiểm hơn suy nghĩ 

sai lầm, nhƣng nó dễ đoạn. Ý niệm sai lầm đó gọi là vƣơng vấn không dứt, rất 

Tập 558  353 



khó cắt đứt, đấy là tham sân si mạn nghi, không dễ đoạn. Thân kiến, biên kiến 

khá dễ đoạn. 

Bởi thế đoạn đƣợc kiến hoặc sẽ chứng quả Tu đà hoàn. Tu đà hoàn, mới là 

chánh  kiến  đƣợc  Phật  pháp  thừa  nhận,  họ  tin  kinh  giáo  của  Phật,  đấy  gọi  là 

chánh tín. Chúng ta chƣa chứng đến cảnh giới đó, cái tin của ta đối với Phật 

giáo, không đƣợc gọi là chánh tín, tại sao? Chƣa đạt đến tiêu chuẩn chánh tín. 

Chánh tín là không hoài nghi, trong niềm tin chúng ta ngày nay vẫn còn hoài 

nghi. 

Trong  sinh  hoạt  thƣờng  ngày,  đối  mặt  với  cảnh  giới  bên  ngoài,  nghi  ngờ 

chồng chất, không biết phải đối phó thế nào. Cầu Phật Bồ Tát chỉ giáo, cầu quỉ 

thần chỉ giáo, những việc làm đó đều là bất tín! Nếu chánh tín, quý vị còn đi 

tìm  những  thứ  bên  ngoài  làm  gì?  Không  cần  thiết.  Ngƣời  chánh  tín,  tâm  đã 

định, tâm thanh tịnh có mặt, chánh tín, không một chút hoài nghi. Vì thế ngày 

nay chúng ta không tin chính mình, nửa tin nửa ngờ, với Phật Bồ Tát cũng nửa 

tin nửa ngờ, vì vậy sống rất đau khổ. 

Pháp hỷ kia ta chƣa nếm đƣợc, nghe kinh hiểu đƣợc  một lúc, giống nhƣ 

rất  thích.  Nhƣng  mấy  phút  sau  không  còn  nữa,  không  giữ  đƣợc  mãi  cái  vui 

thích đó, nguyên nhân của vấn đề là gì? Chƣa thực sự đạt đến, chỉ gặp một lúc, 

khi tiếp xúc, chỉ hƣởng đƣợc một tí, nếu thực sự đạt đến, sẽ không để vuột mất. 

Lúc  nào  cũng  sinh  tâm  hoan  hỷ,  sẽ  không  còn  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp 

trƣớc, trong sinh hoạt thƣờng ngày có thể thấy đƣợc, tại sao? Ngày trƣớc cái gì 

cũng bo bo, suy tính, bây giờ thế nào? Không suy tính nữa, rất thoải mái. 

Những ngƣời trƣớc đây ta gặp, yêu ngƣời này, ghét kẻ kia, bây giờ không 

còn,  ngƣời  ghét  cũng  thành  thƣơng.  Họ  sẽ  thay  đổi,  cảnh  giới  thay  đổi,  tâm 

thái,  ngôn    ngữ,  hành  động  đều  thay  đổi,  dần  dà  tiếp  cận  đƣợc  Phật  Bồ  Tát. 

Những  so  đo  tính  toán,  đấy  là  tiếp  cận  ma  quỉ,  đấy  không  phải  Phật  Bồ  Tát. 

Bởi  thế  chỉ  cần  nghiệp  vƣơng  tà  kiến  vẫn  còn,  ta  còn  phải  luân  hồi,  không 

đƣợc tự tại, không ra khỏi luân hồi. 

Xem đoạn kinh văn bên dƣới: “Con thấy những người ngu si, không trồng 

 gốc thiện ,chỉ thấy thế trí thông biện, tăng thêm tâm tà, làm sao xuất được đại 

 nạn sinh tử” , ý đoạn văn này rất sâu, rất rộng. Niệm Lão có đoạn chú ở đây: 

“Văn bên phải muốn chỉ, người nặng trước đây. Những người trước đây chỉ tu 

354  Tập 558 



 thiện, chỉ cầu phước đời, nên không thể ra khỏi luân hồi” . Chỗ này nói  “ngu si 

 càng nặng”,  tại sao?  “Không trồng gốc thiện”,  phải chú ý câu này. 

Thế nào gọi là gốc thiện? Không tham, không si, không sân, đấy gọi là ba 

gốc thiện, không trồng gốc thiện là gì? Không trồng gốc thiện là còn tham, sân, 

si, phát triển tham sân si không ngừng, vẫn còn nhƣ thế! 

Quý vị xem:  “Lại ỷ thế trí thông biện”,  dùng sự thông minh, tri thức của 

họ. Trí ở đây là trí thức, không phải trí tuệ, trí tuệ đƣợc sinh ra từ giới định tuệ. 

Họ có thế trí thông biện, thông minh của thế gian, biện tài của thế gian.  “Ngạo 

 mạn  tự  đại”,   kiêu  ngạo,  ngã  mạn.  Thấy  mình  hơn  ngƣời,  ngƣời  khác  không 

bằng mình.  “Không sinh chánh tín”,  không tin lời giáo huấn của Thánh hiền, 

không  tin  lời  dạy  cha  mẹ.  Ngạo  mạn,  không  những  coi  thƣờng  ngƣời  khác, 

ngay cha mẹ cũng không coi ra gì. 

Hạng  ngƣời  này  có  thật,  chúng  ta  cũng  đã  thấy.  Cha  mẹ  không  đƣợc  học 

hành, vất vả nuôi con từ bé, bớt ăn bớt mặc để chúng đƣợc học hành. Học hành 

đƣờng hoàng, khi tốt nghiệp đại học rồi, cầm đƣợc tấm bằng tiến sĩ, về nhà thế 

nào? Coi khinh cha mẹ, cha mẹ không chữ nghĩa, coi khinh. Bạn bè đến thăm 

nhà,  hỏi  thăm  mọi  ngƣời,  đó  là  ngƣời  làm  trong  nhà,  chúng  không  nói  đó  là 

cha mẹ. Giống nhƣ nói cha mẹ nó đi khỏi, sợ mất mặt, nói dối đó là ngƣời làm, 

quý vị thấy cha mẹ có đau lòng chăng! 

Đó chính là xã hội ngày nay, hoàn toàn không biết hiếu thuận, không biết 

cảm ơn, bởi thế đúng là  “giúp lớn tâm tà”.  Không biết thế trí thông biện là một 

trong tám nạn, nạn đó là gì? Nạn ở đây là quý vị gặp nạn. Bát nạn, Phật pháp 

thƣờng nói tam đồ bát nạn, bát nạn này có nghĩa thế nào? Quý vị không tiếp 

cận đƣợc lời giáo huấn Thánh hiền, không gặp Tam bảo, cho dù có gặp cũng 

nhƣ không gặp, tại sao? Quý vị không tin. Gặp Phật Bồ Tát, đó là mê tín, bài 

xích bằng hai chữ đó, cự tuyệt. 

Bởi thế giáo dục Thánh hiền, giáo dục Tam bảo không có duyên với bạn, 

đây là những ngƣời đáng thƣơng nhất trong đời. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học đến đây. 

 

 

-------------------------------------------------------------------------------------- 

Tập 558  355 



 

Tập 559 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:25.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời  xem  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  734,  hàng  thứ  tƣ. 

Chúng ta xem từ hàng thứ năm kinh văn. 

       “Con  xem  những  người  ngu  si,  không  trồng  gốc  thiện,  chỉ  dùng  thế  trí 

 thông biện, tăng thêm tâm tà, làm sao ra khỏi đại nạn sinh tử”.  Chúng ta phải 

đặc biệt chú trọng đoạn kinh văn này, là câu cuối: làm sao ra khỏi nạn lớn sinh 

tử. Không tai nạn nào nghiêm trọng bằng sinh tử, ra khỏi sinh tử, tất cả những 

tai nạn khác đều đƣợc hoá giải. 

Niệm  Lão  chú  rằng:   “Văn  bên  phải  muốn  chỉ”,   chính  là  năm  câu  này. 

 “Càng làm rõ người trước”,  nhấn mạnh những gì đã nói trƣớc, càng nghiêm 

túc hơn. Đoạn trƣớc nói tu thiện, chỉ cầu phƣớc báo nhân gian, bởi thế không 

thể ra khỏi luân hồi. Ta có thể thấy trong đời này, tâm thái học Phật của những 

ngƣời  xuất  gia,  tại  gia,  mục  đích  học  Phật,  phần  lớn  không  thoát  khỏi  tiếng 

thơm, lợi dƣỡng. Tất cả những việc thiện đều là phƣớc đức, không phải công 

đức. Những gì năm câu này nhắm đến là  “càng ngu si thêm”,  vì tại sao? Vì họ 

 “không trồng thiện căn”,  không trồng thiện căn, sẽ phóng túng trong tham sân 

si mạn. 

Giáo lí Đại thừa cho chúng ta biết, tất cả thiện pháp của thế gian đều đƣợc 

sinh ra từ ba gốc thiện, ba gốc thiện ở đây là không thâm, không sân, không si, 

đấy là thiện căn. 

Thời đại chúng ta ngày nay, phải thêm vào sau hai chữ nữa, để khỏi quên: 

không mạn, không nghi. Nghĩa là hoài nghi, tham sân si mạn nghi gọi là ngũ 

độc. Ngƣợc với ngũ độc, trái lại là năm thứ thiện căn. Có thể nói tất cả thiện 

pháp của thế gian, xuất thế, đều đƣợc gây dựng trên năm gốc rễ này, có  một 

356  Tập 559 



trong năm gốc này sẽ đoạ địa ngục. Nếu đầy đủ cả năm, rất tuyệt, vấn đề này 

chúng ta không thể không biết. Năm độc tham sân si mạn nghi, chính là không 

có thiện căn, họ đầy đủ năm chữ này. 

 “Nhưng vì thế trí thông biện”.  Thế trí, ngày nay chúng ta gọi là tri thức, không 

phải trí tuệ. Trí xuất thế gian là trí tuệ, trí thế gian là tri thức. Họ cũng thông 

minh, họ cũng biện tài. Nếu bỏ mất gốc thiện, thế trí thông biện này, sẽ giúp họ 

không  trồng  thiện  căn.  Nghĩa  của  không  trồng  thiện  căn  ở  đây  là  không  làm 

những việc tốt, thế trí thông biện đó sẽ giúp họ thành tựu , “tăng thêm tâm tà”.  

Tâm tà là tham sân si mạn nghi, nhƣ thế làm sao có thể ra khỏi đại nạn sinh tử! 

Nạn ở đây là thiên hai, tại sao? Năm  loại này sẽ kéo theo thiên tai. Năm  thứ 

này đặt trƣớc mặt chúng ta, rất nhiều ngƣời đã cảnh giác, biết đây là thảm họa 

nghiêm trọng, nhắc đến để cùng nhau thảo luận, tìm cách giải quyết tai nạn. 

Những ngƣời đồng học chúng ta biết rằng, buông bỏ tham sân si mạn nghi, 

thiên ta liền đƣợc giải trừ. Không tham, không tham luyến tất cả pháp thế xuất 

thế gian, thiên ta về nƣớc không còn. Không giận dữ, không bực bội, tâm bình 

khí hoà, nhiệt độ trên quả đất sẽ giảm xuống, núi lửa hết tuôn trào. Không si 

mê, thiên tai về gió không còn, cuồng phong, bão tố, gió lốc... sẽ không còn. 

Không  mạn,  học  cách  khiêm  cung,  không  ngạo  mạn,  không  còn  động  đất. 

Không  nghi,  nhất là  không nghi ngờ  lời  dạy  của  Thánh  hiền,  không  ngờ  vực 

lời dạy của Thánh hiền, quả đất liền vững chắc, không bị đứt gãy, không chìm 

xuống  biển.  Hãy  xem,  những  đại  nạn  này  có  thể  hoá  giải,  thực  sự  chỉ  trong 

nhất niệm. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:  “Đây  là  bởi  quá  ngu  si, 

 không trồng thiện căn, lại ỷ kiến thức thế gian của mình” . Nhất là loại tri thức 

trong  thời  đại  khoa  học  kĩ  thuật  ngày  nay,  thông  minh  đều  đƣợc  dùng  vào 

những việc đó. Thông biện dùng vào đâu? Dùng vào việc không tin cổ nhân, 

thậm chí không tin cha  mẹ, không tin tổ tông, không tin có Thánh hiền. Cho 

Thánh  hiền  không  bằng  họ,  Thánh  hiền  không  phát  minh  khoa  học  kĩ  thuật. 

Cho rằng khoa học kĩ thuật là số một, không tin tôn giáo. 

“Kiêu mạn tự đại, không sinh chánh tín, nuôi lớn tâm tà”,  tâm tà ở đây là 

tham sân si  mạn nghi. “Không biết thế trí  thông biện là một trong tám nạn” , 

tám nạn, trong kinh Phật thƣờng nói, ở đây chúng ta nhắc lại lần nữa. Đây là 

“danh số”  Phật giáo, thuật ngữ danh từ, nhƣng trong đó có chữ số. 

Tập 559  357 



        “Tức  tám  chổ  có  chướng  nạn  khi  thấy  Phật  nghe  pháp,  lại  có  tên  tám 

 không  rảnh(八无暇 ),  nghĩa  là  những  thứ  làm  cho  tu  đạo  nghiệp  không  thể 

 thoải mái” . Nếu bị tám thứ này, qúy vị sẽ không có thời gian học Phật. 

Tám loại đó là gì? Thứ nhất là  “địa ngục”.  Trong địa ngục, rất nhiều loại 

địa  ngục,  tuỳ  theo  ý  niệm  của  mỗi  ngƣời,  tự  nhiên  hiện  ra.  Địa  ngục  không 

phải do vua Diêm La tạo, cũng không phải ông Thành hoàng tạo, cũng không 

phải  do  Thƣợng  đế  tạo,  là  do  nghiệp  lực  mang  lại.  Những  nghiệp  lực  nào? 

Tham sân si mạn nghi, những gì ta tạo về sát đạo dâm vọng, quả báo địa ngục 

tự nhiên liền hiện ra. Thời gian đoạ địa ngục cũng rất dài, khổ không thể tả! 

Với  việc  này,  trong  kinh  Phật  nói  rất  thấu  triệt,  chúng  ta  giở  trong  kinh 

Phật, liên quan đến những chuyện Phật nói về địa ngục, đều đƣợc ghi vào một 

chỗ. Từ hai mƣơi lăm thứ kinh luận, Phật thuyết địa ngục, một số nơi nói rất 

chi tiết, bản sao này chúng ta cũng lƣu thông, tôi đặt tiêu đề: Chƣ Kinh Phật 

Thuyết Địa Ngục Tập Yếu. Phong phú hơn những gì Đạo gia nói, còn đầy đủ 

hơn,  nên  đọc  qua  một  lần,  chúng  ta  sẽ  có  sự  cảnh  giác,  không  nên  đến  địa 

ngục! Làm sao để không đi? Ta không tạo nghiệp địa ngục, thì sẽ không đi đó 

sao? Tạo nghiệp địa ngục chắc chắn phải đi. Đây chính là không có thời gian 

để học Phật. 

Tuy trong địa ngục có Bồ Tát Địa Tạng Vƣơng, Bồ Tát Địa Tạng Vƣơng là 

tƣợng  trƣng.  Bồ  Tát  Pháp  thân  đến  địa  ngục  hoá  độ  chúng  sinh  rất  nhiều, 

nhƣng  địa  ngục  rất  khó  độ!  Khó  ở  chỗ  nào?  Họ  không  tin.  Nếu  chúng  sinh 

trong địa ngục biết sám hối, biết hối lỗi, họ liền thoát khỏi địa ngục, địa ngục 

không  còn  nữa.  Không  biết  sám  hối,  không  hiểu  đƣợc  hối  lỗi,  sẽ  mãi  không 

thoát khỏi địa ngục. 

Thứ  hai  là   “cõi  ngạ  quỉ”.  Thứ  ba  là   “cõi  súc  sinh”.  Ba  thứ  này  thƣờng 

đƣợc gọi là tam ác đạo, tam ác đạo đều đang chịu khổ báo, tạo tác tất cả những 

nghiệp  bất  thiện,  đều  phải  chịu  báo  trong  đó.  Những  chúng  sinh  trong  này 

không  có  công  phu  tu  tập,  tuy  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  giúp  đỡ  họ,  giúp  đỡ  những 

ngƣời nào? Những ngƣời thực sự có duyên. Những ngƣời học Phật, học rất tốt, 

khi gần mất nhất niệm tham sân si, liền đoạ tam đồ, bởi thế khi gần mất quan 

trọng ở chỗ chánh niệm. Niệm cuối cùng khi gần mất là tâm tham, bất luận là 

tham tài, tham sắc, hay tham luyến tình chấp, tất cả đều đoạ lạc, đoạ vào ngạ 

quỉ. Khi gần mất là bực bội, liền đoạ và cõi địa ngục. Khi gần mất mà ngu si, 

không có trí tuệ, nghĩa là mê mờ! 

358  Tập 559 



Ngày nay chúng ta thƣờng nói, ngƣời già thƣờng mắc chứng quên, vấn đề 

này rất rắc rối, già cả mắc chứng quên thƣờng đến cõi nào? Cõi súc sinh. Họ 

ngu  si,  không  có  khả  năng  phân  biệt  thị  phi,  thiện  ác,  bởi  thế  vấn  đề  này  rất 

đáng  sợ,  cần  phải  đề  phòng.  Tại  sao  ngƣời  già  hay  mắc  chứng  quên?  Chắc 

chắn trong lòng bức bối, oán hận, không có chỗ giãi bày, bởi thế tâm lí muộn 

phiền, đấy là nguyên nhân chính. Nên làm cho ngƣời già sống tuổi xế bóng vui 

vẻ, đấy là công đức không gì lớn bằng. Ai cũng đến tuổi đó, ta lại không muốn 

chết yểu, vậy nhất định phải đến tuổi già. 

Bởi thế săn sóc ngƣời già, từ xƣa đến nay, ngƣời Trung Quốc rất coi trọng 

vấn đề này. Ngày trƣớc là đại gia đình, săn sóc tuổi già là trách nhiệm của gia 

đình. Thứ ngƣời Trung Quốc chú trọng, phải nuôi dạy con cháu, không đƣợc 

buông lỏng, quản lí rất nghiêm. 

Trung niên, dùng tài năng của mình để cống hiến cho xã hội, cống hiến cho 

quốc gia, cống hiến cho gia đình. Bỏ ác làm lành, tích luỹ công đức, làm rạng 

rỡ tông môn. Tuổi già, thƣờng chỉ sau khi về hƣu, tuổi già hƣởng phúc, gọi là 

niềm vui trời cho, đó là xã hội Trung Quốc ngày trƣớc. 

Bây giờ, chúng ta đã vứt bỏ những thứ truyền thống Trung Quốc, chạy theo 

nƣớc ngoài. Ngƣời nƣớc ngoài lẫn lộn với Trung Quốc, ngƣời nƣớc ngoài nói 

thế  nào?  Trẻ  con  là  thiên  đƣờng  của  loài  ngƣời,  thời  vui  vẻ  nhất.  Đến  trung 

niên  phải  bỏ  mạng  chiến  trƣờng,  phải  giành  giật  với  ngƣời  khác,  cạnh  tranh, 

đấu tranh. Tuổi già, tuổi già là nấm mồ của đời ngƣời. 

Sau chiến tranh thế giới thứ hai, nƣớc Mĩ là quốc gia hùng mạnh nhất trên 

thế giới, bởi thế họ đƣa ra chế độ là quĩ phúc lợi tuổi già. Nhà nƣớc dƣỡng lão, 

nhà nƣớc có tiền, rất nhiều. Nghe nói bây giờ kinh tế đã trở thành vấn đề, quĩ 

dƣỡng lão cạn kiệt. Hết quĩ dƣỡng lão, những ngƣời dân Mĩ thật đáng thƣơng! 

Họ  không  tích  trữ,  ngƣời  Mĩ  kiếm  đƣợc  chừng  nào  tiêu  chừng  đó,  thậm  chí 

tiêu hết, họ đến ngân hàng vay. 

Ngƣời  Trung  Quốc  chắc  chắn  không  làm  việc  đó,  khổ  cực  thế  nào  cũng 

không mƣợn tiền, bởi thế không nợ ngƣời nhẹ tênh. Ngƣời Mĩ nợ tiền đã thành 

thói quen, có thể nói chào đời đã nợ nần, đến già trả chƣa xong, khác hẳn với 

cách nghĩ ngƣời Trung Quốc. 

Bởi thế khổ nạn tam đồ, nghiệp chƣớng nặng, rất khó hoá độ. Tuy Phật Bồ 

Tát từ bi, không bỏ rơi họ. Những ngƣời đƣợc độ nhất định trong đời trƣớc, có 

Tập 559  359 



nền tảng học Phật rất vững vàng, khi gần mất, vô ý nổi tham sân si mạn nghi, 

đoạ vào tam đồ. Nhờ thiện căn vững vàng, trong địa ngục Phật Bồ Tát, thực sự 

giúp đỡ họ. 

Nhân gian chúng ta đây, làm rất nhiều Phật sự cầu siêu, với họ có rất nhiều 

lợi ích. Thực sự có ngƣời niệm Phật vãng sinh, có ngƣời sinh lên trời, có ngƣời 

quay lại nhân gian. Nhƣng ngƣời không nhân đƣợc những lợi ích đó, đại đa số 

vẫn nhƣ cũ, những vấn đề này chúng ta cần phải hiểu. Bởi thế kinh sám, lễ lạc 

là để nhắc nhở họ, khi đã giác ngộ, họ liền từ bỏ. Nếu họ vẫn cứ mê hoặc, vẫn 

chấp trƣớc, chấp trƣớc quá nặng nề, nghĩa là chấp trƣớc oan oan tƣơng báo. 

Anh bị ngƣời khác giết, ôm lòng hận thù, muốn báo thù. Ngƣời khác thiếu 

nợ, tâm niệm trong lòng, muốn đòi nợ, nhƣ thế thì hết cách, không thể ra khỏi 

đƣợc. 

Thứ tƣ là  “Uất đơn việt”,  tân dịch  “Bắc cu lô châu”, lối dịch này là cách 

dịch của đại sƣ Huyền Tráng. Cựu dịch là thời cổ đức, lối dịch trƣớc thời đại 

sƣ Huyền Tráng, phiên Uất đơn việt.  “Vì quả báo an vui thù thắng, hoàn toàn 

 không có khổ”,  dây là Bắc châu trong tứ đại bộ châu. 

Địa cầu chúng ta đây là Nam thiệm bộ châu, chỗ này không phải trên quả 

đất, ở một tinh cầu khác. Đây là chỗ vãng sinh của những ngƣời tu thiện, quả 

báo nơi đó rất thù thắng, ngƣời sống một nghìn năm, rất ít ngƣời chết yểu. Sản 

vật phong phú, sống rất thoải mái, không lo nghĩ, không muốn học Phật. Bởi 

thế nơi đó không có Phật pháp. 

Bồ Tát Vi Đà là thần Hộ pháp này, tổng đạo Hộ pháp. Quý vị xem chúng 

ta thƣờng thấy tấm biển, là  “tam châu cảm ứng”, bốn đại bộ châu tại sao tam 

châu cảm ứng? Bắc cu lô châu họ không đến, ở đó không có Phật pháp. Bắc cu 

lô châu rất tuyệt vời, nhƣng không nghe đƣợc Phật pháp, không bao giờ thấy 

đƣợc Tam bảo. Sinh đến đó là một nghìn năm, ta hết duyên học Phật, phải mất 

rất lâu nhƣ thế, những gì đã học ngày trƣớc hầu nhƣ mất sạch, bởi thế đây là 

chƣớng ngại. 

Thứ năm là  “trời trường thọ”,  trời trƣờng thọ là Sắc giới, Vô sắc giới. Có 

một cõi ở Sắc giới gọi là trời Vô tƣởng, chuyên môn chỉ nó. Bởi vì ngũ bất bất 

hoàn của Sắc giới, là nơi tu hành của Thánh nhân tam quả, ở đó có Phật pháp. 

Chỉ có trời Vô tƣởng, sắc giới có chín tầng trời, chỉ có tầng này không có Phật 

pháp,  sống  rất  lâu.  Ngƣời  ở  Vô  sắc  giới  không  học  Phật,  họ  hiểu  nhầm,  cho 

360  Tập 559 



mình đã chứng Bát niết bàn, lấy Vô sắc giới làm Niết bàn, đây là sự nhầm lẫn 

rất trầm trọng. 

Mạng  sống  rất  dài,  nhƣng  khi  thời  điểm  đến,  định  công  họ  mất  đi,  phiền 

não lại có mặt. Lúc đó họ lại huỷ báng Phật pháp, huỷ báng Thánh giáo: Hình 

nhƣ Thánh hiền nói Đại bát Niết bàn là mãi mãi bất sinh bất diệt, tại sao bây 

giờ lại sinh phiền não, lại có sinh diệt? Đây là sự báng Phật báng Pháp, tội này 

đoạ địa ngục vô gián. Ngƣời trời Tứ không, khi họ gần mất, họ không tự chủ 

đƣợc. Bởi thế những thứ này là chƣớng ngại. 

Thứ  sáu   “mù  điếc  câm  ngọng”,   đây  là  những  khiếm  khuyết  về  sinh  lí. 

Điếc, không nghe đƣợc, ta giảng kinh, họ  không nghe. Mù,  mắt không thấy. 

Câm, ngọng, muốn hỏi gì không hỏi đƣợc. Đây đều là những chƣớng ngại. 

Thứ bảy là  “thế trí thông biện”.  Thế trí ngày nay chúng ta gọi là tri thức, 

phần tử tri thức cao cấp, họ có nhiều kiến thức, nhƣng không có trí tuệ. Họ có 

biện  tài,  cũng  rất  thông  minh,  nhƣng  họ  không  tin,  không  thể  tiếp  nhận  Phật 

pháp. 

Thứ  tám  là   “trước  phật  sau  phật”,   thời  điểm  họ  sinh,  sinh  ra  trƣớc  Phật. 

Trƣớc khi Phật chƣa xuất thế, thế gian này chƣa có Phật pháp. Sau Phật, họ có 

mặt  ở  thế  gian  này,  Phật  đã  diệt  độ,  chúng  ta  đây  có  phải  sau  Phật  chăng? 

Không đƣợc coi là sau Phật. Pháp vận của Phật là một vạn hai nghìn năm, sau 

khi Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, một vạn hai nghìn năm gọi là sau Phật. 

Thế gian này không có Phật pháp, bạn không nhận đƣợc lợi ích thù thắng 

từ  Phật  pháp,  đây gọi  là  tám  thứ  nạn.  Nạn  ở  đây,  nghĩa  là  ta  không  thể nghe 

Phật pháp, không thể thấy Phật nghe pháp, tám thứ này là chƣớng ngại. Phẩm 

Phƣơng Tiện, Kinh Duy Ma nói: Khi Bồ Tát thành Phật, Bồ Tát ở đây là Bồ 

Tát bổ xứ, khi họ thành Phật, nƣớc đó không có tam đồ bát nạn, Bồ Tát đó là 

gì? Đại đức của Bồ Tát tạo nên. 

Đoạn  cuối:  “Tịnh  Tâm  Giới  Quán  Pháp  nói,  bốn  trăm  lẻ  bốn  bệnh  vì  ăn 

 đêm mà ra” . Đây là nói về việc thân thể nhiều bệnh tật, bởi thế khi còn tại thế, 

Phật dùng một ngày một bữa. Khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, bữa ăn tối 

nhất định không ăn, đây gọi là trì ngọ. Mặt trời xế bóng thì không ăn bất cứ thứ 

gì, đây là lối dƣỡng sinh, lợi ích rất lớn với việc giữ gìn sức khoẻ. Buổi chiều, 

ăn tối, đây là nguồn gốc của bệnh tật. 

Tập 559  361 



        “Tam  đồ  bát nạn  lấy  phụ  nữ  làm  gốc”,   đấy  là  tham  sắc.  Tham  tài,  tham 

danh  không  nặng  bằng  tội  báo  tham  sắc.  Phần  sau  nói  rộng  tƣớng  đó,  quyển 

thứ  tám  trong  Đại  Thừa  Nghĩa  Chƣơng  đã  nói  rất  rõ  về  việc  này,  nói  rất  chi 

tiết. Bởi thế, thế trí thông biện, là một trong tám nạn. 

 “Tà kiến điên đảo, lại cho là tốt”,  nếu bạn gặp đƣợc, họ đúng là nhƣ thế, nói 

nhƣ rồng leo, biện tài vô ngại. Họ phê bình ta, họ đến chỉ trích ta, lại còn tỏ ra 

rất đắc ý. 

Đoạn cuối ở đây Niệm Lão đã kết luận: “Những người như thế, làm sao ra 

 khỏi biển khổ sinh tử”.  Không thoát đƣợc luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo là 

bể khổ sinh tử. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: “Lại có chúng sinh, tuy trồng gốc thiện, làm 

 ruộng phước lớn, giữ tướng phân biệt, tình chấp nặng nề, muốn thoát luân hồi, 

 rốt cụôc không được. Nếu dùng trí tuệ vô tướng, trồng các cội đức, thân tâm 

 thanh tịnh,  xa rời phân biệt, cầu sinh tịnh độ, đến Bồ đề Phật, sẽ sinh nước 

 Phật,  mãi  được  giải  thoát” .  Đoạn  trƣớc  là  tham  đắm  phƣớc  báo  thế  gian, 

không ra khỏi luân hồi lục đạo. Phần sau Phật cho chúng ta biết, nên làm thế 

nào mới đƣợc thoát ra, tự thực là luân hồi quá khổ. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: “Phật trả lời Từ Thị, chúng sinh cõi 

 này, tuy cũng tu thiện, nhưng không cầu sinh Tịnh độ, tất cả có ba loại” . Ba 

loại này đều là những ngƣời học Phật, không muốn sinh Tịnh độ. 

Loại  thứ  nhất:   “tham  đắm  niềm  vui  cuộc  đời”,  đây  là  những  ngƣời  nào? 

Ngƣời giàu có trong thế gian, họ đi lễ chùa thắp hƣơng, đến làm Phật sự, là để 

cầu phƣớc báo trời ngƣời, họ không cầu vãng sinh, không cầu làm Phật, làm 

Bồ Tát. Họ không có hứng với những việc đó, mà coi trong danh lợi, nặng về 

tình cảm. Tại sao học Phật? Mong Phật phù hộ họ thăng quan, phát tài. Mong 

Phật phù hộ họ sống lâu, giàu có. Mong Phật gia hộ con cháu họ đƣợc bình an, 

họ  cầu  những  thứ  đó.  Bởi  vậy  họ  cũng  tu  phƣớc,  tạc  tƣợng  Phật,  xây  chùa 

chiền, làm những việc đó, ruộng phƣớc lớn. 

 “Thứ hai, thế trí biện thông, tâm tà ngùn ngụt”. Nhƣ đã nói phần trƣớc, họ có 

tri thức thế gian, có nhiều chữ nghĩa, thông minh, có biện tài, nhƣ thế nào gọi 

là tâm tà? Không tin thế gian có Thánh hiền, không tin trên cõi đời có Phật Bồ 

Tát, cho tôn giáo là mê tín, cho những lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, đã 

xƣa rồi. Đó là sản phẩm của thời phong kiến, những sản phẩm của Thánh hiền 

362  Tập 559 



đó đều là đánh lừa ngƣời dân. Bởi thế cổ thánh tiên hiền là rác rƣỡi, là tào lao, 

nên vứt nó vào sọt rác. Bởi thế mới có cơ quan đánh đổ Khổng tử. 

Tâm  tà  của  những  ngƣời  này  ngùn  ngụt,  ngƣời  phƣơng  Đông  có,  ngƣời 

phƣơng  Tây  cũng  có,  không  tin  tôn giáo,  tin  khoa  học,  khoa  học  là  tri  thức. 

Đây là loại thứ hai, những ngƣời này cũng tu phƣớc, nhƣng không có ý định 

vãng sinh, bỏ ác làm lành . 

       “Ba loại ấy vì phân biệt thủ tướng, nặng về tình chấp” . Thủ tƣớng là chấp 

tƣớng, tình chấp quá nặng. Chấp trƣớc, giáo lí Đại thừa gọi là phiền não kiến 

tƣ, phiền não kiến tƣ nặng! Nếu đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, luân hồi lục đạo 

sẽ không còn, nó nặng quá. Tiếp theo là chấp thủ tƣớng phân biệt, thủ tƣớng 

phân biệt nhẹ hơn tình chấp sâu nặng một tí, nhƣng hai thứ này thƣờng đi đôi 

với nhau. Đấy chính là lí do không thể ra khỏi luân hồi lục đạo, không thể cầu 

sinh Tịnh độ, ba loại ngƣời này. 

“Ba  loại  người  này,  dù  có  tu  phước,  nhưng  kết  quả  chỉ  là  phước  báo  thế 

 gian,  mộng  huyễn  bào  ảnh,  nháy  mắt  là  hết.  Nên  muốn  thoát  khỏi  luân  hồi, 

 cuối cùng không được”. Đấy là đã cho chúng ta biết nguyên nhân. 

Chúng ta tiếp tục xem: “Lại có chúng sinh, tuy trồng gốc thiện, làm ruộng 

 phước lớn”,  ruộng phƣớc lớn ở đây là trì danh hiệu Phật. Chúng phải đặc biệt 

lƣu ý câu này, ruộng phƣớc lớn nhất là niệm Phật. “Bởi trì danh là vua trong 

 các việc thiện, nên ruộng để trồng được gọi là ruộng phước lớn. Tiếc là phân 

 biệt  nắm  giữ  tướng,  nặng  nề  tình  chấp,  nên  tuy  niệm  Phật  nhưng  không  thể 

 thoát luân hồi” . 

Hồi trƣớc tôi gặp một ngƣời đồng học, lớn tuổi hơn tôi, hình nhƣ ba mƣơi 

năm  trƣớc.  Ba  mƣơi  năm  trƣớc,  ông  ta  độ  bảy  mƣơi  tuổi,  giờ  chắc  đã  mất. 

Ngày tết, khi đó tôi đang  ở thƣ viện Cảnh Mĩ, đến thăm  tôi ngày tết, nói với 

tôi: Pháp sƣ Tịnh Không, công phu niệm Phật của tôi rất tốt, tôi nói tốt quá! 

Ông nói, tôi đã buông bỏ hết, chỉ một thứ không buông đƣợc, tôi hỏi là gì thế? 

Không  buông  đƣợc  đứa  cháu.Tình  chấp,  chỉ  cần  ông  buông  đứa  cháu,  ông 

đừng xem nóniệm A Di Đà Phật. A Di Đà Phật, mỗi ngày niệm mấy vạn tiếng 

A Di Đà Phật, nhƣng ý nghĩ, mỗi ý nghĩ khởi lên đều là đứa cháu, ông không 

phải  A  Di  Đà  Phật,  ông  đƣợc  vãng  sinh  chăng?  Không  thể  vãng  sinh,  chắc 

chắn  trở  ngại,  không  thể  vãng  sinh  thì  đi  đâu?  Yêu  thích  đứa  cháu,  không 

Tập 559  363 



muốn  rời  nó,  khi  lớn  nó  kết  hôn,  có  thể  ông  đầu  thai  làm  con  nó,  ngƣời  đời 

thƣờng chơi những trò nhƣ thế. 

Tình chấp ngƣời đời, thực sự không dễ buông bỏ, chỉ cần ta quyến luyến, 

yêu thích, luôn nghĩ đến nó, liền đã gặp rắc rối. Ngƣời đi tu cũng không ngoại 

lệ. 

Khi  tôi  ở  San  francisco,  Mĩ,  gặp  một  pháp  sƣ,  hình  nhƣ  bây  giờ  ông  đã 

mất, lớn tuổi hơn tôi, cả đời theo đuổi thú sƣu tầm tƣợng Phật cổ. Ông có một 

bảo tàng nhỏ, mở ra thấy toàn tƣợng Phật, cả gian phòng đều là đồ cổ, đây là 

đời Đƣờng, kia là đời Tống, nọ là Nguỵ Tấn Nam Bắc triều, chuyên sƣu tập 

những thứ đó, ông có vãng sinh chăng? Không thể! Mất sẽ đi về đâu? Mất rồi, 

chắc chắn không rời đƣợc căn phòng đó, căn phòng đó có gì? Chuột, gián, sâu 

kiến,  ông  đầu  thai  đến  đó.  Ông  sẽ  đến  những  nơi  đó,  sẽ  không  đến  nơi  nào 

khác, việc này rất rắc rối! 

Hồi đó thấy chuyện đó, tôi vô cùng sợ hãi, tại sao? Bởi vì tôi cũng có yêu 

thích, nhƣng khác nhau! Tôi thích gì? Thích sách kinh, thích nhất là sách đóng 

cẩn thận, đấy là những bản đẹp. Khi thích sách, sau khi chết sẽ làm  con  mọt 

trong  sách.  Lúc  đó  sẽ  đầu  thai  vào  đó,  càng  nghĩ  càng  sợ.  Bởi  thế  tôi  quyên 

góp  tất  cả  những  cuốn  đó,  phần  lớn  tặng  cho  qũi  giáo  dục  Phật  giáo,  để  họ 

phiên bản, rồi cho in, bản chính vẫn cho họ giữ. Còn một số sau khi tôi in, tặng 

lại cho nhà in, nguyên bản do nhà in, họ tự giữ, làm nhƣ thế để làm gì? Sợ sau 

này có ngƣời in, họ có bản gốc, tôi cũng bỏ nó luôn, để không còn tham luyến 

gì nữa. 

Bởi thế yêu thích, rắc rối sẽ đến ngay, sẽ chƣớng ngại cho việc vãng sinh. 

Phải từ bỏ tất cả, trong lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài A Di Đà Phật, không 

có một thứ gì. Ngƣời đó chắc chắn sẽ đƣợc sinh, không vấn đề gì. 

       “Tam  bối  vãng  sinh  trong  kinh,  đều  do  việc  phát  Bồ  đề  tâm,  nhất  hướng 

 chuyên niệm A Di Đà Phật”. Phát Bồ đề tâm và nhất hƣớng chuyên niệm đều 

quan  trọng,  chỉ  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  không  phát  Bồ  đề  tâm,  không  đi 

đƣợc. Tuy phát Bồ đề tâm, không có nhất hƣớng chuyên niệm, cũng không đi 

đƣợc, đây là vấn đề cần nên ghi nhớ.  Đời nay chúng ta muốn vãng sinh thế 

giới Cực lạc, thân cận Phật A Di Đà, câu này phải luôn nhớ thật kĩ. Bồ đề tâm 

là đại trí, là đại bi, là đại nguyện, là tâm viên dung nhất thể. 

364  Tập 559 



 “Nặng về tình chấp chính là ngu si”.  Chỉ cần ta đối với bất kì một chuyện gì, 

một vật gì, một ngƣời nào trong thế gian này, có tâm ham muốn đều bị gọi là 

ngu si. Tâm Bồ đề ta phát kia sẽ là giả, không phải chân, tại sao vậy? Vì tình 

chấp, sở thích của ta, những thứ ta muốn, sẽ phá hỏng ngay bồ đề tâm của ta. 

Tâm Bồ đề rất khó phát. 

       “Phân biệt thủ tướng sẽ có chọn lựa”,  có chọn lựa thì tâm từ bi sẽ không 

còn, tâm bình đẳng không còn. Bởi vì ta có chọn lựa  “do đâu nổi lên”,  làm sao 

lại nổi lên,  “Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”  ? Chỉ Cần có chọn lựa, cả hai 

cái đó liền mất. Tôi thích ngƣời này, tôi ghét kẻ khác, đại từ đại bi sẽ không 

còn. Đại từ đại bi là tâm Bồ đề. 

Bao nhiêu năm nay, khi giảng kinh giáo, tôi tóm tắt tâm Bồ đề thành mƣời 

chữ: Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Ở đây nói rất  hay, 

tâm Bồ đề là đại trí, đại bi, đại nguyện, viên dung nhất thể, cũng nói rất hay. 

Khi nào chúng ta thực sự phát đƣợc tâm viên dung nhất thể? Chỉ cần phát 

đựợc tâm viên dung nhất thể, thanh tịnh, bình đẳng, giác sẽ có mặt. Không biết 

cõi hƣ không khắp pháp giới cùng ta là nhất thể, đều do nổi lên giữ tƣớng phân 

biệt, gọi là trƣớc tƣớng. Nghĩa là phá hoại tâm Bồ đề. 

 “Những người như thế làm sao phát khởi tâm Bồ đề?”  Không có trí tuệ, không 

có từ bi, không có viên dung, phân biệt thủ tƣớng, tôi thích cái này, ghét thứ 

kia, nhƣ thế thì làm sao thành tựu? Tất cả những thứ này là trong cuộc sống 

của  chúng  ta,  chúng  ta  phát  tâm  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  tại  sao  không  có 

cảm  ứng?  Tại  sao  bệnh  hoạn  thân  thể  lại  nhiều  nhƣ  thế?  Tại  sao  muốn  làm 

chuyện gì, chƣớng ngại kéo đến ùn ùn?  Bình tâm nghĩ kĩ sẽ thấy nguyên nhân, 

nguyên  nhân  không  phải  bên  ngoài,  nguyên  nhân  do  ta,  nhất  định  phải  biết 

đƣợc đạo lí đó. 

Nguyên nhân bên ngoài, hay nguyên nhân do ta mang lại. Ta đã sai, để lại 

bài học cho ngƣời đi sau, không lặp lại vết xe đổ, con đƣờng sau này của họ sẽ 

bằng  phẳng  hơn,  ta  sai  lầm  ở  đâu?  Chƣa  đủ  khiêm  tốn,  chƣa  đủ  cung  kính, 

chƣa thực hành tứ nhiếp pháp. Bởi thế tuy việc tốt, lại mang đến chƣớng ngại 

đố kị cho ngƣời khác. Bản thân chúng ta thấy rất rõ, rất minh bạch, bởi chúng 

ta, đã buông bỏ tiếng thơm, lợi dƣỡng. Nên những thứ chƣớng ngại tật đố, đối 

với ta mà nói, có lợi mà không có hại. 

Tập 559  365 



Cƣ  sĩ  họ  Bàng  đã  nói:   “Chuyện tốt  không  bằng  không  chuyện”,  tâm  phát 

rất viên mãn. Trong hội Lăng Nghiêm Phật nói: Tâm thiện vừa phát, công đức 

liền viên mãn, không phải ta không làm, mà bởi có chƣớng ngại, nên không thể 

làm  đƣợc,  nhƣng  công  đức  đã  viên mãn.  Những  lý  sự  này  đều  phải  hiểu  rõ, 

nhƣ thế chúng ta mới nhớ đƣợc những gì kinh giáo đã dạy. 

Bồ đề tâm đã phát, không để nó có chƣớng ngại. Bồ đề tâm đã phát, buông 

bỏ tất cả nhân ngã, thị phi, chƣa buông đƣợc nhân ngã, thị phi, chắc chắc Bồ 

đề tâm không thể phát đƣợc. Việc niệm Phật cầu sinh Tịnh độ của chúng ta, 

chắc  chắc  sẽ  bị  chƣớng  ngại.  Bởi  thế  phân  biệt  chấp  tƣớng,  chắc  chắn  sẽ  có 

chọn lựa, chỉ cần có chọn có lựa, liền không có cách hƣng khởi vô duyên đại 

từ, đồng thể đại bi, sẽ hữu danh vô thực. 

“Những  người  như  thế  làm  sao phát được  Bồ đề  tâm?  Bởi  thế  niệm  Phật 

 cũng  không  thể  vào  trong  tam  bối”. Ở  đây  là  nói  niệm  Phật,  chỉ  kết  pháp 

duyên với Phật A Di Đà, kết duyên với thế giới Cực lạc, đời này rất khó vãng 

sinh. “Đại sư Ngẫu Ích nói, niệm Phật mà không tín nguyện, cũng không vãng 

 sinh,  chính  giống  như  vậy” .  Thực  sự  tín  nguyện,  không  dễ  gì!  Có  tín  có 

nguyện, chắc chắn vãng sinh. 

Chúng ta cũng có tín nguyện, tại sao không vãng sinh? Tín và nguyện của 

ta đều có tạp lẫn, tạp không thuần, bởi thế không thể vãng sinh. Muốn đƣợc 

vãng sinh, tín và nguyện của ta phải tinh thuần. Tinh là nhất, nhất tâm, tôi chỉ 

mong cầu sinh Tịnh độ, không có mong cầu gì khác, thế mới đƣợc. Phải hiểu, 

tinh nhất là chân tâm. Có vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc là vọng tâm. Khởi 

tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  vọng  tâm.  Khởi  tâm,  động  niệm  là 

phiền não vô minh, phân biệt là phiền não trần sa, chấp trƣớc là phiền não kiến 

tƣ. Tạp lẫn những thứ này, Bồ đề tâm là giả, không phải chân. 

Đại thừa, nói rất nghiêm khắc, buông bỏ phiền não kiến tƣ, ta vẫn còn trần 

sa, vô minh, không đƣợc coi là thực sự phát Bồ đề tâm, tại sao? Quý vị xem 

trong kinh Hoa Nghiêm, Sơ phát Bồ đề tâm, vừa phát Bồ đề tâm sẽ đƣợc địa vị 

gì? Sơ trú Viên giáo, thực sự phát Bồ đề tâm. Sơ trú trở xuống, Phật trong thập 

pháp  giới  không  có  Bồ  đề  tâm,  Bồ  Tát,  A  La  Hán,  Phật  Bích  Chi  trong  thập 

pháp giới không có Bồ đề tâm, Bồ đề tâm rất đáng quí! Bồ đề tâm là chân tâm 

của chúng ta. 

366  Tập 559 



Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Từ bi ở đây, là những 

gì trong kinh đã nói : “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”,  nhất định phải khế 

nhập viên dung nhất thể, chân tâm là gì? Chân tâm là viên dung nhất thể, đấy 

là chân tâm. Không phải viên dung nhất thể là vọng tâm, vọng tâm cũng có thể 

vãng sinh: sinh Phàm thánh đồng cƣ độ, hoặc sinh biên địa nghi thành. Sinh 

biên địa nghi thành cũng tốt, quý vị thực sự đến Tịnh độ. Trong năm trăm năm 

đó, chắc chắn Bồ đề tâm sẽ sinh khởi, rồi đƣợc nhập phẩm, nhập vào tam bối. 

Bởi thế chân tâm rất quan trọng. 

Ngày  nay  chúng  ta,  nói  thật,  rất  thuận  tiện,  thƣờng  nhắc  nhở  chúng  ta  là 

Kinh Kim Cang, một câu trên Kinh Kim Cang : “Tất cả pháp hữu vi, như mộng 

 huyễn bọt nước, như sương lại như ánh chớp, nên quán tưởng như thế”. Khi 

gặp cảnh giới, ta nghĩ đến câu kinh văn này, tại sao? Đánh tan phân biệt, chấp 

trƣớc  của  chúng  ta.  Cảnh  mộng  là  nhất  thể,  viên  dung  nhất  thể.  Trong  giấc 

mộng  xuất  hiện  rất  nhiều  ngƣời,  tất  cả  đều  là  tâm  ta  biến  hiện  ra,  chắc  chắn 

không phải ngƣời từ bên ngoài chạy đến trong giấc mộng, không có chuyện đó. 

Quý vị thấy Phật, thấy Bồ Tát trong mộng, là những gì đƣợc biến hiện từ tâm 

bạn. Bởi thế nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sinh”, là từ tâm tƣởng ta biến hiện. 

Bình thƣờng ta không suy nghĩ thì không biến hiện, vì thế tất cả pháp đƣợc 

sinh ra từ tâm tƣởng, tất cả pháp cùng một thể với ta, viên dung nhất thể. Nhận 

thức  đúng  vấn  đề  này  rất  quan  trọng,  quý  vị  thực  sự  thừa  nhận,  thực  sự  tiếp 

nhận. Hiểu rõ tất cả, thực sự tỉnh ngộ, tất cả những phiền não chƣớng ngại sẽ 

không còn. 

Với những hoàn cảnh trƣớc đó, ví dụ nhƣ tai nạn 2012, 2013, ta có chăng? 

Không có, tại sao? Giống nhƣ Bồ Tát Quán Thế Âm, quán chiếu bằng trí tuệ 

chân thực, ngũ uẩn đều không, lấy đâu ra thiên tai? Tâm quý vị luôn định, mãi 

mãi giác ngộ. 

“Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói:  nếu  niệm  Phật  mà  không  tín,  nguyện,  cũng  được 

 vãng  sinh,  đều  giống  nhau  hết” ,  giống  ý  đó. “Với  lại  tu  phước  trước  tướng, 

 phước  đó  sẽ  hết” ,  tạo  sao?  Phƣớc  báo  thế  gian,  quả  báo  trong  lục  đạo,  nhƣ 

Kinh Kim Cang nói: “Ưng vô sở trụ mà hành bố thí, nghĩa là bố thí không trú 

 sắc, bố thí không trú vào thanh hương vị xúc pháp. Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên bố 

 thí như thế, không trú vào tướng, tại sao? Nếu Bồ Tát bố thí không trú tướng, 

 phước đức đó không thể nghĩ bàn”.  Bởi thế, chỉ cần trƣớc phƣớc, làm phƣớc 

lớn đến cỡ nào, phƣớc báo đó có hạn. 

Tập 559  367 



Ngày trƣớc Lƣơng Võ Đế, mọi ngƣời đều đã biết, tu bố thí trong nhà Phật, 

trong  lịch  sử  Phật  giáo  Trung  Quốc,  không  ai  hơn  vị  hoàng  đế  này.  Qua  tay 

ông, rất nhiều chùa viện đƣợc dựng lên, qui mô cực kì hoành tráng, bao nhiêu 

ngôi?  480  ngôi.  Ông  hâm  mộ  Phật  pháp,  hộ  trì  Phật  pháp,  nếu  ai  muốn  xuất 

gia, ông rất mừng, làm hộ pháp cho quý vị ngay. Cúng dƣờng hàng vạn ngƣời 

xuất gia, phƣớc báo lớn chăng? 

Ông là ngƣời phân biệt thủ tƣớng, bởi thế tổ sƣ Đạt Ma, nói thẳng với ông, 

không có công đức. Ông khoe khoang trƣớc mặt tổ sƣ Đạt Ma, hỏi tổ sƣ Đạt 

Ma, công đức tôi có lớn chăng? Tổ sƣ Đạt Ma trả lời  “không chút công đức”, 

thủ tƣớng phân biệt, không có công đức. Có phƣớc báo, phƣớc báo lớn chăng? 

Có  hạn,  bởi  họ  phân  biệt  thủ  tƣớng,  vì  thế  phƣớc  báo  có  hạn.  Phƣớc  báo  đó 

chắc chắn trong cõi trời Dục giới, trời Dục giới có hạn, có hạn này, không phải 

trời  Tứ  vƣơng  thì  cũng  trời  Đao  lợi.  Phƣớc  đức  là  gì,  thế  nào  là  công  đức, 

chúng ta phải làm sáng tỏ, hiểu đƣợc, không đƣợc hiểu nhầm. 

       “Linh Phong”  là đại sƣ Ngẫu Ích, Phá Không Luận là Kinh Kim Cang Phá 

Không Luận, đây là tác phẩm của đại sƣ Ngẫu Ích. Trong tác phẩm đó ông đã 

nói thế này:  “Dùng pháp vô sở trú, trú trong Bát Nhã, tu sáu Ba la mật, nhưng 

 không thủ tướng”,  đây là lời dạy của đại sƣ. Tu sáu Ba la mật là tu bố thí, trì 

giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  bát  nhã,  tất  cả  đều  không  trƣớc  tƣớng. 

 “Bởi thế có thể khiến bố thí ít, nhưng như hư không”,  bố thí bao nhiêu? Bố thí 

một ít tiền, bố thí một hào, công đức bao nhiêu? Lớn nhƣ pháp giới hƣ không. 

Lƣơng  Võ  Đế  không  hiểu  chuyện,  tại  sao?  Hoàn  Nguyên  Quán  đã  nói: 

 “Hàm dung không hữu”,  cũng giống nhƣ cách nói Đại thừa, lƣợng lớn phƣớc 

lớn. Họ  không trú tƣớng, lƣợng sẽ lớn, không có lựa chọn, không trú tƣớng, 

tâm lƣợng của họ bằng hƣ không. Tâm lƣợng lớn nhƣ thế, họ tặng một ít tiền, 

lƣợng sẽ lớn ngang với cõi hƣ không. Chỉ cần ta phân biệt thủ tƣớng, dù tặng 

vạn  lƣợng  vàng,  phƣớc  đó  là  hữu  hạn.  Không  trƣớc  tƣớng,  không  thủ  tƣớng, 

không trƣớc tƣớng, bố thí một đồng, công đƣớc sẽ lớn hơn ngƣời trƣớc tƣớng 

mà bố thí vạn lƣợng vàng, hơn ngƣời đó. Đạo lý náy là tất cả pháp đều từ tâm 

tƣởng  mà  sinh  ra,  tƣơng  ứng  với  tâm  lƣợng  nên  lớn,  trái  với  tâm  lƣợng  nên 

nhỏ. 

Hàm không dung hữu, nghĩa là tâm ôm trọn cả hƣ không pháp giới, lƣợng 

châu sa giới là không hữu, có thể bao dung. Hàm không cũng là có thể ôm cả 

hƣ  không,  hƣ  không  ở  đâu?  Hƣ  không  ngay  trong  tâm  ta,  tâm  lớn  hơn  hƣ 

368  Tập 559 



không. Vấn đề này, là điều Thế Tôn đã nói trong Kinh Lăng Nghiêm: “Nhưng 

 chúng sinh trú ở tướng, vọng tưởng tự kể quả kể nhân, xem lớn, xét nhỏ. Nếu 

 có thể trú vào tánh, không trú nơi tướng, giống như trong hạt cải có hư không 

 mười phương, tánh không hai không khác” . Nó lớn là lớn ở chỗ đó, chỗ đó là 

trú  trong  tánh,  làm  theo  tánh,  không  trú  trong  tƣớng.  Nghĩa  là  tam  luân  thể 

không, vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, cũng không có tƣớng thí xả trong đó. 

Khi đã bố thí, trong tâm không còn vết tích gì, phƣớc báo này rất lớn, bằng 

nhƣ hƣ không. Bố thí nhƣ thế, trì giới cũng nhƣ thế, nhẫn nhục cũng nhƣ thế, 

tinh tấn, thiền định cũng nhƣ thế. Năm điều trƣớc trong lục độ là sự, điều sau 

cùng là trí tuệ, trí tuệ ở đâu? Không trú tƣớng là bát nhã, trong bố thí của ta có 

bát  nhã,  trong  trì  giới  của  ta  có  bát  nhã,  trong  nhẫn  nhục  của  ta  có  bát  nhã, 

trong tinh tấn, thiền định có bát nhã. Có bát nhã là tƣơng ứng với tự tánh, đấy 

gọi là công đức vô lƣợng vô biên. 

Nếu có phân biệt thủ tƣớng, công đức sẽ không có, là phƣớc đức hữu hạn. 

Quả báo phƣớc đức đó là ở trời, ngƣời, có hạn. Những đạo lí tinh thâm, vi diệu 

của Phật pháp này, không thể không hiểu. 

Không trú tƣớng, tại sao lớn? Phá Không Luận đã thí dụ, giải thích thế này, 

giống nhƣ hạt cải, rau cải. Cái không trong hạt cải, chúng ta khoét một hạt cải, 

khoảng trống trong hạt cải đó, khoảng không đó, có khác gì không gian trong 

mƣời  phƣơng  chăng?  Không  khác  gì  cả.  Không  khác  gì  cả,  vậy  công  đức 

không phải cũng giống nhau ƣ? Bởi thế tánh không không hai không khác. Bởi 

không  không  không  có  trong  ngoài,  không  không  có bỉ  thử,  không  không  có 

phƣơng hƣớng, nghĩa là không có Đông Tây Nam Bắc. Không không có hình 

tƣớng, càng không có không nhỏ khác với không lớn, không có không lớn và 

không nhỏ. 

 “Phước vô tướng, phước đấy mới lớn”, ta sai khi trƣớc tƣớng, những thứ này 

có trong sinh hoạt đời thƣờng, bởi thế ngƣời hiểu lí có thể tu đại phƣớc. Hiểu 

lí, ngƣời có trí tuệ, họ thí ít nhƣng đƣợc phƣớc lớn. Thậm chí họ không thí, chỉ 

khởi một ý thiện, phƣớc báo đã bất khả tƣ nghị. Nếu họ thực hiện đƣợc ý thiện 

đó, phƣớc báo đó càng lớn. Những sự lí này chúng ta đã hiểu, đấy mới đúng 

nghĩa học Phật, không hiểu là mê tín. 

       “Kinh  Kim  Cang  lại  nói:  Nếu  tâm  thủ  tướng,  chắc  sẽ  trước  ngã,  nhân, 

 chúng sinh, thọ giả” . Bạn đã trƣớc tƣớng, chỉ cần trƣớc một thứ, bốn thứ còn 

Tập 559  369 



lại đều có, nó có sự ràng buộc lẫn nhau. Chúng ta hiểu đƣợc vấn đề đó, thì hiểu 

đƣợc  những  gì  chúng  ta  đang  tu  là  không  nhƣ  pháp,  vì  thế  chƣớng  nạn  mới 

nhiều nhƣ thế, có thể hoá giải chƣớng nạn chăng? Rất khó, khó ở điểm nào? Ở 

chỗ  chúng  ta  nghe  Phật  pháp,  nhƣng  chúng  ta  không  thể  thay  đổi  cách  nghĩ, 

liệu có không thủ tƣớng chăng? Liệu có không chấp trƣớc chăng? Không thể 

buông bỏ! Phải làm sao? 

Biện  pháp  của  Phật  pháp  là  dạy  quý  vị  huân  tu  thời  gian  dài.  Chỉ  cần  áp 

dụng phƣơng pháp đọc kinh, niệm  Phật, nghe giảng. Một năm  chuyển  không 

đƣợc,  mƣời  năm.  Mƣời  năm  không  chuyển  đƣợc,  hai  mƣơi  năm.  Hai  mƣơi 

năm  chuyển  không  đƣợc,  ba  mƣơi  năm,  chắc  chắn  sẽ  chuyển  đƣợc,  tại  sao? 

Thời  gian  dài,  quý  vị  thực  sự  đã  hiểu,  chƣa  đủ  thời  gian,  cái  thấy  đó  là  giả, 

không thể tin cậy đƣợc, tại sao? Cảnh giới hiện ra liền bị xáo trộn, tập khí sai 

lầm  sẽ  ào  đến.  Kết  luận  một  câu,  lực  lƣợng  huân  tập quá  yếu  đuối,  vấn  đề  ở 

chỗ đó. 

Đại đức tổ sƣ dạy chúng ta:  “Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài”, mới 

hiểu đƣợc nó rất chí lí. Tôi thƣờng nói với những ngƣời đồng học, tôi không có 

sở trƣờng, nhƣng rất may bao nhiêu năm nay không thoái chuyển, mà mỗi năm 

lại tiến bộ một ít, nguyên nhân ở đâu? Không rời kinh điển, đấy là cách tôi đối 

trị tập khí trong tôi, tôi không có kết quả khi ứng dụng những công phu khác. 

Công phu trì giới không mang lại kết quả, công phu niệm Phật không mang lại 

kết quả, công phu trì chú cũng không mang lại kết quả. Dùng phƣơng pháp nào 

mới mang lại kết quả? Cuối cùng tôi nghĩ đến việc giảng kinh. Quý vị không 

thể không cố gắng chuẩn bị trƣớc lúc giảng kinh, không chuẩn bị tốt, lên bục 

giảng không biết nói gì, chuyện này gây áp lực lên tâm lí rất nặng. 

Mới  học  giảng  kinh,  giảng  một  giờ,  phải  có  bốn mƣơi  giờ  chuẩn  bị,  tuần 

chỉ có thể giảng hai giờ, suốt một tuần chuẩn bị. Phải soạn bản nháp, phải sửa 

đi sửa lại bản nháp nhiều lần, nhƣ thế mới có thể khống chế đƣợc mình, có kết 

quả. Suốt ngày không rời kinh điển, suốt ngày dạy dỗ, dạy dỗ ở đây, tôi phải 

đƣa ra đƣợc những điều tâm đắc trong học tập, chia sẻ với tất cả mọi ngƣời. 

Có  thời  gian  ở  Mĩ,  mỗi  ngày  giảng  chín  tiếng,  tôi  nhớ  có  lúc  giảng  liên 

tiếp tám ngày. Lúc trƣớc ở Đài Loan, mỗi tuần, giảng độ ba mƣơi giờ, không 

nghỉ chủ nhật, chỉ cách đó ta  mới không buông lung, không biếng nhác. Lừa 

thầy rất dễ, trốn mệt, đƣợc, lừa ngƣời nghe không dể. Phía trƣớc là hàng trăm 

370  Tập 559 



ngƣời nghe, nếu không chuẩn bị, không chịu khó học tập, không thể triển khai 

đề tài. Bởi thế đúng là tựa chúng nƣơng chúng, mọi ngƣời giúp ta thành công. 

Tôi cảm kích trƣởng phòng họ Hàn, bà đã giúp tôi rất nhiều. Ba mƣơi năm 

trƣớc, mỗi ngày giảng kinh bà đều sắp đặt giúp tôi, giúp tôi tìm chỗ, giúp tôi 

hẹn  một  số  đạo  hữu  đồng  học  đến  nghe  kinh.  Chúng  tôi  học  giảng,  phải  có 

ngƣời đến nghe, những ngƣời đến nghe tốt nhất là đƣa ra những câu hỏi. Khi 

hỏi  mà  chúng  tôi  không  giải  đáp  đƣợc,  về  nhà  cố  gắng  tìm  tòi  sách  vở,  tìm 

sách tham khảo. Ba mƣơi năm nền tảng đã đƣợc vững vàng, bà bèn đi. Khi bà 

đi, pháp duyên chúng tôi càng tốt thêm, đã lan ra  thế  giới, chuyện này  cũng 

không phải ngẫu nhiên. 

Bởi thế học tập, mấu chốt thành công là nơi chúng ta, ngƣời khác trợ duyên 

cho ta, nhƣng ta thực sự có tâm đó, sẽ có ngƣời đến giúp, giúp ta thành công. 

Bởi  thế  Kinh  Kim  Cang  nói:  “N ếu  tâm  thủ  tướng” ,  ta  sẽ  trƣớc  vào  tứ 

tƣớng. “Lại nói, nếu Bồ Tát có ngã tướng, nhân tướng, chúng sinh tướng, thọ 

 giả  tướng,  tức  không  phải  Bồ  Tát” .  Quý  vị  sẽ  thoái  chuyển,  không  phải  Bồ 

Tát,  nên  phải  ghi  nhớ  câu  đó,  trƣớc  câu  đó  là  gì?  “Nếu  tâm  thủ  tướng” ,  nếu 

tâm thủ tƣớng quý vị sẽ không phải là Bồ Tát. Khởi tâm động niệm, đối nhân 

xử thế của chúng ta, liệu không thủ tƣớng ƣ? Không thủ tƣớng, Bồ Tát thực, 

thủ tƣớng, thọ giới Bồ Tát, đó là Bồ Tát giả, không phải Bồ Tát thực. Kinh Bát 

Nhã cũng dạy chúng ta nhƣ vậy. 

 “Bên trên dẫn Kinh Kim Cang Bát Nhã, để nói cái mất của việc phân biệt thủ 

 tướng” , mất là sai. Nên kinh nói:  “Muốn thoát luân hồi, cuối cùng không thể 

 được” , học Phật nhƣ thế không thể ra khỏi luân hồi, chúng ta phải ghi nhớ. 

Phần sau Đại  Thế Chí Viên Thông Chƣơng, Pháp sƣ Từ Vân Quán  Đảnh 

đã nói với chúng ta về một trăm loại quả báo của ngƣời niệm Phật. 

Thứ  nhất  là  địa  ngục,  quả  báo  niệm  Phật  ở  địa  ngục.  Lần  đầu  tôi  xem 

những lời đó, tôi nghi ngờ, làm sao niệm Phật lại đoạ địa ngục? Niệm Phật là 

một  việc  tốt,  thiện  trong  các  điều  thiện,  bên  dƣới  ngài  chú  một  câu:  “Vì  ngũ 

 dục, niệm Phật đoạ địa ngục”, nghĩa câu này là gì? Cúng dƣờng vì mong ngũ 

dục, lục trần, niệm Phật A Di Đà, tâm niệm Phật A Di Đà nhƣ thế, sẽ vào địa 

ngục vô gián. Niệm Phật thế nào mới đƣợc vãng sinh? 

Ở đây Niệm Lão dẫn chứng rất hay: Bồ đề tâm, là tâm đại trí, đại bi, đại 

nguyện, viên dung nhất thể, chắc chắn sẽ vãng sinh. Không những vãng sinh, 

Tập 559  371 



phẩm vị còn rất cao, quý vị có trí tuệ chăng? Phân biệt thủ tƣớng không có trí 

tuệ, tự tƣ tự lợi không có trí tuệ, tham lam ngũ dục lục trần không có trí tuệ, 

đối đãi ngƣời khác có phân biệt không bình đẳng, không có từ bi. Điều quan 

trọng  nhất  trong  Bồ  đề  tâm  là  trí  tuệ  và  từ  bi,  không  hiểu  những  vấn  đề  đó, 

chúng  ta  niệm  Phật  sẽ  không  nhƣ  pháp,  ta  thấy  tuyệt  vời,  cuối  cùng  không 

mang lại kết quả, phải biết nguyên nhân ở đâu? 

Phần cuối đoạn này nói: “Nếu lấy trí tuệ vô tướng, trồng gốc các đức, cầu 

 sinh Tịnh độ, liền giải thoát ngay” . Vô tƣớng là gì? Không trƣớc tƣớng.  “Lìa 

 tất cả tướng, tức tất cả pháp”,  đây là câu Phật thƣờng nói trong kinh Đại thừa. 

Nếu thực sự lìa tất cả tƣớng, không pháp nào trong tất cả pháp không là Phật 

pháp, nếu nhƣ phân biệt trƣớc tƣớng, không pháp nào là Phật pháp. Kinh Hoa 

Nghiêm, Kinh Vô Lƣợng Thọ cũng không phải Phật pháp, tại sao? Quý vị đã 

trƣớc tƣớng. 

Tại sao Phật phải nói nhƣ thế? Tại sao phải dạy chúng ta nhƣ thế? Tƣớng là 

hƣ huyễn, không có thứ đó, phàm có hình tƣớng thảy đều hƣ vọng. Nếu coi hƣ 

vọng  là  chân,  là  sai.  Thứ  chân  thật  chỉ  có  tự  tánh,  tự  tánh  là  viên  mãn,  minh 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  gì?  Những gì  thấy  đƣợc  không  ngoài vạn  pháp nhất 

nhƣ, vạn pháp nhất thể, vạn pháp không hai, kiến tánh là nhƣ thế. 

Trí tuệ ta có mặt, trí tuệ có mặt, tự nhiên vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc 

không còn. Còn vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, không có trí tuệ, những gì 

hiện ra là phiền não, không phải trí  tụê hiện ra, phiền  não hiện ra. Trí tuệ và 

phiền não là hai mặt tối sáng, có ánh sáng không còn bóng tối, bóng tối có, ánh 

sáng không còn. Bởi thế có trí tuệ thì phiền não không còn, có phiền não chắc 

chắn không có trí tuệ. 

Phải  hiểu  đạo  lí  này,  nếu  đặt  đạo  lí  này  trong  tâm,  luôn  luôn  nghĩ  đến, 

chúng ta có trí tuệ chăng? Việc học chúng ta nhƣ pháp chăng? Đời này chúng 

ta có vãng sinh chăng? Buông bỏ tất cả những ngăn trở việc vãng sinh, nhƣ thế 

mới đúng, buông khi nào? Ngay bây giờ, không chờ đợi. Ngƣời xƣa có câu rất 

hay: “Trên đường âm phủ không kể già trẻ”,  hôm nay không thể biết ngày mai 

thế  nào,  hôm  nay  đang  sống,  mai  có  còn  chăng?  Không  thể  chắc  chắn,  vậy 

ngay bây giờ chúng ta phải bắt tay, không thể đợi đến hôm sau, chờ đến ngày 

mai tôi lại phiền não, không có trí tuệ. Ngƣời có trí tuệ không chờ đợi, ngay 

bây giờ, chuyển phiền não thành bồ đề chỉ trong một niệm. 

372  Tập 559 



       “Gốc các công đức, là phát Bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , đấy là 

gốc các công đức. “Lại vô tướng, nghĩa là vô sắc...ngũ trần”,  sắc thanh hƣơng 

vị  xúc  là  ngũ  trần.  “Nam,  nữ,  sinh,  trụ,  hoại...  mười  tướng” .  Ở  trƣớc  là  sắc 

thanh hƣơng vi xúc, nam nữ  sinh trú  hoại, là thập tƣớng,  “gọi là vô tướng”, 

những thứ này là  không có. Không còn phân biệt nữa, không còn chấp trƣớc 

nữa. Phật từ bi, thế nào gọi là vô tƣớng? là nói với ngƣời mới học. 

Kinh Niết Bàn nói: Niết bàn đƣợc gọi là vô tƣớng. Nói cách khác, thực sự 

thực  hành  đƣợc  vô  tƣớng,  sẽ  chứng  Đại  bát  Niết  bàn,  Đại  bát  Niết  bàn  là  vô 

tƣớng. 

       “Lại Diễn Mật Sao nói, tịch diệt, có nghĩa là vô tướng. Chỉ tâm tự chứng 

 không  phải  đạt  được  từ  bên  ngoài,  nên  không  có  các  tướng”.  Hoàn  toàn  nói 

cho  bạn  những  lời  chân  thực,  mỗi  câu  đều  là  chân  thực.  Cõi  hƣ  không  khắp 

pháp giới, ngày nay gọi là vũ trụ, thế nào là chân? Chỉ chứng bởi tâm, bốn chữ 

này là thật, không phải nhờ đâu cả, tại sao? Tất cả pháp đều từ tâm tƣởng sanh. 

Cõi hƣ không khắp pháp giới là do tâm hiện thức biến, thức của ta, tâm của ta. 

Trừ những thứ đó, không còn gì cả, tƣớng là tƣớng giả, mỗi niệm không dừng, 

bởi thế câu “không có các tướng”  là thật. 

Chúng  ta  đã  học  Hoàn  Nguyên Quán,  đã  học  Hoa  Nghiêm,  đã  nghe  cuộc 

đối thoại giữa Đức Thế Tôn với Bồ Tát Di Lặc. Hôm nay nói vô tƣớng, chúng 

ta đã có khái niệm. Khái niệm này là mỗi niệm không dừng, với những gì đã 

nói  trong  Kinh  Bát  Nhã:   “Tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả 

 đắc” , chúng ta đã hiểu đƣợc. 

Tất cả pháp bao gồm cả thân thể ta, không có thật, tƣớng này làm sao tồn 

tại? Nguyên là một giây có một nghìn sáu trăm triệu hiện tƣợng dao động sinh 

ra, có nghĩa là tƣớng này nằm trong một giây, sinh ra một nghìn sáu trăm triệu 

lần biến hoá, cái gì là chân? Làm sao có đƣợc? Chính xác là không! 

Giống nhƣ chúng ta xem film, cuốn băng nhựa này đã gợi ý cho chúng ta. 

Đặt vào máy chiếu, một giây có hai mƣơi bốn hình, nói cách khác, thời gian 

trên  màn hình, là hai  mƣơi tƣ phần trên  một giây. Thời gian, lập tức đi qua, 

quý vị nghĩ nó không phải giả. Bồ Tát Di  Lặc cho chúng ta biết, những hiện 

tƣợng hiện thực của chúng, giống nhƣ ảnh trong film vậy, một giây bao nhiêu 

lần?  Bao  nhiêu  lần  sinh  diệt?  Một  nghìn  sáu  trăm  triệu,  những  thứ  này  trên 

Tập 559  373 



màn ảnh, một giây có hai mƣơi tƣ lần. Cảnh giới chúng ta bây giờ, là một giây 

có một nghìn sáu trăm triệu, làm sao nó thật đƣợc? Làm sao lại có? 

Ba chữ  “không có các tướng”, đã đƣa chân tƣớng sự thực, nghĩa là nói lên 

chân tƣớng của tất cả vạn pháp của vũ trụ. Quý vị đã nghe, đã thấy, đã đƣợc 

tiếp xúc, những gì ta đã nghĩ, tất cả là một nghìn sáu trăm triệu hiện tƣợng dao 

động trên một giây. Bởi thế Phật đƣa cảnh giới này, ví nhƣ mộng huyễn bào 

ảnh, ví von rất hay, thực sự là mộng huyễn bào ảnh. 

Vì  thế  trong  kinh  Phật  thƣờng  nói:   “Tại  giây  phút  này”,   ngay  tại  đây  là 

nhất niệm, nghĩa là một nghìn sáu trăm triệu trên giây, đấy gọi là ngay tại đây. 

Hữu, phải hiểu ý của hữu nhƣ thế nào; vô, phải hiểu ý nghĩa nó nhƣ thế nào. 

Hữu, nghĩa là nhất niệm kia, có nhất niệm, niệm thứ hai thì sao? Niệm thứ hai 

không phải niệm thứ nhất, niệm thứ nhất không còn nữa, niệm thứ hai liền sinh 

khởi. Niệm thứ ba không phải là niệm thứ hai,  mỗi niệm là đơn lẻ. Chúng ta 

cảm nhận đƣợc những hiện tƣợng này, là những đơn nhất này. Là mội huyễn 

tƣớng  của  tƣớng  tƣơng  tự  tƣơng  tục,  huyễn  tƣớng  của  tƣợng  tự  tƣơng  tục, 

chúng ta đã hiểu nhầm, coi đó là thật. 

Một câu trong Tâm Kinh: Bồ Tát Quán Tự Tại khi thực hành sâu sắc Bát 

nhã ba la mật đa, thấy ngũ uẩn là không, năm uẩn đó là gì? Là nhất niệm ngay 

trong giây phút đó, nhất niệm đó bất khả đắc. Nhất niệm này, Bồ Tát Di Lặc 

nói rất rõ: Nhất niệm có hình, hình đều có thức. Bồ Tát Di Lặc dùng búng tay, 

một búng tay có ba mƣơi hai  ức trăm nghìn niệm, mỗi niệm thành hình, hình 

đều có thức, nói rất chi tiết. Đấy mới đúng là chân tƣớng vạn hữu vũ trụ, 

Nếu thực sự hiểu đƣợc câu này, làm rõ, phân tích kĩ, trong kinh nói vô các 

tƣớng, không sở hữu ta sẽ hiểu rõ hết, đây là thực tƣớng các pháp. 

Phần tiếp theo vẫn dẫn chứng Kinh Kim Cang. Kinh Kim Cang nói:  “Phàm 

 sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng,  nếu  thấy  các  tướng  là  không  tướng,  tức  thấy 

 Như Lai”. Nhƣ Lai là gì? Nhƣ Lai là tự tánh. Khi nào thấy các tƣớng là phi 

tƣớng, xin chúc mừng, quý vị đã kiến tánh. Kiến tánh còn đƣợc gọi thành Phật, 

quý vị đã thành Phật. Chữ Nhƣ Lai đƣợc nói trong kinh Kim Cƣơng chính là 

tánh, chữ Phật là xét về tƣớng, nói Nhƣ Lai chính là nói tự tánh. Hai danh từ 

này, có hai nghĩa danh từ. 

Phàm  có  hình  tƣớng,  không  nói  Thật  báo  trang  nghiêm  là  ngoại  lệ,  ngay 

Thật báo trang nghiêm cũng là hƣ vọng. Khi học kinh giáo, chúng ta đã nói rất 

374  Tập 559 



nhiều lần, Thật báo độ của chƣ Phật Nhƣ Lai gọi là pháp giới Nhất chân. Nó có 

tƣớng, tƣớng đó cũng không phải thật, tƣớng đó bộc lộ thế nào? Tƣớng đƣợc 

bộc lộ từ tập khí vô minh vô thỉ, khi đoạn đƣợc tập khí vô minh vô thỉ, tƣớng 

sẽ  không  còn,  đều  là  hƣ  vọng,  khi  đã  không  còn  sẽ  hiện  những  những  gì? 

Thƣờng tịch quang có mặt, trong Thƣờng tịch quang không có gì cả, trƣớc đó 

đã nói rất nhiều. 

Ngày nay khoa học đã nói, hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện 

tƣợng tự nhiên, trong Thƣờng tịch quang ba thứ hiện tƣợng này không có, bởi 

thế đều là hƣ vọng. Cũng có thể hình dung Thƣờng tịch quang, trong Thƣờng 

tịch quang, không có những thứ hƣ vọng. Bởi thế nó là thật, trong chân không 

có vọng, nhƣng trong vọng có chân, trong chân không có vọng. 

Tìm hiểu kĩ vấn đề này, nó sẽ giúp ích chúng ta rất lớn trong việc tu học. 

Trong  việc  cầu  sinh  Tịnh  độ,  sẽ  càng  giúp  ích  lớn  hơn.  Chúng  ta  buông  bỏ 

những thứ đáng buông bỏ, đặt Phật A Di Đà vào tâm mình, chắc chắc sẽ sinh 

Tịnh  độ,  không  còn  tạp  lẫn  những  thứ  khác.  Nghĩa  là  thực  sự  thực  hiện  tuỳ 

duyên, hằng thuận chúng sinh, tuỳ hỉ công đức, đƣợc đại tự tại nhƣ Bồ Tát Phổ 

Hiền, Văn Thù. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 560 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:26.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, hàng thứ năm, trang 736, bắt 

đầu xem từ ở giữa: “Như Kinh Kim Cương nói” , xem từ đó. 

Tập 560  375 



Trong  Kim  Kim  Cƣơng  có  mấy  câu:  “Phàm  có  có  hình  tướng,  đều  là  hư 

 vọng, nếu thấy các tướng không phải tướng, tức đã thấy Như Lai”. 

Những đoạn kinh đó, chúng ta thƣờng đọc, nhƣng chúng ta không giác ngộ 

trong trong cảnh giới. Phật và Bồ Tát Pháp thân, có khác biệt gì với chúng ta? 

Trên thực tế, không có chút sai sai biệt nào. Họ khác chúng ta, là họ ứng dụng 

bốn  câu  này,  bốn  câu  đó  là  cảnh  giới  của  họ,  không  phải  là  cảnh  giới  của 

chúng ta. Chúng ta hiểu rõ, thậm chí hiểu rất rõ, nhƣng không ứng dụng. Ứng 

dụng đƣợc, là Bồ Tát Pháp thân, cảnh giới thấp nhất cũng là Sơ trú Viên giáo, 

đã siêu việt Thập pháp giới. Không những siêu việt lục đạo, siêu việt lục đạo là 

A La Hán, họ siêu việt Thập pháp giới. 

Nói cách khác, trong Thập pháp giới, trên cả Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát,  Phật  Bích  Chi,  Phật  trong  Thập  pháp  giới  cũng  không  dùng  đƣợc.  Đều 

biết  đƣợc,  tin  tƣởng,  họ  hiểu  rõ  hơn  chúng  ta  rất  nhiều.  Bây  giờ  là,  làm  sao 

chúng ta phải ứng dụng đƣợc nó, biến thành cảnh giới của ta. 

Phàm  có  hình  tƣớng  là  tất  cả  hiện  tƣợng,  ngày  nay  khoa  học  gọi  là  hiện 

tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên trong vũ trụ. Tất cả 

đó đều là tất cả tƣớng, tất cả đều hƣ vọng, hƣ vọng là gì? Căn bản không có, 

căn bản không tồn tại. 

Nhà khoa học Planck ngƣời Đức cho thấy. Quý vị xem báo cáo nghiên cứu 

cứu  ông  ấy,  ông  nói,  căn  cứ  nghiên  cứu  nguyên  tử  mƣời  mấy  năm  của  ông, 

chắc chắn trên thế giới này, trên cơ bản không có vật chất tồn tại, đấy là lời của 

ông. Ông chỉ nói hiện tƣợng vật chất, còn hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự 

nhiên không bao gồm trong đó, cũng không tồn tại. Vật chất từ đâu mà có? Vật 

chất từ hiện tƣợng tinh thần biến đổi thành, điều này ông ta biết. Hiện tƣợng 

tinh  thần  từ  đâu  mà  có?  Ông  ta  không  thể  biết,  nhƣng  ông  nói  khá  hay,  hiện 

tƣợng tinh thần hình nhƣ từ không thành có. Chúng ta có thể hiểu lời đó, chúng 

ta có thể đồng ý với cách nói của ông. Đích xác ông chƣa làm rõ, hiện tƣợng 

tinh thần từ đâu mà có? Tự tánh biến hiện ra. 

Đại  sƣ  Huệ  Năng  cao  minh  hơn  ông,  khi  khai  ngộ,  đại  sƣ  Năng  đã  nói: 

 “Nào ngờ tự tánh, có thể sinh vạn pháp”,  vạn pháp ở đây là ba thứ hiện tƣợng 

nhƣ ta nói ngày nay, hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự 

nhiên. Do tự tánh sinh, tự tánh hiện, tại sao tự tánh có thể hiện? Vốn tự tánh đã 

có đủ. Khi khai ngộ, đại sƣ Huệ Năng đã nói năm câu, câu thứ ba nói:  “Nào 

376  Tập 560 



 ngờ tự tánh, vốn đã có đủ”.  Đầy đủ là gì? Không thiếu một thứ gì, nghĩ cái gì 

hiện cái đó, đấy là tánh năng, ngày nay khoa học gọi là năng lƣợng. 

Năng  lƣợng  có  năng  lƣợng  vật  chất,  có  năng  lƣợng  tinh  thần,  có  năng 

lƣợng  tự  tánh,  nhƣng  ông  không  phát  hiện  đƣợc.  Trong  ba  loại  năng  lƣợng, 

năng  lƣợng  của  tự  tánh  mới  là  bản  năng  thực  sự  không  sinh  diệt.  Từ  năng 

lƣợng tự tánh sinh ra năng lƣợng tinh thần, nghĩa là kiến văn giác tri nhƣ giáo 

lí Đại thừa thƣờng nói. Kiến văn giác tri là năng lƣợng của tự tánh, mê thất tự 

tánh, năng lƣợng tự tánh sẽ trở thành hiện tƣợng tinh thần, nghĩa là thọ tƣởng 

hành  thức.  Từ  thọ  tƣởng  hành  thức  sẽ  biến  thành  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện 

tƣợng vật chất là sắc pháp. Quý vị xem ngũ uẩn sắc thọ tƣởng hành thức. 

Hiện  tƣợng  vật  chất  nhỏ  nhất,  Bồ  Tát  Di  Lặc  đã  cho  chúng  ta biết:  “Một 

 búng  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  nghìn  niệm”,   đấy  là  một  búng  tay  là  một 

phần  ba  trăm  hai  mƣơi  triệu,  một  phần  ba  trăm  hai  mƣơi  triệu  trên  giây  của 

một búng tay. Trong đó có hiện tƣợng vật chất, trong hiện tƣợng vật chất đó có 

thọ tƣởng hành thức, đầy đủ ngũ uẩn, ai thấy đƣợc. Bồ Tát Quán Thế Âm soi 

thấy ngũ uẩn đều không, đấy không phải là:  “Phàm có hình tướng thảy đều hư 

 vọng” ƣ? 

Tự tánh là không tịch, trong không tịch có thể hiện huyễn tƣớng. Hiện bao 

nhiêu  huyễn  tƣớng,  vô  lƣợng  vô  biên  vô  số  vô  tận,  Phật  pháp  thƣờng  nói  là 

không thể nghĩ bàn. Những vấn đề này, trong mấy mƣơi năm nay, trong kinh 

Đại thừa, chúng ta không ngừng học tập, đã đủ chăng? Chƣa đủ, chúng ta học 

tập không ngừng, cũng chẳng qua chỉ mấy  mƣơi lần, mấy  mƣơi lƣợt. Hai, ba 

trăm lƣợt, đại khái chỉ nhƣ thế. 

Chúng ta thử nghĩ những vị Bồ Tát, họ đã học bao nhiêu lần, chúng ta cứ 

tin  chắc  chắn  không  dƣới  vạn  lƣợt.  Thời  gian  học  tập  của  chúng  ta  chƣa  đủ, 

không thể so với các ngài. Các ngài học một vạn lƣợt, học mấy vạn lƣợt, học 

trăm vạn lƣợt, làm sao các ngài không ứng dụng đƣợc! Các ngài đã ứng dụng 

vào sinh hoạt thƣờng ngày, chúng ta khâm phục, cao minh, song chân tƣớng sự 

thực này, có ai hoàn toàn không biết? 

Tối hôm qua, chúng ta xem bộ film, có tên: Sau Ngày Mai, film Mĩ, vẫn là 

dùng hiện tƣợng vật chất nhƣ trƣớc để giải thích tai nạn. Không có biện pháp, 

vẫn  cứ  tiếp  cận  tai  nạn  theo  cách  rửa  tội.  Nếu  họ  biết  đƣợc  đạo  lí  này  trong 

kinh Phật, nếu có đƣợc cách nhận thức nhƣ Planck, có thể biết đƣợc, dùng sức 

Tập 560  377 



mạnh tinh thần để hoá giải, vật chất không hóa giải đƣợc, sức mạnh tinh thần 

là gì? Hồi tâm hƣớng thiện, vấn đề sẽ đƣợc giải quyết ngay. 

Lụt  lội,  nƣớc  ngập,  từ  đâu  mà  có?  Do  tham  lam  mang  lại,  ngày  nay  có 

ngƣời nào trên quả đất không tham? Bởi thế cả quả đất đều sinh ra lụt lội. Có 

ai không có tâm giận dữ? Bởi thế núi lửa khắp nơi đều tuôn trào, quả đất nóng 

lên. Mấy tháng nay, chúng ta thấy rất nhiều thành phố trên thế giới, nhiệt độ 

lên đến bốn mƣơi độ. Có nơi còn lên đến năm mƣơi mốt độ, làm chết ngƣời, 

những hiện tƣợng nhƣ thế từ đâu  mà có? Hiện tƣợng tự nhiên, không sai, do 

hiện  tƣợng  tự  nhiên,  do  hiện  tƣợng  tự  nhiên  từ  lòng  ngƣời  mang  lại.  Nguồn 

gốc của hiện tƣợng tự nhiên là ý nghĩ của chúng ta. 

Đức Phật dạy:  “Tất cả pháp đều được sinh ra từ tâm tưởng”.  Trong kinh 

Phật đã dạy chúng ta, tai nạn do đâu mà có, làm cách nào để hoá giải. Chỉ cần 

tin tƣởng, sẽ có biện pháp đích thực, đây không phải là chuyện mơ hồ. 

Chúng  ta  đang  làm  thí  nghiệm,  ngay  nơi  này,  mọi  ngƣời  cùng  nhau  học 

Phật pháp, sẽ hiểu đƣợc vấn đề. Chúng ta sẽ thay đổi đƣợc ý niệm, ngày trƣớc 

tham, bây giờ không tham, ngày trƣớc sâm hận, bây giờ không sân hận, chắc 

chắn  chúng  ta  sẽ  làm  đƣợc.  Không  tham,  không  sân,  không  si,  không  ngạo 

mạn, không hoài nghi, môi trƣờng nơi chúng ta cƣ trú sẽ không xảy ra tai nạn. 

Bốn phía chỗ nào cũng có tai nạn, nơi này không có tai nạn. Quý vị sẽ không 

tìm  đƣợc  nếu  dùng  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  tìm  đƣợc  rốt  cục  là  do  đâu, 

nhƣng có thể tìm thấy trong kinh Phật. 

Kinh Phật có điểm nào không hay? Nó thực sự giúp ta giải quyết vấn đề, 

tai nạn cá nhân của ta là tật bệnh, là phiền não, là tất cả những điều không nhƣ 

ý. Đấy là tai nạn của ta, có thể giải quyết đƣợc chăng? Có thể, khiến thân thể ta 

khoẻ  mạnh,  an  vui  tự  tại,  điều  này  rất  thực  tế.  Ta  sống  trong  một  vùng  đất, 

không có tam tai bát nạn, có gì là không hay! Nhà khoa học đã giới thiệu cho 

chúng ta, sao lạo không nghe? 

Hôm qua quý vị đã xem film, có ngƣời nhắc nhở, tổng thống không nghe, 

cuối cùng đã trả giá quá thê thảm, quốc gia đó gần nhƣ biến  mất. Tình trạng 

đó, trên  thực tế, không thể  trách  ông, từ  bé ông đã tiếp xúc quan niệm khoa 

học. Điều đầu tiên của khoa học là hoài nghi, điều đáng sợ nhất trong hoài nghi 

là hoài nghi cổ thánh tiên hiền, hoài nghi Phật pháp, đấy là điều đáng sợ nhất. 

Bởi  vì  hoài  nghi,  ta  sẽ  không  chấp  nhận,  không  ngó  ngàng  những  gì  ngƣời 

378  Tập 560 



khác  có,  không  nghe  những  gì  ngƣời  khác  nói.  Cho  ta  là  đúng,  lại  thêm  bài 

xích, vậy là tai nạn xảy đến. 

Pháp của Phật Bồ Tát, pháp của cổ thánh tiên hiền là tâm pháp, họ không 

coi trọng vật chất, mà coi trọng tinh thần, coi trọng khởi tâm động niệm. Khởi 

tâm  động  niệm  thuần  tịnh  thuần  thiện,  không  có  gì  không  tốt,  ý  nghĩ  có  thể 

thay đổi đƣợc hiện tƣợng vật chất.  Đã có nhà khoa học thực nghiệm, tiến sĩ 

Giang  Bản,  ngƣời  Nhật  bản,  dùng  nƣớc  để  thí  nghiệm.  Nƣớc  là  vật  chất,  ý 

niệm có thể làm thay đổi nó. 

Khúc eo ở hồ Tì Bà, vùng eo, hơn hai mƣơi năm mùi nƣớc nồng nặc không 

chịu đƣợc. Đã hai mƣơi năm không cách giải quyết, các nhà khoa học không 

thể  giải  quyết.  Họ  tiếp  thu  quan  điểm  về  ý  niệm  này,  quan  điểm  khi  thực 

nghiệm,  ý  nghĩ,  cho  thấy  tuy  nƣớc  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  nhƣng  nó  có  thể 

thấy, nghe đƣợc, nó hiểu đƣợc ý ngƣời. Đƣa đến một tín hiệu tốt, nó phản ứng 

rất đẹp, đƣa đến một tín hiệu xấu, phản ứng trở lại của nó rất tệ. 

Tiến sĩ Giang Bổn đã làm thí nghiệm nhƣ thế, với hơn ba trăm năm mƣơi 

ngƣời, đã kì nguyện một giờ ở hồ Tì Bà, dùng ý niệm. Ông thỉnh một vị Hoà 

thƣợng, ông nói với tôi, một vị Hoà thƣợng đã hơn chín mƣơi tuổi. Dẫn đầu 

một đoàn ngƣời, trong một giờ, khiến mọi ngƣời trong vòng một giờ, buông bỏ 

tất cả những vọng niệm của mình, để tâm mình trở lại thanh tịnh. Sau đó mọi 

ngƣời  dùng  một  tâm  niệm,  ý  niệm  này  chính  là  nƣớc  hồ  trong  sạch,  tôi  yêu 

bạn. Quý vị thấy  chỉ  một câu đó, chỉ có ý nghĩ đó, ba trăm năm  mƣơi  ngƣời 

cùng  một  lúc,  trong  một  giờ,  tâm  suy  nghĩ,  miệng  đọc  tụng,  “nước  hồ  lắng 

 trong, tôi yêu bạn”.  Sau một giờ cầu nguyện nhƣ thế, ba hôm sau nƣớc hồ lắng 

trong, kì tích xảy ra, không còn hôi thối, trong vắt, không gợn sóng. 

Một bức ảnh đƣợc chụp trƣớc lúc họ cầu nguyện, sau khi cầu nguyện, ba 

hôm sau, lại chụp một bức khác, hoàn toàn khác nhau, sóng yên biển lặng, eo 

nƣớc  đã  đẹp  đẽ  cực  kì.  Thí  nghiệm  thành  công  này  đã  làm  chấn  động  nƣớc 

Nhật, nhiều hãng truyền thông đã đƣa tin. Rất tiếc Nhật Bản không coi trọng 

vấn đề này, rất ít ngƣời biết đến, đại đa số dân chúng để ngoài tai. 

Tôi tin, nếu tiến sĩ Giang Bổn, gọi đến số ngƣời gấp  mƣời lần. Tay vì ba 

trăm năm mƣơi ngƣời, thì kêu gọi ba nghìn năm trăm ngƣời đến cầu nguyện, 

sẽ  hoá  giải  đƣợc  động  đất,  hoá  giải  đƣợc  núi  lửa.  Nghĩa  là  núi  lửa  sẽ  không 

Tập 560  379 



hoạt động, không còn động đất. Hãy thử xem, có thể thực hiện đƣợc, sức mạnh 

của gấp mƣời lần ngƣời, càng nhiều ngƣời càng tốt, sức mạnh sẽ tăng lên. 

Nhật Bản ngày nay, chúng ta đã thấy báo chí đƣa tin, tần suất động đất rất 

nhiều. Cứ làm thử nghiệm, đƣa đến ba nghìn ngƣời, đƣa đến ba vạn ngƣời, làm 

một cuộc cầu nguyện thật lớn, để xem hiệu quả sẽ đến ngay không? Mỗi ngày 

dƣ chấn của Nhật Bản sẽ giảm nhẹ một ít, sẽ không còn nữa, đến lúc nào thấy 

kết quả mới thôi, đạo lí ở đâu? Đạo lí ở chỗ:  “Phàm có hình tướng thảy đều hư 

 vọng”,  vọng tƣớng này là do ý niệm làm chủ. Ý niệm thiện, núi sông quả đất 

sẽ  không  cái  gì  bất  thiện,  mƣa  thuận  gió  hoà,  sản  vật  tốt  tƣơi.  Tai  nạn  ngày 

nay,  rất  nhiều  nông  trại  đã  chịu  thiệt  thòi,  mấy  nghìn  vạn  mẫu  đất  không  thể 

thu hoạch, sau này mọi ngƣời sẽ lấy gì mà sống? 

Bởi thế nhà khoa hoc đã đƣa ra cảnh báo, tƣơng lai sẽ có nguy cơ thiếu đói, 

tại  sao  chúng  ta  không  thực  hiện?  Có  thể  là  vấn  đề  sĩ  diện,  chúng  ta  đều  tin 

tƣởng vật chất, đều tin khoa học. Bây giờ bỏ đi vật chất, khoa học, dùng tâm lí, 

có thể sẽ mất thể diện. Không chịu làm, là bởi sĩ diện, bạn sẽ phải trả cái giá 

rất đắt. 

Mỗi lời của cổ thánh tiên hiền đều là sự thực, không lừa một ai, không phải 

lời dối, không thể không tin, không thể không nghe. Tai nạn cá nhân phần lớn 

phụ thuộc vào lòng tin, 100% lòng tin, tâm thiện, làm thiện, bệnh không chữa 

cũng khỏi. Đây không phải là chuyện gì thần bí, không phải thần bí, phải nhận 

thức  rõ  việc  này,  vấn  đề  ở  đây  là  gì?  Thân  thể  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện 

tƣợng vật chất, là do ý niệm của ta biến hiện. Ý niệm tốt, hiện tƣợng vật chất 

kia  sẽ  tốt,  không  điểm  nào  không  tốt.  Ý  niệm  của  không  tốt,  hiện  tƣợng  vật 

chất này sẽ có thay đổi, thay đổi đó sẽ kéo theo tật bệnh, mang theo mầm bệnh, 

vấn đề ở chỗ đó. 

Tại sao một vấn đề hay nhƣ thế, ở các nƣớc phƣơng Đông, khu vực châu 

Á, đƣợc Phật giáo hoá, Thánh hiền giáo hoá, đã gặt hái đƣợc những thành công 

tốt đẹp nhƣ thế trong mấy nghìn năm nay, tại sao lại bỏ rơi nó? Tại sao lại hoài 

nghi  nó?  Những  chân  tƣớng  sự  thực  này,  nói  chung  nếu  đƣợc  làm  rõ,  đƣa  ra 

ánh sáng, sẽ thực sự cứu bản thân. Khiến bản thân ngay trong đời này, nhƣ lời 

tiên sinh Phƣơng Đông Mĩ:  “Sự hưởng thụ cao nhất của đời người”.  Nói cách 

khác, là hạnh phúc, viên mãn cao nhất của đời ngƣời. 

380  Tập 560 



Khi  tôi  còn  trẻ,  chƣa  hiểu  những  lời  dạy  cao  thâm  của  Thánh  hiền,  Phật 

pháp. Nhƣng tin thầy giáo, không một chút hoài nghi thầy giáo. Bởi thế hoàn 

toàn  tiếp  nhận  những  lời  giáo  huấn  của  thầy,  y  giáo  phụng  hành  tất  cả,  thực 

hành đƣợc sáu mƣơi năm. Tôi bắt đầu học từ năm hai mƣơi sáu tuổi, đến nay 

vừa tròn sáu mƣơi năm, thực hiện tất cả những lời dạy của thầy. Tôi cảm ân, 

cảm ơn thầy giáo, trong đời này còn có thể ngay trong đời này, vẫn hƣởng thụ 

những điều tốt đẹp nhất của cuộc đời, hoan hỉ. Nếu tôi hoài nghi những lời của 

thầy, không hoàn toàn tiếp nhận. Tiếp nhận một ít, phần lớn hoài nghi, đời này 

sẽ không nhƣ thế này. Sẽ sống khổ sống sở, lại còn mang tật bệnh. 

Rất mừng khi còn bé, bố mẹ đã dạy tôn sƣ trọng đạo. Song thân đã dạy tôi 

điều  đó,  suốt  đời  chúng  tôi  tôn  sƣ  trọng  đạo,  nghe  những  lời  giáo  huấn  của 

thầy.  Đời  này  đã  đƣợc  thoải  mái,  đƣợc  hƣởng  thụ.  Đôi  lúc  duyên  chƣa  chín 

muồi  khi  giúp  ngƣời  khác,  đấy  chính  là  việc  của  họ,  tâm  niệm  giúp  đỡ  của 

chúng tôi là thật, không phải đãi bôi. Với chúng tôi, vấn đề này không cần phải 

tốn nhiều công sức nhƣ thế, công đức cũng đã viên mãn. 

Điều này đã đƣợc Kinh Lăng Nghiêm nói:  “Phát ý đã thành, công đức tròn 

 đầy”,  tôi thực sự phát tâm, không phải không làm, chƣa có duyên làm, duyên 

chƣa chín muồi, bởi thế công đức tròn đầy. Nếu duyên đã chín muồi, bản thân 

vẫn còn lo nghĩ, vẫn quyết tâm hết sức để làm. Duyên không chín muồi, công 

đức tròn đầy, không cần lo nghĩ, không ra sức. Sao không phải là chuyện tốt, 

đó là chuyện rất tốt, thế gian có chuyện nào tốt hơn! Chúng ta đã hƣởng đƣợc. 

Với tôi, sáu mƣơi năm nay, mỗi năm đều nâng cảnh giới của mình lên, đây 

là  niềm  vui  rất  lớn.  Nhƣ  lời  Khổng  Tử  nói:   “Học  rồi  thực  hành,  đấy  không 

 phải  vui  sao”.  Giáo  lí  Đại  thừa  nói:   “Pháp  hỉ  sung  mãn,  luôn  sinh  tâm  hoan 

 hỉ” , an vui vô cùng. Rất nhiều ngƣời gặp tôi, đều biết tôi mỗi ngày đều phấn 

chấn,  haon  hỷ,  thầy  hoan  hỷ  những  gì?  Hoan  hỷ  là  bởi  mỗi  ngày  phiền  não 

đƣợc giảm đi, trí tuệ dần tăng lên, làm sao không hoan hỉ. Thực sự biết đƣợc 

đạo lớn của Thánh hiền, Phật Bồ Tát là từ tự tánh mà có, có gì hy hữu chăng? 

Rất bình thƣờng, tôi cũng có, anh cũng có, chỉ vì anh mê thất tự tánh, mê mờ. 

Đem  trí  tuệ  làm  phiền  não,  biến  đức  tƣớng  thành  nghiệp  chƣớng,  biến  pháp 

thân  của  ta  thành  nhục  thân.  Biến  môi  trƣờng  sống  của  ta,  vốn  là  pháp  giới 

nhất chân, môi trƣờng mĩ mãn, thù thắng vô lƣợng, trở thành tam đồ lục đạo. Ý 

niệm  của  chúng  ta  chuyển  là  có  thể  phục  hồi,  không  còn  làm  những  chuyện 

ngu ngốc nữa. 

Tập 560  381 



Buông bỏ, đầu tiên Phật dạy chúng ta là buông bỏ tự thân, không nên cho 

thân này là của tôi, đấy là sai lầm đầu tiên. Từ sai lầm này, sẽ dẫn ta đến những 

sai lầm khác, sai hoàn toàn, thân không phải là tôi. 

Bởi  thế  kinh  Kim  Cƣơng  nói,  phần  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  điều  đầu  tiên 

Phật  dạy  chúng  ta,  buông  bỏ  tứ  tƣớng:  Ngã  tƣớng,  nhân  tƣớng,  chúng  sinh 

tƣớng, thọ giả tƣớng, những thứ này là giả. Ta phải buông bỏ, buông bỏ không 

phải buông bỏ thân, không phải buông bỏ sự, mà buông bỏ những gì trong tâm. 

Sự không chƣớng ngại, sự sự vô ngại, không buông bỏ đƣợc, nó sẽ gây chƣớng 

ngại. Có chƣớng ngại sẽ tạo nghiệp, không chƣớng ngại sẽ không tạo nghiệp, 

chúng ta đã học bao nhiêu lần? Có lẽ mấy nghìn lần, đã đƣợc thọ dụng, số lần 

học của Phật Bồ Tát nhiều hơn chúng ta, việc thọ dụng của họ cũng lớn hơn, 

họ tự tại hơn chúng ta. 

Hiểu  đƣợc  lí,  thấy  rõ  ràng,  phƣơng  hƣớng  chúng  ta  chính  xác.  Mỗi  lần 

chúng ta tiến thêm một bƣớc, sẽ lên đƣợc một tầng cảnh giới, mà lại thế nào? 

Mọi ngƣời đều giống nhau. Phật Thích Ca Mâu Ni nói rất hay: Tất cả chúng 

sinh vốn là Phật, vốn sẽ thành Phật, mọi ngƣời đều bình đẳng. Nếu ta cứ chấp 

chặt những thứ giả dối, cho nó là thực, đến chết không buông, kết quả sẽ thế 

nào?  Những gì  ta có  là  luân  hồi  lục đạo.  Luân  hồi  lục đạo  không  phải ngƣời 

khác tạo, không phải Thƣợng đế thiết kế, không phải do vua Diêm La thi công, 

không phải, cái gì cũng không phải. Do ý niệm bất thiện của ta biến hiện ra, 

thiện  niệm  tạo  ra  thiên  đƣờng,  ý niệm  bất  thiện  tạo  ra  tam  đồ.  Tự  tác  tự  thọ, 

không thể trách cứ ai cả, không ai liên can cả. 

Mấy câu sau rất hay, bạn xem: “Nếu thấy các tướng không phải là tướng, 

 tức  đã  thấy  Như  Lai”.   Thấy  Nhƣ  Lai  ở  đây  là  kiến  tánh,  Thiền  tông  gọi  là 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. “Nếu thấy các tướng” , nghĩa là tất 

cả những hiện tƣợng trƣớc mắt, ba loại hiện tƣợng: Hiện tƣợng vật chất, hiện 

tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Tất cả đều giả, tất cả đều là đƣơng thể tức 

không, liễu bất khả đắc. Nhƣ những gì trong Kinh Bát Nhã đã nói: tất cả pháp 

vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Nếu ta thực sự thấy đƣợc, thực sự hiểu 

đƣợc, ta sẽ thành Phật. 

Ở  trƣớc: “Phàm  có  hình  tướng  thảy  đều  hư  vọng”,   đây  là  chân  tƣớng  các 

pháp, gọi là thật tƣớng các pháp. Hai câu sau đó:  “Nếu thấy các tướng không 

 phải tướng, liền được thấy Như Lai”.  Nghĩa là đã chứng, chứng đƣợc  những 

gì? Chứng đƣợc phàm có hình tƣớng thảy đều hƣ vọng. Với tất cả các tƣớng, 

382  Tập 560 



không  những  không  chấp  trƣớc,  phân  biệt,  căn  bản  không  khởi  tâm,  động 

niệm. Ngƣời đó đã thành Phật, ngƣời đó đƣợc kinh Hoa Nghiêm xƣng Bồ Tát 

Pháp  thân,  tại  sao?  Họ  chƣa  đoạn  tập  khí,  tập  khí  hiện  ra  cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm của chƣ Phật Nhƣ Lai. Tập khí biến ra, khi chƣa đoạn đƣợc tập khí, ta 

sẽ trú ở Thật báo độ. 

Trong  Thật  báo  độ,  nhƣ  những  gì  kinh  đã  dạy,  chúng  ta  là  Bồ  Tát  bất 

thoái chuyển. Đấy không phải do Phật A Di Đà gia trì, tự ta thân chứng. Khi 

đoạn đƣợc tập khí, liền quay về Thƣờng tịch quang, quay về tự tánh một cách 

viên mãn. Lúc này công đức mới đƣợc gọi là viên mãn, rất có ý nghĩa, chúng 

ta không thể không biết. 

Ngày  nay  chúng  ta  nhìn  thấy  tất  cả  mọi  hiện  tƣợng,  vẫn  còn  chấp  trƣớc, 

vẫn còn phân biệt. Ta thấy đạo lí là có thể biết, tại sao vẫn còn chấp trƣớc, vẫn 

còn phân biệt? Đấy gọi là tập khí, tập khí quá nặng, tập khí quá dày. Tri giải 

của chúng ta không thắng đƣợc tập khí, vẫn còn tạo nghiệp trong thế gian này. 

Tạo nghiệp nghĩa là vẫn còn làm ra luân hồi lục đạo, làm sao vƣợt ra khỏi luân 

hồi  lục  đạo  đƣợc?  Làm  sao  chứng  đƣợc?  Nghĩa  là  thấy  tƣớng  không  phải 

tƣớng, tức đã chứng đƣợc, đã hoà quang đồng trần với những ngƣời trong thế 

gian này. Họ nói thế nào tuỳ họ, tuỳ thuận họ, sống hoà hợp với tất cả chúng 

sinh,  tại  sao  phải  hoà  thuận?  Họ  chấp  trƣớc,  ta  không  chấp  trƣớc.  Ta  không 

chấp  trƣớc,  ta  có  thể  tuỳ  thuận  với họ,  họ  không  thể  tuỳ  thuận  với  ta, họ  tuỳ 

thuận với ta thì họ đã thành Phật. Tất cả ta đều tuỳ thuận họ, không để lại gì 

trong tâm ý, tại sao? Buông bỏ tất cả, không để lại một chút gì trong lòng, tâm 

sạch sẽ, không còn tì vết. 

Đề kinh đã nói, thanh tịnh bình đẳng giác, tâm của ta  mãi  mãi thanh tịnh 

bình  đẳng  giác.  Có  thể  tuỳ  thuận  mọi  ngƣời,  tuỳ  thuận  ngƣời  khác  nhƣng 

không  vấy  bẩn,  nghĩa  là  không bị  họ  làm  ô  nhiễm,  đấy  gọi  là  công phu. Lâu 

dần ta sẽ ảnh hƣởng họ, họ không ảnh hƣởng chúng ta. Họ ảnh hƣởng ta, ta sẽ 

thoái chuyển, ta sẽ quay lại. Ta không bị ô nhiễm, ta sẽ đƣợc nâng lên, đƣợc 

nâng lên mỗi năm, đƣợc nâng lên mỗi tháng, đƣợc nâng lên mỗi ngày, điều này 

quá tuyệt?  Vấn đề này, không ai có thể quấy nhiễu quý vị. Bởi thế tất cả mọi 

ngƣời phải biết, ngƣời thực tâm tu hành trong đạo Bồ đề, là đến một mình và 

đi một mình, không ai có thể quấy nhiễu đƣợc. 

Tám  tƣớng  thành  đạo  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, Tiểu  thừa  có  hàng  ma, 

hàng ma có ý nghĩa thế nào? Nghĩa là không bị quấy nhiễu, dùng những gì để 

Tập 560  383 



quấy nhiễu? Bày trƣớc mắt ta tiếng thơm lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tài sắc 

danh thực thùy, quý vị có động tâm chăng? Động tâm là bị quấy nhiễu, không 

động tâm là đã thành tựu. Không động tâm là Phật Bồ Tát, động tâm thì ta vẫn 

là phàm phu. Không động tâm không những thoát li lục đạo, mà thoát li luôn 

Thập pháp giới. Nếu động tâm, không những không ra khỏi luân hồi lục đạo, 

còn không ra khỏi Dục giới. 

Tam  giới  trong  lục  đạo:  Dục  giới,  Sắc  giới,  Vô  sắc  giới,  hai  giới  trên  ta 

không có phần, chỉ quanh quẩn trong Dục giới, tại sao? Họ không nhìn thấu, 

không thể hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực. Vì thế, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực 

là quan trọng nhất, lúc đó mới giúp ta buông bỏ. Buông bỏ, đối với kinh giáo 

của Phật Bồ Tát, ta mới thực sự thấy đƣợc rõ ràng, mới thực sự nghe hiểu. Nếu 

không thể buông bỏ, đấy là chƣớng ngại, chƣớng ngại những gì? Chƣớng ngại 

không thể nhìn thấy, chƣớng ngại không thể nghe đƣợc. Chỉ có thể gieo đƣợc 

hạt  giống  Phật  Pháp  trong  A  lại  da.  Lợi  ích  chỉ  đƣợc  bấy  nhiêu,  đến  lúc  nào 

mới đƣợc độ, đƣợc thành thục? Đấy chính là đời sau, không biết thời gian dài 

bao nhiêu. 

Bởi thế bốn câu trong Kinh Kim Cang, với ngƣời tu học Đại thừa, rất quan 

trọng. 

        “Lại lìa tất cả các tướng, được gọi là chư Phật”.  Trong kinh văn ở trƣớc 

dùng Nhƣ Lai để chỉ chƣ Phật, dùng Nhƣ Lai, là là từ trên tánh mà nói, minh 

tâm kiến tánh. Dùng Phật là từ trên tƣớng mà nói. Chứng quả vị Bồ Tát Pháp 

thân, đại sƣ Thiên Thai gọi là Phân chứng tức Phật. Quý vị là Phật chính thức, 

không phải Phật giả. Nhƣng tuy là Phật thật nhƣng chƣa viên mãn, tại sao chƣa 

viên mãn? Tập khí vô minh vô thỉ vẫn chƣa đoạn hết, bốn mƣơi mốt vị thứ đều 

là vấn đề này. Bởi thế họ luôn sống ở cõi Thật báo trang nghiêm. Đây là giai 

tầng cao nhất về sự tƣớng, đấy chính là thế giới Cực lạc. 

Những gì ngƣời xƣa tƣởng tƣợng về đại đồng, cách trị đại đồng là thế giới 

Cực lạc. Tuy thời gian sống rất dài, ba đại a tăng kì kiếp, nhƣng không phiền 

não,  không  lo  nghĩ,  không  bị  lôi  kéo.  Quý  vị  thấy  an  vui,  tự  tại  bao  nhiêu! 

Nhƣng trong thời gian đó, tất cả đều đang học tập. Tại sao thế giới Cực lạc tốt 

nhƣ thế, bây giờ chúng ta đã hiểu, chƣa bao giờ thôi giảng kinh, chƣa bào giờ 

ngƣng học tập. Vãng sinh là đi học, thành Phật là tốt nghiệp. Thời gian từ khi 

đi học đến lúc tốt nghiệp, không lúc nào ngƣng học tập. Bởi thế tiến độ của họ 

rất nhanh. 

384  Tập 560 



Tuổi thọ từ đâu  mà có? Tuổi thọ đƣợc sinh từ tâm tƣởng, phải hiểu đƣợc 

đạo lí này. Tại sao tuổi thọ của chúng ta trên thế gian này lại ngắn? Cũng đƣợc 

sinh ra từ tâm tƣởng. Chúng ta không có tâm tƣởng trƣờng thọ, đều nghĩ con 

ngƣời  làm  sao  có  thể  sống  đến  100 tuổi,  khẳng  định  ta  sống  không  đến  một 

trăm, tâm bạn nghĩ nhƣ thế. 

Cƣ  dân  thế  giới  Cực  lạc  không  nghĩ,  Vô  lƣợng  thọ,  không  nghĩ  tuổi  thọ, 

bởi  thế  tuổi  thọ  của  họ  vô  lƣợng,  đƣợc  sinh  ra  từ  tâm  tƣởng.  Chúng  ta  cũng 

nghĩ, tuổi thọ chúng ta vô lƣợng, có đƣợc chăng? Không đƣợc, tại sao không 

đƣợc? Ta tạo nghiệp, tạo nghiệp sẽ chịu nghiệp báo. Tâm tƣởng đƣơng nhiên 

có thể làm chủ, nhƣng sức mạnh của nghiệp cũng rất lớn. 

Trong  giáo  lí  Đại  thừa,  đức  Phật  dạy:  Tâm,  Phật,  chúng  sinh,  cả  ba  đều 

bình đẳng. Tâm, Phật, chúng sinh, bình đẳng về sức mạnh, không khác nhau, 

tâm  chúng  ta  là  ý  niệm.  Những  lời  dạy  của  chƣ  Phật,  cùng  với  nghiệp  của 

chúng ta, nếu sức mạnh của tâm chúng ta, nổi lên cùng lúc với sức mạnh của 

Phật, sẽ vƣợt qua đƣợc. Sức mạnh của tâm chúng ta, nếu nổi lên cùng lúc với 

sức mạnh của nghiệp, thế là rắc rối, hoàn toàn bị sự chi phối của nghiệp lực, 

không  thể  làm  chủ  đƣợc.  Vì  vậy  ta  phải  nghĩ  thật  kĩ  đạo  lí  này,  khi  đã  nghĩ 

xong, đó là chân, không phải giả. 

Tâm  tƣởng  của  chúng  ta:   “Tâm,  Phật,  chúng  sinh  đều  giống  nhau”,   nhất 

định chúng ta phải kết hợp với Phật, không đƣợc kết hợp với nghiệp lực chúng 

sinh. Đời này sẽ rất an lạc, rất thù thắng, thầy Phƣơng đã nói:  “Hưởng thụ cao 

 nhất của đời người”. 

       “Lìa tất cả tướng”,  không khởi tâm, không động niệm, nghĩa là lìa. Trong 

tất  cả  tƣớng,  cảnh  giới  Phật,  cảnh giới  Bồ  Tát,  cảnh  giới  Nhị  thừa,  cảnh giới 

chƣ Thiên,  cảnh giới của ngƣời và tam đồ, không khởi tâm, động niệm trong 

tất cả cảnh giới, đấy gọi là lìa tất cả tƣớng. Không phải không tiếp xúc, quý vị 

nói không tiếp xúc, xa lìa, vào núi sâu tìm một hang động để tu hành, có đƣợc 

chăng? Vẫn chƣa lìa, hang núi kia cũng là tƣớng, núi sâu kia cũng là tƣớng, ta 

có thể lìa đƣợc chăng? Không thể lìa đƣợc. 

Vậy thế nào mới đƣợc gọi lìa? Không phân biệt, không chấp trƣớc, không 

khởi tâm, không động niệm, đấy gọi là lìa. Tuy các tƣớng cùng với ta một chỗ, 

ta không bị các tƣớng quấy nhiễu, đấy gọi là chƣ Phật, ngƣời nào làm đƣợc? 

41 vị Bồ Tát Pháp thân làm đƣợc, những vị này là : “Thấy tướng không phải 

Tập 560  385 



 tướng, tức thấy Như Lai”, tức thấy Nhƣ Lai là đã đại triệt đại ngộ, là minh tâm 

kiến tánh, thấy Nhƣ Lai là thấy tánh. Bốn mƣơi mốt vị thứ này là lìa tất cả các 

tƣớng, tất cả các tƣớng không quấy nhiễu họ, những ngƣời tu hành chúng ta 

biết điều này, thế nào gọi là công phu? Không bị ngoại cảnh quấy nhiễu gọi là 

công phu. 

Khi ngoại cảnh có mặt, phản ứng quấy nhiễu là gì? Hỉ, nộ, ai, lạc, ái, ác, 

dục,  đấy  là  phản  ứng,  ta  bị  nó  quấy  nhiễu.  Khi  cảnh  giới  này  hiện  ra  ta  yêu 

thích,  là  bị  quấy  nhiễu.  Tâm  vốn  nhƣ  nƣớc  nhƣ  nhƣ  bất  động,  làm  sao  lại  bị 

gợn sóng? Vì đã yêu thích, hoặc ghét bỏ nó, lại bị nó quấy nhiễu. Hỉ, nộ, ai, lạc 

đƣợc gọi là thất tình, nghĩa là khi ta bị quấy nhiễu, chắc chắn nổi lên tác dụng 

của bảy loại này. 

Hỉ, nộ, ai là bi ai, yêu thƣơng nó, đau lòng. Lạc, cảm thấy vui thích, hoặc lo 

lắng,  lo  nghĩ.  Hỉ,  nộ,  ai,  lạc,  ái,  ác,  dục,  chỉ  cần  nổi  lên  những  phản  ứng  đó, 

liền chấp trƣớc thủ tƣớng, đấy là hiện tƣợng gì? Đấy là dấu hiệu của lục đạo. 

Bởi thế có thất tình ngũ dục, ta sẽ không ra đƣợc luân hồi lục đạo. 

Vãng sinh thế giới Cực lạc phƣơng Tây, trong giây phút cuối cùng, sát na 

niệm  Phật  để  vãng  sinh  đó,  không  có  thất  tình  ngũ  dục,  thực  sự  đƣợc  vãng 

sanh.  Nếu  vào  giây  phút  đó,  tuy  tâm  cũng  niệm  Phật,  nhƣng  vẫn  còn  vƣớng 

bận, quý vị đi không dứt. Ngƣời niệm Phật không thể không hiểu điều này. 

Mục tiêu duy nhất của ngƣời niệm Phật chúng ta, là mong cầu vãng sinh. 

Bây giờ với tất cả các tƣớng, chúng ta phải làm nhạt nó. Vấn đề này rất quan 

trọng, nghĩa là với chấp trƣớc thủ tƣớng, càng lúc càng nhạt, khi đi chúng ta 

mới thực sự buông bỏ. Nếu với tất cả các tƣớng, vẫn còn quyến luyến, đến lúc 

gần mất Phật không thể đến, tại sao? Tình chấp quá nặng, tình chấp là chƣớng 

ngại, đoạn đƣợc tình chấp mới cảm ứng đƣợc với Phật. Bởi khi Phật đến tiếp 

dẫn, nhất niệm đó là tâm thanh tịnh ta sẽ vãng sanh, nếu tâm nhất niệm  đó ô 

nhiễm sẽ không đi đƣợc. Đây chính là ngƣời niệm Phật nhiều, ngƣời vãng sinh 

rất ít. Không có chƣớng ngại, sẽ đi một cách tự tại. Công phu rèn luyện của họ 

đã thành thục, có nghĩa là họ thực sự buông bỏ. 

Ở  trƣớc  tôi  đã  nói  với  quí  vị,  đó  là  ở  San  Francisco.  Phu  nhân ông Cam 

nói với tôi, chồng của bà là Cam Lệ Sơ, là một danh tƣớng thời kháng chiến. 

Tôi biết ông đã từng lãnh đạo quân đội, khi mất đƣợc truy tặng Thƣợng tƣớng, 

ngƣời vợ về già sống ở San Francisco. Bà nói với tôi, bạn của bà, đó là một bà 

386  Tập 560 



lão, niệm Phật, vãng sinh tự tại. Ngồi mà vãng sanh, những đồ tang, con cái, 

dâu rể, cháu chắt, bà tự may. Nghĩa là bà đã lo xong hậu sự, lo chu tất, để con 

cái của bà không phải lo nghĩ. Ở nƣớc ngoài, bà không cho ai hay, khi nào đi 

cũng không biết, sáng hôm sau mới phát hiện, bà đã đi, thực sự buông bỏ. Bà 

đã thấy chƣ tƣớng không phải tƣớng, không còn  một chút tình chấp. Quý vị 

xem, chuẩn bị chu đáo mọi thứ hậu sự, chuẩn bị rất chu đáo. 

Rất  cô  đơn  khi  ở  Mĩ,  điều  này  những  ngƣời  đã  sống  ở  Mĩ  hiểu  rất  rõ. 

Những ngƣời trẻ tuổi đều đi làm, ngƣời già ở nhà, có trẻ con phải giữ, đứa lớn 

thì mang gửi trẻ, đƣa đi học, ngƣời già ở nhà một mình. Ở nhà một mình, tôt 

nhất là niệm Phật, nhất tâm niệm Phật, không ai làm phiền. Nếu ngƣời già thấy 

quá  tẻ  nhạt,  quá  đơn  điệu,  vậy  không  còn  cách  nào.  Ngƣời  già  thực  tâm  học 

Phật, đấy là nhân duyên thù thắng nhất để cầu vãng sinh. 

Con cái đƣa họ đến Mĩ để trông nom nhà cửa, tất nhiên có dụng ý của họ. 

Ơe Mĩ rất khó tìm ngƣời giúp việc, mẹ già đến Mĩ là để làm công. Bà cụ có trí 

tuệ,  đấy  là  cơ  duyên  tốt  nhất  để  niệm  Phật,  đây  chính  là  sự  hiếu  thuận  chân 

chính nhất của con cháu, nhƣng con cái không nghĩ nhƣ thế. Bà thành tựu, bà 

thực sự vãng sinh. 

Bởi thế, bình thƣờng nên buông bỏ, bình thƣờng không buông bỏ, lúc gần 

mất rất khó. Thời khắc lâm chung là lúc tử biệt sinh li, đây là việc cực kì đau 

khổ. Nỗi thống khổ ấy sẽ rơi vào tam ác đạo, không có phần trong thế giới Cực 

lạc. Bởi thế nhất định phải hiểu đƣợc, trong lục đạo, không có gì là thật, giữa 

ngƣời với ngƣời, nhất định đƣợc xem là gì?  “Tất cả chúng sinh vốn là Phật”, 

mọi ngƣời là Phật, bây giờ trở thành thế này là do gì? Do nghiệp báo, nghiệp 

mỗi ngƣời không giống nhau. 

Khi ý niệm chúng ta thay đổi, vấn đề sẽ đƣợc giải quyết, tâm bình đẳng có 

mặt, toàn là Phật. Bạn chịu khổ một tí, nghiệp chƣớng của bạn nặng. Họ sống 

thoải mái hơn, nghiệp chƣớng họ nhẹ. Họ tu thiện, bạn tạo nghiệp, tất cả đều là 

Phật, mọi ngƣời bình đẳng. Tất cả mọi ngƣời đều là Phật. Quán đƣợc nhƣ thế, 

mới  hiểu  đƣợc  nghĩa  lí  trong  Kinh  Kim  Cang,  mới  học  đƣợc  những  gì  trong 

Kinh Kim Cang, khiến nó khởi tác dụng trong sinh hoạt đời thƣờng. 

Những thứ:  “Đều làm rõ trí tuệ vô tướng”. “Kinh nói, nếu dùng trí tuệ vô 

 tướng, trồng cội công đức. Cho đến mãi được giải thoát, tức vô ngã, vô nhân, 

Tập 560  387 



 vô chúng sinh, vô thọ giả trong Kinh Kim Cang, tu tất cả pháp thiện, liền được 

 diệu chỉ A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”,  những câu này rất hay! 

Nếu dùng trí tuệ vô tƣớng, vô tƣớng là gì? Nghĩa là nhƣ trƣớc đã nói, nếu 

thấy các tƣớng không phải tƣớng, đấy chính là vô tƣớng. Đấy là trí tuệ, không 

có trí tuệ, làm sao ta nhận ra đƣợc? Phải nhìn nhƣ thế nào? Không phải nghĩ, 

đó là chân tƣớng sự thực. Tất cả mọi hiện tƣợng trong vũ trụ, đều là hiện tƣợng 

dao động, tốc độ dao động đó nhanh thế nào? Một giây có một nghìn sáu trăm 

triệu tần suất, tần suất dao động, một giây là một nghìn sáu trăm triệu lần. Mỗi 

lần Phật pháp gọi là nhất niệm. 

Nói cách khác, trong một giây, ta đã khởi bao nhiêu niệm? Một nghìn sáu 

trăm triệu niệm, gọi là phi tƣớng. Ta có thể nắm bắt đƣợc nhất niệm đó chăng? 

Khi ta nói những câu  này, không chỉ  một giây. Bởi thế Phật dạy chúng ta về 

chân tƣớng sự thực, đây là chân tƣớng sự thực. Mỗi ý niệm đều độc lập, không 

liên quan đến niệm trƣớc, cũng không liên can đến niệm sau, không niệm nào 

giống niệm nào. Cả vũ trụ đều do tần suất các niệm này biến hiện ra, mỗi niệm 

là  một  pháp  giới.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  nói:   “Năng  sinh  vạn  pháp”,  vạn  pháp  là 

huyễn tƣớng đƣợc sinh ra trong những hiện tƣợng dao động này, không có thứ 

nào là thật. 

Hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực đó, tâm ta sẽ bình đẳng. Tâm thanh tịnh là 

Thanh Văn, Duyên Giác chứng đƣợc; tâm bình đẳng là Bồ Tát chứng đƣợc. Bồ 

Tát đƣợc nói ở đây là Bồ Tát Pháp thân, không phải quyền giáo. Thấy rõ, bởi 

thế tâm họ định, không chịu mọi thứ quấy nhiễu. Chƣ vị đại đức xƣa có thí dụ, 

qua rừng trăm thứ hoa, không vƣớng một cành lá. Rừng trăm hoa là vạn tƣợng 

sum la, nghĩa là tất cả pháp đƣợc nói ở đây. Không vƣớng một cành lá, sạch sẽ 

không bị ô nhiễm, không vƣớng. Phàm phu lục đạo không nhƣ thế, họ chịu ảnh 

hƣởng,  đôi  lúc  chịu  ảnh  hƣởng  rất  nặng,  nhƣng  không  biết  ảnh  hƣởng  đó  là 

giả, không phải thật. 

        “Trồng cội công đức”, cội đức ở đây, trong Tịnh độ gọi là niệm Phật, tại 

sao? Niệm Phật là đức trong tất cả  đức,  một  câu niệm  Phật thực sự bao gồm 

công đức vô lƣợng vô biên của chƣ Phật Bồ  Tát. Tất cả  đều trong câu niệm 

Phật đó, vì thế gọi là cội đức.  “Cho đến mãi được giải thoát” , cứu cánh thành 

Phật.  Chính  là  những  gì  Kinh  Kim  Cang  đã  nói:  Vô  ngã,  vô  nhân,  vô  chúng 

sinh, vô thọ giả, đã buông bỏ bốn tƣớng, nhƣng thế nào? Tu tất cả thiện pháp, 

388  Tập 560 



không phải không tu. Họ sám hối, hối cải, họ tu tất cả pháp thiện, đấy chính là 

gì? Để ngƣời khác noi theo. 

Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  ứng  hoá  trong  thế  gian,  đều  là  làm  gƣơng,  không  liên 

quan đến bản thân các ngài, làm gƣơng cho mọi ngƣời. Tại sao phải làm gƣơng 

cho mọi ngƣời? Chúng sinh có cảm, các ngài có ứng. Tôi không có cảm, bạn 

có thể có cảm với các ngài, các ngài cho bạn thấy, tôi cũng thấy đƣợc. Anh và 

tôi không có cảm, có thể ngƣời khác có cảm. Nếu không có cảm, các ngài sẽ 

không  xuất  hiện.  Các  ngài  xuất  hiện,  tất  cả  mọi  ngƣời  trong  chúng  ta,  chắc 

chắn có ngƣời có cảm. Trong việc dạy dỗ họ là những ngƣời đƣơng cơ, chúng 

ta dự thính, tất cả đều đƣợc lợi ích, đƣợc lợi ích là bình đẳng. Tuy lợi ích bình 

đẳng,  nhƣng  thiện  căn  phƣớc  đức  mỗi  ngƣời  không  giống  nhau.  Thiện  căn 

phƣớc đức sâu dày sẽ đƣợc lợi ích lớn, thiện căn phƣớc đức mỏng sẽ đƣợc lợi 

ích ít hơn, không ai không đƣợc lợi ích. 

Phải biết đƣợc bốn tƣớng này, rốt cuộc nhân, ngã, chúng sinh, thọ giả có 

liên hệ thế nào, phải hiểu đƣợc. Thấy thật rõ, làm rõ, đƣa ra ánh sáng, tự nhiên 

sống hoà thuận với nhau, công đức mỗi ngƣời tự nhiên viên mãn.  Quý vị thấy 

tu tất cả thiện pháp, đều đƣợc Bồ đề vô thƣợng. 

 “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề” là Bồ đề vô thƣợng, quả vị chứng đƣợc 

của Nhƣ Lai. Phá Không Luận giải thích, chú giải Kinh Kim Cang của đại sƣ 

Ngẫu Ích, trong đó nói : “Có nghĩa chưa đạt vô ngã”. Đạt là thông đạt, ở đây 

nói chắc chắn sẽ thực hiện đƣợc. Bản thân hiểu nhƣng không làm đƣợc, cũng 

nhƣ không hiểu, nhất định phải làm mới đƣợc. 

“Chưa  đạt  vô  ngã,  tu  tất  cả  thiện  pháp,  chỉ  thành  quả  hư  dối  của  trời 

 người”.  Quả báo trời ngƣời, phƣớc báo, tai sao gọi là giả? Nếu thực sự hiểu 

đƣợc thật tƣớng các pháp, ta sẽ thấy nó là giả. Tất cả pháp thế gian đều không 

tách rời, một giây có một nghìn sáu trăm triệu tần suất, không cách nào ròi bỏ. 

Đấy chính là giả, không ai có thể rời bỏ, ngay Bồ Tát Pháp thân cũng không 

thể rời bỏ. Bồ Tát Pháp thân biết sự thật chân tƣớng này, bởi thế trong tất cả 

hiện tƣợng, các ngài có thể không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp 

trƣớc. Bản lĩnh các ngài là ở đó, phàm phu không có bản lĩnh nhƣ thế, vẫn cứ 

khởi tâm động niệm trong những hiện tƣợng đó, khác biệt là ở chỗ đó. 

Nếu đó là ngƣời thị hiện, là chƣ Phật Nhƣ Lai thị hiện, chƣ Phật Nhƣ Lai 

không  ở  cõi  Thật  báo.  Họ  trú  ở  Thƣờng  tịch  quang,  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  ở 

Tập 560  389 



Thƣờng tịch quang cũng đến, cũng thƣờng đến nhân gian. Khi họ ứng hoá đến 

thế gian là, tuỳ tâm chúng sinh mà biến hóa ra nhƣ thế. 

Về mặt hình thức, ta thấy họ giống phàm phu, rất khó nhận ra. Nhƣng khác 

nhau  về  tâm,  tâm  họ  thanh  tịnh,  không  nhiễm  bụi  trần.  Quý  vị  thấy  Phật  Bồ 

Tát, khi họ nghe những chuyện không vui, giống nhƣ họ đang buồn bã, khi gặp 

những chuyện vui, họ cũng hoan hỉ, cƣời nói, đấy là gì? Tuỳ duyên. Các bạn 

vui vẻ, tôi cũng vui với, nếu bạn vui, tôi không vui, thấy lạ, bạn lại khởi tâm, 

động niệm. Tất cả đều theo quý vị, quý vị làm gì sẽ cùng làm theo bạn nhƣ thế, 

cùng vui vẻ. Khi các bạn không có cảm xúc, các ngài thanh tịnh vô vi, không 

có gì cả, đấy là bản lĩnh của các ngài. Hoà quang đồng trần, không chút vƣớng 

bụi. 

Chúng ta học Phật, nói thật, nên học những điều này, trong tứ nhiếp pháp, 

đây  gọi  là  gì?  Đồng  sự  nhiếp,  việc  này,  khi  học  kinh  giáo,  chúng  ta  thƣờng 

chƣa nói một cách sâu sắc, tại sao? Sợ một số hiểu nhầm. Đồng sự, họ thích 

khiêu vũ, tốt, hôm nay theo họ đi vũ trƣờng. Ngƣời ta không khởi tâm, động 

niệm  khi  đi  khiêu  vũ,  bạn  khởi  tâm,  động  niệm  khi  đi  khiêu  vũ  liền  đoạ  địa 

ngục. Ngƣời ta quay về Thƣờng tịch quang, không giống chúng ta. Khi ngƣời 

ta đang tạo tác, biết là không, vạn pháp giai không, không vƣớng bụi trần. Ta 

không thế, giả cứ cho là chân, vấn đề thành lớn, coi giả làm chân sẽ thế nào? 

Luân hồi lục đạo, tạo nghiệp tam ác đạo, lí rất sâu. 

Rèn luyện trong cảnh giới, là những ai? Đấy là 41 vị Đại Sĩ Pháp thân, họ 

đi vào cảnh giới đó. Vào cảnh giới đó còn đi vào lục đạo, vào Thập pháp giới, 

để khảo nghiệm, thực sự có khởi tâm động niệm chăng? Nếu không đúng, họ 

sẽ  thoái  chuyển,  họ  là  giả,  không  phải  chân.  Thực  sự  không  khởi  tâm  động 

niệm, tập khí của họ dần dần biến mất. Họ đến để đào thải tập khí, mong tập 

khí đó nhanh chóng tiêu trừ, thời gian dài nhất là ba đại a tăng kì kiếp. Không 

cố  định,  có  ngƣời  căn  tánh  lợi,  họ  nhanh  chóng  đào  thải,  một  a  tăng  kì  kiếp, 

giải quyết đƣợc vấn đề, họ quay về Thƣờng tịch quang. Chậm nhất là ba đại a 

tăng kì kiếp, giống nhƣ sinh biên địa, quay đầu chậm nhất là năm trăm năm, 

nhanh nhất có thể ba ngày, năm ngày. Khi sinh tâm hổ thẹn, biết sai, tôi đã sai, 

họ liền rời bỏ. 

Bởi thế kinh nói ba a tăng kì kiếp, năm trăm năm là hạn mức, đấy là hạn 

mức thấp nhất, chắc chắn họ sẽ tỉnh ngộ. 

390  Tập 560 



Phần  tiếp  theo:  “Không  tu  tất  cả  thiện  pháp,  chỉ  chứng  ngã  không,  chỉ 

 thành tiểu quả Nhị thừa”, đây là không tu thiện pháp. Đó chính là A La Hán, 

Phật Bích Chi, họ rất ít có tâm lợi ích tất cả  mọi ngƣời, tâm tự lợi khá nặng. 

Chỉ  cầu  tự  lợi,  lợi  tha  chỉ  là  ăn  theo,  chủ  yếu  tự  lợi,  đấy  là  Tiểu  thừa,  tâm 

lƣợng hẹp. Ngƣời của Đại thừa không nhƣ thế, tất cả đều nghĩ đến mọi ngƣời, 

không  nghĩ  cho  mình,  bởi  thế  tâm  lƣợng  lớn.  Lƣợng  lớn,  phƣớc  lớn,  ngƣời 

lƣợng lớn sẽ chứng quả lớn, ngƣời lƣợng nhỏ sẽ chứng quả nhỏ. 

Nếu  trong  kinh  giáo  Đại  thừa,  họ  hiểu  sai,  làm  sai:   “Cho  rằng  ngã  pháp 

 đều  không”,  ngã  pháp  thực  sự  đều  không,  nhƣng  thế  nào?  “Làm  nhiều  ác 

 pháp”, họ làm đủ sát đạo dâm vọng, tại sao? Vạn pháp giai không, nhân quả 

cũng không, làm theo bản năng, muốn gì làm đó. Loại này là  “giống ngục Xiển 

 đề”,  xiển đề là không có thiện căn, ngục là địa ngục. Nơi họ đến trong tƣơng 

lai là địa ngục a tì, địa ngục vô gián, loại ngƣời này gọi là phá bỏ nhân quả. 

Thiện pháp, ác pháp đều là không, bất khả đắc, thực sự không nắm giữ. 

Nhƣng ta xem pháp Bồ Tát, vẫn đoạn ác tu thiện, tại sao? Đoạn ác là tiêu 

trừ  nghiệp  chƣớng,  khi  chƣa  giác  ngộ,  tạo  bao  nhiêu  nghiệp  trong  thời  quá 

khứ, cần tiêu trừ chăng? Biết làm thiện, hành thiện là chuyện tốt, là công đức 

thành tựu. Hành thiện đoạn ác nhƣng không dính tƣớng phân biệt, đều là công 

đức, nếu lúc ta không làm, công đức sẽ không còn. 

Phật  A  Di  Đà  xây  dựng  thế  giới  Cực  lạc  phƣơng  Tây  vẫn  còn  dùng  năm 

kiếp tu hành, tu gì trong năm kiếp? Không phải đoạn ác tu thiện ƣ? Dùng công 

đức đó để thành tựu thành tựu thế giới Cực lạc, nếu ngài không có công đức 

đó, thế giới Cực lạc từ đâu mà có? Mọi ngƣời phải hiểu đƣợc vấn đề này. 

Công  đức  đoạn  ác  tu  thiện,  cuối  cùng  từ  đâu  mà  có?  Trên  thực  tế,  phần 

mình rất ít, phần lớn là từ chúng sinh. Rất nhiều chúng sinh nhìn thấy, quý vị 

là tấm gƣơng của mọi ngƣời, điển hình của mọi ngƣời, mọi ngƣời học theo quý 

vị. Ngƣời học theo càng đông, công đức ta càng lớn. Thời gian học càng dài, 

công đức ta càng bền lâu, từ đấy mà có. 

Chúng  ta  cứ  nghĩ,  công  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  lớn  nhƣ  thế.  Cách 

chúng  ta,  theo  cách  nói  của  ngƣời  Trung  Quốc,  là  3038  năm.  Để  lại  từng  đó 

kinh điển, lƣu hành khắp thế giới, bao nhiêu ngƣời đang học tập, những thứ đó 

đã làm nên công đức của ngài. Thời gian dài nhƣ thế, bao nhiêu ngƣời học tập 

nhƣ thế, đều nhận đƣợc lợi ích, đều là công đức của ngài. Bây giờ  chúng ta 

Tập 560  391 



mới hiểu đƣợc việc nào tốt, chuyện nào xấu, ác là những hành vi xấu, ý niệm 

không tốt. 

Hai câu ở đây nói rất hay:  “Cho rằng ngã pháp đều không, làm càn chuyện 

 xấu”,  đấy  là  tấm  gƣơng  xấu.  Quý  vị  có  sức  ảnh  hƣởng  khi  đang  ở  thế  gian, 

hoặc giàu có, hoặc sang trọng. Hoặc một giáo thọ có tiếng, hoặc nhƣ ngày nay 

thƣờng nói những ngôi sao nỗi tiếng, nhiều ngƣời học theo. Nếu quý vị là tấm 

gƣơng xấu, mọi ngƣời học theo, học những điều xấu, quý vị đoạ vào địa ngục a 

tì. Ngƣời học càng nhiều, thời gian học theo càng dài, tội quý vị  càng nặng. 

Nếu nhƣ làm những việc tốt, tấm gƣơng tốt, ngƣời học quý vị nhiều, thời gian 

học dài. Quý vị sẽ đƣợc hƣởng phƣớc trời, phƣớc báo lớn, thời gian càng dài. 

Bởi thế phải luôn luôn biết rằng chúng ta có sức ảnh hƣởng bao nhiêu, ảnh 

hƣởng  của  ta,  là  chính  diện  hay  phản  diện,  quan  hệ  này  rất  lớn,  không  thể 

không biết. 

       “Duy chỉ dùng vô ngã tu tất cả thiện pháp, mới được gọi vô sở trụ nhi sinh 

 kì tâm” . Kinh Kim  Cang nói:   “Ưng vô sở  trụ  nhi sinh kì tâm”, lục tổ  Thiền 

tông,  đại  sƣ  Huệ  Năng  đời  nhà  Đƣờng,  đã  khai  ngộ  từ  câu  nói  này.  Ngũ  tổ 

Hoằng Nhẫn, giảng đại ý Kinh Kim Cang cho ngài, khi giảng đến:  “Ưng vô sở 

 trụ nhi sinh kì tâm”,  hoát nhiên khai ngộ, nghĩa là kiến tánh, kiến tánh là thấy 

gì? Phần trƣớc đã nói:  “Thấy các tướng không phải tướng, tức thấy Như Lai”. 

Đại sƣ Huệ Năng, đã thấy tánh trong câu nói đó, thực sự đã thấy không tƣớng 

của các tƣớng, ngài đã thấy Nhƣ Lai. 

Câu sau đó: “Nhi sinh kì tâm” , đấy là đại từ đại bi, sinh tâm gì? Sinh tâm 


phổ  độ  tất  cả  chúng  sinh khổ nạn,  ta   “liền  được  Bồ  đề  vô  thượng”.  Khi  phát 

tâm này, liền chứng Bồ đề vô thƣợng. Bồ đề vô thƣợng là trí tuệ, trí tuệ viên 

mãn, không một chút trở ngại. 

Từ đây có thể biết, sở dĩ trí tuệ viên mãn bị chƣớng ngại, bị thứ gì chƣớng 

ngại?  Tâm  lƣợng  nhỏ  nhoi  của  ta  chƣớng  ngại,  chỉ  lo  cho  mình,  không  nghĩ 

ngƣời khác. Ngăn trở trí tuệ của ta, không cho lộ rõ. Ngƣợc lại, cái ta không 

có, tất cả đều vì chúng sinh, trí tuệ tự tánh lập tức hiện ra. Đấy là điều ngƣời 

xƣa nói lƣợng lớn phƣớc lớn, chúng ta thêm vào lƣợng lớn tuệ lớn, phƣớc huệ 

đều lớn! Lƣợng nhỏ, phƣớc sẽ  nhỏ, trí tuệ  sẽ  nhỏ.  Trí  tuệ  nhỏ, phiền não sẽ 

lớn. Nếu phƣớc nhỏ, tật bệnh sẽ nhiều, phiền não nhiều, chuyện không nhƣ ý 

sẽ  tăng  thêm,  không  phải  nhƣ  thế  sao?  Tất  cả  đều  do  thay  đổi  ý  niệm  của 

392  Tập 560 



chúng ta, không liên can cảnh giới bên ngoài. Những vấn đề này, quý vị thấy 

có thể không thể hiểu ƣ? 

Nghe hiểu đƣợc, thực sự học đƣợc, có gì trong thế gian quí hơn những thứ 

đó! Công danh sự nghiệp là giả, không mang theo đƣợc, trí tuệ này, phƣớc báo 

có thể mang theo đƣợc. Phải buông bỏ những thứ không thật, dù không buông 

bỏ, cũng không nên quá để ý, nên nắm những thứ thật. Phƣớc báo này là xƣng 

tánh,  phƣớc  huệ  xƣng  tánh  mới  thực  sự  dùng  mãi  không hết,  lấy  mãi  không 

cạn, là phƣớc huệ vĩnh hằng của bạn trong mọi đời kiếp. 

 “So  trong  hai  kinh”,  hai  bộ  kinh  này,  Kinh  Kim  Cƣơng  và  Kinh  Vô  Lƣợng 

Thọ, làm phép so sánh. “Nay trí tuệ vô tướng trong kinh này, xa rời phân biệt”. 

Đây là trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói:  “Trí tuệ vô tướng, viễn ly phân biệt”. 

 “Tức như kinh kia”, kinh kia là Kinh Kim Cang, nghĩa là những gì đã nói trong 

Kinh Kim Cang: Vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, vô thọ giả. “Trồng các cội 

 đức, cầu sinh Tịnh độ, hướng Bồ đề Phật” . Mấy câu này, đƣợc nói trong kinh 

này, nghĩa là trong kinh Kim Cƣơng nói:  “Tu tất cả pháp thiện”.  “Lại nên sinh 

 nước  Phật,  mãi  được  giải  thoát”,  nghĩa  là  trong  Kinh  Kim  Cang  nói:   “Liền 

 được  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  đề”.   Đối  chiếu  hai  kinh,  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ sao lại không phải trí tuệ Bát nhã đƣợc. Nói Kinh Vô Lƣợng Thọ 

không bằng Kinh Kim Cang, cứ xem đoạn so sánh này, ta sẽ hiểu ra đƣợc. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  Phật  dạy:   “Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  thứ 

 bậc” . Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Một là tất cả, tất cả là một”. Hãy kết nối tất cả 

sẽ hiểu đƣợc, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thực. Bất kì một kinh nào, những đạo lí 

đƣợc nói trong đó đều là viên dung, đạo lí tất cả các kinh đều có trong đó. Bởi 

thế Kinh Vô Lƣợng Thọ là Kinh Kim Cang, Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là Đại 

Bát  Nhã. Kinh Vô Lƣợng Thọ  là Hoa Nghiêm, là Pháp Hoa. Thế  Tôn, Phật, 

suốt  bốn  mƣơi  chín  năm,  nói  áo  nghĩa  tất  cả  các  kinh,  đều  có  trong  bộ  kinh 

này. 

Bộ  kinh  này,  rất  thích  hợp  trong  thời  Mạt  pháp,  không  rƣờm  rà,  ai  cũng 

thích học. Quá rộng, mọi ngƣời không theo đƣợc. Quá đơn giản, mọi ngƣời sẽ 

coi thƣờng. Mức độ vừa phải, không nhiều, không ít. Tịnh tông có năm kinh 

một luận, trong tám tông phái lớn, trong tám tông phái Đại thừa, mức độ nó ít 

nhất.  Gộp  cả  năm  kinh  một  luận  thành  một  cuốn,  chắc  không  dày  hơn  cuốn 

này,  nó  không  dày  thế  này,  tất  cả  kinh  luận  Tịnh  độ  tông  đều  gọi  gọn  trong 

này. Bởi thế pháp môn này, có thể lƣu truyền chín nghìn năm Mạt pháp, có lí 

Tập 560  393 



của nó. Nội dung trong đó, là tất cả kinh điển Thế Tôn nói trong bốn mƣơi chín 

năm. Có nghĩa là thu gọn lại trong một bộ này. Đặc biệt là bộ chú giải, rõ ràng 

hơn, cụ thể hơn, khiến ta thích thú tìm hiểu. 

Có ngƣời phê  bình tôi, trách tôi, nói tôi chỉ hoằng dƣơng Tịnh độ, không 

hoằng  dƣơng  những  tông  khác,  hình  nhƣ  coi  thƣờng,  coi  khinh.  Tôi  hoằng 

dƣơng tông này, đã mang đến rất nhiều phiền toái, nếu hoằng dƣơng tất cả các 

tông,  thì  không  biết  sẽ  nhƣ  thế  nào?  Tôi  sẽ  không  có  chỗ  đứng  trên  thế  gian 

này. Nguyên nhân ở đâu, chƣ vị có hiểu chăng? Tổ tiên đã nói rất rõ rằng, đồng 

hàng tƣơng kị. Tôi học Tịnh độ, ngƣời học Tịnh độ ghen ghét tôi, tôi lại học 

thứ khác, mọi ngƣời lại ghen ghét, vậy lại càng rắc rối. Học một tông, bảy tông 

kia  để  dành  cho  ngƣời  khác,  hay,  tông  nào  cũng  số  một,  môn  nào  cũng  thứ 

nhất, không có thứ hai. Đấy là những điều Thế Tôn nói:  “Pháp môn bình đẳng, 

 không có cao thấp” . Bởi thế nhất định phải hiểu đƣợc vấn đề, nhất định phải 

thấy rõ vấn đề. 

Chúng  ta  khen  ngợi,  hoan  hỉ  tán  thán.  Tịnh  tông  có  ngƣời  hoằng  dƣơng, 

tôi sẽ không giảng kinh nữa, tôi cố gắng niệm Phật để nhanh chóng đƣợc sinh 

Tịnh  độ,  tôi  sẽ  ngày  nào  cũng  dập  đầu  đảnh  lễ  quý  vị.  Quý  vị  cho  tôi  thích 

giảng là sai, là bởi không có ngƣời giảng nên bắt buộc phải làm. 

Tôi cho một thứ tốt nhƣ thế_Tôi với Hoàng Niệm Tổ là những ngƣời bạn 

tốt, chí đồng đạo hợp. Ông bỏ ra sáu năm, để viết thành bộ chú giải này, nếu 

tôi không giảng đôi lần, tôi không xứng với ngƣời bạn đó. Nếu ông không viết 

bộ chú giải này, ông cũng không xứng với thầy Hạ Liên Cƣ. Cuốn Hội Tập này 

thực sự có thể giúp chúng sinh chín nghìn năm Mạt pháp, vãng sinh Tịnh độ, 

viên thành Phật đạo. Hội Tập ra đời, nếu không giảng thật rõ ràng, thật chi tiết, 

mọi  ngƣời  không  biết.  Bởi  thế  Hạ  Liên  nhắn  nhủ  ông,  bởi  khi  Hạ  Liên  Cƣ 

giảng kinh này, ông đã nghe mấy lần, bảo ông viết bộ chú giải về kinh này. 

Tôi chƣa gặp Hạ Liên Cƣ, Hoàng Niệm Tổ may mắn hơn, khi về già chúng 

tôi  gặp  nhau,  những  việc  này  ai  biết?  Không  nhiều  ngƣời  biết,  nhƣng  ngƣời 

phê bình rất đông. Phần lớn ngƣời phê bình là mặt trái, rất ít ngƣời khen ngợi. 

Tôi biết bộ kinh này, mấy năm trƣớc thầy Lí giao cho tôi. Ông đƣa bộ chú 

bên  lề  về  bộ  kinh  này  mà  trƣớc  đây  ông  chú  cho  tôi.  Bộ  kinh  này  chƣa  chú 

thích, tự tay viết một cuốn chú giải, và đƣa bản đó cho tôi. Tôi hiểu những chú 

thích của ông, lúc đó tôi phát tâm giảng bộ kinh này, tôi hoan hỉ. 

394  Tập 560 



Lúc  bấy  giờ  Quản  trƣởng  họ  Hàn  đã  năm  mƣơi,  sinh  nhật  lần  thứ  năm 

mƣơi của bà, bà phát tâm in ba nghìn bản kinh này. Tôi đến Đài Trung thƣa lại 

với  thầy,  thầy  ngăn  tôi,  không  đƣợc,  con  không  nên  giảng  bộ  kinh  này.  Con 

quá trẻ, chƣa đủ kinh nghiệm, giảng kinh này, nếu có ai phê bình, con không 

chống đỡ đƣợc. Bởi thế, khi ở Đài Bắc, tạm thời chuyển sang giảng Kinh Lăng 

Nghiêm. 

Mãi đến lúc thầy Lí vãng sinh, cuốn này nằm trong tay tôi, rất nhiều ngƣời 

vẫn chƣa đƣợc thấy. Tôi in một vạn bản cuốn này, lƣu hành nƣớc ngoài. Thấy 

cuốn này, ai cũng hoan hỉ, tôi in, là bản cƣớc chú của thầy Lí. 

Lúc bấy giờ tôi đang ở Mĩ, rất nhiều ngƣời đồng học muốn tôi giảng, vì thế 

lần đầu tiên tôi giảng bộ kinh này. Lần thứ hai, cũng giảng tại Mĩ. Giảng một 

lần tại Vancouver, một lần tại San Francisco, Mĩ. Bắt đầu từ những nơi đó, ai 

nghe cũng hoan hỉ, bởi thế Kinh Vô Lƣợng Thọ đƣợc triển khai nhƣ thế. Tôi 

không  thống  kế  số  lƣợng  kinh  in  ra,  tôi  tính  ít  nhất  hai,  ba  trăm  vạn  bản,  ít 

nhất, đƣợc lƣu hành trên toàn thế giới, đây là cách tính kĩ lƣỡng nhất. Ngƣời 

nghe kinh rất nhiều, mọi ngƣời rất hoan hỉ khi nghe kinh này. 

Lần này, tết Thanh minh năm ngoái, tôi ngƣng giảng Kinh Hoa Nghiêm, để 

giảng kinh này, giảng chú giải này, tại sao? Tần suất tai nạn quá dày. Kinh này, 

chú  giải  này,  lợi  cả  âm  dƣơng.  Giúp  chúng  ta  thay  đổi  cách  nghĩ,  bỏ  ác  làm 

lành, cải tà qui chánh, ngay thẳng tâm niệm, có thể hoá giải tai nạn. Lần giảng 

này dự tính một nghìn hai trăm giờ, khoảng chừng đó. Lần này giảng xong, lần 

thứ hai lại giảng bộ kinh này, thay đổi cách thức một chút. 

Tôi  học  Kinh Vô  Lƣợng  Thọ,  khi  chƣa  quen  Hoàng  Niệm  Tổ,  tôi  đã  làm 

một  đại  cƣơng  về  bộ  kinh  này.  Đại  cƣơng  phân  chia  rất  chi  tiết,  bởi  thế  khi 

giảng  xong  lần  này,  tôi  dùng  Đại  Kinh  Khoa  Giải.  Nghĩa  là  chia  từng  đoạn, 

không giống cách chia của Hoàng cƣ sĩ, rõ ràng hơn, rất dễ hiểu. Vẫn dùng chú 

thích của Lão Cƣ Sĩ, khoa chú: Đại Kinh Khoa Giải. Vẫn dùng cách giải thích 

của ông, nghĩa là sắp đặt làm mới lại, để thứ tự những đoạn này đƣợc rõ ràng 

hơn. Nhìn từ  mặt văn tự, có thể hiểu đƣợc bộ kinh, kết cấu chƣơng pháp rất 

hoàn chỉnh chặt chẽ. Hiểu đƣợc kết cấu chƣơng pháp, ta có thể hiểu đƣợc nội 

dung của nó, hệ thống tƣ tƣởng chặt chẽ, viên mãn không thể nghĩ bàn. 

Thời gian diễn giảng mất độ một nghìn hai trăm giờ, nếu mỗi ngày chúng 

ta  giảng  bốn  giờ,  độ  một  năm  sẽ  xong,  đấy  là  việc  lớn!  Tạm  thời  buông  bỏ 

Tập 560  395 



những việc khác, hoàn thành công việc này đã. Học tập Kinh Vô Lƣợng Thọ là 

một nhân duyên rất thù thắng, chúng ta có thể cùng nhau học tập. 

Chúng ta xem đoạn thứ ba: “Tịnh độ là pháp khó tin của tất cả thế gian, ở 

 đây tin được, đấy chính là trí tuệ vô tướng” , câu này của Hoàng Niệm Tổ rất 

hay. Pháp môn này, thực sự, không chỉ thế gian chúng ta khó tin. Quý vị xem, 

Đức Phật nói: Tất cả thế gian, tại sao? Nó quá dễ, quá đơn giản. Thực sự muốn 

cầu sinh thế giới Cực lạc, thân cận Phật A Di Đà, chúng ta có thể mở một lớp: 

Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Giải Diễn Nghĩa. 

Lớp này mở một năm, bốn tiếng một ngày học tập kinh giáo, bốn tiếng nữa 

niệm Phật, mỗi ngày tám tiếng, một năm sẽ tốt nghiệp. Sau khi tốt nghiệp sẽ 

đƣa  vào  niệm  Phật  đƣờng.  Trong  niệm  Phật  đƣờng  không  giảng  kinh,  mỗi 

ngày  sáng  và  chiều  đều  dùng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Khoá  sáng  tụng  một  bộ 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, khoá chiều cũng tụng một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, thâm 

nhập một môn, huân tu thời gian dài. 

Nếu mỗi ngày có thể có mƣời giờ niệm Phật, mỗi ngày hai thời hai bộ Kinh 

Vô  Lƣợng  Thọ.  Tôi  tin,  độ  ba  năm  đƣợc  niệm  Phật  tam  muội,  chắc  chắn  sẽ 

trên 60%, kết quả này không thể nghĩ bàn. Đƣợc niệm Phật tam muội là đƣợc 

tự tại vãng sinh, muốn lúc nào là đi lúc đó. Muốn ở thêm vài năm cũng không 

sao,  sinh  tử  tự  tại,  có  thiên  tai  không?  Không  có.  Không  thể  hoá  giải  cộng 

nghiệp chúng sinh. Nhƣng có tai nạn, khi tai nạn đến, Phật A Di Đà sẽ đến tiếp 

dẫn ta đi. 

Bởi thế, với ngƣời niệm Phật, họ không có thiên tai, chúng ta có thể làm 

đƣợc việc này, chắc chắn sẽ làm đƣợc, tại sao không làm? Thực sự tin chính là 

trí  tuệ  vô  tƣớng,  trí  tuệ  vô  tƣớng  là  trí  tuệ  vốn  sẵn  trong  tự  tánh.  Lìa  tất  cả 

tƣớng, rời tất cả pháp, thâm tín không nghi, khẳng định hoàn toàn. Trí tuệ chân 

thực, kinh này nói ba thứ chân thật: Rốt ráo chân thực, trí tuệ chân thực, lợi ích 

chân thực. 

Nhƣ  Kinh  Kim  Cang  nói:   “Người  nghe  chương  cú,  cho  đến  người  nhất 

 niệm sinh tịnh tín, là các chúng sinh, không còn ngã tướng, nhân tướng, chúng 

 sinh tướng, thọ giả tướng”. Nếu họ còn trƣớc tƣớng, họ sẽ không tin, không 

còn trƣớc tƣớng, họ nghe là tin, nghe liền sinh tín tâm thanh tịnh. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 

396  Tập 560 



 

 

\ 

Tập 561 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 26.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 737, bắt đầu xem từ hàng thứ sáu. 

“Phu Tịnh Độ nãi nhất thiết thế gian nam tin chi pháp, ƣ thử năng tín, thị 

tức vô tƣớng trí tuệ.” Tiêu chuẩn này đích thực rất cao, mà sự thật chính xác là 

nhƣ vậy, lời nói đó không có gì thái quá, biết bao Bồ Tát tiếp xúc đến đều rất 

khó tin tƣởng, hà huống là phàm phu. Ngƣời phàm phu giống nhƣ chúng ta mà 

nói, tuy học tập nhiều năm phải chăng là thật tin? Nghiêm túc mà nói thì chƣa 

thật tin, là bán tín bán nghi. Nếu nhƣ là thật tin, thì không thể có một tạp niệm. 

Chúng ta ngày nay đọc kinh có tạp niệm, niệm Phật có tạp niệm, gặp vấn đề gì 

thì do dự không quyết tâm, đây chính là không tin. Cho nên chữ “tín” này khó 

biết bao. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta: “tín vi đạo nguyên công 

đức mẫu”, đạo chính là bồ đề, chính là tự tánh, căn nguyên của minh tâm kiến 

tánh, quí vị không tin tƣởng quí vị làm sao có thể minh tâm kiến tánh? Quí vị 

tin tƣởng một cách sâu sắc đối với nó không mảy may nghi hoặc, y theo những 

phƣơng pháp lý luận này để làm, quí vị có thể đạt đƣợc cũng tức là nói quí vị 

có thể ngộ nhập. Hiện nay chúng ta nói quí vị có thể lãnh hội đƣợc. Nếu nhƣ 

không phải cảnh giới này, quí vị không thể hội đƣợc. Vậy chúng ta học đƣợc là 

gì? Học đƣợc là tri thức, tri thức Phật học, tri thức kinh điển. Đây là ngoài da, 

không có đƣợc tác dụng lớn. Tác dụng lớn là trí tuệ, trí tuệ và tri thức không 

giống  nhau.  Trí  tuệ  là  từ  trong  công  phu  mà  sanh  ra.  Phật  Pháp  Đại  Thừa 

thƣờng  nói:  “nhân  giới  đắc  định,  nhân  định  khai  tuệ”.  Tri  thức  là  thứ  bên 

ngoài,  quí  vị  hƣớng  ngoại  tìm  cầu.  Trí  tuệ  thì  không  phải,  trí  tuệ  là  trong  tự 

tánh quí vị vốn đã đầy đủ, không phải từ bên ngoài đến. Có  trí tuệ nhất định có 

tri thức, có tri thức chƣa chắc đã có trí tuệ. Ngƣời có trí tuệ, trí tuệ là thể, tri 

thức là dụng, chỉ có tri thức, không có trí tuệ, là hữu dụng vô thể. Vì thế họ sẽ 

sanh tật, đạo lý chính là đây vậy. Nhà Phật nói căn bản trí và hậu đắc trí. Căn 

bản trí là trí tuệ, hậu đắc trí chính là tri thức. Tri thức có cần học không? Có 

thể học, cũng có thể không học, sau khi trí tuệ hiện tiền bất cứ vấn đề gì, quí vị 

397 



vừa xem liền hiểu rõ, vừa nghe liền hiểu rõ, vừa tiếp xúc đã hiểu rõ. Cho nên 

tri thức rất dễ dàng. 

Lục Tổ Huệ Năng đại sƣ cách chúng ta 1300 năm, là ngƣời đời Đƣờng, 

ngƣời  Quảng  Đông,  Tân  Châu,  chƣa  từng  đi  học,  không biết  chữ,  quí vị  hỏi 

ngài điều gì ngài đều biết hết. Tất cả những kinh điển Phật Thích Ca Mâu Ni 

nói trong 49 năm, quí vị đọc cho ngài nghe, ngài có thể giảng lại cho quí vị 

nghe, đó là gì? là trí tuệ. Cho nên trí tuệ và tri thức không giống nhau. 

Hiện  tại  dƣờng  nhƣ  toàn  thế  giới  thứ  họ  truy  cầu  toàn  là  tri  thức.  Tôi 

tham quan rất nhiều trƣờng đại học, bao gồm cả London, Cambridge của nƣớc 

Anh, tất cả đều làm việc tri thức. Trong Viện Hán học của họ chuyên học Nho 

Thích Đạo, đó là văn hóa truyền thống Trung Quốc. Từ trên phƣơng diện tri 

thức  mà  nói  họ  học  rất  tốt,  rất  có  thành  tựu.  Từ  trí  tuệ  mà  nói  thì  họ  khiếm 

khuyết nhiều quá. Không có định, thì huệ làm sao có đƣợc! Định là tâm thanh 

tịnh  chúng  ta  nói  ở  đây.  Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  tuệ.  Tâm  không  thanh  tịnh 

sanh phiền não, không sanh trí tuệ; tâm thanh tịnh rồi sanh trí tuệ không sanh 

phiền não. Vậy tâm này phải làm sao để thanh tịnh? Nhất định phải giữ quy củ, 

đó chính là trì giới. Giới giúp quí vị đắc định. Cho nên định là điểm then chốt 

của việc tu học Phật Pháp, mục đích tu học Phật Pháp là khai trí tuệ. Nếu nhƣ 

không đắc trí tuệ, quí vị học những thứ này làm gì? Trí tuệ có thể giải quyết tất 

cả vấn đề, từ cá nhân đến vũ trụ, tất cả đều có thể giải quyết đƣợc, đó là đại trí 

tuệ! Cho nên pháp môn này thực sự là khó tin. 

Chúng ta học qua hơn 1000 tiếng đồng hồ, vẫn cứ từ đầu cùng nhau học, 

sẽ có những khái niệm, ngƣời chƣa nghiêm túc hạ thủ công phu, đối với pháp 

môn  Tịnh  Độ  làm  sao  mà  không  hoài  nghi  đƣợc,  chỉ  là  hoài  nghi  sâu  cạn 

không giống nhau thôi. Hoài nghi sâu, họ không tin tƣởng; hoài nghi ít là họ 

bán tín bán nghi. Phải làm nhƣ thế nào giúp họ xây dựng lòng tin? Nghe giảng, 

phải nghiên cứu thảo luận. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, giảng kinh 

dạy học 49 năm, không làm việc gì khác, 49 năm ngày ngày giảng, ngày ngày 

dạy. Hơn nữa học trò cũng là mỗi năm mỗi hƣớng thƣợng đi lên. Quí vị xem 

ngày dạy học, Ngài khai ngộ năm 30 tuổi, sau khi khai ngộ liền triển khai dạy 

học, mƣời hai năm đầu đặt nền móng cơ sở tu học, giảng Kinh A Hàm, A hàm 

ví nhƣ tiểu học, dễ hiểu. Giảng những gì? giảng luân lý, giảng đạo đức, giảng 

nhân  quả.  Những  thứ  này  không  sâu  lắm,  mƣời  hai  năm.    Tiếp  đó  giảng 

Phƣơng đẳng, Phƣơng đẳng giảng 8 năm ví nhƣ là trung học, hƣớng thƣợng đi 

lên. Những thứ thực sự cao thâm vẫn chƣa tiếp xúc đến. Sau 8 năm cộng thêm 

12 năm trƣớc đó, là 20 năm, chính thức giảng kinh Đại Thừa, giảng Bát Nhã 

cho quí vị, chính là trí tuệ,  tiêu đề này giảng 22 năm. Chúng ta phải hiểu đƣợc 

398  Tập 561 



hạt  nhân  của  Phật  Pháp  chính  là  bộ  phận  này.  Giảng  kinh  dạy  học  49  năm, 

khóa học này dùng 22 năm. Điều này quan trọng nhất, phía trƣớc là chuẩn bị. 

Đoạn trƣớc chúng ta nêu mấy câu trong Kinh Kim Cang, Kinh Kim Cang là 

thuộc  bộ  Bát  nhã.  Sau  22 năm  giảng  Pháp  hoa.  Pháp Hoa  ví  nhƣ  nghiên  cứu 

sở.  Pháp  Hoa  và  Hoa  Nghiêm  là  đồng  đẳng.  Đây  là  kết  thúc  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni dạy học 49 năm. Ngày dạy học có thứ lớp, có tiểu học, có trung học, 

có đại học, có nghiên cứu sở. Ngày dạy học nhƣ vậy. Pháp môn Tịnh Độ là nơi 

quy về của Phật Pháp Đại Thừa. Cuối cùng quy kết về Tịnh Độ thù thắng vô 

cùng. Không có trí tuệ Bát nhã vậy thì làm sao đƣợc! 

Vì thế ở đây câu nói của Niệm Lão nói rất hay: Ở đây có thể tin chính là 

trí  tuệ  vô    tƣớng,  đây  không  phải  là  một  việc  dễ  dàng.  Nhƣ  Kinh  Kim  Cang 

nói: ngƣời nghe chƣơng này rồi, cho đến một niệm sanh Tịnh tín, chú trọng nơi 

chữ  Tịnh,  tịnh  tín,  một  niệm  tịnh  tín,  các  chúng  sanh  này,  không  chấp  ngã 

tƣớng, nhân tƣớng, chúng sanh tƣớng, thọ giả tƣớng. Họ không còn chấp trƣớc 

tƣớng nữa. Tƣớng này, khoa học ngày nay chúng ta học nói là hiện tƣợng vật 

chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên. Vì sao họ không chấp trƣớc? 

họ hiểu đƣợc rồi. Những hiện tƣợng này rốt cuộc là sự việc gì? cũng giống nhƣ 

trong Kinh Kim Cang nói: “phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng”. Đạo lý này 

sâu sắc quá. Mãi cho đến cận đại 30 năm lại đây, nhà vật lý học lƣợng tử mới 

thực sự phát hiện vật chất là sự việc gì. Phƣơng diện tinh thần vẫn chƣa nói rõ 

ràng.  Nói  thì  rất  hay,  chúng  ta  nghe  rồi  rất  hoan  hỷ,  có  thể  chấp  nhận.  Hiện 

tƣợng  vật  chất  từ  đâu  đến?  từ  hiện  tƣợng  tinh  thần  biến  hiện  ra.  Hiện  tƣợng 

tinh thần từ đâu mà có? Họ nói từ không mà sanh có. Chúng ta có thể lý giải 

đƣợc,  trong  kinh điển  Đại  Thừa  nói  rất  rõ  ràng.  Hiện  tƣợng  vật  chất  từ  hiện 

tƣợng tinh thần đến, kinh Phật cũng nói nhƣ vậy. Điều này hoàn toàn tƣơng 

đồng. Hiện tƣợng tinh thần, trong kinh điển Đại Thừa nói từ A lại ya mà đến, 

điều này họ chƣa nói rõ. A lại ya từ đâu mà có? A lại ya từ trong dao động mà 

có. Khoa học cũng phát hiện ra toàn thể vũ trụ là hiện tƣợng dao động, càng 

ngày càng gần nhau hơn. Cho nên Albert Einstein nói: trong các tôn giáo thực 

sự  tƣơng  ƣng  với  khoa  học  chỉ  có  Phật  Giáo.  Phật  Giáo  nói  là  tự  tánh,  khoa 

học  không  có  cách  gì  để  chứng  đắc,  khoa  học  có  thể  chứng  đắc  A  lại  ya  đó 

cũng là khá vĩ đại rồi. Tự tánh bản thể họ không có cách gì chứng đắc, sự việc 

này trong kinh điển Đại Thừa thƣờng nói “chỉ chứng mới biết”, là muốn bản 

thân quí vị đã đích thân chứng, quí vị mới thực sự có thể lãnh hội đƣợc. Cách 

chứng nhƣ thế nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc quí vị 

liền chứng đắc. Vậy là chúng ta đã rõ ràng rồi, giới khoa học vì sao không thể 

chứng  đắc?  Họ  chƣa  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc. 

Tập 561  399 



Những thứ này không buông bỏ đƣợc, dùng ý thức thứ sáu, tức là tƣ duy, suy 

nghĩ của chúng ta, dùng số học, số học cũng liên quan đến suy nghĩ. Dùng thiết 

bị khoa  học, có thể phát hiện A lại  ya, nhƣng tìm không ra tự tánh. Cho nên 

buông bỏ là đƣợc! Các nhà khoa học đối với minh tâm kiến tánh còn cách một 

bƣớc nữa. Các nhà khoa học chỉ cần có thể buông xuống họ liền thành Phật rồi. 

Minh tâm kiến tánh tức gọi là thành Phật. Hiểu đƣợc áo mật trong vũ trụ một 

cách triệt để rõ ràng, minh bạch. Đây là lìa tứ tƣớng, lìa tứ tƣớng là bƣớc đầu 

của Đại Thừa, quí vị liền có thể khế nhập cảnh giới. Nếu nhƣ tứ tƣớng không 

lìa, những thứ quí vị học đƣợc là tri thức Phật học. Bốn tƣớng chỉ cần không 

chấp trƣớc nữa, buông bỏ rồi. Quí vị liền tiến vào phạm vi trí tuệ này. 

“Hựu”, đây cũng là điều trong kinh nói. “kỳ hữu chúng sanh đắc văn thị 

kinh”, “Thị kinh” ở đây chính là Kinh Kim Cang. “Tín giải thọ trì”, quí vị tin 

tƣởng, không hoài nghi. Quí vị có thể lý giải, quí vị có thể tiếp thu, nƣơng theo 

phƣơng pháp này mà tu hành. Ngƣời này tức là hiếm có số một. Tu hành của 

Kinh Kim Cang nửa bộ trƣớc dạy ngƣời lìa tứ tƣớng, nửa bộ sau dạy ngƣời lìa 

tứ kiến, sâu sắc hơn phần trƣớc. Ngã, nhân, chúng sanh, thọ giả bốn tƣớng này 

vừa lìa họ liền chứng quả Tu đà hoàn. Sơ quả Tiểu thừa, viên giáo Đại Thừa, 

Bồ Tát thập tín vị, sơ tín vị, họ liền chứng quả này. Thông thƣờng chúng ta gọi 

là là Thánh nhân, siêu phàm nhập Thánh rồi. Nửa bộ sau của Kinh Kim Cang 

giảng về “vô phục ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến” điều này 

cao rồi. Bốn kiến nếu nhƣ phá đƣợc rồi, là địa vị gì? Là Bồ tát sơ trú Viên giáo 

trong Hoa Nghiêm. Trong Biệt giáo là Sơ địa Bồ Tát. Bồ tát này thực sự thành 

Phật rồi, đây không phải là giả. Viên giáo sơ trụ dùng chân tâm, không dùng 

vọng tâm. Vọng tâm là A lại ya, cũng tức là nói tứ kiến vừa phá liền chuyển 

bát thức thành tứ trí. Họ là phân chứng tức Phật mà Thiên thai nói. Họ là chân 

Phật, không phải là giả Phật. Tuy là chân Phật, họ vẫn chƣa viên mãn. Vì sao 

vẫn chƣa viên mãn? Họ vẫn còn tập khí chƣa đoạn. Họ trú Cõi Thật báo trang 

nghiêm, trong Cõi Thật báo trang nghiêm mà đoạn tận tập khí đó chính là viên 

mãn.  Họ  liền  đến  Thƣờng  tịch  quang.  Thƣờng  tịch  quang  chính  là  trở  về  tự 

tánh. Đây là  một  sự  tuần hoàn vô cùng lớn.  Chứng tỏ  chúng ta từ  đâu đến, 

cuối cùng lại quay về vị trí cũ, Thƣờng tịch quang là vị trí ban đầu. Ta và vũ 

trụ  đều  là  từ  đây  mà  xuất  phát.  Cuối  cùng  vẫn  trở  về  điểm  xuất  phát,  trở  về 

điểm xuất phát gọi là viên mãn rốt ráo. 

Dƣới đây giả thiết một vấn đề. Vì sao ngƣời này là hiếm có số một? Vì 

sao vậy? Vì ngƣời này vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô 

thọ giả tƣớng. Đây là hiếm có số  một. Phá Không Luận giải thích, đây là lời 

Ngẫu Ích đại sƣ nói: “thiết phục kế hữu thiểu hứa ngã nhân đẳng tƣớng, quyết 

400  Tập 561 



bất  năng  tín  thử  kinh”,  cho  dù  tin,  tức  là  chúng  ta  thƣờng  nói  là  bán  tín  bán 

nghi, ngƣời bán tín bán nghi rất nhiều, ngƣời thực sự tin tƣởng không có nghi 

hoặc  rất  ít  rất  ít.  Đặt  vào  kinh  này  tín  giải  thọ  trì,  chắc  chắn  hiểu  đƣợc  các 

tƣớng nhân, ngã đƣơng thể tức là vô tƣớng. Họ chắc chắn biết đƣợc, hơn nữa 

họ thực sự biết rõ. Vì sao vậy?  họ mới có thể không chấp trƣớc, họ mới có thể 

buông bỏ. Nếu nhƣ đối với chân tƣớng sự thật không phải thực sự hiểu đƣợc, 

họ làm sao có thể buông bỏ? Thực sự hiểu rõ rồi, họ mới thật sự chịu buông 

bỏ. 

“Khả chứng năng tín chi diệu đức, cử thể tức thị vô tƣớng trí tuệ”, dùng 

Kinh Kim Cang để chứng minh, đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ có thể tin tƣởng, 

đó là ngƣời đầy đủ trí tuệ vô tƣớng. Không có trí tuệ vô tƣớng là điều không 

thể. 

“Cái thử Tịnh Tông nãi tối cực viên đốn siêu tình li kiến, bất khả tƣ nghị 

chi vi diệu pháp môn”. Chúng ta học đến đoạn này, nhìn thấy đoạn văn tự này, 

có thể nói chúng ta tin tƣởng, chúng ta tiếp thu rồi. Chúng ta hoàn toàn không 

nghi hoặc, đây là công phu mấy mƣơi năm. Không có mấy  mƣơi năm hạ thủ 

công phu, điều này rất khó, vô cùng vô cùng khó khăn. Hiện tại Phật Pháp thật 

sự gặp phải khó khăn, ngƣời học tập quá ít. Những thứ tốt nhƣ vậy, ngƣời nói 

không có nữa. Thế hệ chúng tôi vẫn còn gặp đƣợc  một số pháp sƣ, cƣ  sĩ, họ 

thật học, họ thực sự hiểu đƣợc, giảng cho chúng tôi nghe. Sau khi những vị lão 

nhân này qua đời thì không còn ai nữa. Tôi nếu so sánh với thế hệ trƣớc tôi thì 

thua xa lắm, đó là gì? Đời sau không bằng đời trƣớc. Trong thế hệ chúng tôi 

ngƣời giảng kinh càng ít rồi. Thế hệ trƣớc dƣờng nhƣ vẫn khá nhiều, có mƣời 

mấy ngƣời, thế hệ này không còn nữa, ngƣời chân tu càng ngày càng ít. May 

mà hiện tại khoa học kỹ thuật phát triển, chúng ta có thể lợi dụng vệ tinh, lợi 

dụng mạng internet để truyền bá. Đây là điều mà thế hệ trƣớc không làm đƣợc. 

Thế hệ trƣớc những thứ này chƣa đƣợc phát minh. Lúc chúng tôi mới học Phật, 

nghe kinh, sáu mƣơi năm trƣớc, ngay cả máy ghi âm cũng không có, tất cả đều 

nghe kinh giảng trực tiếp. Giảng kinh rất vất vả, thính chúng bao nhiêu ngƣời? 

Thầy  Lý  giảng  kinh  thính  chúng  cũng  chỉ  có  ba  bốn  trăm  ngƣời,  vậy  là  rất 

nhiều rồi, pháp duyên rất thù thắng rồi. Thông thƣờng lúc ngƣời ta giảng kinh 

có khoảng hai trăm ngƣời, một hai trăm ngƣời. Quí vị liền biết từ phƣơng diện 

này mới thực sự thể hội đƣợc điều trong kinh Phật nói: “thân ngƣời khó đƣợc, 

Phật Pháp khó nghe”, ngƣời tu ít, ngƣời giảng ít, ngƣời nghe ít, nhƣ vậy gặp 

đƣợc thật sự không dễ dàng gì. Chúng tôi nhiều năm nhƣ vậy, nếu nhƣ không 

dùng  những  thiết  bị  khoa  học  này,  có  thể  nói  căn  bản  là  chúng  tôi  không  có 

cách  gì  để  có sức  ảnh hƣởng, rất nhiều nơi cần đến Phật Pháp, tuy nhân số 

Tập 561  401 



không  nhiều,  muốn  học,  không  có  nơi  học.  Chúng  tôi  dùng  vệ  tinh,  dùng 

internet, những thứ này bao phủ toàn thế giới, bất luận là tại châu Mỹ, tại châu 

Âu,  tại  Úc  châu  chúng  tôi  hiện  nay  giảng,  họ  cùng  lúc  cũng  đang  thu  nhận. 

Nhƣng  nhu  cầu  bức  bách  trƣớc  mắt  là  phải  bồi  dƣỡng  thế  hệ  sau.  Nếu  nhƣ 

không bồi dƣỡng, chắc chắn là sắp tách rời rồi. Cho nên ngày nay điều gì quan 

trọng  nhất?  Bồi  dƣỡng  ngƣời  hoằng  pháp  là  quan  trọng  nhất.  Hoan  nghênh 

ngƣời trẻ tuổi có chí nguyện với văn hóa truyền thống, nghiêm túc học tập, y 

giáo  phụng  hành,  làm  cho  văn  hóa  truyền  thống  phát  huy  rộng  rãi.  Văn  hóa 

truyền thống Trung Quốc chính là ba nhà Nho, Thích, Đạo. Hiện tại ba nhà này 

đều khiếm khuyết nhân tài, đặc biệt là Tịnh Tông Kinh Vô Lƣợng Thọ, đích 

thực là viên đốn vô cùng. Viên là viên mãn, không khiếm khuyết một mảy may 

nào. Đốn là đốn siêu, siêu tình ly kiến. Tình là tình chấp, phân biệt chấp trƣớc, 

kiến  là  kiến  giải.  Bốn  chữ  này,  siêu  tình  có  thể  nói  là  tƣ  tƣởng.  Kiến  là  kiến 

giải, siêu việt thƣờng tình. Tức là nói tƣ tƣởng và kiến giải của ngƣời thƣờng 

không đạt đến đƣợc. Đây gọi là siêu tình ly kiến. Nó sâu quá, thâm diệu quá. 

Pháp môn vi diệu không thể nghĩ bàn. 

“Nhƣợc nhân ƣ thử pháp năng sanh thật tín”, gặp pháp môn này họ thật 

tin, thật là chân thật, họ thật tin. “Tin sự tin lý”, sự là bày ra trƣớc mắt chúng 

ta, những sự thật này đều có đạo lý nhƣ vậy, thí nhƣ vũ trụ, vũ trụ từ đâu mà 

đến? Vũ trụ rốt cuộc là sự việc gì? triết học cận đại, khoa học đều đang nghiên 

cứu.  Nghiên  cứu  có  thể  nói  cũng  tƣơng  đối  thành  tựu,  nhƣng  ba  loại  hiện 

tƣợng, nó chỉ chú trọng nơi vật chất, bất luận là hồng quan vũ trụ hay là nói vi 

quan thế giới, đều có thành tựu tƣơng đối, nhƣng gốc thì chƣa tìm đến đƣợc, 

khởi nguyên của vũ trụ các nhà khoa học nói là vụ nổ lớn, hiện tại nhà khoa 

học đối với cách nói của vụ nổ lớn có hoài nghi, không thể nói đầy đủ thuyết 

đó.  Cách  nói    của  Planck  nêu  ra  một  cách  nói  rất  mới,  mọi  ngƣời  đều  đang 

nghiên  cứu.  Planck  là  thầy  giáo  của  Albert  Einstein,  ngƣời  Đức.  Gần  đây  có 

một  số  kết  luận  càng  ngày  càng  tiếp  cận  với  những  điều  nói  trong  kinh  điển 

Đại Thừa. Chúng ta nhìn thấy đây là hiện tƣợng đáng vui. Khoa học phát triển 

nhƣ vậy, sau hai ba mƣơi năm nữa, Phật Giáo có lẽ không phải là tôn giáo, mà 

trở thành khoa học rồi. Thật sự giống nhƣ tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ nói đó là 

khoa học cao cấp, triết học cao cấp, thăm dò về khởi nguyên của sinh mệnh, 

khởi nguyên của vũ trụ. Ngƣời nghiên cứu nhất định phải khai mở tâm lƣợng, 

khai mở tầm mắt, ba loại hiện tƣợng đều phải quan tâm đến, đó là hiện tƣợng 

vật chất, hiện tƣợng tinh thần, và hiện tƣợng tự nhiên, quí vị mới có đƣợc kết 

luận  thật  sự.  Thiên  về  một  mặt,  vĩnh  viễn  sẽ không  làm  rõ  đƣợc.  Trong  kinh 

Phật  ba  loại  hiện  tƣợng  này  đều  đã  đƣợc  nói  rõ  ràng,  đều  đã  đƣợc  nói  minh 

402  Tập 561 



bạch. Sau đó nói với chúng ta, nên dùng tâm thái nhƣ thế nào để làm ngƣời, để 

đối đãi với môi trƣờng sinh hoạt của chúng ta. Một khái niệm quan trọng nhất, 

tƣ duy chính xác nhất, toàn thể vũ trụ và bản thân là nhất thể. Khái niệm này 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Cho nên mối quan hệ khắp pháp giới hƣ không 

giới vạn sự vạn vật và bản thân vô cùng mật thiết. Thế nên khởi tâm động niệm 

của chúng ta đối với nó đều có ảnh hƣởng. Thiện niệm, đó là Thế giới Cực Lạc 

xuất hiện. Ác niệm, đó mới gọi là ngạ quỷ, địa ngục, đây là tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh, điều này không thể không biết. 

Lão tổ tông chúng ta hiểu đƣợc, cho nên ngàn vạn năm trƣớc, tuy chƣa có 

văn tự, không thể  nói không có văn hóa. Khởi nguyên của văn hóa trƣớc cả 

văn tự. Trung Quốc sáng tạo văn tự đến ngày nay là bốn ngàn năm trăm năm. 

Văn  hóa  Trung  Quốc  không  chỉ  chừng  đó,  ít  nhất  cũng  có  hơn  10.000  năm. 

Lão tổ tông dạy chúng ta nhƣ thế nào? Dạy chúng ta ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ 

duy, bát đức. Những thứ này hoàn toàn tƣơng đồng với những thứ khoa học 

ngày  nay  nghiên  cứu  đƣợc.  Đây  là  gì?  tánh  đức.  Đây  là  bản  tánh  con  ngƣời. 

Ngƣời xƣa cho rằng: nhân tánh vốn thiện, nhân chi sơ tánh bổn thiện. Thiện là 

gì?  Ngũ  luân,  ngũ  thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức  chính  là  thiện.  Quí  vị  có  thể  giữ 

đƣợc,  khởi  tâm  động  niệm  nói  năng  tạo  tác,  không  rời  những  thứ  này. Thân 

tâm quí vị lành mạnh, gia đình quí vị mỹ mãn, quí vị hạnh phúc an vui. Nơi quí 

vị  cƣ  trú  này  xã  hội  an  định,  xã  hội  hòa  bình,  mƣa  thuận  gió  hòa,  tai  nạn  gì 

cũng không còn nữa. Vì sao vậy? Vì quí vị tùy thuận tánh đức. 

Tánh đức là thứ tốt đẹp. Tánh đức, chúng ta thông thƣờng cũng gọi là đại 

tự nhiên. Đại tự nhiên là điều tốt đẹp, đại tự nhiên sẽ không có tai nạn. Tai nạn 

là niệm bất thiện của chúng ta hoàn toàn trái ngƣợc với tánh đức. Tham, sân, 

si, mạn, nghi oán hận não nộ phiền não, sát đạo dâm vọng, những thứ này làm 

cho  thân  thể  chúng  ta  hƣ  hoại.  Làm  cho  trái  đất  nơi  chúng  ta  cƣ  trú  cũng  hƣ 

hỏng luôn. Cho nên đạo lý này mãi cho đến ngày nay đƣợc các nhà khoa học 

phát hiện, đó chính là hiện tƣợng vật chất và hiện tƣợng tinh thần có liên quan 

mật  thiết  với  nhau,  không  phải không  liên  quan.  Ý  niệm  của  chúng  ta  có  thể 

làm thay đổi hoàn cảnh vật chất, điều này gần đây mới phát hiện. Nhƣng lão tổ 

tông của chúng ta từ xƣa đã phát hiện rồi. Phật Thích Ca Mâu Ni cách chúng ta 

theo lịch sử Trung Quốc ghi chép, thì Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến ngày 

nay  đã  3038  năm  rồi.  Phật  kinh  giảng  vào  ba  ngàn  năm  trƣớc,  giảng  rất  rõ 

ràng. 

Trong  văn  hóa  truyền  thống  Nho  gia,  Đạo  gia  cũng  đều  nói  đến.  Kinh 

Dịch là một bộ sách triết học sớm nhất của Trung Quốc, giảng đến tích thiện ắt 

Tập 561  403 



có niềm vui về sau, tích ác ắt có tai ƣơng về sau. Đây chính là nói rõ, tâm hành 

của chúng ta và hoàn cảnh thân tâm chúng ta có liên quan mật thiết. 

Tháng  tám  năm  ngoái,  một  số  nhà  khoa  học  nƣớc  ngoài,  tập  họp  tại 

Sydney  Úc  châu,  họ  cũng  mời  tôi,  tôi  không  đi,  học  viện  chúng  tôi phái  tám 

ngƣời tham gia. Sau hội nghị họ viết một bản báo cáo cho tôi xem,  tôi xem 

xong vô cùng hoan hỷ, hội nghị hai ngày, ngày đầu là báo cáo những phát hiện 

của khoa học, những kết luận của họ và Phật Giáo nói đều giống nhau. Vấn đề 

nghiên cứu ngày thứ hai là nghiên cứu tai nạn, tai nạn mang tính toàn cầu, đều 

biết vấn đề này nghiêm trọng. Làm sao để hóa giải? Một nhà khoa học nƣớc 

Mỹ  nói  rất  hay,  nếu  nhƣ  cƣ  dân  trên  địa  cầu  đều  có  thể  giác  ngộ,  bỏ  ác  làm 

thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm,  tai  nạn  liền  hóa  giải.  Không 

những có thể hóa giải tai nạn,  mà còn sẽ đƣa trái đất hƣớng đến điều tốt đẹp 

hơn. Đây là điều ngƣời Mỹ nói. Ngƣời Mỹ có thể tin tƣởng không? Có thể tiếp 

thu không? Nếu nhƣ thật sự có thể chấp nhận, tai nạn ở nƣớc Mỹ sẽ đƣợc hóa 

giải. Nếu nhƣ là chỉ nói mà thôi, không thể thực hiện, tai nạn không thể tránh 

đƣợc. 

Ba nhà Nho Thích Đạo đều nói đến nhân quả báo ứng. Lý luận của nhân 

quả báo ứng giảng rất rõ ràng, giảng rất minh bạch. Dùng cách nói hiện nay là 

có căn cứ khoa học. Đây không phải là giả. Từ trên thí nghiệm khoa học mà 

chứng minh đƣợc. Tƣ tƣởng, ý niệm chúng ta có thể thay đổi môi trƣờng. Cho 

nên việc cầu nguyện trong tôn giáo có hiệu quả không? Hiệu quả. Nhƣng là trị 

ngọn không phải là trị gốc, hiệu quả không lớn lắm, chứ không phải không có 

hiệu quả. Tai nạn có thể chậm lại, tai nạn có thể giảm nhẹ. Hiệu quả này cũng 

coi  nhƣ  khá  lắm  rồi.  Trị  gốc  thì  sao?  Trị  gốc  là  giáo  dục,  chúng  ta  phải  tin 

tƣởng, ngƣời là dạy đƣợc tốt. Trong truyền thống Trung Quốc Thánh hiền là 

dạy mà ra. Trong Phật Pháp, Phật Bồ Tát là dạy mà ra. Phật Thích Ca Mâu Ni 

49 năm, đào tạo ra đƣợc bao nhiêu Bồ Tát, đào tạo ra bao nhiêu A la hán, dạy 

ra đƣợc rồi. Bồ Tát lên thêm một bậc nữa liền thành Phật. 

Phật  Giáo  truyền  đến  Trung  Quốc  hai  ngàn  năm  nay,  sự  thành  tựu  ở 

Trung  Quốc  hơn  hẳn  Ấn  độ.  Huệ  Năng  đại  sƣ  là  một  nhân  vật  vô  cùng  kiệt 

xuất.  Bởi  vì  Ngài  không  biết  chữ,  chƣa  từng  đi  học,  24  tuổi  đã  khai  ngộ  rồi. 

Ngài  khai  ngộ  này,  cảnh  giới,  trí  tuệ,  năng  lực  đó,  không  khác  gì  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đạt đến cảnh giới 

của Huệ Năng đại sƣ nhƣ vậy, ở Trung Quốc chúng ta nhẩm tính hai ngàn năm 

lại đây chí ít thì tính toán bảo thủ nhất cũng vƣợt qua ba ngàn ngƣời. Đó chính 

là ở Trung Quốc thành tựu ba ngàn vị Phật. Thành tích này rất khả quan. Nói 

đến vãng sanh của Tịnh Độ, chúng ta tính toán một cách nghiêm túc nhất cũng 

404  Tập 561 



vƣợt qua 100.000 ngƣời. Tịnh Độ quá nhiều, ngƣời tu Tịnh Độ rất nhiều rồi. 

Pháp môn này chỉ cần quí vị chịu tin, quí vị thực sự muốn đến Thế giới Cực 

Lạc, nó thực sự có thể, thực sự vãng sanh đƣợc, không khó, không giống nhƣ 

những pháp môn khác, rất khó. Hơn hai ngàn năm lại đây mới có hơn ba ngàn 

ngƣời. Tịnh Độ quá dễ dàng, điều kiện rất đơn giản, tín, nguyện, hạnh, hạnh 

chính là chân thật niệm Phật. Giống nhƣ Lƣu Tố Vân ngƣời ta hỏi bà, bà tu học 

thành công, bà dùng phƣơng pháp gì vậy? bà nói, tôi chỉ dùng sáu chữ: chân 

thật, nghe lời, thật làm, chỉ sáu chữ này là đƣợc rồi. Học Tịnh Độ chỉ cần sáu 

chữ này là đƣợc. Nhƣng ngƣời chân thật, nghe lời, thật làm không nhiều. Thực 

sự có thể làm đƣợc sáu chữ này, cũng có thể nói là trí tuệ vô tƣớng. Họ không 

phải là trí tuệ vô tƣớng, sáu chữ này không dễ mà làm đƣợc. Cho nên tin sự tin 

lý tin nhân tin quả,  trong vũ trụ không có sự việc đột phát, tất cả đều có nhân 

quả. Có nhân nhất định có quả, có quả nhất định có nhân. Nghiệp nhân quả báo 

ứng không sai mảy may.  Sau đó có mấy chữ tin mình tin ngƣời. Ngẫu Ích đại 

sƣ ở trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói đến sáu chữ tín. Đem tin mình tin ngƣời 

đặt lên đầu tiên, rất có lý! 

Đặc biệt là tông Tịnh Độ. Đầu tiên phải tin tƣởng bản thân. Phật Thích 

Ca Mâu Ni nó “tất cả chúng sanh vốn là Phật”,  cho nên điều đầu tiên quí vị 

phải tin tƣởng bản thân vốn đã là Phật, quí vị mới có thể chứng đắc thành Phật, 

mới có thể đạt đến cảnh giới này. Quí vị không tin tƣởng thì Phật đến dạy quí 

vị cũng vô ích, quí vị không có cách gì đạt đƣợc. 

Lão tổ tông dạy ngƣời, câu thứ nhất là “nhân tánh bổn thiện”, quí vị phải 

tin tƣởng bản thân quí vị  vốn là thiện. Bổn thiện là gì? là thánh nhân, thánh 

hiền. Bản thân quí vị phải tin tƣởng tự tánh quí vị bổn thiện, tự tánh quí vị vốn 

là Phật. Quí vị học Phật quí vị có thể thành Phật đƣợc. Quí vị học Nho quí vị 

có thể thành Thánh đƣợc. Quí vị học Đạo quí vị có thể thành tiên nhân đƣợc. 

Đầu tiên phải có tự tin. Không có tự tin quí vị vĩnh viễn không đạt đƣợc tiêu 

chuẩn này. Cho nên đầu tiên là tin tƣởng bản thân. Thứ hai là tin tƣởng ngƣời 

khác, ngƣời khác đó là thầy giáo. Nho là Khổng Mạnh, Phật là Phật Thích Ca, 

Đạo là Lão Trang. Quí vị đối với những ngƣời này phải tin tƣởng, quí vị không 

thể hoài nghi. Những thứ của họ đã truyền lại mấy ngàn năm. Trong mấy ngàn 

năm này, chỉ cần thực sự chịu học với họ, đều có thành tựu. Ngƣời học Phật 

đích thực thành Phật thành Bồ Tát, ngƣời học Nho đích thực thành Hiền thành 

quân tử. Bất luận học thứ gì cũng có đƣợc thành tựu, thành tích vô cùng khả 

quan. 

Nếu nhƣ sáu tín đầy đủ, nên biết ngƣời này cũng sẽ siêu tình ly kiến, khế 

nhập với trí tuệ vô tƣớng, không có trí tuệ vô tƣớng, sáu chữ tín này sẽ không 

Tập 561  405 



làm đƣợc. Có thể làm đƣợc sáu chữ tín này, đây không phải là ngƣời thƣờng. 

Đây là ngƣời có trí tuệ. 

Cho  nên  trong  kinh  chỉ  lƣu  phẩm  kinh  này  nói:  nếu  nghe  kinh  này,  tín 

nhạo thọ trì, khó ở trong khó, không có gì khó hơn. Phật Thích Ca Mâu Ni đích 

thân nói rồi, “tƣ kinh” là bộ kinh này – Kinh Vô Lƣợng Thọ, đối với kinh này, 

quí vị nghe đƣợc có thể tin tƣởng, “nhạo” là yêu thích. Quí vị yêu thích nó, quí 

vị có thể tiếp thu, quí vị có thể y giáo phụng hành, thọ trì là y giáo phụng hành, 

khó ở trong khó, không có khó gì hơn. 

Trƣớc  nói  thủ  tƣớng  phân  biệt.  Tuy  gieo  ruộng  đại  phƣớc,  cầu  ra  khỏi 

luân hồi cuối cùng không đƣợc. Đây là nói tu hành thế gian, tu đại phƣớc báo 

dễ dàng, nếu muốn siêu việt sanh tử luân hồi không dễ dàng. Vì sao không thể 

siêu việt? vẫn là lỗi của chấp tƣớng vậy, quí vị chấp tƣớng. Vì sao không thể 

chấp tƣớng? tƣớng không phải là thật. Quí vị sai rồi, tƣớng chỉ là huyễn tƣớng. 

Trong Kinh Bát Nhã  thƣờng dùng “mộng huyễn bào ảnh” để ví dụ. Nó 

không phải là thật. Quí vị cho nó là chân vậy là sai rồi. 

“Nay nói” là trong bộ kinh này nói, nếu dùng trí tuệ vô tƣớng, trồng các 

gốc  công  đức.  Gốc  công  đức  chính  là  niệm  Phật.  Nay  sanh  nƣớc  Phật,  vĩnh 

viễn    giải  thoát,  đó  là  công  lìa  tƣớng  cầu  vãng  sanh.  Chúng  ta  thực  sự  tin 

tƣởng, có Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, tin tƣởng có Phật A Di Đà, tin tƣởng 

con ngƣời đích thực có thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Đến nơi đó để tu học 

thành Phật. Vậy là quí vị không thể chấp tƣớng. Nói cách khác, trong tất cả các 

hiện tƣợng, quí vị buông bỏ phân biệt chấp trƣớc xuống là đƣợc rồi. Đối với tất 

cả  hiện  tƣợng  không  chấp  trƣớc  nữa.  Vì  sao  vậy?    tƣớng  không  phải  là  thật. 

Dùng tâm thái này để niệm Phật, công đức không thể nghĩ bàn, tƣơng ƣng với 

tự  tánh.  Đây  là  “nếu  dùng  trí  tuệ  vô  tƣớng,  trồng  các  gốc  công  đức”,  “trồng 

các” là ví dụ. Các gốc công đức là một câu Nam mô A Di Đà Phật. “Đƣơng 

sanh Phật sát, vĩnh đắc giải thoát”, đƣơng sanh Phật sát chính là vãng sanh Thế 

Giới  Tây Phƣơng  Cực Lạc. Vấn đề  của quí vị hoàn toàn đƣợc giải quyết rồi. 

Vô lƣợng kiếp đến nay sanh tử luân hồi, sự việc này giải quyết không đƣợc. 

Trong một kiếp này có thể đƣợc giải quyết viên mãn. 

“Đây là công ly tƣớng cầu vãng sanh”, công này là công đức. Nói cách 

khác, chấp tƣớng mà cầu vãng sanh là điều không thể. Ở đây nói rõ buông bỏ 

quan trọng biết nhƣờng nào. Có không ít ngƣời họ có trí tuệ, những kinh giáo 

này họ không hiểu, nhƣng họ biết tất cả vạn sự vạn vật trƣớc mắt, sanh không 

đem đến chết không mang theo. Quí vị xem rất nhiều ông bà ở nông thôn niệm 

A Di Đà Phật rồi vãng sanh tự tại nhƣ vậy. Kinh giáo họ không hiểu đƣợc gì, 

chƣa từng học qua kinh điển. Vì sao họ ra đi hay nhƣ vậy? Họ đứng mà vãng 

406  Tập 561 



sanh,  ngồi  mà  vãng  sanh,  không  mắc  bệnh  gì,  nói  đi  là  đi  thôi.  Đây  là  nhân 

duyên gì? Buông bỏ đƣợc. Quí vị chớ xem họ dƣờng nhƣ mù mù mờ mờ, cái 

gì cũng không hiểu, tâm địa họ sạch sẽ, không có ô nhiễm. Trong tâm chỉ có A 

Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra không có gì nữa cả. Họ không nghĩ gì cả, 

cũng không cần gì cả. Ngày ngày nghĩ đến niệm đến chính là A Di Đà Phật. 

Thực sự bị họ nghĩ đến họ niệm cho Ngài đến rồi. A Di Đà Phật tiếp dẫn họ đi. 

Sự việc này chúng tôi đích thân trải qua. Biết đƣợc sự việc này không phải là 

giả. Tận mắt nhìn thấy, tận tai nghe thấy, có thể không tin đƣợc sao? Nếu nhƣ 

vẫn  còn  có  nghi  hoặc,  chúng  ta  học  bộ  kinh  này  liền  có  thể  phá  giải.  Tất  cả 

nghi vấn đều có đáp án, giúp đỡ chúng ta đoạn nghi sanh tín, giúp đỡ chúng ta 

đoạn nghi khai ngộ. Đây là công đức lợi ích của kinh điển, hoặc vào tam bối, 

hoặc đọa nghi thành, then chốt là ở chỗ đã rõ ràng nhƣ mở ra. Vãng sanh Thế 

giới Cực Lạc vào tam bối, giống nhƣ đi học vậy, học trò chánh khoa. Đọa nghi 

thành đây là học sinh dự thính. Chúng ta đều đã rõ ràng, đều đã thấu đáo. Vì 

sao ngƣời ta có thể vào tam bối? Vì sao ngƣời đó đọa vào nghi thành? Do trình 

độ tín nguyện hạnh có vấn đề. Thực sự tin sâu không nghi ngờ họ liền vào tam 

bối. Bán tín bán nghi liền đọa vào nghi thành. Rõ ràng  minh bạch, sáng suốt 

thấu đáo, thân tâm thanh tịnh, viễn ly phân biệt, phân biệt đã không còn, đƣơng 

nhiên sẽ không có chấp trƣớc. Viễn ly phân biệt là ai? Bồ Tát. Thân tâm thanh 

tịnh là A la hán. Viễn ly phân biệt quí vị liền đƣợc trí tuệ bình đẳng. Trên đề 

kinh nói thanh tịnh bình đẳng giác,  thanh tịnh là Tiểu thừa chứng đƣợc, bình 

đẳng là Bồ Tát chứng đƣợc. Viễn ly phân biệt liền bình đẳng. Cho nên đây là 

nói Bồ Tát. 

Trí tuệ vô tƣớng tức vạn pháp nhất nhƣ, nhiễm tịnh bình đẳng, nên thân 

tâm thanh tịnh. Ở đây giải thích thêm cho chúng ta “tất cả đều vậy nên lìa phân 

biệt” Chúng ta ở thế gian này, phải chăng dùng tâm thái này để sống qua ngày, 

đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  quan  niệm  thứ  nhất  của  chúng  ta  là  vạn  pháp  nhất 

nhƣ. Chính là tất cả chúng sanh và ta là đồng một sinh mệnh, cùng chung một 

thể. Toàn thể vũ trụ vạn sự vạn vật và bản thân là một thể. Đây là điều nhận 

biết  của  Bồ  Tát.  Cho  nên đối ngƣời  tiếp  vật  phải  đại từ  đại  bi.  Yêu  bản  thân 

nghĩa là có thể  yêu ngƣời khác. Ngƣời khác và ta có  phân chia, ta và ngƣời 

khác không phân chia. Đây chính là Bồ Tát đến thế gian này khác với phàm 

phu bình thƣờng. Bồ Tát coi tất cả chúng sanh là ngƣời thân của chính mình. 

Thực  sự  yêu  thƣơng,  thực  sự  quan  tâm,  thực  sự  giúp  đỡ.  Chúng  sanh  không 

biết  chân  tƣớng  sự  thật,  oán  hận  Bồ  Tát,  hủy  báng  Bồ  Tát,  hãm  hại  Bồ  Tát, 

trong  tâm  Bồ  Tát  cũng  mảy  trần  không  nhiễm,  nhất  định  không  so  đo,  nhất 

định không để những oán hận của ngƣời khác đó trong tâm, sẽ không nhƣ vậy. 

Tập 561  407 



Chỉ là một mực yêu thƣơng chân thành gọi là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. 

Ngƣời thế gian chúng ta nói là hi sinh phụng hiến, vì tất cả chúng sanh. Đây là 

ngƣời thực sự học Phật, quí vị từ trong cuộc sống hằng ngày từ trong hành vi 

quí vị có thể nhìn ra đƣợc. 

“Tất  cả  đều  vậy”,  tất  cả  chúng  sanh  vốn  đã  thành  Phật,  bổn  tánh  bổn 

thiện, họ luôn luôn nghĩ nhƣ vậy. Bất thiện, là họ mê thất bản tánh họ theo sai 

trái. Đó không phải chân tánh của họ, mà là tập tánh của họ. Cho nên tuyệt đối 

không so đo, “lìa phân biệt”, họ không có tâm phân biệt, không có tâm  chấp 

trƣớc. 

Hơn nữa ngƣời niệm Phật đô nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục, đô nhiếp 

sáu căn. Nên thân tâm thanh tịnh, tịnh niệm liên tục tự nhiên xa lìa phân biệt. 

Đây là Bồ Tát Đại Thế Chí nói trong Kinh Lăng Nghiêm, hoàn toàn tƣơng ƣng 

với  Kinh  Kim  Cang  và  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Thế  Tôn  giảng  vào  những  thời 

gian khác nhau, giảng vào những nơi khác nhau, tất cả đều có thể liên quan với 

nhau đƣợc. “Đô nhiếp sáu căn” câu nói này so với câu Mạnh Tử nói “đạo học 

vấn  không  khác,  tìm  tâm  họ  đã  phóng  ra  bên  ngoài  mà  thôi”  là  cùng  một  ý 

nghĩa. Học vấn là gì? Không phải học hành nhiều rồi liền có học vấn, không 

phải tri thức phong phú gọi là học vấn, không phải vậy. Học vấn là trí tuệ chân 

thật. Học vấn từ đâu mà có? Thu dọn tất cả những vọng niệm cho sạch đó gọi 

là  học  vấn  chân  thật.  Sáu  căn  là  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  tiếng,  mũi  ngửi  mùi, 

lƣỡi nếm vị. Những thứ này là gì? tâm đều hƣớng ra bên ngoài. Đem những ý 

niệm hƣớng ra bên ngoài này, đều thu trở lại, gọi là “cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ”, 

đây  là  câu  Mạnh  Tử  nói.  Thời  đại  của  Mạnh  Tử  Phật  Giáo  chƣa  truyền  đến 

Trung Quốc, lời ông ấy nói cùng với một ý nghĩa trong kinh đã nói, gọi là thu 

tâm. Tâm quí vị đều hƣớng ra bên ngoài phải thu tâm, thu tâm trở lại. Thu trở 

lại tâm không hƣớng ra ngoại duyên, tâm liền đƣợc định, định là thanh tịnh rồi. 

Cho nên “đô nhiếp sáu căn” tâm liền thanh tịnh. “Tịnh niệm liên tục” liền viễn 

ly đƣợc phân biệt, tâm thanh tịnh này, ý niệm thanh tịnh này niệm này nối tiếp 

niệm kia. Không để có tạp niệm xen lẫn vào trong đó. Đây là công phu niệm 

Phật, trong tâm chỉ có  một  câu  danh hiệu Phật: A Di Đà Phật, A Di Đà Phật 

câu này nối tiếp câu kia, không có tạp niệm xen lẫn vào. Đây là gì? Đây chính 

là thiền định. Định ở đâu? Định ở câu Phật hiệu, điều này khác với vô tƣởng 

định. Vô tƣởng định không có thứ gì cả, là trống rỗng, không có bất cứ thứ gì, 

đó là chết rồi, đó không phải là tu hành của Phật Pháp. Phật Pháp nói là thiền 

định, thiền định là trong đó có cảnh giới. Họ giữ vững cảnh giới này. 

Thiền định là tiếng Ấn độ, dịch thành tiếng Trung nghĩa là chỉ quán. Chỉ 

chính là định, trong chỉ có quán, nó có cảnh giới. Niệm Phật  là chỉ quán. Quí 

408  Tập 561 



vị xem tất cả ý niệm không còn nữa, đây là chỉ, vọng niệm ngƣng rồi, có A Di 

Đà Phật. Quí vị nghĩ đến Phật A Di Đà, quí vị liền niệm A Di Đà Phật. Ngoài 

điều  này  ra  không  có  điều  gì  nữa.  Đây  là  chỉ  quán  song  vận.  Cho  nên  niệm 

Phật  có chỉ có quán. Có chỉ có quán chính là thiền. Phật Pháp bất luận là Đại 

Thừa  hay  Tiểu  thừa  đều  là  tu  thiền  định.  Nếu  nhƣ  không  phải  thiền  định,  đó 

không phải là Phật Pháp. Vì thế tám vạn bốn ngàn pháp  môn, chỉ là tám  vạn 

bốn ngàn pháp môn tu thiền định khác nhau. Thiền định là một, phƣơng pháp 

thì  rất  nhiều.  Vô  lƣợng  pháp  môn,  phƣơng  pháp  vô  lƣợng  tất  cả  đều  tu  thiền 

định. Thiền định một thứ là chỉ,  một thứ là quán. Tâm nếu nhƣ định tại một 

chỗ,  thời  gian  lâu  rồi  họ  sanh  trí  tuệ,  chắc  chắn  có  một  ngày  hoát  nhiên  đại 

ngộ. Đó là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đó là gì? Tự tánh trí tuệ hiện 

tiền rồi. Trí tuệ tự tánh nhất định phải thanh tịnh đến cực điểm, nó mới có thể 

hiện  tiền.  Không  thanh  tịnh,  nó  không  thể  hiện  tiền,  không  thanh  tịnh  là 

chƣớng ngại của nó. Lúc không có tạp niệm trí tuệ liền hiện tiền. Cho nên là 

nhân giới đắc định, nhân định khai huệ, mục đích tu học Phật Pháp là khai trí 

tuệ. Cho nên tịnh niệm tƣơng tục tự nhiên viễn ly phân biệt. 

Hiện tại các vị đồng tu niệm Phật, vấn đề này mọi ngƣời đều có, nghĩa là 

lúc  niệm  Phật  tạp  niệm  rất  nhiều,  tâm  không  thể  chuyên  nhất.  Sự  việc  này 

không nên lo sợ. Vì sao vậy? mỗi ngƣời niệm Phật  đều có. Ấn Quang Đại sƣ 

nói  với  chúng  ta,  thực  sự  nhất  tâm  niệm  Phật,  niệm  đƣợc  ba  năm,  một  cây 

hƣơng còn có năm ba tạp niệm là bình thƣờng. Một cây hƣơng là bao nhiêu? 

Ngày xƣa Trung Quốc không có đồng hồ, trong chùa, gia đình đều không có, 

thời kỳ kháng chiến cũng không có, dùng cái gì để tính thời gian? Thắp hƣơng, 

thắp  hƣơng  dài.  Hƣơng  dài  một  cây  hƣơng  một  tiếng  rƣỡi  đồng  hồ,  hƣơng 

thông  thƣờng  là  một  tiếng,  cho  nên  gọi  là  một  cây  hƣơng.  Trong  một  cây 

hƣơng, quí vị xem xem niệm Phật niệm đƣợc ba năm, còn có dăm ba tạp niệm, 

công  phu  này  cũng  coi  nhƣ  khá  lắm  rồi.  Niệm  đến  hoàn  toàn  không  có  tạp 

niệm, cũng phải bảy tám năm trở lên, công phu chƣa đạt thì không đƣợc. Ấn 

Quang Đại sƣ có một phƣơng pháp giúp đỡ chúng ta nhiếp tâm. Phƣơng pháp 

này rất hữu hiệu, ngài đã đích thân dùng cả đời rồi. Quí vị hỏi ngài niệm nhƣ 

thế nào, Ngài từ một đến mƣời rồi lại từ một đến mƣời, tức là mƣời câu danh 

hiệu Phật, cứ mƣời câu mƣời câu nhƣ vậy mà niệm liên tục, nhƣng trong mỗi 

mƣời câu, câu niệm Phật này là câu thứ mấy ngài rất rõ ràng, phƣơng pháp này 

là  nhiếp  tâm,  tạp  niệm  thực  sự  không  dễ  dàng  gì  xen  vào.  Bởi  vì  vừa  có  tạp 

niệm liền bị loạn rồi, quí vị liền không biết đƣợc đây là câu thứ mấy. Cho nên 

ngài có ba điều rõ  ràng, phƣơng pháp  mà ngài dùng này.  Thứ  nhất là quí vị 

niệm  rất  rõ  ràng,  không  nên  niệm  quá  nhanh,  niệm  cho  rõ  ràng,  nghe  cho  rõ 

Tập 561  409 



ràng, bản thân nghe âm thanh bản thân mình niệm Phật, thứ ba là ghi nhớ rõ 

ràng  ta  đang  niệm  câu  danh  hiệu  Phật  này  là  câu  thứ  mấy  trong  mƣời  câu. 

Phƣơng  pháp  này  thực  sự  hữu  hiệu,  rất  nhiều  ngƣời  làm  thí  nghiệm,  hai  ba 

ngày liền nhập cảnh giới, liền rất lợi ích. Trƣớc đây niệm Phật vọng niệm rất 

nhiều, niệm nhƣ vậy bỗng chốc vọng niệm giảm thiểu rất nhiều. Cƣ sĩ Hồ Tiểu 

Lâm, dùng phƣơng pháp niệm này niệm bốn tháng, ông liền có một bản báo 

cáo  tâm  đắc.  Đem  phƣơng  pháp  của  Ấn  Quang  Đại  sƣ  giới  thiệu  cho  mọi 

ngƣời, rất hữu dụng. 

“Hoặc nghi Tịnh Tông vì yếm ly ta bà, mà mong cầu cực lạc làm nguyện, 

thích chán nhƣ vậy, không phải phân biệt sao”. Đây là điều tông Tịnh Độ đề 

xƣớng,  khuyên  mọi  ngƣời  thế  giới  ta  bà  khổ  quá.  Chƣớng  ngại  học  tập  rất 

nhiều,  thọ  mạng  quá  ngắn,  rất  khó  thành  tựu.  Khuyên  mọi  ngƣời  di  dân  đến 

Thế  giới  Cực  Lạc,  vãng  sanh  tức  là  di  dân.  Dùng  lời  hiện  tại  gọi  là  di  dân, 

chúng ta di dân đến Thế giới Cực Lạc, Thế giới Cực Lạc môi trƣờng tốt, đặc 

biệt là môi trƣờng học tập. Quí vị ở đó, không những đích thân nghe Phật A Di 

Đà giảng kinh cho quí vị, dạy cho quí vị, đồng thời quí vị có thể tiếp xúc đƣợc 

với rất nhiều Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng, hoặc là họ đến Thế giới 

Cực Lạc để dạy quí vị, hoặc là quí vị đến thế giới của họ để học tập, vô cùng tự 

do, không có chƣớng ngại. Đến Thế giới Cực Lạc quí vị liền có thần thông. Cự 

ly xa bao nhiêu quí vị vừa nghĩ thì thân thể đã đến rồi, gọi là thần túc thông, 

quí vị có đƣợc năng lực này. Quí vị gặp Phật cúng dƣờng, lễ bái cúng dƣờng, 

đây là tu phƣớc, nghe kinh nghe pháp là tu huệ. Thế giới Cực Lạc phƣớc huệ 

song tu không có ngày nào gián đoạn, vì vậy bên đó là trƣờng học. Quí vị xem 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  cho  chúng  ta  về  Thế  giới  Cực  Lạc,  không 

thấy  trên  kinh  nói  Thế  giới  Cực  Lạc  có  quốc  vƣơng,  Thế  giới  Cực  Lạc  có 

hoàng  đế,  có  tổng  thống,  không  có;  Thế  giới  Cực  Lạc  có  tổ  chức  chính  trị, 

không có, chƣa từng nghe nói; Thế giới Cực Lạc có sĩ nông công thƣơng cũng 

không nghe nói. Quí vị tỉ mỉ xem xem, chúng ta đọc nhiều nhƣ vậy, chỉ nhìn 

thấy  Thế  Tôn  giới  thiệu  Thế  giới  Cực  Lạc  có  hai  hạng  ngƣời,  rất  đơn  thuần, 

một là thầy giáo, Chƣ Phật Nhƣ Lai là thầy giáo, ngoài ra là học sinh; có học 

sinh  Bồ  Tát,  lớp  cao  cấp;  có  học  sinh  của  cõi  phƣơng  tiện,  là  học  sinh  trung 

cấp, có học sinh cõi Phàm thánh đồng cƣ là học sinh cấp thấp. Thân phận học 

trò có thƣợng trung hạ tam bối, cũng giống nhƣ trƣờng học của chúng ta vậy, 

cao cấp là đại học, lại có trung học và tiểu học. Sanh cõi Phàm thánh đồng cƣ 

là sinh tiểu học, đều tốt, đều rất khá, thọ mạng đều là vô lƣợng thọ, thực sự vô 

lƣợng thọ, không phải là giả, hơn nữa vô cùng thù thắng. Chúng ta đến nơi đó, 

cho dù là học sinh tiểu học, địa vị học sinh tiểu học, nhƣng chúng ta hƣởng thụ 

410  Tập 561 



những đãi ngộ bình đẳng với học sinh đại học, điều này không thể nghĩ bàn. 

Đây là phƣớc báo của Phật A Di Đà, đến là hƣởng phƣớc báo của Phật. Thế là 

chúng  ta  thực  sự  hiểu  rõ  Thế  giới  Cực  Lạc  là  trƣờng  học,  là  Phật  A  Di  Đà 

trong pháp giới hƣ không giới  mở ra  một trƣờng  đại học nhƣ vậy, thực sự là 

đại học Phật Giáo, Phật A Di Đà là hiệu trƣởng, chƣ Phật khác đều là giáo thọ 

của trƣờng học của Phật A  Di Đà.  Chƣ Phật Nhƣ  Lai đều đến đó để lên lớp, 

giống nhƣ Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, Di Lặc đều là thầy giáo ở đó. Trên thực 

tế những vị Bồ Tát này từ nhiều kiếp trƣớc đều đã thành Phật, dùng thân phận 

Bồ Tát để giúp đỡ Phật A Di Đà dạy học. Điều này không thể nghĩ bàn. Thế 

nên đến Thế giới Cực Lạc để làm gì? để cầu học. Mục đích nhất định phải rõ 

ràng. 

Về vấn đề này Diệu Tông Sao có giải đáp, Diệu Tông Sao là do tôn giả 

Tứ Minh chủ giải: “thủ xả nhƣợc cực, giữ bất thủ bất xả, diệc phi dị triếp”. Lời 

này do tôn giả Tứ Minh nói. Dƣới đây Hoàng Niệm Lão giải thích cho chúng 

ta câu nói này của đại sƣ. “Cái xả chi nhƣợc cực”  tức là vạn duyên buông hết, 

sáu  căn  tịch  tĩnh,  đây  là  nói  về  xả.  “Thủ  chi  nhƣợc  cực”  tức  sáu  chữ  hồng 

danh, nhất niệm đơn đề, niệm Phật nhƣ vậy, có khác gì là không thủ không xả, 

nên nói “cũng chẳng khác đó”, giải đáp rất hay! 

Buông bỏ thế giới ta bà, chuyên thủ Thế giới Cực Lạc, vậy là đúng rồi. 

Thủ xả và không thủ xả không có gì trái nhau, là một không phải hai, thực sự 

gọi là nhập pháp môn bất nhị, thủ xả không khác. 

Lại Di Đà Yếu Giải trả lời rằng, đây là lời của Ngẫu Ích đại sƣ “thiết bất 

tùng sự thủ xả, đản thƣợng bất thủ bất xả, tức chấp lý phế sự”. Thủ xả là nhị 

biên đều phải buông xuống. Thế giới ta bà không xả, Thế giới Cực Lạc cũng 

không thủ, ta không thủ không xả. Đây là chấp lý bỏ sự, trên lý không có khác. 

Lý là gì? Ta bà, cực lạc đều là không tịch. Vạn pháp đều không, thế giới ta bà 

là không, Thế giới Cực Lạc cũng là không, đây là lý. Phật nói với quí vị, vậy 

bản  thân  quí  vị  phải  chăng  thực  sự  không  rồi?  Đây  là  cảnh  giới  của  Phật, 

không phải là cảnh giới của quí vị. Quí vị chƣa đạt đến cảnh giới này. Nếu nhƣ 

quí  vị  chấp  trƣớc  lý,  quí vị  không  chịu  tu,  còn  bỏ  sự “đã phế  sự  rồi,  lý cũng 

không viên”. Pháp thân Bồ Tát họ chứng đắc rồi, họ lý sự viên dung rồi, quí vị 

không phải là Pháp thân Bồ Tát, đây không phải là cảnh giới của quí vị. Nếu 

nhƣ đạt toàn sự tức lý, tức thủ cũng là lý, xả cũng là lý, toàn sự đều là lý. Quí 

vị thủ, không xả tƣơng ƣng với lý, xả cũng tƣơng ƣng với lý, “thủ hay là xả, 

đều là pháp giới”. Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay, quí vị phải hiểu đƣợc lý sự là 

một không phải hai. Quí vị làm sao chứng đắc cảnh giới này? Ở ta bà khó, ở 

Cực  lạc  dễ.  Không  thủ  cực  lạc,  không  xả  ta  bà,  có  thể.  Quí  vị  ở  nơi  này  tu 

Tập 561  411 



hành, phải vô lƣợng kiếp mới có thể thành tựu. Nếu nhƣ đến Thế giới Cực Lạc, 

quí vị một đời này liền có thể thành tựu, đây là sự bày ra trƣớc mắt. Cho nên tu 

hành, sợ chấp lý bỏ sự, cũng sợ chấp sự bỏ lý. Vì sao vậy? Lý sự quí vị đứng ở 

một bên, trong kinh Phật giảng không có gì sai trái, vẫn là bản thân quí vị phân 

biệt chấp trƣớc. Quí vị không rời phân biệt chấp trƣớc. Xa lìa phân biệt chấp 

trƣớc là một sự việc rất khó, thực sự xa lìa phân biệt chấp trƣớc là quí vị đã là 

Pháp thân Bồ Tát rồi. 

Nói cách khác, quí vị không muốn sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, 

vậy nhất định quí vị đến cõi Phật thế giới Hoa tạng Tỳ lô giá na. Nói Tỳ lô giá 

na vẫn là bản thân, nói tây phƣơng Tịnh Độ cũng là bản thân. Xa lìa tâm tánh 

của mình không có pháp gì để đắc. Trong kinh điển Đại Thừa Đức Phật thƣờng 

nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, tâm tức là pháp, 

pháp tức là tâm, đây là cảnh giới của Pháp thân Bồ Tát. Quí vị nếu nhƣ chứng 

đắc quí vị chính là Pháp thân Bồ Tát. Vấn đề của quí vị liền đƣợc giải quyết 

rồi, quí vị đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh thôi. Nếu nhƣ quí vị không có 

cảnh giới này, vậy là còn phải làm việc lục đạo luân hồi, còn phải học lại từ 

đầu. Cho nên Niệm Lão nói, diệu đế nhƣ vậy, thật chẳng phải tình kiến có thể 

đạt  đến  đƣợc,  phàm  phu  không  nghĩ  đến  đƣợc,  không  nghĩ  đến,  không  nhìn 

thấy. 

“Cầu sanh tịnh sát”, “chí tâm tín nhạo, nguyện sanh bỉ quốc dã”, điều này 

đối với chúng ta mà nói, câu nói này cần thiết, nhất định phải cầu sanh Tịnh 

Độ.  Cầu  nhƣ  thế  nào?  Chân  tâm,  chí  tâm  là  chân  tâm.  Chân  thành  đến  cực 

điểm, phải tin tƣởng, phải hoan hỉ, nguyện của “nguyện sinh” này, là nguyện 

vọng đầu tiên trong một đời chúng ta, đặt nó lên hàng đầu, bất cứ nguyện vọng 

nào khác đều là sự  việc sau này, tức là có thể  có có thể  không.  Sự  việc này 

chúng ta nhất định phải cầu cho đƣợc. 

Cầu  sanh  nhƣ  vậy,  vẫn  là  nêu  lên  cho  chúng  ta  tâm  nguyện  nhất  niệm 

này, thâm nhập nguyện hải Di Đà vô biên. Câu nói này chính là ngày xƣa thầy 

Lý hƣớng dẫn học trò lớp chúng tôi, đổi tâm, đem tất cả những thứ tạp nham ở 

trong tâm chúng ta đều vứt bỏ hết. Mời Phật A Di Đà đến đặt ở trong tâm gọi 

là đổi tâm. Tâm thế gian phàm phu rất tệ hại, tâm mọi ngƣời đều hiểu đƣợc là 

lƣơng tâm. Ai ai cũng có lƣơng tâm. Nhƣng hiện tại lƣơng tâm trở thành cái 

gì? Trở thành thùng rác của ngƣời khác. Đem toàn bộ những thị phi sai đúng 

của ngƣời khác để vào tâm mình. Đó không phải là lƣơng tâm, đó là tâm bẩn 

thỉu, trở thành thùng rác rồi. Hiện tại thùng rác sạch sẽ, những thứ trong đó đều 

sạch rồi, Phật A Di Đà đặt vào đó, đó mới thật là lƣơng tâm. Không có thứ gì 

tốt hơn đƣợc nữa. Trong tâm phải đặt Phật A Di Đà, tuyệt đối không nên đặt 

412  Tập 561 



những  thứ  khác,  đặt  những  thứ  khác  là  sai,  đặt  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đƣợc 

hay không? Không đƣợc. Đặt Phật Thích Ca Mâu Ni không thể vãng sanh Thế 

giới Cực Lạc, vẫn làm việc lục đạo luân hồi. Đạo lý này phải nghĩ cho thông, 

phải  thật  làm,  nhanh  chóng  thay  đổi,  càng  sớm  càng  tốt,  không  nên  đợi  đến 

ngày  mai  nữa,  hiện  tại  cần  phải  đổi.  “Thâm  nhập  nguyện  hải  vô  biên  của  Di 

Đà”. 

Dƣới đây là giải thích của Niệm Lão: diệc tức nhiếp bỉ nhất thừa vô biên 

nguyện hải, nhập ngã giới nhĩ nhất niệm tâm trung. Đây chính là điều Thầy Lý 

nói đặt Phật A Di Đà vào trong tâm chúng ta. Đổi tâm chính là ý nghĩa này 

vậy. Trong tâm chúng ta chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra không có 

thứ gì cả. Phật Bồ Tát dạy chúng ta nhƣ vậy, Tổ sƣ Đại đức cũng dạy chúng ta 

nhƣ vậy. Tôi cũng lấy câu nói này thƣờng khuyên mọi ngƣời nhƣ vậy, nhƣng 

bản thân đã đổi đƣợc hay chƣa? Chƣa đổi đƣợc, vẫn  còn nghĩ đến Kinh Hoa 

Nghiêm. Rất nhiều ngƣời đang yêu cầu, còn có ngƣời yêu cầu tôi giảng kinh 

Lăng  Nghiêm,  cũng  yêu  cầu  tôi  giảng  Quan  Âm  tam  kinh.  Những  kinh  này 

ngày xƣa đều giảng qua. Bên Nhật Bản còn yêu cầu tôi giảng Kinh Địa Tạng. 

Đây  là  gì?  đây  chính  là  chƣa  đổi  tâm  đƣợc,  còn  có  nhiều  thứ  lung  tung  bên 

trong nhƣ thế. Hiện tại tôi nghĩ thông rồi, tuổi tác lớn, không thể cứ làm những 

thứ lộn xộn nhƣ vậy nữa, thế nên bộ kinh này tôi giảng xong rồi sẽ giảng lại từ 

đầu. Trong tâm chúng ta chỉ có một bộ kinh Kinh Vô Lƣợng Thọ, chỉ có một 

câu A Di Đà Phật, sống một ngày thì làm một ngày. Những thứ khác rất nhiều 

ngƣời khác sẽ đi làm vậy! đại sƣ Liên Trì đến cuối đời chỉ là một bộ Kinh Di 

Đà,  một  câu  danh  hiệu  Phật.  Ngài  nhắc  đến  Tam  tạng  mƣời  hai  bộ  để  cho 

ngƣời  khác  ngộ,  tôi  không  làm  nữa,  “tám  vạn  bốn  ngàn  hạnh”,  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, “để cho ngƣời khác hành”, để cho mọi ngƣời quí vị đi tu tập, 

tôi chỉ kiên trì thực hiện niệm A Di Đà Phật. Một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ. Lần 

này giảng vì thời gian đa phần là ngày giảng hai tiếng đồng hồ, dùng thời gian 

hai năm, về sau giống nhƣ hiện nay một ngày bốn tiếng đồng hồ, ba trăm ngày 

thì giảng xong, bộ kinh này tôi dự định trong 1200 tiếng đồng hồ, ba trăm ngày 

giảng xong là  mƣời tháng. Tốt! phƣơng pháp này tốt, không đi đâu  hết, sống 

một ngày giảng một ngày giảng đến lúc vãng sanh mới thôi. Đây là thực sự có 

phƣớc báo. Đi khắp nơi rất cực khổ, không có phƣớc báo. 

Trƣớc đây, thầy Lý từng hỏi tôi, vì thƣờng xuyên ra nƣớc ngoài, thầy nói 

ông nhƣ vậy không phải cách. Tuy nhiên là quảng kết pháp duyên, nhƣng đối 

với bản thân ông không có lợi ích. Tôi nói với thầy giáo, tôi nói: số khổ vậy! 

tôi không có đạo tràng, không có đạo tràng nên ở đâu giảng kinh thì tôi đến đó, 

trƣớc  đây  là  nhƣ  vậy.  Tôi  không  cần  tiền  của  ngƣời  khác,    ngƣời  ta  mời  tôi 

Tập 561  413 



giảng kinh, chỉ cần mua vé máy bay cho tôi là đƣợc rồi, tức là phí giao thông, 

tôi không cần tiền, gửi vé máy bay đến, đến lúc đó quí vị đến sân bay đón tôi, 

mấy  mƣơi năm nay tôi đều dùng phƣơng thức nhƣ vậy, tôi không nhận cúng 

dƣờng, những nhu cầu trong cuộc sống quí vị đều lo liệu cho tôi đủ rồi, tôi còn 

cần  gì  nữa?  Cho  nên  pháp  duyên  nhƣ  vậy  rất  thù  thắng,  vì  sao  vậy?    ngƣời 

khác lo liệu nhẹ nhàng.  Việc ăn mặc đi ở của tôi rất tự nhiên, rất tùy duyên, 

không coi trọng thứ gì, cái gì cũng đƣợc. Hiện tại quý hóa, Hongkong cho tôi 

cƣ trú lâu dài, chúng tôi có một nơi nho nhỏ này, có thể dừng chân, không đi 

đâu nữa. Hi vọng Tam Bảo gia trì nơi địa phƣơng Hongkong này không có tai 

nạn, chúng ta mỗi năm mỗi bộ “đại kinh giải”, một năm một bộ đều viên mãn 

tại nơi này. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  văn  dƣới  đây.  “Thị  cố  thập  niệm  tất  sanh,  hữu 

nguyện  tất  mãn.”  Lý  sự  đều  làm  rõ  ràng  rồi,  mới  biết  đƣợc  mƣời  niệm  đích 

thực  đƣợc  vãng  sanh.  Mƣời  niệm  tất  sanh  là  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà. 

Mƣời niệm này là lúc nào? Lúc lâm chung, nhất định có thể vãng sanh, cũng 

có pháp sƣ nói mƣời niệm này là bình thƣờng thực hành thời khóa. Bởi vì công 

việc bận rộn, không có thời gian thực hiện công phu sáng tối, vậy thì phải làm 

sao? Sáng sớm ngủ dậy súc miệng rửa mặt xong, trong nhà có tƣợng Phật, đối 

diện tƣợng Phật, không có tƣợng Phật đối diện phƣơng tây, niệm mƣời niệm, 

mƣời niệm này là niệm một hơi, không kể nhiều ít, A Di Đà Phật A Di Đà Phật 

A Di Đà Phật A Di Đà Phật A Di Đà Phật, hết một hơi gọi là một niệm, thời 

gian  này  không  dài.  Ban  tối  trƣớc  đi  ngủ niệm  mƣời  niệm,  ngày  ngày  không 

gián  đoạn,  phù  hợp  với  tịnh  niệm  tƣơng  tục,  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm 

tƣơng  tục”,  có  thể  phù  hợp với  tiêu  chuẩn  này.  Nói  chung,  niệm  niệm  trong 

tâm đều có Phật. Trong tâm nhớ Phật niệm Phật không gián đoạn, không trở 

ngại công việc, không phải dùng suy nghĩ, trong công việc cũng có thể niệm 

Phật, nếu nhƣ dùng suy nghĩ, liền buông bỏ niệm Phật xuống rồi. 

Ngày xƣa ở Đài Loan có một nhóm đồng tu lái xe taxi, hình nhƣ có hơn 

30 ngƣời, lúc đó đi ra ngoài chúng tôi luôn có xe taxi xếp hàng, họ lái xe có thể 

niệm Phật hay không? Tôi liền nói với họ, lúc lái xe tốt nhất không nên niệm 

Phật, chuyên chú lái xe, không nên xảy ra tai nạn xe. Việc này không thể phân 

tâm, cùng với việc dụng tâm không khác. Lúc dừng xe có thể niệm Phật, quí vị 

dừng nơi nào đó đợi khách, có thể niệm Phật. Hoặc là trên xe không có ngƣời, 

quí vị lái xe không, có thể niệm Phật. Vì sao vậy?  vì lúc đó quí vị lái xe tốc độ 

khá  chậm,  quí  vị  không  vội  vã,  cũng  không  có  mục  tiêu,  không  có  phƣơng 

hƣớng. Nếu nhƣ có hành khách quí vị liền dừng việc niệm Phật lại, hoặc là quí 

vị dùng máy niệm Phật, danh hiệu Phật để cho hành khách nghe. Quí vị không 

414  Tập 561 



thể chuyên chú vào danh hiệu Phật, quí vị phải chuyên chú vào đƣờng sá, vậy 

là đúng rồi. Cho nên điều này là linh hoạt. không phải có quy định gì, không 

có. Phƣơng pháp niệm Phật này đơn giản nhất, dễ dàng nhất, không chịu bất cứ 

hạn  chế  gì.  Ngƣời  khác  không  thích  nghe,  chúng  ta  niệm  thầm  trong  tâm, 

không trở ngại ngƣời khác. Cho nên mƣời niệm này ắt đƣợc sanh, có nguyện 

liền viên mãn. 

“Thú Phật bồ  đề” trong nhân đã phát tâm bồ  đề  vậy, trên  quả  là tất bổ 

Phật  vị,  bồ  đề  cứu  cánh  vậy.  Nhân,  trƣớc  khi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  đều  là 

nhân. Phát tâm quan trọng, tâm bồ đề là gì? Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay, tâm 

nhất tâm cầu vãng sanh đó, tâm cầu thân cận A Di Đà Phật đó, Ngẫu Ích đại sƣ 

nói đó chính là tâm vô thƣợng bồ đề. 

Ấn Quang Đại sƣ nhìn thấy Di Đà Kinh Yếu Giải, nhìn thấy câu này ngài 

rất khâm phục đến năm vóc sát đất. Không phải nhƣ thông thƣờng ngƣời ta nói 

tâm bồ đề,  quí vị xem trích dẫn Quán Kinh là tâm chí thành, thâm tâm, tâm 

phát nguyện hồi hƣớng, đều nói cho ngƣời ta hồ đồ. Trong Đại Thừa Khởi Tín 

Luận nói là trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm,  rất phức tạp, rất không dễ giảng. 

Ngẫu Ích đại sƣ nói rất đơn giản: quí vị phát tâm đến Thế giới Cực Lạc thân 

cận  A  Di  Đà  Phật,  đó  không  phải  là  tâm  vô  thƣợng  bồ  đề  rồi  sao?  Giảng  rất 

hay! Đem rất nhiều rất nhiều những ông già bà lão ở dƣới quê họ cái gì cũng 

không hiểu, quí vị hỏi họ tâm bồ đề, họ chắc chắn không hiểu đƣợc, cái gì gọi 

là tâm bồ đề họ không biết đƣợc, họ chỉ biết niệm Phật, tôi muốn đến Thế giới 

Cực Lạc, tôi muốn gặp Phật A Di Đà. Những thứ gì khác họ đều không biết, 

Ngẫu Ích đại sƣ nói, tâm của họ chính là tâm bồ đề vô thƣợng. Vậy là đúng rồi, 

trực tiếp rõ ràng, thực sự không thể nghĩ bàn. Phát tâm nhƣ thế nào không phải 

cũng đều đến Thế giới Cực Lạc sao? Mục tiêu cuối cùng không phải chính là 

gặp Phật A Di Đà sao? Làm đệ tử Di Đà. 

“Thú Phật bồ đề” thú là thú hƣớng. Thực tế mà nói thú Phật bồ đề là A 

Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  niệm  bất  thoái  trong  tam  bất  thoái  là  niệm  niệm  thú 

hƣớng  tát  bà  nhƣợc  hải.  Tát  bà  nhƣợc  là  tiếng  Phạn,  phiên  dịch  thành  tiếng 

Trung là nhất thiết chủng trí, là trí Phật chứng đƣợc. Bồ Tát chứng đƣợc là đạo 

chủng trí. Tiểu thừa chứng đƣợc là nhất thiết trí. Phật chứng đƣợc gọi là nhất 

thiết chủng trí, tát bà nhƣợc hải. Tam bất thoái, họ đã viên mãn bất thoái. Nhất 

thiết chủng trí tu ở đâu? Tu  ở Cõi Thật báo trang nghiêm. Bồ Tát  ở cõi Thật 

báo trang nghiêm viên chứng tam bất thoái. Họ niệm niệm đều hƣớng đến quả 

vị Diệu giác. Đây gọi là thú Phật bồ đề. Vì vậy trên quả là tất bổ Phật vị. Tất 

bổ Phật vị chính là Đẳng giác Bồ Tát. Đẳng giác Bồ Tát là Hậu bổ Phật. Ở thế 

giới ta bà của chúng ta Hậu bổ Phật là Bồ Tát Di Lặc. Phật Thích Ca Mâu Ni  

Tập 561  415 



diệt  độ  rồi,  vị  Phật  tiếp  theo  chính  là  Bồ  Tát  Di  Lặc.  Ngài  đến  thế  giới  này 

thành Phật. Lúc nào đến?  Trong Kinh Di Lặc Hạ Sanh đức Thế Tôn nói với 

chúng ta, năm mƣơi sáu ức bảy ngàn vạn năm sau Ngài đến thành Phật, thời 

gian của thế gian chúng ta, thời gian này làm sao mà tính? Hiện tại Ngài đang 

ở cõi trời Đâu Suất, một ngày ở trời Đâu Suất là 400 năm ở nhân gian chúng 

ta, cũng là  một năm 365 ngày, thọ  mạng của họ  là 4000 tuổi,  một ngày 400 

năm, cứ nhƣ vậy mà tính ra, là năm mƣơi sáu ức bảy ngàn vạn năm. Ngài thọ 

mạng  dài.  Hiện  tại  thời  gian  dài  nhƣ  vậy,  thế  giới  này  không  còn  Phật  Pháp 

nữa, những chúng sanh khổ nạn phải làm sao? Mọi ngƣời đọc Kinh Địa Tạng 

Bồ Tát Bổn Nguyện quí vị liền nhìn thấy, sau khi Phật Thích Ca diệt độ, Bồ 

Tát Di Lặc còn chƣa hạ sanh, thời gian này Phật dặn dò Bồ Tát Địa tạng thay 

mặt Phật, ngài đến thay cho Phật độ chúng sanh. Cho nên Bồ Tát Địa Tạng và 

những vị Bồ Tát khác không giống nhau. Ngài hiện tại là thay Phật, thân phận 

địa vị khác nhau. Quí vị xem pháp hội  kinh Địa Tạng này, trong tự phần nhìn 

thấy rất hi hữu. Những kinh điển khác quí vị vừa mở ra trong phần tự phần là 

đến  tham  dự  đại  hội,  Bồ  Tát  giảng  kinh,  Phật  sẽ  không  đến,  có  Bồ  Tát,  có 

Thanh văn, có Duyên giác, có thiên long bát bộ, có tỳ kheo, tỳ kheo ni, ƣu bà 

tắc, ƣu bà di, Bồ Tát Địa tạng không phải  vậy. Pháp hội của Bồ Tát Địa tạng 

là mƣời phƣơng chƣ Phật  tất cả đều đến. Mỗi đức Phật đều dẫn theo thị giả, 

dẫn theo Bồ Tát, điều này chƣa từng có. Kinh Hoa Nghiêm cũng không có hiện 

tƣợng này. Những vị Phật kia vì sao mà đến? Hóa ra những vị Phật kia đều là 

học trò Bồ Tát Địa tạng, Bồ Tát Địa tạng phát nguyện “địa ngục vị không thệ 

bất thành Phật”, học trò đều đã thành Phật rồi, Ngài vẫn là Bồ Tát, là biểu pháp 

cho chúng ta. Quí vị  mới nhìn thấy thật sự vĩ đại quá. Vĩnh viễn ở địa vị Bồ 

Tát để hóa độ chúng sanh. Đặc biệt là những nơi khổ quá Ngài đến trƣớc. Địa 

ngục  vị  không,  thệ  bất  thành  Phật.  Địa  ngục  không  thể  không  đƣợc!  Bồ  Tát 

Địa Tạng không chỉ là một vị, điều này chƣ vị nhất định phải hiểu đƣợc. Phàm 

là tu pháp môn Địa tạng tất cả đều là Bồ Tát Địa tạng. Quí vị nếu nhƣ chuyên 

tu pháp môn Địa Tạng, quí vị là Bồ Tát Địa tạng sơ phát tâm. Trong Kinh Địa 

Tạng đó là Bồ Tát Đẳng giác địa tạng. Trên thực tế, có tâm từ bi này, Bồ Tát 

lân  mẫn  chúng  sanh  rất  nhiều,  rất  nhiều,  vào  trong  địa  ngục  giáo  hóa  chúng 

sanh, tất cả đều gọi là Bồ Tát Địa tạng. Cho nên họ không phải là một ngƣời. 

Địa, biểu pháp biểu thị cho điều gì? tâm địa. Đại địa năng sanh vạn vật, 

bảo tàng vô lƣợng. Phật dùng địa để tiêu biểu cho tự tánh này của quí vị. Huệ 

Năng đại sƣ  nói “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đầy đủ vô lƣợng vô biên 

bảo  tàng.  Dùng  những  bảo  tàng  này  tế  độ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn,  lấy  ý 

nghĩa này vậy. 

416  Tập 561 



Thế  nên  “sáu  câu trên  đây  là  tông  chỉ  của  kinh  này”,  tông  chỉ  của  kinh 

này:  phát  tâm  bồ  đề,  một  lòng  niệm  Phật,  nhƣ  tông  mà  tu,  nên  sẽ  sanh  nƣớc 

Phật,  vĩnh  viễn  giải  thoát.  Cho  nên  những  điều  giảng  trong  những  kinh  luận 

này và kinh văn ở đây đều tƣơng ƣng nhau. Kết hợp lại xem ý nghĩa thì đặc 

biệt rõ ràng, đặc biệt thấu đáo. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 562 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 27.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem 

Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 739 hàng thứ nhất. 

“Bồ  Tát  vãng  sanh  đệ  tứ  thập  nhị”,  phẩm  thứ  24.  Hai  hàng  trƣớc  là 

Hoàng Niệm  Lão, với đề cƣơng của nội dung phẩm này, tam bối và biên địa 

nghi  thành  ở  đoạn  trƣớc  đều  luận  về  phàm  phu  vãng  sanh.  Phẩm  này  thuyết 

minh về số lƣợng mƣời phƣơng Bồ Tát vãng sanh vô lƣợng. Làm rõ thêm Tịnh 

Độ  diệu  pháp,  Thánh  phàm  đều  nhận,  lợi  độn  đều  đƣợc,  phổ  khuyến  chúng 

sanh, cầu sanh cực lạc vậy. 

Phần trƣớc nói qua tam bối vãng sanh, và biên địa nghi thành. Mấy phẩm 

kinh văn này đều là nói phàm phu vãng sanh, cũng chính là nói đến chúng ta. 

Phẩm  này  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta  về  mƣời  phƣơng  thế  giới  trong 

quốc độ chƣ Phật, Bồ Tát vãng sanh, số lƣợng không thể tính kể. Đặc biệt hiển 

thị  ra  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  phàm  thánh  đều  nhận.  Phàm  phu  trong  mƣời 

phƣơng  thế  giới  vãng  sanh  và  tình  hình  ở  thế  giới  chúng  ta  dƣờng  nhƣ  gần 

giống nhau, chúng ta đã biết rồi. Hiện tại xem Bồ Tát,  cho nên càng hiển thị 

đƣợc sự vi diệu của Tịnh Tông. Phàm phu vãng sanh, Bồ Tát cũng vãng sanh, 

lợi độn đều đƣợc, lợi căn  là chỉ cho những vị Bồ  Tát, độn căn là nói lục đạo 

phàm phu chúng ta. 

Phổ khuyến chúng sanh, chúng sanh này bao gồm cả Đẳng giác Bồ Tát, 

làm sao biết đƣợc? Trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Bồ Tát Văn  Thù, 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  đều  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền là Bồ Tát Đẳng giác, không phải là ngƣời thƣờng. Không những họ vãng 

Tập 562  417 



sanh, họ khuyên răn 41 vị pháp thân Bồ Tát ở thế giới Hoa Tạng, Hoa tạng là 

Viên  giáo,  41  vị  này  là  Thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hƣớng,  thập  địa,  đẳng 

giác. Đại chúng ở thế giới Hoa tạng cõi thật báo trang nghiêm, những ngƣời 

này  đều  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  nếu 

không có những thù thắng đặc biệt gì, làm sao họ lại đến đó? Cảnh quan này 

chúng  ta  phải  đặc  biệt  lƣu  ý,  phải  nghiêm  túc  cẩn  thận  để  quan  sát.  Thực  sự 

thấy rõ ràng rồi, thấy thấu đáo rồi, tự nhiên kiên định tín tâm của chúng ta đối 

với Tịnh Tông, kiên định nguyện vọng của chúng ta đối với việc cầu sanh Tịnh 

Độ. 

Mời quí vị xem kinh văn. 

“Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn: kim thử ta bà thế giới cập chƣ Phật sát, 

bất thoái Bồ Tát, đƣơng sanh cực lạc quốc giả, kỳ số chỉ hà?”  Đầu tiên Bồ Tát 

Di Lặc nêu câu hỏi. “Phật cáo Di Lặc, ƣ thử thế giới hữu thất bách nhị thập ức 

Bồ tát, dĩ tằng cúng dƣờng vô số chƣ Phật, trực chúng đức bổn, đƣơng sanh bỉ 

quốc, chƣ tiểu hành Bồ tát, tu tập công đức, đƣơng vãng sanh giả, bất khả xƣng 

kế.” 

“Xƣng” là tuyên nói, “kế” là tính toán. Nhân số nhiều quá, không thể tính 

toán đƣợc. Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. 

“Thủ”  vừa  mở  đầu,  “Di  Lặc  đại  sĩ  khấu  vấn”,  thỉnh  giáo  với  đức  Thế 

Tôn. “Thử độ” là chỉ cho thế giới ta bà này, không phải là trái đất, thế giới ta 

bà rất lớn. Dùng cách nói của các nhà Thiên văn học ngày nay, đơn vị thế giới 

trong  kinh  Phật  nói  là  một  hệ  ngân  hà.  Mặt  trời  mặt  trăng  đích  thực  là  trung 

ƣơng của hệ ngân hà, quay quanh hệ ngân hà, nghĩa là hệ mặt trời của chúng ta 

quay tròn quanh hệ ngân hà. Trung tâm của hệ ngân hà chính là núi tu di nhƣ 

trong kinh đã nói. 

Ngày xƣa lúc tôi học Phật, đó chính là 60 năm trƣớc, rất nhiều pháp sƣ 

ngộ nhận tam thiên đại thiên thế giới mà trong kinh Phật nói, đơn vị thế giới đó 

đều cho rằng là hệ mặt trời, tôi cũng có cách nhìn nhƣ vậy. Tôi đến Bắc Kinh 

để thăm viếng Hoàng Niệm Lão, ông là ngƣời học khoa học, chúng tôi gặp mặt 

đã từng nói đến vấn đề này. Ông nói với tôi, trên thực tế đơn vị thế giới là hệ 

ngân hà. Quí vị xem mặt trời quay quanh hệ ngân hà, rất có lý! Trung tâm của 

hệ  ngân  hà  chính  là  núi  Tu  di.  Hiện  tại  các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta, 

trung tâm của hệ ngân hà là lỗ đen, một lỗ đen rất lớn, lực hút của nó vô cùng 

mạnh,  ngay  cả  ánh  sáng  cũng  bị  nó  hút  vào.  Đúng  lúc  sang  năm  là  một  năm 

đặc biệt, chính là trái đất bắt đầu từ ngày này vòng quanh hệ ngân hà quay một 

vòng lại vòng đến nơi này. Sang năm sẽ lại trở về chỗ này, nó sẽ không dừng 

lại, sau khi đến nơi này rồi, từ đây xuất phát lại quay thêm một vòng nữa, một 

418  Tập 562 



vòng này là hơn 20.000 năm. Sang năm là trung tâm của ngân hà, tức là núi tu 

di, trung tâm của núi tu di, mặt trời và trái đất xếp thành một đƣờng thẳng, đây 

là một kiểu kỳ quan của thiên thể, rất khó gặp đƣợc. Gặp phải sự việc này rốt 

cuộc là cát hay hung? Cát hung họa phƣớc không ở hiện tƣợng thiên nhiên mà 

ở lòng ngƣời. Nếu nhƣ lòng ngƣời chúng ta thiện lƣơng, đó là cát, không phải 

hung. Nếu nhƣ lòng ngƣời bất thiện đó là hung chứ không phải cát, lời này rất 

quan  trọng!  Phật  ở  trong  kinh  thƣờng  nói  với  chúng  ta  “tất  cả  pháp  từ  tâm 

tƣởng sanh”. Sự vận hành của thiên thể chính là sự vận hành của những tinh 

cầu trong vũ trụ. Đó là đạo lý gì? Chính là từ tâm tƣởng sanh. Trái đấy chúng 

ta  ở  trong  không  trung  là  tiểu  tinh  cầu,  rất  nhỏ.  Mặt  trời  lớn  hơn  trái  đất 

1.300.000 lần, quí vị liền thấy quả đất này nhỏ nhoi biết bao, so với mặt trời thì 

đây là tinh cầu nhỏ. Mặt trời ở trong thái không cũng không phải là một tinh 

cầu lớn, những tinh cầu lớn hơn mặt trời rất nhiều, rất nhiều. Cho nên mặt trời 

không coi là lớn, vậy thì trái đất càng nhỏ nhoi rồi. Cƣ dân ở trên trái đất hiện 

nay mới 7 tỷ ngƣời, chƣ vị phải hiểu đƣợc 7 tỷ ngƣời, quí vị xem xem thế giới 

ta bà chúng ta vãng sanh “có 72 tỷ Bồ Tát”, trái đất mới có 7 tỷ. Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói cho chúng ta, khu vực mà Ngài dạy học là một đại thiên thế giới. 

Một hệ ngân hà là một đơn vị thế giới. Một ngàn hệ ngân hà chính là một tiểu 

thiên thế giới đƣợc nói trong kinh Phật, lại lấy một tiểu thiên thế giới làm đơn 

vị, một ngàn lần tiểu thiên thế giới gọi là một trung thiên thế giới, lại lấy trung 

thiên thế giới làm đơn vị, một ngàn lần trung thiên thế giới nhƣ vậy mới là một 

đại thiên thế giới, chính là khu vực mà Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hóa, một 

ngàn nhân một ngàn rồi nhân thêm một ngàn nữa, là một tỷ, cũng tức là phạm 

vi mà Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hóa, là một tỷ hệ ngân hà. Sự nhận biết của 

thiên văn hiện tại của chúng ta còn chƣa có cách gì để vƣợt qua một tỷ hệ ngân 

hà. Phạm vi này lớn biết bao! 

Phật Thích Ca Mâu Ni có nhập niết bàn không? Không có. Ở trên trái đất 

thì ra đi rồi, nhƣng ở tinh cầu khác Ngài vẫn còn, không biết có bao nhiêu là 

tinh cầu. Ở nơi nào có duyên, Phật liền hiện thân ở nơi đó, hiện thân khắp nơi. 

Giống nhƣ Phẩm Phổ Môn tán thán Quán Thế Âm Bồ Tát, gọi là “thiên xứ kỳ 

cầu thiên xứ ứng”. Thân Phật sở hiện là ứng hóa thân vô lƣợng vô biên. Bản 

thân  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  trú  ở  đâu?  Trú  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm.  Tam 

thiên đại thiên thế giới này là mƣời pháp giới. Mƣời pháp giới này đều là nơi 

chƣ Phật  Bồ Tát ứng hóa, chúng sanh hữu duyên rộng lớn đến nhƣ vậy. Nƣớc 

Phật giống nhƣ vậy, một cõi Phật là một tam thiên đại thiên thế giới, tức là một 

tỷ  hệ  ngân  hà.  Phạm  vi  này  không  lớn,  có  rất  nhiều  Phật.  Ở  trong  Kinh  Hoa 

Tập 562  419 



Nghiêm chúng ta đọc đến phẩm hoa tạng thế giới, phẩm thế giới thành tựu, đây 

đều là giảng về đại vũ ở trong Kinh Hoa Nghiêm. 

Ngày  nay  khoa  học  nói  về  vũ  trụ  rộng  lớn,  mƣời  phƣơng  tam  thế  chƣ 

Phật Nhƣ Lai vô lƣợng vô biên, có rất nhiều chƣ Phật, không chỉ là một vị, khu 

vực  giáo  hóa  của  họ  có  vị  hai  đại  thiên  thế  giới,  có  vị  năm  sáu  đại  thiên  thế 

giới, có vị mƣời mấy đại thiên thế giới. Vậy là lớn hơn Phật Thích Ca Mâu Ni 

rất  nhiều  rồi.  Cho  nên  mỗi  đức  Phật  nguyện  lực  của  họ  khác  nhau.  Thông 

thƣờng phổ thông nhất là một tam thiên đại thiên thế giới, một tỷ hệ ngân hà. 

Khu vực này, cƣ dân trên tinh cầu đó thiện lƣơng, có thể tùy thuận tánh đức, 

thông thƣờng chúng ta gọi là thiên đƣờng. Tinh cầu đó là thiên đƣờng không 

có tai nạn. Cƣ dân ở nơi đó vô cùng hạnh phúc, vô cùng an vui, nơi đó có Tam 

bảo  xuất  hiện,  có  Thánh  hiền  đang  dạy  học.  Nếu  nhƣ  nhân  dân  tạo  tác  ác 

nghiệp, không tin tƣởng Thánh hiền, không tin tƣởng Phật Bồ Tát, không tin 

tƣởng có thần thánh, tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp, địa phƣơng đó liền có tai 

nạn. 

Tai  nạn  không  phải  tự  nhiên,  tự  nhiên  vô  cùng  tốt  đẹp,  sẽ  không  có  tai 

nạn.  Làm  trái  với  tự  nhiên,  phá  hoại  tự  nhiên,  ngày  nay  chúng  ta  nói  là  sinh 

thái tự nhiên, phá hoại sinh thái tự nhiên, thí dụ thân ngƣời này cha mẹ sinh ra 

thân thể này, đây là tự nhiên, hiện tại có rất nhiều ngƣời phá hoại nó, phá hoại 

nhƣ thế nào? Sửa sắc đẹp, lúc sửa sắc đẹp chính là phá hoại sinh thái tự nhiên, 

sửa sắc đẹp cũng tốt, sửa sang cho quí vị đẹp hơn lúc trƣớc rất nhiều, nhƣng 

mƣời năm hai  mƣơi năm sau tai nạn của quí vị liền đến rồi, phiền phức liền 

đến  rồi,  quí  vị  khổ  không  kể  xiết.  Mấy  năm  trƣớc  ở  Úc  châu  có  một  ngƣời 

đồng tu, tôi không còn nhớ rõ nữa, làm công quả trong học viện chúng tôi, có 

một  khoảng  thời  gian  ở  trong  tinh  xá  của  chúng  tôi,  tôi  thấy  cô  ấy  mỗi  ngày 

đều rất khổ sở, tôi hỏi cô ấy làm sao vậy? Lúc cô ấy còn trẻ mũi đã từng làm 

phẩu  thuật  thẫm  mỹ,  cũng  khoảng  mƣời  mấy  năm  về  sau,  chỗ  đó  phát  bệnh, 

đau đớn vô cùng, gây cho tôi ấn tƣợng rất sâu, tôi liền nói với cô ấy, mặt mũi 

vốn có của cô là cha mẹ cô cho cô, đó gọi là tự nhiên, tự nhiên là hạnh phúc 

nhất,  là  mỹ  mãn  nhất,  cô  không  tin  tƣởng  cô  chạy  đến  thẫm  mỹ  viện  để  phá 

hoại sinh thái tự nhiên, vậy cô sẽ phải chịu quả báo này. Trái đất mà chúng ta 

cƣ trú cũng nhƣ vậy. Ngày nay quí vị thấy những ngƣời thông minh này, khoa 

học kỹ thuật phát triển, làm phá hoại sinh thái của trái đất, chuốc lại rất nhiều 

tai họa. Cho nên tai nạn không phải là tự nhiên, tai nạn là phá hoại tự nhiên, 

hồi báo của đại tự nhiên. Quí vị phá hoại nó, nó phải đáp trả lại quí vị. Đáp trả 

chính là tai nạn. 

420  Tập 562 



Phàm là tinh cầu tốt đẹp, chúng ta ngày nay nói là thiên đƣờng, tôn giáo 

thƣờng gọi là thiên đƣờng, trong Phật Pháp chúng ta gọi là Tịnh Độ. Vì sao gọi 

là Tịnh Độ? tâm địa thanh tịnh, không có tà tƣ tà niệm. Nơi họ cƣ trú chính là 

Tịnh Độ. Tịnh Độ cũng có nhiều loại khác nhau, phải xem phƣớc báo ngƣời đó 

tu  hành,  phƣớc  báo  lớn  nhất,  điều  này  mọi  ngƣời  đều  hiểu đƣợc  là  Thế  giới 

Cực Lạc của Phật A Di Đà. Đây là phƣớc báo thù thắng vô cùng, bắt đầu xem 

từ đâu? Quí vị xem nhiều Bồ Tát nhƣ vậy đều cầu sanh Tịnh Độ, nếu nó không 

thù  thắng  làm  sao  có  thể  khiến  cho  nhiều  Bồ  Tát  đến  học  tập  nhƣ  vậy?  Từ 

điểm này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, làm cho chúng ta nhìn thấy, nghe thấy 

rồi  tự  nhiên  liền  sanh  khởi  tín  tâm,  khích  lệ  chúng  ta  cũng  phải  phát  nguyện 

đến Thế  giới Cực Lạc. Quốc độ  của Phật A Di  Đà  rất lớn  rất lớn, không có 

cách gì tính kể, hơn nữa nó là cõi pháp tánh. Gọi là cõi pháp tánh chính là duy 

tâm sở hiện. Sở sanh sở hiện, nó không có biến hóa, tất cả những biến hóa là từ 

trong A lại ya mà biến hiện ra. Lục đạo luân hồi của chúng ta đây không những 

là lục đạo, bên ngoài lục đạo có Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Chúng 

ta  gọi  nó  là  mƣời  pháp  giới.  Chúng  sanh  trong  mƣời  pháp  giới  đều  là  dùng 

vọng  tâm.  Vọng  tâm  chính  là  A  lại  ya,  không  phải  là  chân  tâm.  Cho  nên  thế 

giới này gọi là uế độ, không thanh tịnh, dùng chân tâm tức là thanh tịnh. Chân 

tâm,  chúng  ta  giảng  trên  đề  kinh  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  giác. 

Tâm giác là Cõi Thật báo trang nghiêm. Tâm bình đẳng là pháp giới tứ thánh: 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Tâm thanh tịnh là lục đạo. Nhƣng trong 

lục đạo này không có ba đƣờng ác. Vì sao vậy? vì tâm họ thanh tịnh, nếu nhƣ 

tâm  không  thanh  tịnh,  tâm  nhiễm  ô,  thế  nào  gọi  là  nhiễm  ô?  Tự  tƣ  tự  lợi  là 

nhiễm ô; thị phi nhân ngã là nhiễm ô, tham, sân, si, mạn là nhiễm ô; sát, đạo, 

dâm,  vọng  là  nhiễm  ô.  Có  những  thứ  này  thì  nơi  đó  gọi  là  uế  độ.  Ngày  nay 

chúng ta nói là nhiễm ô nghiêm trọng. 

Hiện  nay  trái  đất  bị  nhiễm  ô  rồi.  Hiện  nay  chú  trọng  môi  trƣờng,  môi 

trƣờng có thể hữu hiệu hay không? Điều này rất nhiều năm rồi, tôi thƣờng nói, 

cho dù làm môi trƣờng nhƣ thế nào, thì kết quả vẫn hạn chế. Nguyên nhân là 

gì? Phải biết đƣợc gốc của thanh tịnh ở đâu, gốc thanh tịnh ở tâm ngƣời. Tâm 

ngƣời nếu không thanh tịnh, môi trƣờng ta sinh sống liền không thể thanh tịnh. 

Cho nên bảo vệ môi trƣờng bắt đầu nói từ đâu? Từ bảo vệ môi trƣờng tâm lý, 

bảo vệ môi trƣờng tinh thần, nên bắt tay từ đây. Môi trƣờng trái đất bên ngoài 

tự nhiên liền có hiệu quả. Ngày nay cứ lo quản việc bên ngoài, tƣ tƣởng hành 

vi chúng ta lại không quản, nhƣ vậy không đƣợc, nhƣ vậy là làm nhƣ thế nào 

cũng làm không tốt. Trên thực tế, trên vật chất dùng tâm để làm, đó là trị ngọn. 

Chúng ta buông bỏ ác niệm, làm cho chánh niệm khởi lên, đây là trị gốc. Phải 

Tập 562  421 



hiểu  rõ  đạo  lý  này,  thì  bảo  vệ  môi  trƣờng  trên  trái  đất  chúng  ta  mới  có  hiệu 

quả.  Có  ai  biết  không?  Có  ngƣời  biết.  Hiện  tại  rất  nhiều  nhà  khoa  học  đang 

nghiên cứu, càng ngày càng tiếp thu. Văn minh tinh thần quan trọng hơn văn 

minh vật chất rất nhiều! Văn minh tinh thần bắt tay từ đâu? Bắt tay từ giáo dục 

Thánh hiền. 

Trung Quốc từ mấy nghìn năm trƣớc lão tổ tông đã biết rồi, “kiến quốc 

quân dân, giáo học vi tiên”. Dạy những gì? Dạy quí vị làm nhƣ thế nào để làm 

ngƣời  tốt,  tiêu  chuẩn  của  ngƣời  tốt,  cổ  thánh  tiên  hiền  có  tiêu  chuẩn.  Tiêu 

chuẩn này phù hợp với đại tự nhiên, cũng chính là quy tắc của tự nhiên, không 

phải do ngƣời nào phát minh ra, không phải do ngƣời nào sáng tạo ra, không 

phải là học thuyết của ngƣời nào đó, không phải vậy! Là tổ tiên thế hệ này qua 

thế hệ khác truyền lại. Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức là tiêu chuẩn của 

ngƣời tốt. Trong Phật Pháp chính là thập thiện nghiệp đạo. Trong kinh Phật nói 

là tam quy ngũ giới. Đây là tiêu chuẩn ngƣời tốt trong Phật pháp. Quí vị xem 

trong kinh vừa mở ra, đã có câu “thiện nam tử, thiện nữ nhân”, tiêu chuẩn của 

thiện đó, quí vị thực sự có thể làm đƣợc thập thiện nghiệp đạo, làm đƣợc tam 

quy ngũ giới rồi, thực sự là ngƣời tốt, thiện nam tử thiện nữ nhân! Thực sự làm 

đƣợc rồi, bản thân quí vị suốt đời thân tâm an lạc, không có tai nạn. Tai nạn cá 

nhân là bệnh tật, là phiền não, là tất cả những việc không nhƣ ý, là tai nạn cá 

nhân, môi trƣờng cƣ trú, giống nhƣ mƣa lụt, gió bão, hỏa hoạn, hạn hán, ngày 

nay nói là động đất, sóng thần, những tai nạn này quí vị không gặp phải. Nơi 

quí  vị  cƣ  trú không  thể  phát  sanh.  Cho  nên  tai  nạn  có nghiêm  trọng  hơn nữa 

đều có thể hóa giải, không có gì không thể hóa giải đƣợc. Quí vị hiểu rõ đƣợc 

đạo lý này, quí vị tin tƣởng, quí vị phải thực sự quay đầu. 

Quí vị xem các nơi  đang tuyên truyền sang năm năm 2012, chính là ngày 

mà hệ ngân hà xếp thẳng hàng, có ngƣời nói là đại tai nạn, trái đất hủy diệt, có 

ngƣời nói không phải. Đây là ngày chúng ta lại tiến vào một thời đại tốt đẹp 

hơn. Sang năm đích thực là ngày trái đất quay quanh hệ ngân hà đến đƣợc khởi 

điểm. Là lúc nào? Là 30 tháng chạp. Sang năm ngày 30 tháng chạp là trái đất 

quay quanh hệ ngân hà một vòng. Ngày thứ hai là chính là ngày mồng một tết. 

Trung Quốc ngày xƣa 30 tháng chạp là ngày tính sổ nợ. Ngày thứ hai là 

ngày đầu của một năm  mới. Vậy chúng ta tạo tác tất cả  tội nghiệp  thời gian 

tính sổ đến rất sợ hãi. Lúc nợ tiền thì phải trả tiền, phải trả nợ, làm sai việc gì 

phải biết mà sửa đổi. 

Một nhà khoa học ngƣời Mỹ ông ta công khai nói với mọi ngƣời làm thế 

nào để ứng phó với ngày 30 tháng chạp sang năm này. Ông kêu gọi những cƣ 

dân cƣ trú trên địa cầu này, ngƣời địa cầu, chúng ta đều là ngƣời địa cầu, nhất 

422  Tập 562 



định  phải  giác  ngộ,  phải  bỏ  ác  làm  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm 

niệm,  không  những  tai  nạn  có  thể  hóa  giải,  mà  còn  có  thể  làm  cho  trái  đất 

hƣớng đến điều tốt đẹp hơn, là Bladen ngƣời Mỹ nói nhƣ vậy. Đây là một nhà 

khoa học. Cách nói của ông và văn hóa truyền thống chúng ta nói giống nhau, 

cũng  giống  với  cách  nói  của  Phật  Pháp.  Khoa  học  chấp  nhận  truyền  thống, 

chấp  nhận  Đại  Thừa.  Đây  là  thật  không  phải  giả.  Hiện  tại  vẫn  còn  hơn  một 

năm,  khoảng  thời  gian  này  vô  cùng quí  giá.  Hi  vọng  thời  gian  này  chúng  ta 

dùng phƣơng pháp gì đó, phƣơng pháp ông ấy nói bỏ ác làm thiện, cải tà quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm,chúng ta chỉ cần làm một việc cho tốt, thì cả ba 

việc ấy đều viên mãn hết. Sự việc gì? Đặt Phật A Di Đà vào tâm, nên biết lão 

tổ tông thƣờng thƣờng nói “tâm quí vị là lƣơng tâm”, lƣơng tâm là thứ tốt đẹp, 

không phải là thứ xấu. Nhƣng hiện tại mỗi ngƣời đều coi lƣơng tâm của chính 

mình  là  thùng  rác  của  ngƣời  khác,  vậy  là  sai  lầm  trầm  trọng  rồi!  Những  thứ 

loạn xạ tạp nham của ngƣời khác, thứ dơ dáy, thứ xấu xa đều để vào trong tâm, 

tất cả quí vị đều gom vào trong thùng rác của quí vị, lƣơng tâm của quí vị bị 

nhiễm ô rồi, lƣơng tâm quí vị biến  thành xấu xa. Vậy thì phải làm  sao? Phải 

vứt bỏ tất cả những rác rƣởi của ngƣời khác, rác rƣởi của bản thân cũng vứt đi. 

Làm cho tâm quí vị khôi phục thanh tịnh trở lại. Tâm thanh tịnh quí vị chỉ để 

một thứ đó là A Di Đà Phật! vấn đề gì cũng đƣợc giải quyết hết rồi. Bỏ ác làm 

thiện giải quyết rồi, cải tà quy chánh giải quyết rồi, đoan chánh thân tâm giải 

quyết rồi. Một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng. Thời thời khắc khắc nghĩ đến 

A Di Đà Phật, niệm đến A Di Đà Phật, tai nạn gì cũng không còn nữa. Quí vị 

nếu hỏi đây là đạo lý gì? Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này chính là giảng về đạo lý 

này. Chúng tôi giảng hơn 1000 tiếng đồng hồ, giảng rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Quí vị chăm chú nghe xem, quí vị liền biết đƣợc. Nói theo cách hiện tại đó gọi 

là đạo lý cứng, là chân thật không giả dối. Chúng ta dùng phƣơng pháp này có 

thể cứu bản thân, có thể cứu gia đình mình, có thể giúp đỡ chúng ta giải quyết 

tai nạn trong khu vực này, ngƣời không tin rất nhiều, đừng sợ. Đây đều là điều 

do  các  nhà  khoa  học  nƣớc  ngoài  nói.  Các  nhà  khoa  học  nƣớc  ngoài  trong 

những năm gần đây, đây là cận đại, sự việc phát sinh trong hai ba mƣơi năm 

gần đây, “kế hoạch ý thức toàn cầu” của Nê Nhĩ Lâm, chúng ta tin tƣởng lực 

lƣợng tâm linh tập thể, chính là ý niệm, tức là điều trong kinh nói “tất cả pháp 

từ tâm tƣởng sanh”. Chúng ta phải làm cho tâm tƣởng chúng ta đoan chánh trở 

lại, không nên nghĩ những thứ khác, nghĩ sự việc thiện nhất tốt nhất chính là 

nghĩ đến A Di Đà Phật. Tiên sinh Mã Hách Tây cũng là một nhà khoa học, ông 

từng làm ra một bản tính toán. Ông nói ở một khu vực chỉ cần có căn bậc hai 

của một phân trăm dân số giống nhƣ Bladen nói, thực sự có thể làm đƣợc bỏ ác 

Tập 562  423 



làm lành, cải tài quy chánh, đoan chánh tâm niệm, ở nơi này liền không có tai 

nạn nữa. Vậy hiện nay trái đất nhân khẩu 6,5 tỷ ngƣời, lấy 6,5 tỷ căn bậc hai 

của một phần trăm là khoảng bao nhiêu ngƣời? Tính toán ra là 8084 ngƣời, đây 

là nói vào mấy năm trƣớc, hiện tại ngƣời trên trái đất nghe nói đã đạt đến 7 tỷ 

ngƣời rồi. Căn bậc hai của một phần trăm 7 tỷ ngƣời chƣa đến 10.000 ngƣời. 

10.000  ngƣời  này,  10.000  ngƣời  vƣợt  qua  rồi,  có  10.000  ngƣời  có  thể  quay 

đầu, có thể  bỏ  ác làm thiện, có thể  cải tà quy chánh, có thể  đoan chánh tâm 

niệm, chúng ta nói lời này cho đơn giản hơn, tức là nói có 10.000 ngƣời thực 

sự niệm A Di Đà Phật, tâm khẩu nhất nhƣ, trong tâm có A Di Đà Phật, trong 

niệm  có  A  Di  Đà  Phật,  hành  động  của  chúng  ta  có  A  Di  Đà  Phật,  chỉ  cần 

10.000 ngƣời trái đất sẽ đƣợc cứu. Những tai nạn trên trái đất liền đƣợc hóa 

giải. 10.000 ngƣời này biết tìm ở đâu? Chúng ta hi vọng những đồng tu tu Tịnh 

Độ, chúng ta ở trên mạng Internet, trên truyền hình vệ tinh chúng ta cùng nhau 

học  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  tôi  tin  tƣởng  nhất  định  không  chỉ  dừng  ở  10.000 

ngƣời, mọi ngƣời chúng ta cùng phát tâm, cứu bản thân, cứu xã hội, cứu quốc 

gia, cứu thế giới, chỉ cần một phƣơng pháp này chúng ta dạy cho mọi ngƣời, 

đem  tất  cả  những  tạp  niệm,  ý  niệm  trong  tâm  chúng  ta,  tất  cả  những  vọng 

tƣởng, tất cả đều vứt bỏ hết, tất cả đều buông xuống, không cần nữa, chỉ cần A 

Di Đà Phật, tâm ta chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Trong 

tâm thực sự có Phật, trong miệng thực sự có Phật, thực sự từ sáng đến tối nghĩ 

đến A Di Đà Phật, không những tƣơng lai quí vị chắc chắn vãng sanh Thế giới 

Cực Lạc, mà hiện tại quí vị cứu đƣợc trái đất rồi. Hi vọng mọi ngƣời đồng tu 

chúng ta phải thật làm! 

Bộ  kinh  này  tôi  nhẩm  tính  thêm  khoảng  100  tiếng  đồng  hồ  nữa  thì  bộ 

kinh này đã giảng viên mãn rồi, một ngày chúng ta giảng 4 tiếng đồng hồ, 100 

tiếng  đồng hồ  là  25  ngày,  25  ngày,  bộ  kinh này  chúng  ta  sẽ  giảng  viên  mãn. 

Sau khi viên mãn rồi chúng tôi vẫn giảng bộ kinh này, giảng lại từ đầu. Kinh 

này thực sự có thể giải quyết vấn đề, thực sự có thể hóa giải tai nạn. Chúng ta 

không  cầu  thứ  gì  nữa,  tuyệt  đối  không  cầu  danh  văn  lợi  dƣỡng  của  thế  gian 

này, chúng ta chỉ cầu vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Mục đích của chúng ta là 

giúp  đỡ  chúng  sanh  hóa  giải  tai  nạn,  giúp  đỡ  chánh  pháp  cửu  trú  thế  gian, 

ngoài ra không cần bất cứ thứ gì nữa. Những thứ này chúng ta hiểu rồi, rõ ràng 

rồi. Vậy thì xem đoạn này. 

Trong đó những vị đại hạnh có 72 tỷ Bồ Tát. Đại hạnh là gì? Bồ Tát minh 

tâm kiến tánh gọi là đại hạnh. Nếu dùng tiêu chuẩn của Kinh Hoa Nghiêm  41 

vị pháp thân đại sĩ đó là đại hạnh. Họ minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật 

rồi.  Những  bậc  dƣới  họ  chính  là  mƣời  pháp  giới,  Phật,  Bồ  Tát,  Thanh  văn, 

424  Tập 562 



Duyên giác trong mƣời pháp giới đó là tiểu hạnh Bồ Tát. Trong lục đạo đó là 

phàm phu. Đoạn trƣớc giảng qua rồi, tam bối cửu phẩm, phàm phu vãng sanh, 

đây là chuyên nói về Bồ Tát, đại hạnh chính là Đại Thừa, Pháp thân Bồ Tát. 

Tiểu thừa Bồ Tát chính là quyền giáo, Tiểu thừa, gọi là quyền giáo. 

“Tiểu hạnh không kể ở trong đó”. Đoạn này Niệm Lão có chú giải. Tiểu 

hạnh ở trong Kinh Vô Lƣợng Thọ Sao nói: những bậc tiểu hạnh là thập tín Bồ 

Tát gọi là tiểu hạnh. Đây nói đến thập tín. Ở đoạn này chúng ta trích dẫn cách 

nói của Kinh Lăng Nghiêm, Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh, trong đó 

giảng  thập  tín  cũng  là  nƣơng  theo  viên  giáo,  giống  nhƣ  Kinh  Hoa  Nghiêm  

vậy, nƣơng theo viên giáo để nói. 

“Thập tín giả nãi tam hiền chi thủ”, họ chƣa đến tam hiền. Tam hiền là 

gì?  là  Thập  trụ,  thập  hành,  thập  hồi  hƣớng  gọi  là  tam  hiền.  Thập  địa  gọi  là 

Thánh.  Tam  hiền  là  minh  tâm  kiến  tánh  rồi.  Thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi 

hƣớng, thập địa, đẳng giác, 41 vị pháp thân đại sĩ họ gọi là đại hạnh Bồ Tát. 

Thập tín vị chính là tiểu hạnh. Tiểu hạnh là thập tín vị, chƣa ra khỏi mƣời pháp 

giới,  nhƣng  họ  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  chƣa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  họ  ở 

trong lục đạo luân hồi chắc chắn không đọa ba đƣờng ác, hơn nữa bảo đảm họ 

sẽ siêu việt luân hồi. Ở đây chúng tôi làm một báo cáo đơn giản “tam hiền chi 

thủ, vạn hành chi tiên dã”, quí vị nếu nghĩ từ phàm nhập thánh, ắt phải lấy tín 

làm hƣớng dẫn đầu tiên. Đầu tiên là lòng tin, sau đến nguyện tâm, đây là thập 

tín. Thứ nhất trong thập tín là sơ tín, sơ tín là tín tâm vị. Viên mãn là nguyện 

tâm vị, tổng là thập tín để làm phƣơng tiện Bồ Tát chân tu vậy. Câu nói này 

quan trọng, chân tu không phải là làm giả. 

Thứ nhất là “tín tâm”. “Vị tâm dữ lý minh”, chữ “minh” này chính là hợp 

nhất, tâm và lý hợp nhất. Lý là gì? là chân tâm. Đây là nói vừa mới bắt đầu, là 

sơ tín vị. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói sơ tín trong thập tín Bồ Tát, thập tín là 

tiểu học, tiểu học của Phật Giáo. Sơ tín là lớp một, tín tâm. Quí vị xem xem ở 

đây nói: tâm và lý hợp nhất, chắc chắn không nghi, diệu tín thuần chân, hằng 

trú trung đạo. Vị Bồ Tát này, tiểu Bồ Tát, Bồ Tát nhỏ nhất, họ chƣa ra khỏi lục 

đạo luân hồi. Quả vị họ chứng đƣợc tƣơng đồng với Tu đà hoàn của Tiểu thừa. 

Trong tam bất thoái họ đắc đƣợc quả vị bất thoái đầu tiên, cũng tức là nói họ 

nhất  định  sẽ  không  thoái  chuyển  đến  địa  vị  phàm  phu.  Tuy  họ  chƣa  ra  khỏi 

luân  hồi  lục  đạo,  họ  ở  trong  lục  đạo  luân  hồi  tuyệt  đối  không  bị  đọa  vào  ba 

đƣờng ác. Họ là bậc bảy lần qua lại cõi trời cõi ngƣời, họ liền chứng quả A la 

hán,  tức  siêu  việt  lục  đạo  luân  hồi,  bảo  đảm  không  đọa  ba  đƣờng  ác.  Đây  là 

tâm và lý hợp nhất, họ phá đƣợc kiến hoặc. Trong kinh giáo Đại Thừa nói là 

tám  mƣơi  tám  phẩm  kiến  hoặc  trong  tam  giới  họ  đoạn  đƣợc  rồi.  Vậy  mới 

Tập 562  425 



chứng đắc đƣợc địa vị này. Tu hành chứng quả không gì khác chính là buông 

bỏ. Kiến tƣ phiền não họ buông bỏ đƣợc kiến phiền não, tƣ hoặc vẫn còn. Kiến 

phiền não buông bỏ rồi vì thế tín của họ là chân tín. Diệu tín thuần chân, hằng 

trú  trung  đạo.  Đây  là  vừa  mới  nhìn  thấy  trung  đạo,  nhƣng  là  họ  không  hoài 

nghi. 

Kinh nói: “diệu tín thƣờng trú, nhất thiết vọng tƣởng diệt tận vô dƣ, trung 

đạo thuần chân, danh viết tín tâm”. Tất cả vọng tƣởng phải chăng thực sự đã 

diệt tận không còn gì? Sự tƣớng nói là thật vậy. Trên lý nói là vẫn còn tập khí 

vô  cùng  sâu  dày,  tập  khí  không  dễ  đoạn.  Vị  Bồ  Tát  này  là  Bồ  Tát  sơ  tín  vị. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay,  tứ  tƣớng  phá  rồi,  vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân 

tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, là chứng đắc Tu đà hoàn rồi. 

Phật hỏi chúng đệ tử: chúng đệ tử trả lời rất hay, nếu nhƣ bản thân họ nói 

họ đã chứng đắc quả vị Tu đà hoàn, quí vị thử nghĩ xem họ phải chăng thực sự 

đã chứng đắc? là giả, không phải là thật. Vì sao vậy? vì họ còn có ngã. Ngã 

chấp vẫn còn, tôi đã chứng quả Tu đà hoàn rồi, họ không phải là thật sự chứng 

đắc, thực sự chứng đắc thì vô ngã rồi. Từ sơ tín thứ nhất họ đã bắt đầu không 

còn ngã nữa. Sau đó nói ta chứng đắc quả vị gì đó, ta chứng đắc Bồ Tát gì đó, 

toàn là giả thôi. Sơ tín Bồ Tát đều vô ngã rồi. Ông làm sao mà vẫn còn có ngã? 

Ông còn có ngã, thì cũng phàm phu nhƣ tôi thôi, chỉ là một phàm phu. Cho nên 

đầu  tiên họ  không  còn ngã  nữa,  ngã  buông bỏ  rồi, ngã  là  giả,  không phải  là 

thật, thân không phải là ta. Thân là gì? Thân là ngã sở hữu. Cũng giống nhƣ y 

phục vậy, y phục là thứ ta có, y phục không phải là ta. Vậy ngã là gì? Ngã thật 

có. Chúng ta đều quên mất đem thân giả cho là ta. Chân ngã thì quên sạch sẽ 

luôn. Pháp thế gian nói, quí vị xem ngƣời chết rồi, chết rồi có linh hồn, thân có 

sanh có tử, linh hồn không có sanh tử. Có sanh tử không phải là ta, không có 

sanh tử đó mới chính là ta. Nó đi đầu thai rồi. Ai đi đầu thai? Linh hồn đi đầu 

thai, lại đi tìm một thân thể khác. Tìm đƣợc một thân thể khác, vẫn không phải 

là ta, nó vẫn còn phải chết nữa. Có sanh tử, sau khi chết rồi vẫn đi tìm thân thể 

này. Trong lục đạo xả thân thọ thân không biết làm đã bao nhiêu lần. Thân làm 

sao mà là ta? Làm sao có đạo lý đó! Kỳ thật linh hồn vẫn không phải là chân 

ngã. Linh hồn là mê hoặc điên đảo, nó không linh chút nào. Nó giác ngộ rồi, 

liền không gọi là linh nữa. Giác ngộ rồi gọi là linh tánh. Linh tánh mới thực sự 

là ta, không sanh không diệt. Linh hồn là mê hoặc điên đảo, sau khi mê rồi linh 

hồn không ra khỏi lục đạo, cho nên không gian hoạt động của nó là đang trong 

lục  đạo,  xả  thân  thọ  thân,  nếu  nhƣ  hành  thiện  thì  đi  đến  ba  đƣờng  thiện  thọ 

sanh;  tạo  ác  đến  ba  đƣờng  ác  thọ  sanh.  Ba  đƣờng  thiện,  ba  đƣờng  ác  đều  là 

nghiệp lực của bản thân biến hóa thành tựu, không có ai làm chủ tể, Phật Pháp 

426  Tập 562 



giảng rất hay. Phật Pháp biết có thiên thần, có địa thần, có quỷ thần. Nhƣng họ 

đều là nghiệp lực của bản thân biến hiện ra. Thực sự làm chủ là bản thân không 

phải là bên ngoài, là ý niệm của quí vị làm chủ. Vãng sanh đến Thế giới Cực 

Lạc vẫn là ý niệm của bản thân làm chủ, không phải là A Di Đà Phật làm chủ. 

Phật A Di Đà nếu làm chủ đƣợc, không phải đem toàn bộ chúng ta đều độ đến 

Thế giới Cực Lạc rồi sao? Sót một ngƣời là ngài không từ bi rồi, ngài không 

làm  chủ  đƣợc.  Ai  làm  chủ?  Bản  thân  làm  chủ.  Cho  nên  Phật  Bồ  Tát  khuyên 

chúng ta, khuyên chúng ta niệm Phật, chúng ta sẽ niệm Phật, không phải là bản 

thân đã làm chủ rồi! Bản thân làm chủ, ngài liền đến tiếp dẫn, đạo lý này phải 

hiểu đƣợc. Quí vị xem chúng ta niệm A Di Đà Phật, niệm đến trình độ nào thì 

chúng ta vãng sanh đƣợc? Bản thân chúng ta là Phật A Di Đà. Tâm ta chính là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Nhƣ vậy làm sao mà không vãng 

sanh đƣợc? nhƣ vậy nhất định vãng sanh. Phật A Di Đà là Phật A Di Đà, ta là 

ta, vĩnh viễn  vãng sanh không đƣợc. Đạo lý này nhất định phải hiểu, phải làm 

cho rõ ràng, cho thấu đáo. Phật A Di Đà là tự tâm chúng ta biến hiện ra. Thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  cũng  không  ngoại  lệ.  Quí  vị  xem  thiền  sƣ  Trung 

Phong tam thời hệ niệm pháp sự giảng hay biết bao. Tâm ta tức là Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Nơi đây là Tịnh Độ, Tịnh Độ là nơi này. Nhƣ 

vậy là đúng rồi! Bản thân chúng ta và Phật A Di Đà dung hòa thành một thể. 

Thế giới nơi chúng ta cƣ trú này và Thế giới Cực Lạc dung hòa thành một thể. 

Đây là đạo lý thực sự vãng sanh. Quí vị hiểu đƣợc đạo lý này, chúng ta liền 

không  thể  có  ác  niệm,  không  thể  có  ý  niệm  xấu.  Ý  niệm  xấu  là  gì?  bản  thân 

đang chế tạo ba đƣờng ác, đem tất cả những ý niệm bất thiện đều buông hết. 

Khởi  tâm  đều  là  thiện  niệm,  tƣơng  ƣng  với  ngũ  luân  ngũ  thƣờng,  tứ  duy  bát 

đức  đây  là  thiện  niệm.  Trong  nhà  Phật  những  thứ  tƣơng  ƣng  với  thập  thiện, 

tam  quy,  ngũ  giới  là  thiện  niệm.  Chúng  ta  mới  hiểu  đƣợc  thế  nào  gọi  là  tu 

hành. Tu những gì. Trong cuộc sống hằng ngày khởi tâm động niệm, nói năng 

tạo tác, nhất định phải tƣơng ƣng với thiện, không thể tƣơng ƣng với ác. Tu đà 

hoàn thật là rất vĩ đại, không có thân kiến, vô ngã tƣớng rồi, không có đối lập. 

Kiến  hoặc  thứ hai,  kiến hoặc  trong  khi  dạy  học,  đức  Phật  dùng phƣơng 

tiện  quy  nạp  nó  thành  năm  điều.  Thứ  nhất  là  thân  kiến  không  còn  nữa,  họ 

buông  bỏ  rồi.  Không  còn  cho  rằng  thân  là  ta nữa.  Thứ  hai  là biên kiến. Biên 

kiến chúng  ta dùng cách  nói đơn giản nhất chính là đối lập. Tuyệt đối không 

đối lập với ngƣời khác. Họ đối lập với ta, ta đừng đối lập với họ. Ý niệm đối 

lập  không  còn  nữa.  Không  đối  lập  với  sự,  không  đối  lập  với  tất  cả  vạn  vật, 

không đối lập chính là nhất thể, trời đất vạn vật và ta là nhất thể. Điều này họ 

làm đƣợc rồi. Thứ ba là thành kiến buông bỏ rồi. Kiến thủ kiến, giới thủ kiến, 

Tập 562  427 



đều là thành kiến. Bồ Tát sơ tín vị không có thành kiến. Không có thành kiến 

họ  liền  có  thể  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Có  thành  kiến,  họ 

không chịu tùy thuận. Luôn cho rằng tôi thấy rõ hơn quí vị, tôi cao minh hơn 

quí vị, quí vị phải nghe tôi, có tập khí ngạo mạn. Bồ Tát sơ tín vị đều không 

có, tất cả tà tri tà kiến đều không có nữa. Cho nên họ phá kiến hoặc, hai loại 

thần thông xuất hiện là thiên nhãn thông và thiên nhĩ thông, Bồ Tát sơ tín vị họ 

có thể nhìn thấy những thứ mà ngƣời thƣờng chúng ta không nhìn thấy. Quí vị 

xem xem chỉ cần đem thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiện 

đoạn hết, bản năng chúng ta liền khôi phục hai thứ, là thiên nhãn và thiên nhĩ, 

do tu mà đƣợc. 

Bồ Tát nhị tín vị chính là niệm tâm.Thứ hai là “niệm tâm”, Bồ Tát nhị tín 

vị.  Tiểu  thừa  là  nhị  quả  hƣớng,  vẫn  chƣa  chứng  đắc  đến  nhị  quả.  Từ  sơ  quả 

tinh tấn hƣớng đến nhị quả. Nói chân tín hiểu rõ rồi, trong kiếp quá khứ vị lai, 

vào sanh ra tử, hoài niệm không quên. Quí vị xem nhị quả hƣớng vẫn còn chƣa 

chứng  đến  nhị  quả,  thần  thông  của  họ  liền  hiện  tiền.  Thần  thông  gì?  là  túc 

mạng  thông,  tha  tâm  thông,  ra  vào  sanh  tử,  nhớ  nghĩ  không  quên,  đây  là  túc 

mạng thông. Biết việc bản thân, cũng biết việc ngƣời khác, trong lục đạo luân 

hồi đời đời kiếp kiếp họ đều biết đƣợc, đó là nhị quả hƣớng. 

Quí vị xem trong kinh nói “vô số kiếp trung, xả thân thọ thân”, xả thân là 

chết, thọ thân là sanh, chết rồi sau đó lại sanh, cho nên ngƣời chết không biết, 

sau  khi  chết  phiền  phức  lớn  rồi.  Không  phải  chết  rồi  tất  cả  đều  xong,  không 

phải vậy. Sau khi chết rồi thì đủ việc xảy ra. Lại trở lại làm việc luân hồi, đời 

đời  kiếp  kiếp  chỉ  làm  những  việc  diễn  kịch  này,  khổ  không  kể  xiết.  Tức  là 

trong kinh Phật nói “sanh tử bì lao”. Đó là gì? mê hoặc điên đảo, không hiểu 

đƣợc chân tƣớng sự thật. Bồ Tát ở trên địa vị này, đó là nhị tín vị họ liền có thể 

ghi nhớ, “đắc vô di vong”, họ sẽ không quên mất những việc đời đời kiếp kiếp 

trong  quá  khứ,  chết  nhƣ  thế  nào,  sanh  nhƣ  thế  nào,  rất  rõ  ràng  minh  bạch 

nghiệp nhân quả báo không sai mảy may. Năng lực này liền hiện tiền. 

Thứ ba, là tam tín vị, gọi là “tinh tấn tâm”. Đây là nhị quả, nhị quả Tƣ đà 

hàm của Tiểu thừa. Sơ quả là Tu đà hoàn, đây là Tƣ đà hàm. “Không tạp nói là 

tinh, không gián đoạn là tấn”, hai chữ tinh tấn này quan trọng, quí vị xem từ tín 

tâm đến niệm tâm lại đến tinh tấn tâm, không tạp gọi là tinh. Chúng ta ngày 

nay học những thứ, thật tình mà nói không nghe lời ngƣời già, chịu thiệt ngay 

trƣớc mắt. Học Phật khó hay không? Không khó. Khó ở đâu? Khó là do chúng 

ta không tuân thủ phƣơng pháp. Nếu nhƣ quí vị có thể tuân thủ tín tâm, niệm 

tâm, tinh tấn tâm, huệ tâm, quí vị từng bƣớc từng bƣớc hƣớng thƣợng đi lên thì 

rất dễ dàng thành tựu. Quí vị không giữ quy cũ này, giữ quy cũ gọi là trì giới. 

428  Tập 562 



Không giữ quy cũ là làm mất giới, trì giới mới có thể đắc định, đắc định mới 

có thể khai trí tuệ. Chúng ta hiện tại không có hƣớng đến con đƣờng này mà đi, 

cho nên con ngƣời trong thế hệ chúng tôi, mà so với thế hệ trƣớc đó nữa thì lại 

không sánh bằng, đó là dốc trơn trƣợt, đời sau không bằng đời trƣớc. Nguyên 

nhân là gì? giáo dục cơ sở của chúng ta bị sơ suất quá. Ngƣời Trung Quốc nói 


là  giáo  dục  cắm  rễ,  chúng  ta  chƣa  từng  học qua.  Giáo  dục  cắm  rễ  của  Trung 

Quốc, thế hệ chúng tôi còn đƣợc gặp qua, là khoảng năm năm cuối cùng. Tôi 

còn nhớ từ khi tôi mƣời tuổi trở về sau, thì không còn nữa, rất ít khi nghe nói. 

Tôi  mƣời  tuổi  trở  đi  là  sống  ở  nông  thôn,  quê  hƣơng  chúng  tôi  là  nơi  khởi 

nguồn của phái đồng thành, cho nên văn phong rất thạnh, chính là nơi phong 

khí  học  hành  rất  thạnh,  điều  này  những  vùng  nông  thôn  thông  thƣờng  không 

gặp  đƣợc,  tôi  sinh  ở  nơi  này,  ở  nông  thôn  vẫn  tuân  thủ  sự  giáo  dục  của  cổ 

thánh  tiên  hiền,  trƣờng  tƣ  thục  rất  nhiều,  còn  học  một  số  những  thứ  cổ  xƣa. 

Những quy cũ này, em trai tôi nhỏ hơn tôi sáu tuổi, ông  ấy hoàn toàn không 

biết  đƣợc.  Cho  nên  dùng  tình  hình  ở  quê  hƣơng  tôi  mà  nói,  văn  hóa  truyền 

thống của chúng tôi đã bị mất hơn 80 năm rồi. 80 năm theo ngƣời Trung Quốc 

mà nói, 30 năm gọi là một thế hệ, vậy cũng gần ba đời rồi, tức là ba thế hệ, mất 

ba thế hệ rồi. Vậy sơ suất lại còn tính lên nữa, ít nhất cũng phải lùi thêm ba thế 

hệ nữa, tức là nói chúng ta sơ suất cũng đã gần 200 năm trƣớc rồi.  Lúc Từ Hi 

Thái Hậu chấp chánh đã sơ suất rồi, không coi trọng nữa. Sau khi nhà Thanh 

mất nƣớc đến Dân Quốc thì suy thoái nhiều rồi. Chiến tranh Trung Nhật về sau 

thì không còn nữa, tìm không thấy nữa. Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ Đức Phật 

nói, tôi cảm thấy Phật rất từ bi. Phật đã nhìn thấy hoàn cảnh hiện tại của chúng 

ta rất rõ ràng, rất thấu đáo. Nhƣ vậy Phật Pháp làm sao  mà không suy đƣợc! 

Cổ  nhân  coi  trọng  giáo  dục, “kiến quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”,  dạy  học 

bắt đầu dạy từ lúc nào? Mẫu thân hoài thai gọi là thai giáo, trong mƣời tháng 

này, ngƣời làm mẹ khởi tâm động niệm sẽ ảnh hƣởng đến thai nhi, nói năng 

tạo tác cũng sẽ ảnh hƣởng đến thai nhi, cho nên ý niệm không thể không chơn 

chánh, hành vi không thể không đoan chánh. Đệ tử quy không phải để cho trẻ 

em đọc, không phải giảng cho trẻ em, không phải. Giáo dục của Đệ tử quy là 

lúc nào? Từ mới sinh cho đến ba tuổi. Trong một ngàn ngày này là dạy Đệ tử 

quy. Cách dạy nhƣ thế nào? Cha mẹ phải thực hành cho đƣợc, đều làm đƣợc 

từng  chữ  từng  chữ  của  Đệ  tử  quy,  biểu  diễn  cho  trẻ  con  xem.  Trẻ  em  vừa  ra 

đời, vừa mở mắt ra nó biết nhìn, nó biết nghe, nó đang mô phỏng, nó đang học 

tập. Cho nên trong một ngàn ngày này, cha mẹ phải thực sự đem những quy cũ 

này  thực  hành  cho  đƣợc  để  cho  con  cái  xem,  cổ  nhân  nói  “ba  tuổi  xem  tám 

mƣơi”, trƣớc ba tuổi đã đƣợc cắm rễ này 80 tuổi cũng sẽ không thay đổi, gốc 

Tập 562  429 



rễ vững chắc rồi. Giáo dục này của chúng ta không còn nữa. Đây là điều mọi 

ngƣời đều biết. Hiện tại chúng ta cầm Đệ tử quy ra là gì? là bổ túc, học bù, 

khóa  trình  này  vô  cùng  quan  trọng.  Nhƣng  chúng  ta  chƣa  học  đƣợc,  hiện  tại 

phải  học.  Vì  sao  ngũ  luân,  ngũ  thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức  chúng  ta  chƣa  làm 

đƣợc? Vì sao Thập Thiện Nghiệp Đạo làm không đƣợc? Vì sao Cảm ứng thiên 

làm không đƣợc? Nguyên nhân căn bản chính là chúng ta không còn gốc nữa. 

Cho nên chúng ta lùi thêm hai thế hệ về trƣớc nữa, lúc đó ngƣời tại gia, xuất 

gia họ đều có thể làm đƣợc. Chúng ta lùi thêm hai thế hệ nữa, là lúc nào? Là 

thời đại của Đế Nhàn lão pháp sƣ, thời đại của Hƣ Vân Lão hòa thƣợng, thời 

đại của Ấn Quang Đại sƣ, thời đại đó ngƣời tu hành thực sự làm đƣợc, trì giới 

không vấn đề gì. Trƣớc  một thế hệ nữa, đó chính là thế hệ của thầy giáo của 

chúng tôi, lão cƣ sĩ Lý Bính Nam, lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, lão cƣ sĩ Hoàng Niệm 

Tổ, hơn hẳn chúng tôi, chúng tôi không bằng họ. Họ đã không thể làm đƣợc. 

Nhƣng họ hiểu đƣợc họ thƣờng khuyến khích chúng tôi, họ có đƣợc thành tựu. 

Ngày nay chúng ta thọ nhận sự giáo dục của họ, không nghiêm túc nổ lực học 

tập thì đã luống qua một đời rồi. Nhất định phải nhận thức sự căn bản của điều 

căn bản này. Chúng ta phải coi Đệ tử quy là giới căn bản của Phật môn chúng 

ta,  không  có  Đệ  tử  quy,  không  có  Cảm  ứng  thiên,  nhất  định  không  có  thập 

thiện nghiệp đạo. Không có thập thiện nghiệp đạo thì chắc chắn không có tam 

quy ngũ giới. Toàn là giả dối thôi. Đây là điều chúng ta không thể không biết. 

Có ngƣời hỏi tôi, học Phật vì sao phải học Đệ tử quy, vì sao phải học Cảm ứng 

thiên? Tôi nói là Phật dạy vậy, trong bộ kinh nào đã nói vậy? Trong Quán Vô 

Lƣợng Thọ Phật Kinh nói vậy. Phật Thích Ca Mâu Ni giảng cho phu nhân Vi 

Đề Hi, về “Tịnh nghiệp Tam phƣớc”, ba câu nói đó là Phật Pháp Đại Thừa. Bất 

luận học tông phái nào, bất luận học pháp môn nào, là tổng nguyên tắc chỉ đạo 

của  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất.  Nếu  nhƣ 

không tuân  thủ quí vị làm sao có thành tựu đƣợc? Câu đầu tiên của điều đầu 

tiên trong tam phƣớc là: “hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất 

sát, tu thập thiện nghiệp”. Đây là điều Phật nói. Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng 

sự sƣ trƣởng là làm thế nào? Đệ tử quy, Đệ tử quy tức là nói về hiếu thân tôn 

sƣ, quí vị tra thử xem, đọc thử xem nội dung của nó, cho nên hiếu thân tôn sƣ 

chúng ta thực hiện nơi Đệ tử quy. Đệ tử quy thực hành đƣợc rồi, hai câu này sẽ 

làm đƣợc. Từ tâm bất sát, Cảm ứng thiên làm đƣợc rồi, câu nói này cũng đã 

làm  đƣợc.  Có  đƣợc  cơ  sở  này  thì  tiếp  đó  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  vì sao 

ngƣời ngày xƣa học Phật lại dễ dàng nhƣ vậy? vì sao ngày nay học Phật lại khó 

nhƣ vậy? Vì thiếu hiếu thân tôn sƣ, từ tâm bất sát, thiếu thứ này. Cũng chính là 

thiếu Đệ tử quy, và Cảm ứng thiên. Chúng ta thực sự muốn ngay trong đời này 

430  Tập 562 



thành tựu, thì khóa học này không bổ túc không đƣợc, nhất định phải bổ túc nó 

cho đƣợc. Chúng ta mới có thể thành tựu đƣợc, không bổ túc lại, không thành 

tựu  đƣợc.  Điều  đầu  tiên  làm  đƣợc  rồi,  quí  vị  mới  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

nhân, thiện nam tử thiện nữ nhân mới thực sự là đệ tử nhà Phật. Cho nên điều 

thứ hai thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, không phạm oai nghi, học Tiểu thừa. 

Điều thứ ba là Đại Thừa, phát tâm Bồ đề tin sâu nhân quả, tụng đọc Đại Thừa, 

khuyến tấn hành giả. Câu cuối cùng là hóa tha, tự thực hành để hóa độ ngƣời 

khác. 

Tam phƣớc tổng cộng 11 câu, mƣời câu là tự độ, câu cuối cùng là giáo 

hóa ngƣời khác, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Phật ở sau đó nói ba điều, là 

“ba đời chƣ Phật tịnh nghiệp chánh nhân”, ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai. 

Quí vị muốn thành Phật đều phải tuân thủ nguyên tắc chỉ đạo này. Quí vị nếu 

sơ suất nguyên tắc chỉ đạo này, quí vị chắc chắn sẽ không có thành tựu, quan 

trọng biết bao! Cho nên tinh tấn, không tạp gọi là tinh, không gián đoạn gọi là 

tấn. Chúng tôi biết, tôi cũng sẽ giảng, nhƣng nhƣ thế nào? Chƣa làm đƣợc. Tôi 

vì sao chƣa làm đƣợc? tôi rất muốn làm, số khổ! Một đời muốn làm chƣa có 

duyên, quí vị xem hơn 80 tuổi rồi ngay cả  một cái đạo tràng  cũng không có, 

một  đời  lƣu  lạc,  sự  lƣu  lạc  đó  là  tùy  duyên,  một  đời  lang  thang.  Ở  đâu  có 

duyên liền đến đó, thời gian ở lại đều không lâu. Ở rồi lại phải rời đi, không có 

chỗ  ở  cố  định,  nên  không  có  cách  gì.  Tôi  cũng  hiểu  tôi  phải  một  đời  chuyên 

môn  học  một  bộ  kinh  thì  mới  thành  công.  Tôi  cũng  dạy  ngƣời  nhƣ  vậy.  Lúc 

mới học Phật dạy ở Phật học viện, tôi liền dạy học trò quí vị mỗi ngƣời suốt 

một  đời  học  một  bộ  kinh.  Chuyên  học  phẩm  Phổ  Môn  một  đời  không  gián 

đoạn. Sau mƣời năm quí vị sẽ là Bồ Tát Quán Thế Âm sống, quí vị thông rồi. 

Thời gian mƣời năm chuyên học Kinh A Di Đà, sau mƣời năm quí vị sẽ là A 

Di Đà Phật tái lai. Không nên làm nhiều. Một môn quí vị sẽ đƣợc thành tựu, 

học nhiều quá thì không thể thành tựu. Tôi hiểu đƣợc đạo lý này, tôi rất muốn 

học, nhƣng không đƣợc. Tôi phải nghe lời ngƣời khác, ngƣời ta muốn tôi giảng 

kinh gì, tôi liền giảng kinh đó, cho nên một đời giảng đến mấy mƣơi bộ kinh. 

Không phải ý của tôi, tôi phải nghe ngƣời khác chi phối. Hiện nay suy nghĩ 85 

tuổi rồi, tôi không còn nghe  ngƣời khác nữa. Tôi nếu nhƣ vẫn còn thọ mạng, 

cuối  đời  phải  làm  gƣơng  cho  tốt.  Làm  gƣơng  nhƣ  thế  nào?  Tinh  tấn.  Tinh  là 

một bộ kinh, tức chỉ giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ, những kinh khác đều không 

giảng nữa. Tôi nhẩm tính bộ kinh này lần này gần đúng nhƣ tôi dự tính, 1200 

tiếng đồng hồ. Một năm giảng một bộ, mỗi ngày giảng bốn tiếng đồng hồ, một 

năm giảng một bộ, mỗi năm đều giảng một bộ. Bộ kinh này giảng xong chúng 

ta giảng lại từ đầu, không giảng kinh khác nữa, tinh tấn! Nếu nhƣ tôi vẫn còn 

Tập 562  431 



có thể có thọ thêm 10 năm nữa, thì tôi sẽ giảng mƣời lần, vậy là cũng trở thành 

vô lƣợng thọ Phật rồi. Đây là biểu pháp, làm gƣơng cho mọi ngƣời vậy. Tôi 

giảng ngƣời ta không tin, bởi vì bản thân tôi chƣa làm đƣợc. Ngƣời ta không 

nghe là điều bình thƣờng. Tôi làm đƣợc rồi, mà họ không nghe thì sai rồi. Vì 

vậy hiện tại ở nơi nào tìm tôi giảng kinh, tôi không làm nữa, tôi chỉ giảng bộ 

kinh này. Ngoài bộ kinh này ra, những kinh khác đều không giảng nữa. 

“Vị duy dĩ niệm tâm, tinh minh tấn thú chân tịnh chi địa”. Bộ kinh này là 

đến Thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là nơi chân tịnh. Kinh nói: chỉ dùng 

tinh  minh  tiến  thú  chân  tịnh,  gọi  là  tâm  tinh  tấn.  Chỗ  này  nói  là  “kinh  nói”, 

toàn  là  những  lời  ở  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm,  Kinh  Lăng  Nghiêm  rất  hay! 

Năm xƣa tôi ở Đài Trung học kinh với Thầy Lý, Kinh Lăng Nghiêm là môn 

học chính của tôi. Tôi còn nhớ ngày xƣa tôi giảng qua bảy lần. Bảy lần, vì kinh 

dài  chỉ  có  hai  lần giảng  đƣợc  viên mãn,  ngoài  ra  đều  không  giảng  viên  mãn, 

giảng đƣợc  một nửa, giảng đƣợc hai phần ba, cũng là duyên chƣa  thành thục 

liền phải dừng lại, có hai lần là giảng đƣợc viên mãn. Lăng Nghiêm khai mở trí 

tuệ,  tôi  còn  nhớ  năm  1977,  tôi  lần  đầu  tiên  đến  HongKong  giảng  Kinh  Lăng 

Nghiêm  giảng  bốn  tháng  nhƣng  mới  giảng  một  nửa,  chƣa  giảng  viên  mãn 

đƣợc, giảng một nữa. 

Bồ Tát tứ tín, tín thứ tƣ là “huệ tâm”, đây là tam quả hƣớng, tâm tinh tấn 

là nhị quả. Bồ Tát nhị quả có túc mạng thông, có tha tâm thông. Tam tín là nhị 

quả, Tiểu thừa là nhị quả, đây là tam quả hƣớng. 

“Thiện nhập Phật Pháp, tạo tâm phân biệt vi huệ, vị tinh tấn chi tâm kí dĩ 

hiện tiền, tắc thuần chân chi huệ tự nhiên phát hiển.”  Đây là trí tuệ không phải 

là  tri  thức,  vô  cùng  quan  trọng.  Ngày  nay  toàn  thể  thế  giới  ngƣời  cầu  trí  tuệ 

không còn nữa, quên mất rồi, toàn cầu đến tri thức. Thời gian tôi ở nƣớc ngoài 

rất lâu, duyên nƣớc ngoài sâu dày, đặc biệt là giới học thuật, rất nhiều trƣờng 

đại học tôi đi thăm viếng, tôi đi tham học, tôi đặc biệt coi trọng tôn giáo và 

kinh điển của Thánh hiền, cũng chính là hán học mà ngƣời nƣớc ngoài thƣờng 

nói. Ở nƣớc ngoài Hán học nổi tiếng nhất là ở Đại học Oxford của nƣớc Anh, 

đại học Cambridge và Lon don, ba trƣờng đại học này, danh tiếng của trƣờng 

đại học London tuy không cao bằng hai trƣờng đại học trƣớc đó, nhƣng từ trên 

mặt Hán học mà nói, môn học này thì trƣờng Lon don sẽ là số một. Tôi từng 

hai lần đi thăm viếng, thứ họ cầu toàn là tri thức. Quảng học đa văn là tri thức, 

nhân giới  đắc  định,  nhân  định  khai huệ,  đó  là  trí  tuệ.Cho nên  trí  tuệ  là từ  tín 

tâm, niệm tâm, tinh tấn tâm, mới sanh ra đƣợc huệ tâm, không phải từ tri thức. 

Cho nên Phật học và học Phật là hai sự việc khác nhau. Phật học là làm tri thức 

432  Tập 562 



Phật Giáo, học Phật là trì giới, tu định, khai huệ, khai trí tuệ, thì khác nhau. Sự 

quảng học đa văn này không liên quan gì cả. 

Mọi ngƣời đều biết Huệ Năng đại sƣ  không biết chữ, chƣa từng đi học, 

một  đời  chƣa  từng  đến  giảng  đƣờng  nghe  qua  buổi  giảng  nào,  trong  thiền 

đƣờng cũng chƣa ngồi qua một thời thiền nào. Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn đem tổ vị 

thứ sáu truyền cho Ngài, là gì? khai ngộ rồi. Ngài khai ngộ nhƣ thế nào? Quí vị 

nghĩ xem giới định tuệ của Ngài, ngƣời ta làm đƣợc rồi. Giới, định, tuệ Ngài 

làm  đƣợc  rồi,  Ngài  không  học.  Không  học  làm  sao  mà  làm  đƣợc?  Ngài  tự 

nhiên làm đƣợc. Nhờ điều gì? Điều đầu tiên là trung thực, thứ hai là Ngài nghe 

lời, thứ ba là ngài thật làm, chỉ nhờ những điều này. Sau khi khai ngộ pháp thế 

gian xuất thế gian không có gì ngài không thông. Ngài vừa xem liền rõ ràng, 

vừa nghe đã rõ ràng. Quí vị cầm quyển kinh đến hỏi Ngài, đọc cho ngài nghe, 

ngài liền giảng cho quí vị nghe, nhất định không có sai lầm. Quí vị thấy Ngài 

bỗng chốc là ngƣời đại triệt đại ngộ. Ngƣời có cùng cảnh giới bình đẳng Ngài 

có 43 ngƣời, không tiền tuyệt hậu, truyền pháp của Ngài có 43 ngƣời, ngƣời 

ngƣời đều là ngƣời khai ngộ. Cho nên chúng ta nên nhớ những điều Phật giảng 

trong  giáo  lý  Đại  Thừa,  một  bộ  kinh  thông  rồi,  tất  cả  những  kinh  khác  đều 

thông hết. Vì sao vậy? Vì  tất cả pháp không rời tự tánh. Chỉ cần quí vị kiến 

tánh,  quí vị  liền  thông  hết.  Đại  Thừa  dùng  kiến  tánh  làm  mục  tiêu  cuối  cùng 

của việc học tập. Không kiến tánh, thì học vị này không lấy đƣợc. Học vị này 

là học vị cao nhất. Trong nhà Phật, Phật đà, Bồ Tát, A la hán, là danh xƣng của 

ba học vị. Phật đà là học vị cao nhất, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 

thì xƣng hiệu Phật đà đã đạt đƣợc rồi. Bồ Tát là học vị thứ hai, giống nhƣ học 

vị thạc sĩ trong trƣờng học, A la hán là cử nhân, ba học vị này. Kiến tƣ phiền 

não đoạn rồi là A la hán, vô minh đoạn rồi là pháp thân Bồ Tát. Pháp thân Bồ 

Tát chính là chân Phật. Thiên Thai đại sƣ nói là phần chứng tức Phật. Là Phật 

trong mƣời pháp giới, không phải là chân Phật, gọi là tƣơng tự tức Phật. Thiên 

Thai nói là lục tức Phật.  Viên giáo  Sơ trụ trở lên, họ  đã  minh tâm kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật rồi. Cho nên đó là chân Phật, không phải là giả Phật. Quí 

vị chứng A la hán, chứng Bồ Tát, chứng quả vị Phật, không liên quan gì đến 

việc  đọc  hay  không  đọc  những  bộ  kinh  này,  mà  liên  quan  đến  việc  buông 

xuống.  Quí  vị  phải  thực  sự  buông  bỏ  đƣợc  ba  loại  phiền  não:  vô  minh  phiền 

não, trần sa phiền não, kiến tƣ phiền não, kiến tƣ buông bỏ rồi, đoạn đƣợc kiến 

tƣ  phiền  não,  liền  chứng  A  la  hán;  đoạn  đƣợc  trần  sa  phiền  não  là  Bồ  Tát; 

không  khởi  tâm  không  động  niệm  tức  là  đoạn  đƣợc  vô  minh,  đoạn  trần  sa 

phiền não là Bồ Tát; đoạn vô minh là Pháp thân Bồ Tát tức là thành Phật rồi. 

Tập 562  433 



Nơi họ  cƣ trú  là  Cõi Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật, không phải  mƣời 

pháp giới, đây là siêu việt mƣời pháp giới. Vì vậy trí tuệ quan trọng! 

“Tạo tâm phân biệt vi huệ”. Dƣới đây giải thích: là tâm tinh tấn đã hiện 

tiền, tức trí tuệ thuần chân tự nhiên phát khởi. 

Kinh vân: “tâm tinh hiện tiền, thuần dĩ trí tuệ, danh viết huệ tâm”. Tâm ở 

đây không phải là chân tâm, vẫn là A lại ya. Nhƣng tâm A lại ya, vọng tâm 

này, vì họ học Phật rồi, hoàn toàn y theo lời dạy dỗ của Phật mà làm, khởi tâm 

động niệm, nói năng tạo tác tƣơng ƣng với tánh đức. Thanh tịnh trong ba tiêu 

chuẩn  trên  đề  kinh  họ  đã  đạt  đƣợc.  Thanh  tịnh  là  Thanh  văn,  là  quả  vị  Tiểu 

thừa chứng đƣợc. Bình đẳng là quả vị Bồ Tát chứng đƣợc. Chữ giác sau cùng 

chính là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đó là Pháp thân Bồ Tát, là cảnh 

giới Phật chứng đắc. Đắc tâm thanh tịnh là học vị thứ nhất lấy đƣợc rồi, A la 

hán đạt đƣợc rồi. Đắc tâm bình đẳng là học vị Bồ Tát đạt đƣợc rồi. Giác sau 

cùng đó là học vị Phật đà cũng đạt đƣợc rồi. Đây là danh xƣng của ba học vị. 

Cho nên đức Phật dạy “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, điều này phải nên biết. 

Trong Tịnh Độ nói “tâm này là Phật”. Nói cách khác, điều quan trọng nhất là 

chúng ta phải “tâm này làm Phật”, ta vốn là Phật, hiện tại muốn làm Phật, họ 

có thể không thành Phật đƣợc sao? Đây là đạo lý thành Phật. Vậy quí vị không 

muốn làm Phật thì cũng hết cách rồi. Muốn làm Phật, muốn làm Phật thì đều 

buông  ba  thứ  này  xuống,  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  tất  cả  đều  buông 

xuống, trong Kinh Hoa Nghiêm nói vậy. Vọng tƣởng trong Kinh Hoa Nghiêm  

chính  là  vô  minh  phiền  não  trong  Đại  Thừa  thƣờng  nói.  Phân  biệt  mà  trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói chính là trần sa phiền não, chấp trƣớc trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói chính là kiến tƣ phiền não. Chỉ cần buông bỏ ba thứ này quí vị liền 

thành Phật. Buông bỏ hai thứ là Bồ Tát, buông bỏ một thứ quí vị là A la hán. 

Đây gọi là tạo tâm phân biệt. 

Chúng ta xem tiếp tín vị thứ năm. Ngũ “định tâm”, tín vị thứ năm là tam 

quả của Tiểu thừa. Tam quả lại có một loại thần thông quan trọng xuất hiện là 

thần  túc  thông.  Tam  quả  là  A  na  hàm,  tứ  quả  là  A  la  hán.  Tam  quả  là  thánh 

nhân, họ đang ở đâu? Họ đang ở đệ tứ thiền ngũ bất hoàn thiên, đang tu hành ở 

đó. Thánh nhân tam quả lợi căn chúng ta cũng xƣng họ là tam quả la hán. Họ 

liền từ ngũ bất hoàn thiên ra khỏi lục đạo, nâng cao đến pháp giới Thanh văn 

của pháp giới Tứ thánh. Họ đến đó để tu hành rồi. Nếu nhƣ căn tánh độn hơn 

một  chút  họ  còn  phải  thông  qua  Tứ  không  thiên,  thời  gian  liền  dài  hơn  một 

chút. Từng tầng từng tầng hƣớng thƣợng đi lên mới có thể ra khỏi lục đạo luân 

hồi.  Họ  đạt  đƣợc  là  thần  túc  thông,  cũng  gọi  là  Nhƣ  ý  thông,  phi  hành  biến 

434  Tập 562 



hóa. Họ có đƣợc năng lực này là định tâm, định rồi liền phát thần thông. Năm 

thông trƣớc của lục thông, Bồ Tát ngũ tín vị đầy đủ rồi. 

“Niệm  lự  giai  vọng”,  trong  tâm  không  có  ý  niệm,  không  có  suy  nghĩ, 

những  thứ  này  đều  không  còn  nữa,  “tịch  dụng  vô  tâm”,  vô  tâm  này  chính  là 

không vọng niệm. Tâm địa thực sự đạt đến thanh tịnh rồi, “tức huệ tánh minh 

triệt, trạm nhiên bất động”. Chúng ta thƣờng nói cảnh giới này, gọi là thƣờng 

sanh trí tuệ, họ không sanh phiền não. Tiểu thừa tam quả. 

Kinh  nói:  “khắp  cả  hƣ  không,  tịch  diệu  vắng  lặng,  nên  gọi  định  tâm”. 

Đây là lời ở trong Kinh Lăng Nghiêm. Tam quả thánh nhân tuy trú tại ngũ bất 

hoàn thiên, họ và những cõi dục giới và sắc giới dƣới  đây, họ là đệ tứ thiền. 

Tam thiền ở dƣới tứ thiền đều là bậc dƣới của họ, chúng sanh có cảm, họ đều 

có ứng. Đây đều là những vị có duyên với Bồ Tát, Bồ Tát ngũ tín vị có duyên 

với họ, họ sẽ đến giáo hóa. Đặc biệt là lục đạo phàm phu, là cảnh giới này. A 

la hán thƣờng đến nơi này để giáo hóa. Chúng ta không biết họ, họ cũng không 

chịu tiết lộ thân phận. Chúng ta cho rằng họ là phàm phu, kỳ thật họ thực sự là 

Thánh nhân. Phật Giáo truyền đến Trung Quốc đem kinh điển tiếng Phạn dịch 

thành Trung văn. Trong đây có Phật Bồ Tát tái lai. Có Bồ Tát tái lai, cũng có 

Thanh văn, trong Thanh văn phần nhiều là A la hán và tam quả. Ngƣời Trung 

Quốc có phƣớc báo, phƣớc báo từ đâu mà có? ngàn vạn năm trở lại đây lão tổ 

tông tích đức, nếu chúng ta đọc lịch sử Trung Quốc sẽ biết đƣợc, đức tổ tông 

tích  đƣợc  rất  dày,  cho  nên  cảm  đƣợc  những  vị  Bồ  Tát  Thánh  hiền  này,  bậc 

Thánh  hiền  này  chỉ  cho  A  la  hán  và  A  na  hàm,  đến  làm  công  tác  phiên  dịch 

không  phải  là  ngƣời  phàm.  Kinh  điển  không  thể  hoài  nghi.  Sự  nghiệp  phiên 

dịch này lúc chúng tôi còn trẻ cũng hoài nghi. Đây là cổ văn chúng ta thƣờng 

thấy, một bản văn chƣơng của cổ nhân, chúng ta phiên dịch nó thành văn bạch 

thoại,  điều  này  có  lẽ  dễ  dàng  hơn  nhiều.  Mƣời  ngƣời  dịch,  mƣời  ngƣời  khác 

nhau,  từ  đó  mà  tôi  khởi  tâm  hoài  nghi,  thỉnh  giáo  với  thầy  Lý:  cổ  nhân  dịch 

kinh có thể tin tƣởng đƣợc không? Sự nghi ngờ này nếu nhƣ không phá đƣợc, 

đối với lợi ích của kinh điển chúng ta nhất định không đạt đƣợc. Thầy Lý nói 

với tôi: ngày xƣa tham gia dịch trƣờng, tham gia phiên dịch kinh điển, ít nhất 

đều là tam quả trở lên, không phải là phàm nhân. Cho nên đối với kinh điển 

phải có tâm cung kính, không thể nghi hoặc. Ấn Quang Đại sƣ nói rất hay: một 

phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần 

lợi ích, trăm phần thành kính quí vị liền đƣợc trăm phần lợi ích. Không có tâm 

cung kính, Phật Bồ Tát đến giảng kinh cho quí vị, quí vị cũng không đạt đƣợc 

lợi ích. Vì sao vậy? Vì quí vị hoài nghi, quí vị phê bình. Quí vị làm sao mà đạt 

đƣợc lợi ích? Nhƣng tâm thành kính thì không dễ dàng. Cho nên chúng ta học 

Tập 562  435 



Phật học cả đời, thập tín vị, ngay cả sơ tín vị chúng ta cũng không đạt đƣợc. 

Quí vị nghĩ nghĩ xem sơ tín vị, bốn phiền não này, chúng ta có thể phá đƣợc 

sao? Thân kiến, biên kiến; biên kiến là đối lập, kiến thủ, giới thủ. Kiến thủ là 

thành kiến trên quả, giới thủ là thành kiến trên nhân. Đây là nói nhân quả, tà 

kiến, chúng ta có thể đoạn đƣợc không? Chỉ cần có một điều quí vị chƣa đoạn 

đƣợc, tức quí vị không chứng đắc đƣợc Bồ Tát sơ tín vị. Chúng ta học nhƣ thế 

nào,  cũng  nằm  ngoài  51  địa  vị  chứ  chƣa  vào  cửa  đƣợc!  Điều  này  chúng  ta 

không  thể  không  biết.  Thầy  giáo  nói  với  tôi:  trong  trƣờng  dịch  kinh  những 

nhân viên tham dự này ít nhất cũng là quả vị A na hàm trở lên. Chúng ta còn 

có lời gì để nói nữa? Ngƣời ta có tu có chứng, tam quả thiếu một cấp bậc nữa 

là chứng A la hán. 

Dƣới đây là thứ sáu, Bồ Tát “bất thối tâm” lục tín vị. Vị Bồ Tát này là 

tam  quả  hƣớng  thƣợng  đi  lên  tứ  quả  hƣớng.  Hƣớng  đến  quả  thứ  tƣ  tức  định 

quang hiển phát. Họ đắc định rồi, trong Tịnh Tông  nói là họ đắc tam muội rồi. 

Tam muội chính là thiền định. Định quang hiển phát, nhân định mà khai huệ, 

trí  tuệ  khai  mở.  Huệ  tâm  sáng  suốt,  biết  đƣợc  không  xa,  siêng  tu  không  giải 

đãi, họ sẽ không giải đãi. Họ cách đạo, đạo đây là đạo Thanh văn, tức là tứ quả 

A la hán không còn xa nữa, Tiểu thừa sắp tốt nghiệp rồi. Cho nên họ rất tinh 

tấn. 

Kinh nói: “Định quang phát minh, minh tánh thâm nhập, tinh tấn không 

thối chuyển, gọi là tâm bất thối”. Tứ quả hƣớng, trƣớc có tinh tấn, sau đó mới 

có bất thoái. Không có tinh tấn, thì sẽ thoái chuyển. Cho nên tu hành không thể 

không thể tinh tấn. 

Trong kinh giáo Đại Thừa, Bồ Tát chỉ có một thiện căn chính là tinh tấn. 

Ngày ngày không ngừng hƣớng thƣợng nâng cao. Vậy là phải thật làm, không 

thật làm thì sẽ thoái chuyển. Triệt để buông bỏ sẽ không bị cảnh giới bên ngoài 

chuyển biến. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, quí vị khởi tham, sân, 

si, mạn thì liền đọa lạc. Quí vị khởi phân biệt chấp trƣớc thì đọa lạc đi xuống. 

Nhất định phải không khởi tâm, triệt để buông bỏ. Những thứ này không liên 

quan gì đến ta. 

Tu Tịnh Độ, thì bộ kinh này rất tốt! Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đem năm bản dịch 

gốc  hợp  thành  một  bản,  tập  đại  thành,  tập  hợp  năm  bản  dịch  gốc  thành  đại 

thành. Năm bản dịch này chúng ta học tập nó thì phiền phức quá,  phức tạp 

quá, bản hội tập này rất tốt! Học trò của ngài đệ tử nhập thất, đệ tử truyền pháp 

– Hoàng Niệm Tổ. Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ dùng thời gian sáu năm để hội 

tập thành bản chú giải này, bản hội tập này của ông cũng là bản hội tập. Dùng 

kinh  chú  giải  kinh,  dùng  phƣơng  pháp  này.  Lại  đem  những  chú  giải  về Kinh 

436  Tập 562 



Vô Lƣợng Thọ của Tổ sƣ trong và ngoài nƣớc hội tập lại để chú bộ kinh này. 

Tổng cộng dùng 193 loại tƣ liệu, thật hiếm có! Cho nên chúng ta đọc bộ sách 

này, tức là đọc 193 loại kinh điển đại tiểu thừa. Kinh là hội tập chú cũng là hội 

tập, vô cùng vô cùng hiếm có. Cho nên chúng ta một đời nghiêm túc học tập 

một  bộ  kinh  này  là  đƣợc  rồi.  Nhƣng  chúng  ta  đọc  tụng,  nhất  định  đọc  tụng 

nguyên  văn,  không  nên  đọc  chú  giải.  Đọc  tụng  nguyên  văn,  dùng  tâm  cung 

kính  để  đọc  tụng,  tu  giới,  tu  định,  tu  huệ;  giới  định  tuệ  một  lần  hoàn  thành. 

Chú giải là giúp đỡ chúng ta phá mê khai ngộ, là giúp đỡ chúng ta phá mê khởi 

tín,  chúng  ta  đối  với  kinh  này  vẫn  có  hoài  nghi.  Vậy  thì  quí  vị  nhất  định  từ 

trong chú giải mà tìm đƣợc đáp án. Quí vị không còn hoài nghi nữa. Vậy mới 

có thể thành tựu. Cho nên định quang phát minh. Minh chính là trí tuệ, minh 

tánh thâm nhập. Trí tuệ hiện tiền, đƣơng nhiên sẽ không thoái chuyển. Vì sao 

thoái  chuyển?  Vì  không  có  trí  tuệ,  chỉ  có  thƣờng  thức.  Thƣờng  thức  sẽ  thoái 

chuyển, trí tuệ sẽ không thoái chuyển. Không thoái tâm, mới có thể “hộ pháp”, 

trong đạo tràng ngƣời hộ pháp rất nhiều. Ngƣời làm công quả đều là ngƣời hộ 

pháp. Nhƣng tiêu chuẩn của ngƣời hộ  pháp chân chánh, quí vị  xem xem  Bồ 

Tát thất tín vị là ngƣời nào? Là Tiểu thừa A la hán. Vị thứ này siêu việt lục đạo 

luân  hồi.  Tâm  bất  thoái  trƣớc  đây  vẫn  còn  trong  lục  đạo  luân  hồi,  ở  tứ  thiền 

thiên. Họ là tứ quả hƣớng đến địa vị này, chứng quả thứ tƣ, đây là hộ pháp, lục 

thông lậu tận thông họ đắc đƣợc rồi. Kiến tƣ phiền não hoàn toàn đoạn rồi. Lục 

thông đầy đủ đây mới có thể  hộ chánh pháp. 

Nói tâm tinh tấn bất thoái, tức có thể bảo hộ nhậm trì tất cả Phật Pháp. 

Nhậm là tự nhiên, tự nhiên nhƣ vậy có thể trì tất cả Phật Pháp. “Hơn nữa khí 

phần của Phật tƣơng tiếp với chúng ta”. Cổ nhân nói khí phần, ngƣời hiện nay 

nói là từ trƣờng. Tức là nói quí vị đã tiến vào từ trƣờng của Phật đà. Tuy quí vị 

chƣa thể thấy Phật, nhƣng quí vị đã có thể cảm nhận đƣợc, nên khí phần của 

Phật và chúng ta đã tƣơng tiếp. 

Kinh nói: “tâm tấn an nhiên” , đây là tinh tấn, tinh tấn tự nhiên nhƣ vậy, 

duy trì không mất, từ trƣờng của mƣời phƣơng Nhƣ Lai giao tiếp nhau, gọi là 

tâm hộ pháp. Đây mới thật là hộ pháp. Hôm nay thời gian hết rồi, ý nghĩa của 

đoạn này chƣa giảng xong, ngày mai chúng ta giảng tiếp tỉ mỉ về điều này. Bởi 

vì  hộ  pháp  đối  với  chúng  ta  hiện  nay  mà  nói  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì. 

Phật  Pháp  ngày  nay  nói  thật  là  đã  suy  đến  tận  cùng  rồi,  quan  trọng  nhất  là 

không  có  ngƣời  thực  sự  hộ  pháp nữa,  cũng  không  có ngƣời  thực  sự  tu  hành 

nữa. Có ngƣời thực sự tu hành, mới có đƣợc ngƣời hộ pháp thực sự. Ngày mai 

chúng ta thảo luận tiếp về vấn đề này.  

 

Tập 562  437 



 

 

Tập 563 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 28.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem 

Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ  Kinh Giải, trang 739, hàng thứ  ba từ  dƣới lên, bắt 

đầu xem từ câu cuối cùng. 

“Tiểu hạnh giả Vô Lƣợng Thọ Kinh Sao vân: tiểu hạnh đẳng giả, thập tín 

Bồ  Tát  danh  vi  tiểu  hạnh,  đối  bất  thoái  cố”.  Thập  tín,  chúng  ta  y  theo  trong 

Kinh Lăng Nghiêm  đã nói, thập tín Bồ Tát, Lăng Nghiêm là Đại Thừa, là viên 

giáo. Từ sơ tín vị đến thất tín vị, chúng ta học tập đến chỗ này. Thất tín là “tâm 

hộ  pháp”.  Quả  vị  Bồ  Tát  chứng  đƣợc  tƣơng  đƣơng  với  Tiểu  thừa  A  la  hán. 

Tƣơng đƣơng này là chỉ cho đoạn phiền não tƣơng đƣơng. Kiến tƣ phiền não 

hoàn toàn đoạn đƣợc rồi, trí tuệ thì không tƣơng đƣơng. Bồ Tát Đại Thừa thất 

tín vị, trí tuệ siêu việt A la hán rất nhiều. Đây là chỗ khác nhau của Đại Thừa 

và Tiểu thừa. Đoạn phiền não tƣơng đồng, nhƣng trí tuệ không tƣơng đồng. Vì 

thế thất tín vị là hộ pháp. Tâm hộ pháp ở chỗ này, Tiểu thừa nói là lậu tận, sáu 

loại  thần  thông  đầy  đủ,  kiến  tƣ phiền  não  đoạn  rồi  Tiểu  thừa  thiên  chân  Niết 

bàn, chứng đắc trên địa vị này, trong Tiểu thừa chính là lục thông A la hán, hộ 

trì  chánh  pháp.  Từ  đó  có  thể  biết  việc  hộ  pháp  này  thật  không  dễ  dàng.  Sự 

hƣng suy của Phật Pháp hoàn toàn do nơi hộ pháp. 

Năm xƣa khi đức Thế Tôn còn tại thế, đem sứ mệnh hộ pháp này phó thác 

cho quốc vƣơng đại thần, trƣởng giả cƣ sĩ. Họ có quyền có thế, có năng lực hộ 

trì chánh pháp. Chúng ta thấy năm xƣa Thế Tôn tại thế, suốt một đời Ngài thị 

hiện  cho  chúng  ta  tám  tƣớng  thành  đạo,  từ  cõi  trời  Đâu  Suất  giáng  sanh  tại 

hoàng cung, phụ thân của Ngài là đại vƣơng Tịnh Phạn. Mƣời 19 tuổi buông 

bỏ sự kế thừa vƣơng vị ra đi tham học,  Ngài cũng là biểu pháp, đại biểu cho 

phần tử tri thức mà ngày nay chúng ta. Phần tử tri thức hiếu học, rời nhà ra đi 

tham  học.  Trong  quá  trình  tham  học,  Ngài  hoàn  toàn  dùng phƣơng  thức  tăng 

khổ hạnh. Thực sự là thị hiện cho chúng ta thấy. Lúc cuối cùng Phật nhập diệt, 

tôn giả A nan đã khải thỉnh một sự việc cho chúng ta. Phật tại thế chúng con 

nƣơng làm Thầy, học với Phật, Phật không tại thế nữa, chúng con học với ai? 

438  Tập 563 



Nƣơng  ai  làm  thầy?  Phật  không  chỉ  định  bất  cứ  một  ngƣời  nào,  chỉ  căn  dặn 

“lấy giới làm thầy”, lại bổ sung một câu “lấy khổ làm thầy”. Đó chính là trì 

giới, phải biết chịu khổ. Cho nên lúc Thế Tôn cầu học đã thị hiện cho chúng ta 

về  trì  giới,  chịu  khổ.  Trì  giới  là  gì?  giữ  pháp,  giữ  quy  củ.  Tham  học  đến  nơi 

nào  thì  phải  tuân  thủ  theo  quy  củ  của  nơi  địa  phƣơng  đó,  ngƣời  ta  mới  hoan 

nghênh. Đƣơng thời  Ấn Độ  là đất nƣớc của tôn giáo trên  toàn thế  giới.  Mỗi 

một tôn giáo đều có giới luật, quy củ khác nhau của nó. Phật cũng phải tuân 

thủ. Đến Bà la môn giáo thì giữ quy củ của Bà la môn; đến Du Già thì giữ quy 

củ của Du Già; đến Ấn Độ giáo thì giữ quy củ Ấn độ giáo, lúc đó gọi là Bà la 

môn giáo, tức hiện nay chúng ta gọi là Ấn độ giáo. Du Già, Số luận đến nhà 

nào  thì  phải  giữ  quy  củ  của  nhà  đó,  mới  đƣợc  ngƣời  ta  hoan  nghênh.  Đây  là 

biểu diễn sự văn hóa đa nguyên. Phật đi khắp nơi tham học, cái gì cũng muốn 

học,  đều  muốn  biết.  Làm  một  ngƣời  học  trò  tốt,  ngƣời  học  trò  hiếu  học,  giữ 

phép tắc, biểu diễn cho chúng ta 12 năm, đến năm 30 tuổi, 19 tuổi đến năm 30 

tuổi  ngài  cầu  học,  30  tuổi  khai  ngộ,  sau  khi  khai  ngộ  tại  vƣờn  Lộc  Uyển  độ 

năm vị Tỳ kheo, tức chính thức triển khai dạy học, dạy mãi cho đến 49 năm, 

79  tuổi  Ngài  viên tịch.  Từ  việc  Thế  Tôn  một  đời  hành  nghi để  xem,  thì  Phật 

Giáo  không phải  là  Tôn  giáo.  Trong  lúc  Thế  Tôn  đang  học  tập,  tôn  giáo  nào 

Ngài cũng học qua, Cũng có thể nói học thuật của Ngài là tập đại thành của tôn 

giáo. Tập đại thành của học thuật Ấn độ ngài đều học qua. Cuối cùng dƣới cội 

bồ đề ngài đều buông bỏ hết những sở học, vậy mới đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật rồi. Ý nghĩa biểu pháp này của Phật rất thâm 

sâu. Chúng ta nếu nhƣ có thể lãnh hội đƣợc, chúng ta nếu muốn học Phật, thì 

phải học phƣơng pháp này của Ngài, đi trên con đƣờng của Ngài. Chúng ta sẽ 

có sự thành tựu nhƣ vậy. Ngài không có phân biệt, không có chấp trƣớc, đối 

với tất cả pháp đều bình đẳng nhƣ nhau, hơn nữa đều rất chăm chỉ học tập. Cho 

nên  Ngài  không  có  thứ gì  không  thông.  Trong  lúc  dạy  học  Ngài  đích  thực  là 

dạy học, là giáo dục, Ngài không phải là tôn giáo. Học trò của Phật Thích Ca 

Mâu  Ni,  qui  y  Tam  bảo  đây  là  những  học  trò  chính  thức  đến  lễ  thầy  giáo. 

Đƣơng thời Ấn độ rất nhiều tín đồ tôn giáo, và thầy truyền giáo tôn giáo, đều 

học  với  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Phật  đều  chấp  nhận, đều  là  đệ  tử,  bình  đẳng 

nhƣ nhau. Cho nên Phật Giáo nếu dùng lời hiện đại mà nói nó là đa nguyên 

văn hóa, giáo dục xã hội. Thí dụ nhƣ Bà la môn nữ trong Kinh Địa Tạng, đó là 

Bà la môn giáo, ngƣời đó có tín ngƣỡng tôn giáo, bà ấy quy y Phật môn, không 

thay  đổi  tôn  giáo.  Tôn  giáo  là  phụng  thờ  thiên  thần,  Bà  la  môn  giáo  là  Đại 

phạm thiên, giáo chủ của họ là Đại phạm thiên vƣơng, không bảo họ thay đổi 

tín ngƣỡng tôn giáo, đến nơi Phật học những gì? Đến nơi Phật để học định, học 

Tập 563  439 



huệ,  quan  trọng  nhất  là  học  trí  tuệ.  Phải  tuân  thủ  quy  củ  của  Phật  đó  là  giới 

định tuệ. Nhờ giới đắc định, nhờ định khai tuệ. Thập tín Bồ Tát chƣa đƣợc khai 

tuệ, thập tín Bồ Tát đắc định. 

Thất  tín  vị  hộ  pháp  tâm,  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng.  A  la 

hán chứng đƣợc là cửu thứ đệ định. Tứ thiền bát định là pháp thế gian. A na 

hàm tam quả chứng đƣợc là bát định, thiền định cao nhất của thế gian A la hán 

lại tăng thêm một bậc, trong pháp thế gian không có, định thứ chín. Điều này 

trong kinh nói là cửu thứ đệ định. Trí tuệ đã khai mở chƣa? Vẫn còn chƣa. Trí 

tuệ này không phải là trí tuệ phổ thông,  mà là  minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. Trong tông môn nói là đại triệt đại ngộ, vẫn chƣa đến. Đó là gì? đó 

là đệ thập tín. Thập tín tâm mãn, hoát nhiên khai ngộ. Vừa khai ngộ đƣợc họ 

liền xa lìa mƣời pháp giới. A la hán, đây là thất tín vị, xa rời đƣợc lục đạo luân 

hồi.  Tín  thứ  sáu bất  thoái  tâm,  họ  vẫn  còn  ở  tứ  thiền hoặc  là  tứ  không  thiên. 

Hai nơi này đều là đạo tràng tu hành của họ. Ngƣời lợi căn ở tứ thiền thiên, 

ngũ bất hoàn thiên. Nếu căn tánh độn họ phải thông qua tứ không thiên, mới có 

thể chứng đƣợc A la hán, thoát ly lục đạo luân hồi, đến thất tín vị thì ra khỏi 

lục đạo luân hồi rồi. Họ trú ở pháp giới Thanh văn, trong thập pháp giới Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, đây là pháp giới tứ Thánh. 

Chúng ta xem đoạn văn của ông: Vị tâm tấn vô thoái. Tức có thể bảo hộ 

nhậm trì tất cả các pháp môn. Mà bầu không khí của Phật tƣơng tiếp với bản 

thân. 

Kinh  nói:  tâm  tinh  tấn  an  nhiên,  duy  trì  không  mất,  từ  trƣơng  của  mƣời 

phƣơng Nhƣ Lai giao tiếp, gọi là tâm hộ pháp. Trên quả vị này, tuy chƣa thành 

Phật, nhƣng cảm nhận đƣợc bầu không khí của Phật. Ngƣời phƣơng Đông nói 

là bầu không khí, hiện tại khoa học nói là từ trƣờng, cũng tức là từ trƣờng của 

mƣời phƣơng chƣ Phật, họ cảm nhận đƣợc, A la hán, kiến tƣ phiền não đoạn 

tận  rồi.  Hiện  tại  thế  gian  này  tìm  không  ra  A  la  hán  nữa.  Không  những  A  la 

hán tìm không ra, ngay cả sơ quả cũng tìm không ra. Thập tín Bồ Tát sơ tín vị 

đều không tìm đƣợc. Có thể vẫn có chúng ta chƣa có duyên gặp qua. Bồ Tát Sơ 

tín vị là ngƣời nhƣ thế nào? Họ vô ngã rồi. Trong Kinh Kim Cang nói nhƣ vậy: 

Vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng.  Họ 

chứng đắc rồi. Trong cảnh giới này, nhất định không có tự tƣ tự lợi, nhất định 

không có đúng sai ta ngƣời, nhất định không có tham sân si mạn nghi. Những 

điều này đều không có nữa. Thất tình ngũ dục tất cả đều không có, là thập tín 

Bồ Tát rồi, tiêu chuẩn là ở đây vậy. Vừa kiến tánh họ là chân Phật, không phải 

là  giả  Phật.  Tu  trì  của  Phật  Pháp,  kinh  giáo  là  tăng  thƣợng  duyên,  tứ  duyên 

sanh  pháp.  Thân  nhân  duyên  mọi  ngƣời  đều  có,  mọi  ngƣời  bình  đẳng,  thân 

440  Tập 563 



nhân duyên là gì? Phật tánh. Trong kinh điển Đại Thừa nói: “tất cả chúng sanh 

đều có Phật tánh”, quí vị có, ngƣời ngƣời đều có, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục 

tất cả đều có. Có ai không có Phật tánh? Đã có Phật tánh, đều sẽ làm Phật. Quí 

vị nên đi làm Phật. Đây là Thế Tôn trong kinh giáo Đại Thừa nói với chúng ta 

không chỉ một lần. Phật thƣờng nói đây là lời chân thật, chúng ta nên nổ lực. 

Trong thức A lại ya có chủng tử Phật, có chủng tử Bồ Tát, có chủng tử Thanh 

văn,  Duyên  giác,  cũng  có  chủng  tử  lục  đạo.  Nói  cách  khác,  chủng  tử  trong 

mƣời pháp giới, chúng ta đều đầy đủ hết, đều ở trong A lại ya. A lại ya là vọng 

tâm,  thành  Phật  phải  dùng  chân  tâm,  không  thể  dùng  vọng  tâm.  Chúng  sanh 

trong lục đạo dùng vọng tâm, dùng sai rồi. Cho nên lục đạo rất khổ! Pháp giới 

Tứ thánh cũng dùng vọng tâm, tức là trong thập tín: thất tín, bát tín,  cửu tín, 

thập  tín,  bốn  địa  vị  này  là  dùng  vọng  tâm,  họ  dùng  đúng  rồi.  Đúng  nhƣ  thế 

nào? Hoàn toàn y giáo phụng hành. Phật dạy chúng ta làm thế nào thì chúng ta 

làm thế ấy. Phật dạy chúng ta không đƣợc làm thì chúng ta không làm. Khởi 

tâm động niệm, nói năng tạo tác, y giáo phụng hành, hoàn toàn tuân thủ không 

thêm bớt mảy may nào, vậy là đúng rồi. Cho nên thất tín, bát tín, cửu tín, thập 

tín là cõi Phƣơng tiện hữu dƣ của Phật Thích Ca Mâu Ni. Từ sơ tín đến lục tín 

đều là cõi Phàm thánh đồng cƣ, thăng cấp rồi. Địa vị này thật là đƣợc nâng cao 

rất nhiều. Nếu nhƣ chúng ta chứng đắc sơ tín niệm Phật vãng sanh, nói cho chƣ 

vị biết, không phải sanh cõi Phàm thánh đồng cƣ, mà sanh cõi Phƣơng tiện hữu 

dƣ. Những ngƣời này niệm Phật vãng sanh cõi Hữu dƣ. Phàm phu vãng sanh 

sanh  cõi  Phàm  thánh  đồng  cƣ.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  cõi  đồng  cƣ,  chỉ  có  hai 

đƣờng không có lục đạo. Thế giới Cực Lạc không có ba đƣờng ác, cũng không 

có cõi A tu la, chỉ có hai cõi trời và ngƣời, rất hiếm có! Thế giới ta bà lục đạo 

chúng sanh vãng  sanh  đến  Thế  giới Cực  Lạc,  định  huệ  chƣa  đƣợc  thành tựu, 

đều sanh cõi đồng cƣ. Trong đồng cƣ độ có tam bối cửu phẩm, mỗi ngƣời công 

phu  tu  hành  không  giống  nhau,  then  chốt  chính  là  trong  thế  duyên  này  phải 

chăng đã thật sự buông xuống. 

Hôm qua chúng tôi tiết lộ một ít về các báo cáo của nhà khoa học trong 

những năm gần đây đã nghiên cứu.  Đây đều là những sự việc trong ba  mƣơi 

năm gần đây, rất gần. Khoa học phát hiện năng lƣợng ý niệm không thể nghĩ 

bàn. Sự việc này ba ngàn năm trƣớc Thế Tôn đã nói rất tƣờng tận, rất rõ ràng. 

Đặc biệt là tông Pháp tƣớng duy thức và chúng ta nói về khởi nguyên vũ trụ, 

khởi nguyên của sinh mệnh, ta từ đâu đến? tƣơng lai ta đi về đâu? Đều nói rất 

rõ ràng, rất thấu đáo. Gần đây các nhà khoa học phát hiện, ngƣời nghiên cứu 

càng  ngày  càng  nhiều  rồi.  Hiện  tại  chúng  ta  gặp  phải  những  sự  việc  phiền 

phức, chính là thiên tai rất nhiều. Hiện tại cuối tháng tám rồi, tôi từng dự tính 

Tập 563  441 



tháng tám thiên tai trên toàn thế giới ít nhất cũng trên 200 lần, quả nhiên vƣợt 

qua rồi, là hơn 200 lần. Từ năm nay, ngƣời đồng tu đã hội tập nhƣ tƣ liệu bắt 

đầu từ tháng ba cho tôi, tháng ba, tháng tƣ, tháng năm, tháng sáu, tháng bảy, 

tháng tám, tần suất thiên tai tăng lên từng tháng. Hình nhƣ tháng ba chỉ có hơn 

50 lần,  mỗi tháng đều tăng lên, tháng bảy có 170 lần,  tôi nói tháng tám  chắc 

chắn vƣợt qua 200 lần, thực sự đã vƣợt qua rồi, lần sau nghiêm trọng hơn lần 

trƣớc. Đây là sự việc phiền phức! Nếu nhƣ mỗi tháng càng ít đi thì tốt rồi. Tần 

suất  của  nó  càng  tháng  càng  tăng  lên.  Loại  thiên  tai  này  có  thể  hóa  giải  hay 

không?  Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta  là  có  thể.  Ông  Bladen 

ngƣời Mỹ nói rõ ràng nhất, thấu đáo nhất, chỉ cần cƣ dân trên trái đất có thể 

hồi  đầu  thị  ngạn,  từ  nay  bỏ  ác  làm  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm 

niệm thì thiên tai này có thể hóa giải. Đạo lý là gì? khoa học nói: ý niệm thiện 

của  con  ngƣời  chúng  ta  chiêu  cảm  đƣợc  cảnh  giới  thiện,  ác  niệm  cảm  đến 

chính  là  thiên  tai.  Cho  nên  thiên  đƣờng  là  do  ý  niệm  thiện  của  chúng  ta  tạo 

thành. Thế giới Cực Lạc cũng nhƣ vậy. Thiên tai là ác niệm của chúng ta tạo 

thành. Toàn là tự làm tự chịu, không phải là ngƣời khác sắp đặt, trái đất xảy ra 

vấn đề là cộng nghiệp của con ngƣời chúng ta cƣ trú trên trái đất. Trong Kinh 

Lăng Nghiêm nói rất hay: Tham tâm cảm ứng đến là thủy tai, sân nhuế cảm 

ứng  đến  là hỏa  tai.  Núi  lửa  phun  trào  nhiệt độ  trái  đất  tăng  lên,  đây  cũng  là 

thuộc về lửa. Ngu si cảm ứng đến là phong tai, ngạo mạn cảm ứng đến là địa 

chấn. Hoài nghi là hoài nghi đối với Thánh hiền, hoài nghi đối với sự dạy học 

của thánh hiền. Đây là thiên tai nghiêm trọng còn hơn bốn loại trƣớc. Đây là 

thiên tai gì? đại địa lỏng lẻo, rã rời ra, rất dễ dàng chìm xuống. Hiện tại chúng 

ta thấy rất nhiều nơi, toàn thế giới đều có, gọi là hố tử thần, ngƣời Trung Quốc 

gọi là hố trời, tức  là vô duyên vô cớ tự nhiên  một đám đất bị sụt hẳn xuống, 

tƣơng lai trái đất này sẽ chìm từng mảng từng mảng xuống đáy biển. Đây là 

nguyên nhân gì? là hoài nghi.  Năm  độc tham, sân, si,  mạn, nghi, đối với bản 

thân mà nói, sẽ làm cho lục phủ ngũ tạng của bản thân sinh bệnh, lây nhiễm vi 

rút, hiện tại nói là ung thƣ. Đối với môi trƣờng chúng ta cƣ trú thì sẽ dẫn đến 

thiên  tai  nhiều  nhƣ  vậy.  Tham  sân  nhiều  nƣớc  biển  sẽ  dâng  lên,  tƣơng  lai 

những  thành  phố  vùng  duyên  hải  đều  sẽ  bị  nhấn  chìm.  Trong  kinh  điển  Phật 

dạy chúng ta những đạo lý, phƣơng pháp để tiêu tai miễn nạn. Những điều tiến 

sĩ  Bladen  ngƣời  Mỹ  nói  tƣơng  ƣng  với  Phật.  Tôi  tin  tƣởng  ngƣời  này  chƣa 

từng xem qua kinh Phật, chƣa từng tiếp xúc với Phật Giáo, họ từ trong lƣợng 

tử lực học cận đại mà phát hiện ra, phát hiện ra điều gì? ý niệm có thể thay đổi 

môi trƣờng vật chất, đặc biệt là ý thức tập thể, cầu nguyện thực sự hiệu quả. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  ngƣời  Nhật  làm  thí  nghiệm  này  ở  hồ  Tỳ  bà,  thí 

442  Tập 563 



nghiệm này truyền bá rất rộng, rất nhiều ngƣời đều hiểu đƣợc, họ dùng eo biển 

này, nƣớc ở eo biển này là nƣớc chết, 20 năm lại đây mùi vị rất khó ngửi, bẩn, 

loạn. Ông ấy dùng nơi này, ông tìm hơn 350 ngƣời, mời một Lão hòa thƣợng 

hƣớng dẫn mọi ngƣời cầu nguyện một tiếng đồng hồ. Trong một tiếng đồng hồ 

này, ông yêu cầu mọi ngƣời buông bỏ tất cả những vọng niệm, chuyên tâm chỉ 

chú ý đến một câu nói, trong tâm nghĩ đến, miệng đọc câu đó, là câu gì? nƣớc 

trong hồ sạch sẽ rồi, tôi yêu bạn, nƣớc hồ sạch sẽ rồi, chỉ đọc điều này. Hơn 

350 ngƣời chỉ đọc câu này, đọc một tiếng đồng hồ nhƣ vậy. Sau ba ngày nƣớc 

hồ  thật  sự  trong  sạch.  Thật  không  thể  nghĩ  bàn!  Đây  là  ý  thức  tập  thể.  350 

ngƣời  tất  cả  đều  nghĩ  về  sự  việc  này.  Phải  chuyên  chú,  không  đƣợc  có  tạp 

niệm, mới sản sanh hiệu quả lớn nhƣ vậy. Nếu nhƣ chúng ta thực sự hiểu đƣợc 

đạo lý này, thực sự chịu phát tâm, chúng ta toàn tâm toàn ý, vạn duyên buông 

xuống, chúng ta cầu nguyện, thiên tai trên địa cầu sẽ không còn nữa. Thiên tai 

trên trái đất không còn nữa, nó thực sự không còn nữa. Nhƣng sự cầu nguyện 

này chỉ là trị ngọn không phải trị gốc. Tiến sĩ Giang Bổn nói với chúng tôi: sự 

trong  sạch  này,  nƣớc  hồ  trong  sạch  chỉ  duy  trì  nửa  năm,  sau  nửa  năm  nó  lại 

bẩn, lại loạn. Cho nên cầu nguyện là hữu hiệu, nhƣng là trị ngọn không phải trị 

gốc. Trị gốc là gì? Phật Thích Ca Mâu Ni một đời thực hành, đó chính là thị 

hiện cho chúng ta thấy, giảng kinh dạy học, đây là trị gốc. Giảng kinh dạy học 

để cho mọi ngƣời phá mê khai ngộ, mục tiêu đầu tiên là giúp mọi ngƣời phá 

mê sanh tín, mục tiêu thứ hai là đi lên nữa, chính là phá mê khai ngộ. Quí vị có 

thể  nhập  cảnh  giới  Phật,  thực  sự  hữu  ích!  Đối  với  bản  thân  quí  vị  phải  biết 

dùng, nếu quí vị bị bệnh, nhƣ mấy năm trƣớc một viện nhỏ ở Sơn Tây hơn 40 

bịnh nhân ung thƣ, bệnh viện tuyên bố thọ mạng của họ chỉ còn ba tháng, họ 

trở về nhà, biết thọ mạng của  mình chỉ còn ba tháng, cái gì cũng không nghĩ 

nữa,  một  lòng  một  dạ  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  vãng  sanh,  không  ngờ  đến  ba 

tháng  sau  chƣa  vãng  sanh,  niệm  thêm  ba  tháng  nữa,  sáu  tháng  sau đến bệnh 

viện kiểm tra ung thƣ không còn nữa. Đây nguyên nhân là gì? ý niệm. Trong 

tâm chỉ có một ý niệm tốt, không muốn bệnh nữa, chỉ nghĩ đến A Di Đà Phật. 

A Di Đà Phật là ý niệm thiện nhất, thiện nhất trong các điều thiện, không có gì 

thiện hơn nữa. Nghĩ A Di Đà Phật, niệm A Di Đà Phật, thân bệnh này không 

còn nữa. Vậy chúng ta liền hiểu đƣợc, chúng ta nếu nhƣ đem ý niệm này hồi 

hƣớng cho sơn hà đại địa, hồi hƣớng cho trái đất này, mỗi ngày niệm Phật rồi 

hồi hƣớng cho nó, tai nạn trên trái đất sẽ không còn nữa. Tuy rằng không thể 

hoàn  toàn  hóa  giải,  chúng  ta  tin  rằng  sẽ  giảm  nhẹ  rất  nhiều.  Nƣớc  biển  dâng 

cao một mét có thể hóa giải thành nƣớc biển dâng lên vài phân, có thể làm đến 

trình độ này, vấn đề là phải chân tâm. Các nhà khoa học nêu ra họ cũng có điều 

Tập 563  443 



kiện, tâm địa thanh tịnh có công phu tu thiền khá, gọi là tu thiền chính là tâm 

thanh tịnh. Nếu nhƣ thực sự có thể tìm đƣợc hơn tám ngàn ngƣời thì có thể cứu 

đƣợc thế giới. Nhƣng chúng ta bình tĩnh mà quan sát thì tám ngàn ngƣời không 

dễ, tám trăm ngƣời đã tìm không ra rồi, đến đâu  mà tìm đƣợc? Thực sự thân 

tâm  thanh  tịnh,  danh  văn  lợi  dƣỡng,  ngũ  dục  lục  trần đều  buông bỏ,  đến  đâu 

mà tìm đƣợc? trên lý mà nói thì chẳng sai chút nào, hoàn toàn tƣơng ƣng với 

Phật Pháp. Nhƣng trên thực tế thực sự không dễ dàng. Đầu tiên chúng ta phải 

tự độ trƣớc, bản thân không thể tự độ, thì không thể độ ngƣời khác đƣợc. Độ 

tha  nhất  định  phải  tự  độ  trƣớc,  sau  đó  quí  vị  mới  có  năng  lực  độ  tha.  Tự  độ 

phải thật làm, thật làm  nhất định phải nhớ cho kỹ không thể xa rời giới  định 

tuệ.  Xa  rời  giới  định  tuệ  là  giả,  không  phải  là  thật.  Giới  phải  bắt  tay  từ  đâu? 

Giới luật thấp nhất trong Phật Pháp là thập thiện nghiệp đạo: không sát sanh, 

không  trộm  cắp,  không  tà  hạnh,  không  vọng  ngữ,  không  nói  hai  lƣỡi,  không 

nói  ác,  không  nói thêu  dệt,  không  tham,  không  sân,  không  si.  Có  mƣời  thiện 

này mới là “thiện nam tử, thiện nữ nhân”  nhƣ trong kinh nói, Phật mới xƣng 

quí vị nhƣ vậy, quí vị mới có tƣ cách học Phật. Nếu nhƣ không phải thiện nam 

tử, thiện nữ nhân, quí vị không cách nào tiến vào cửa Phật. Vào cửa Phật rồi 

tiếp nhận tam quy ngũ giới, đó mới là đệ tử Phật chính thức, đã quy y Tam Bảo 

rồi.  Tam  quy  là  tổng  cƣơng  lĩnh  tu  học  trong  Phật  môn.  Từ  sơ  phát  tâm  đến 

Nhƣ Lai địa nhất định không xa rời ba nguyên tắc này. 

Quy Y Phật, Phật là gì? Phật là giác, tự tánh giác. Quy y pháp, pháp là tự 

tánh chánh, quy y tăng, tăng là tự tánh thanh tịnh. Cho nên gọi là tam tự quy. 

Quy y tự tánh Tam Bảo. Điều này nhất định phải hiểu. Bên ngoài gọi là trú trì 

Tam bảo. Nó có tác dụng gì? tác dụng của nó rất lớn. Nó nhắc nhở bản thân. 

Ví dụ nhƣ thờ tƣợng Phật, nhìn thấy tƣợng Phật, ta liền nghĩ đến quy y Phật. 

Ta phải giác mà không mê, quy y Phật là giác mà không mê. Nhìn thấy kinh 

điển ta liền nghĩ đến chánh mà không tà. Nhìn thấy ngƣời xuất gia liền nghĩ 

đến ta phải thanh tịnh mà không nhiễm. Sáu căn thanh tịnh, mảy trần không 

nhiễm.  Hình  tƣợng  của  nó  nhắc  nhở  chúng  ta,  không  có  hình  tƣợng  này  sẽ 

quên  mất.  Vì  thế  công  đức  trú  trì  Tam  bảo  rất  lớn.  Đạo  lý  là  đây  vậy.  Luôn 

luôn nhắc nhở ta, làm cho ta không dám sơ suất, không dám giải đãi, tuân thủ 

ngũ  giới  thập  thiện.  Ngũ  giới  thập  thiện  là  giới  luật  căn  bản  của  chúng  ta. 

Không có ngũ giới thập thiện thì cái gì cũng là giả thôi. Đạo lý này nhất định 

phải  hiểu.  Học  Phật  là  bắt  đầu  từ  đây.  Nhiều  năm  lại  đây  chúng  tôi  rất  cảm 

thán, đi khắp thế giới rồi, đệ tử tại gia chƣa làm đƣợc thập thiện, vậy làm sao 

mà thành tựu đƣợc? Đệ tử xuất gia thì Sa di luật nghi chƣa làm đƣợc, vậy thì 

làm sao mà thành tựu? Chúng ta phải hỏi vì sao ngày xƣa ngƣời ta đều có thể 

444  Tập 563 



làm  đƣợc,  hiện  nay  lại  không  làm  đƣợc,  lẽ  nào  ngƣời  hiện  tại  không  bằng 

ngƣời  xƣa  sao?  Tôi  cảm  thấy  ngƣời  hiện  tại  thông  minh  trí  tuệ  chắc  chắn 

không  thua  gì  cổ nhân,  vậy  vì  sao  không bằng  cổ  nhân?  Chúng  ta  nghĩ xem, 

tìm nguyên nhân này xem, tìm rất lâu, tìm rất nhiều năm cuối cùng hiểu đƣợc 

rồi. Ngƣời trong thế hệ chúng tôi, từ nhỏ đã bị sơ suất giáo dục cắm rễ, những 

thứ này chƣa học đến. Cho nên thập thiện không làm đƣợc, làm cho chúng ta 

nhớ  ra  lời  dạy  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  ở  trong  Phật  Tạng  Kinh  Phật  nói, 

không phải Đại Tạng Kinh, tên bộ kinh gọi là Phật Tạng Kinh, trong Đại Tạng 

Kinh có bộ phận này, phân lƣợng không nhiều, ở trong kinh này Phật dạy: Phật 

tử không học Tiểu thừa trƣớc, sau mới học Đại Thừa thì không phải đệ tử Phật. 

Tôi đọc đến câu này liền hiểu ra, chúng ta chƣa từng học Tiểu thừa, vừa bắt 

đầu đã học Đại Thừa, Tiểu thừa là  cơ sở  của Đại Thừa, không có Tiểu thừa 

làm  gì  có  Đại  Thừa?  Bây  giờ  chúng  ta  lại  hỏi:  Tiểu thừa  vì  sao  không  học? 

Ngƣời Trung Quốc không học Tiểu thừa. Năm xƣa học Tiểu thừa, thời đại Tùy 

Đƣờng Tiểu thừa có hai tông, Thành Thật Tông và Câu Xá tông. Là khoa mục 

chung  của  Phật  Pháp,  đều  phải  bắt  đầu  học  từ  đây.  Nhƣng  từ  nửa  thời  nhà 

Đƣờng về  sau tổ  sƣ đại đức của chúng ta không học nữa. Hai tông này, đến 

thời đại nhà Tống thì không còn. Hiện nay rất nhiều ngƣời căn bản không biết 

có hai tông này, tên thôi cũng chƣa nghe đến. Vậy những Tổ sƣ Đại đức của 

chúng ta họ dùng gì để cắm rễ. Họ dùng Nho, họ Đạo để thay thế Tiểu thừa, có 

đƣợc hay không? Đƣợc. Chúng ta nhìn thấy 2600 năm lại đây, bất luận là tông 

phải nào ngƣời thành tựu đều rất nhiều. Tổ tông dùng Nho, Đạo thay thế Tiểu 

thừa cũng không sai. Nho Đạo là văn hóa truyền thống, dùng điều này để làm 

gốc rồi tiếp thêm Đại Thừa, hoàn toàn chính xác. Chúng ta ngày nay Tiểu thừa 

không  học  nữa,  Nho  Đạo  cũng  không  học  nữa,  trở  thành  điều  gì?  trở  thành 

không có gốc nữa. Cho nên nhiều năm trở lại đây, chúng tôi toàn tâm toàn lực 

đề xƣớng Đệ tử quy, Cảm ứng thiên để cứu Phật Giáo. Đệ tử quy là gốc của 

Nho gia, Cảm ứng thiên là gốc của Đạo gia. Đây là giới luật, tức là giới luật 

của Nho gia, giới  luật của đạo gia.  Chúng ta có thể đem hai cái gốc này làm 

cho tốt, thập thiện nghiệp, tam quy, ngũ giới là việc dễ dàng thôi. Rất dễ dàng 

đạt đƣợc, không có vấn đề gì. Cho nên chúng ta đề xƣớng phải chăm chỉ để 

cắm ba cái gốc này. Ba gốc này có thứ lớp, nhất định phải học Đệ tử quy trƣớc, 

nó  là  thứ  cơ  bản  nhất,  là  nền  tảng  của  nền  tảng,  trên  thực  tế  ba  cái  gốc  này 

chính  là  “Tịnh  nghiệp  tam  phƣớc”  đƣợc  Phật  nói  trong  Quán  Kinh.  Ba  điều 

mƣời một câu này, Phật giảng rất rõ ràng, đây là tịnh nghiệp căn bản của ba 

đời chƣ Phật, Phật quá khứ, Phật hiện tại, Phật vị lai đều phải tuân thủ, không 

tuân  thủ  quí  vị  không  thành  Phật  đƣợc.  Điều  thứ  nhất  của  nó  là:  hiếu  dƣỡng 

Tập 563  445 



phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp. Quí vị xem 

bốn câu, câu đầu tiên là hiếu thân, hiếu thân tôn sƣ thực tiễn ở trong Đệ tử quy. 

Từ tâm bất sát thực tiễn ở trong Cảm ứng thiên, cuối cùng tu thập thiện nghiệp, 

không  sai!  Chúng  ta  nếu  nhƣ  sơ  suất  mất  điều  này,  điều  đầu  tiên  không  còn 

nữa, bắt đầu từ điều thứ hai, điều thứ hai là thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, 

không phạm uy nghi. Điều thứ ba là Đại Thừa, Bồ Tát. Phát tâm Bồ đề, thâm 

tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hành giả, tổng cộng 11 câu. Nhƣng 

bốn câu trƣớc, hiện nay chúng ta đều không học nữa, cho nên tu nhƣ thế nào 

cũng không thành, tu đến già rồi cũng là không, bận rộn vô ích, đều không có 

kết quả. Cho nên ba cái gốc này quan trọng biết bao! Quí vị từ ba cái gốc này 

để cắm rễ, sau đó quí vị mới có thể vào sơ tín vị. Ngày nay chúng ta tu thế nào 

đều  không  chứng  đƣợc  Sơ  tín.  Tiểu  thừa  Tu  Đà  Hoàn  quả  chúng  ta  không 

chứng đƣợc. Chúng ta vĩnh viễn  ở Sơ quả hƣớng, không có cách gì chứng đắc 

Sơ quả. Vấn đề này chúng ta phải tìm cho ra nó, tìm ra rồi thì nhanh chóng đi 

bổ túc, học bù lại, nhất định phải bổ sung khóa trình này cho đƣợc. Ba thứ Đệ 

tử  quy,  Cảm  ứng  thiên,  Thập  Thiện  nghiệp  đạo,  đƣơng  nhiên  phải  học  cho 

thuộc. Trên thực tế, nó không quan trọng ở việc đọc,  cũng không quan trọng 

học  thuộc,  quan  trọng  là  hành.  Quí  vị  nhất  định  phải  từng  chữ  từng  câu  làm 

cho đƣợc mới đƣợc. Quí vị không làm đƣợc là giả, nó là giới luật. Có cái gốc 

này rồi, giới luật Phật Pháp sẽ không khó nữa. Nhờ giới mà quí vị có thể đắc 

định, mục đích của trì giới là đắc định. Mục đích của đắc định là khai mở trí 

tuệ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh,  quí vị đã thành Phật rồi. Đây là tổng 

cƣơng lĩnh, tổng nguyên tắc để ba đời chƣ Phật tu nhân chứng quả. Bất luận là 

tông phái nào, bất luận là pháp môn nào, nhất định không thể thiếu, thiếu rồi 

thì sẽ không có thành tựu. Đây là làm cho chúng ta hiểu rõ ngƣời xƣa vì sao 

đều có những thành tựu. Xuất gia cao tăng đại đức, tại gia thì cao sĩ, đại cƣ sĩ, 

đều có thành tựu. Có thành tựu mới có thể hộ trì Phật Pháp. Vì sao vậy? Họ 

ngƣời trong hàng ngũ, họ không phải là ngoài hàng ngũ. Ngƣời bên ngoài đến 

quản lý ngƣời bên trong vậy thì phiền phức lắm. Cho nên nội hộ của Phật Pháp 

nhất định là ngƣời xuất gia. 

Lúc tôi mới học Phật luôn luôn nghĩ đến, trƣớc năm 40 tuổi phải nghiêm 

túc nổ lực học tập kinh giáo, 40 tuổi đến 60 tuổi hai mƣơi năm này giảng kinh 

dạy học, không cô phụ Phật Thích Ca Mâu Ni. Phật Thích Ca Mâu Ni suốt đời 

giảng  kinh  dạy  học  49  năm.  Sau  60  tuổi  sẽ  về  hƣu  làm  hộ  pháp.  Tức  cũng 

giống nhƣ ở trƣờng quí vị là một giáo viên rất tốt. Tuổi lớn rồi, không dạy học 

nữa, chuyên môn đến để quản lý việc hành chính, đến làm nội hộ, trong ngành. 

Quí vị mới học tôi biết quí vị cần những thứ gì, quí vị giảng kinh dạy học tôi 

446  Tập 563 



cũng biết quí vị cần những gì. Tôi sẽ toàn tâm toàn lực để giúp đỡ quí vị, hiệp 

trợ quí vị. Nếu nhƣ là ngoài ngành họ sẽ không hiểu. Thứ quí vị cần họ hoàn 

toàn không biết. Vậy thì hộ pháp đƣợc là vô cùng khó khăn. Trƣớc 40 làm sao 

để bồi dƣỡng họ? chính là tam học giới định tuệ, đây thực sự là hộ pháp.  40 

đến 60 tuổi làm sao để thành tựu họ hoằng pháp lợi sanh? Họ có kinh nghiệm 

tu học, họ có kinh nghiệm dạy học, sau đó bảo họ đến trú trì đạo tràng, đến hộ 

pháp, mời họ làm trụ trì, mời họ làm chấp sự. Chấp sự trong nhà Phật và chấp 

sự trong trƣờng học hoàn toàn tƣơng đồng, cho nên quí vị tỉ mỉ quan sát, Phật 

Giáo là trƣờng học, trú trì là hiệu trƣởng, thủ tòa là giáo vụ, quản giáo vụ; Duy 

na là quản trật tự. Hiện nay hƣớng dẫn trong trƣờng học chúng ta, duy na chính 

là huấn luyện, quản dạy dỗ. Giám viện là tổng vụ. Quí vị xem trong trƣờng đại 

học ba cƣơng lĩnh chấp sự này, trong đại học gọi là giáo vụ trƣởng, giám thị 

trƣởng, tổng vụ trƣởng. Quí vị đến trƣờng trung học xem họ đƣợc gọi là chủ 

nhiệm. Chủ nhiệm giáo vụ, chủ nhiệm tổng vụ, chủ nhiệm hƣớng dẫn. Cho nên 

nó chính xác là trƣờng học, nó là dạy học.   Hiện tại  vô cùng bất hạnh, Phật 

Giáo bị biến thành tôn giáo rồi. Đây là sự việc vô cùng bi ai! Nó là giáo dục 

cao cấp chân thực. Nhƣng chúng ta cũng có niềm tin nhìn thấy những nhà khoa 

học cận đại, họ nhất định sẽ chấp nhận Phật Pháp. Phật Pháp tƣơng lai là khoa 

học cao cấp, triết học cao cấp, chắc chắn vậy. Tôn giáo tƣơng lai suy tàn. Phật 

Pháp trở thành học thuật, trở thành khoa học và triết học cao cấp. Nhƣng sự tu 

học của Phật Pháp nhất định nƣơng theo phƣơng pháp mà Phật Thích Ca Mâu 

Ni đã dạy dỗ, không nƣơng theo phƣơng pháp này, không có con đƣờng thứ 

hai có thể thông đạt minh tâm kiến tánh đƣợc. Chỉ có con đƣờng này. Điều này 

chúng ta không thể không biết, không thể không nghiêm tục học tập. Cho nên 

sau  khi  học  rồi,  đảm  nhiệm  dạy  học,  cuối  cùng  đến  hộ  trì  tất  cả  Phật  Pháp. 

Công việc hộ pháp này làm cho tốt, làm cho viên mãn. Bầu không khí của Phật 

đƣơng nhiên tƣơng tiếp với chúng ta, quí vị có thể nhập vào từ trƣờng của Chƣ 

Phật Nhƣ Lai. Từ trƣờng của Chƣ Phật Nhƣ Lai khắp pháp giới hƣ không giới. 

Nhƣ thế nào mới tiếp xúc với nó đƣợc? tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh chính 

là tâm hộ pháp đƣợc nói ở đây, thất tín vị. Trong kinh đề của chúng ta “thanh 

tịnh bình đẳng giác”, tâm thanh tịnh quí vị vừa tiếp xúc đƣợc, đó là Thanh văn, 

Duyên giác, nếu nhƣ tâm bình đẳng, quí vị là Bồ Tát. Quí vị hoàn toàn tƣơng 

ƣng với bầu không khí của Phật. Nếu nhƣ quí vị giác ngộ rồi, đại triệt đại ngộ, 

quí vị liền thành Phật. Cho nên trên đề kinh “thanh tịnh bình đẳng giác” là ba 

giai  đoạn.  Đạt  đƣợc  thanh  tịnh  là  A  la  hán,  họ  đạt  đƣợc  rồi.  Đạt  đƣợc  bình 

đẳng là tín thứ tám, tín thứ chín, tín thứ mƣời. Đạt đƣợc bình đẳng, đạt đƣợc 

giác  ngộ,  đó  là  vị  thứ  cuối  cùng,  tức  là  thập  tín  viên  mãn,  thập  tín  viên  mãn 

Tập 563  447 



chính là đại triệt đại ngộ. Họ liền thoát ly mƣời pháp giới. Họ vãng sanh đến 

Cõi Thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, là việc nhƣ vậy. 

Kinh nói: “tâm tiến an nhiên”, tiến là tiến bộ, tinh tiến an nhiên. Tự nhiên 

mà hƣớng thƣợng đi lên, “duy trì không mất”, đây là công phu của họ, đây là 

định công của họ, họ sẽ không bị mất. “Thập phƣơng Nhƣ Lai khí phần giao 

tiếp”,  bắt  đầu  giao  tiếp,  tâm  hộ  pháp.  Không  hiểu  Phật  Pháp  thì  hộ  pháp  sẽ 

khó, sẽ vô cùng vô cùng khó. Hiện tại chúng ta sanh vào thế giới này, xã hội 

này là một xã hội loạn, toàn thể thế giới hỗn loạn, thiên tai liên miên. Bản thân 

chúng  ta  hiểu  đƣợc,  thực  sự  giác  ngộ  đƣợc  thì  phải  nghiêm  túc  mà  học  tập, 

trƣớc cầu tự độ, sau giúp đỡ những ngƣời đồng tu hữu duyên. Nhƣ thế nào gọi 

là hữu duyên? Họ thật tin, họ có thể hiểu đƣợc, giảng cho họ nghe họ có thể 

hiểu.  Nghe  hiểu  rồi  họ  thực  sự  chịu  làm,  đây  gọi  là  chúng  sanh  hữu  duyên. 

Điều này nhất định phải giúp đỡ, không thể bỏ qua. 

Xem  tiếp  Bồ  Tát  đệ  bát  tín  “hồi  hƣớng  tâm”,  bát  tín,  thất  tín,  là  Thanh 

văn, là A la hán. Bát tín là Bích Chi Phật, vẫn là Tiểu thừa. A la hán kiến tƣ 

phiền não đoạn rồi, tập khí chƣa đoạn đƣợc. Tập khí nếu nhƣ đoạn rồi, đệ thất 

tín tập khí đoạn đƣợc rồi, họ liền đến đệ bát tín. Bát tín là Bích Chi Phật. Kiến 

tƣ phiền não tập khí đều đoạn rồi, bát tín Bồ Tát đoạn những gì? Họ đang học 

gì?  Đoạn  trần  sa  phiền  não.  Họ  ở  đây  đoạn  trần  sa  phiền  não.  Hồi  tức  hồi 

chuyển, hƣớng là  thú hƣớng, là dùng lực vi diệu của tâm hộ pháp chiêu cảm 

quang của Phật đến chiếu. Lại nữa hồi quang là hƣớng đến Phật ví nhƣ hai tấm 

kính chiếu nhau, ánh sáng chiếu lẫn nhau. Câu cuối là câu ví dụ. 

“Kinh vân”, đây là điều đƣợc nói trong Kinh Lăng Nghiêm: “Giác minh 

bảo trì, năng dĩ diệu lực hồi Phật từ quang, hƣớng Phật an trú, danh hồi hƣớng 

tâm.” Phật quang chiếu họ, quang của họ phản chiếu trở lại cũng là chiếu Phật, 

ba  loại  hồi  hƣớng,  đầy  là  hồi  hƣớng  bồ  đề.  Chúng  ta  nên  biết,  hồi  hƣớng  là 

chúng  ta  học  Phật,  mục  tiêu  ở  đâu?  Mục  tiêu  là  thành  Phật.  Cho  nên  bình 

thƣờng nói hồi hƣớng ba nơi. Thứ nhất là hồi hƣớng bồ đề, đây là hồi hƣớng 

bồ đề. Thứ hai là hồi hƣớng chúng sanh, kết pháp duyên với tất cả chúng sanh. 

Thứ ba là hồi hƣớng thực tế, thực tế là tự tánh; hồi hƣớng chân nhƣ, hồi hƣớng 

tự tánh, đều không mong cầu gì đối với tất cả các pháp thế gian xuất thế gian. 

Bố  thí  không  mong  cầu  quả  báo.  Cho  đến  trì  giới,  trì  giới  chỉ  mong  cầu  đắc 

định, không phải thứ gì khác. Đắc định chỉ hi vọng khai huệ, khai ngộ. Đối với 

danh văn lợi dƣỡng thế gian hay xuất thế gian đều không mảy may dính mắc. 

Điều  này  quan  trọng!  Cho  nên  bát  tín  là  trần  sa  phiền  não  đoạn  đƣợc  rồi, 

nhƣng vẫn còn tập khí trần sa. Họ đã đến cửu tín vị rồi. Trần sa phiền não đoạn 

đƣợc rồi, họ liền đến cửu tín, thăng cấp rồi. Tại cửu tín vị, cửu tín vị là quyền 

448  Tập 563 



giáo Bồ Tát, Bồ Tát trong mƣời pháp giới, mƣời pháp giới đó là chín cấp bậc. 

Họ phải ở trong cửu tín vị đoạn tận tập khí trần sa phiền não, tập khí trần sa 

phiền  não  đoạn  đƣợc  rồi,  sau  khi  đã  đoạn  họ  là  đệ  thập  tín.  Đây  là  thứ  chín, 

giới tâm. 

Nói  tâm  hồi  hƣớng  Phật,  tức  là  Tịnh  giới  an  trú  không  mất.  Giới  này  là 

đạo cộng giới, đã chứng quả rồi. Ở địa vị Bồ Tát lập tức liền chứng đƣợc Phật 

quả, Phật trong mƣời pháp giới, Thiên Thai Trí Giả đại sƣ nói là lục tức Phật, 

chia Phật thành sáu bậc. Bậc Phật này gọi là tƣơng tợ tức Phật, không phải là 

chân  Phật,  chính  là  thập  tín  Bồ  Tát.  Thập  tín  Bồ  Tát  rất  giống  Phật.  Thông 

thƣờng chúng ta chắc chắn không nhận ra đƣợc, sẽ nhận họ thành chân Phật, vì 

sao nói họ là tƣơng tợ tức Phật, họ  không phải là chân Phật? Bởi vì họ chƣa 

chuyển thức thành trí, họ vẫn dùng vọng tâm. Tuy dùng vọng tâm, nhƣng họ 

dùng rất tốt, trong vọng tâm không có sai lầm, cho nên họ rất giống Phật. Đây 

là đạo công giới, cho nên an trú không mất, họ không phá giới, họ không bị 

mất giới. 

Kinh nói: “Tâm quang  mật hồi, hộ  pháp thƣờng ngƣng, vô thƣợng diệu 

tịnh, an trú vô vi,  đắc vô nghi thất,  danh viết giới tâm.” Tâm  quang  mật hồi, 

chúng ta dùng một câu thế gian để nói, có thể từ đây lãnh hội đƣợc ý nghĩa của 

nó. Tức là tâm bản thân và tâm Phật, tâm tâm tƣơng ƣng, đây chính là ý nghĩa 

của “mật hồi”. Tâm của Phật là định, thanh tịnh tịch diệt, tâm bản thân cũng là 

thanh tịnh tịch diệt, rất giống Phật, đây là hộ pháp thƣờng ngƣng, ngƣng là tịch 

tĩnh, vô thƣợng diệu tịnh, an trú vô vi. “Đắc cô di thất” là nói giới luật của họ 

viên mãn, viên tu viên chứng. Ở trên địa vị này, đoạn hết tập khí trần sa phiền 

não. Vừa đoạn tận tức là thành Phật, tức đệ thập tín. Thập tín gọi là “nguyện 

tâm”,  đây  là  Phật  trong  mƣời  pháp  giới,  tƣơng  tự  tức  Phật.  Tập  khí  trần  sa 

phiền não đoạn tận rồi, họ vẫn còn phiền não gì? Vô minh phiền não. 

Vô  minh  là  gì?  Trong  khóa  giảng  tôi  thƣờng  nói  khởi  tâm  động  niệm 

chính  là  vô  minh.  Nhƣng  ý  nghĩa  của  khởi  tâm  động  niệm  sâu  quá,  ngƣời 

thƣờng sẽ không hiểu đƣợc. Điều này trong Phật Pháp Đại Thừa phải nói tỉ mỉ. 

Khởi tâm động niệm quí vị xem xem mƣời pháp giới đến đỉnh rồi. Bởi vì khởi 

tâm động niệm mới có mƣời pháp giới. Nếu không khởi tâm, không động niệm 

mƣời pháp giới sẽ không có nữa. Cho nên đây gọi là căn bản vô minh. Quí vị 

xem trong kinh có nói, Phật nói: “vô minh bất giác sanh tam tế”. Từ trong ba tế 

tƣớng liền sanh tƣớng lục thô- “cảnh giới vi duyên trƣởng lục thô”. Đây là gì? 

đây là điều trong Phật Pháp nói rõ với chúng ta về khởi nguyên của vũ trụ. Vũ 

trụ có mặt nhƣ thế nào? Chính là một niệm bất giác đầu tiên, một niệm bất giác 

đó là khởi tâm động niệm. Có khởi tâm động niệm này  mƣời pháp giới mới 

Tập 563  449 



hiện  tiền.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm  mƣời  pháp  giới  liền  không  có 

nữa. Lục đạo của chúng ta, lục đạo là chấp trƣớc, tức là kiến tƣ phiền não biến 

hiện ra. A la hán, thất tín Bồ Tát, họ đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não rồi, vừa đoạn 

đƣợc thì lục đạo không còn nữa. 

Vĩnh Gia đại sƣ ở trong Chứng Đạo Ca nói rất hay: “mộng lý minh minh 

hữu lục thú”, lục đạo là mộng, một giấc mộng. Trong mộng quí vị chƣa tỉnh, 

quí  vị  đang  tiếp  tục  đang  nằm  mơ.  Vừa  tỉnh  ngộ  nhìn  lại  lục  đạo  liền  không 

còn nữa. Lục đạo không còn nữa, xuất hiện là cảnh giới gì? Chính là tứ thánh 

pháp giới, tức là ở đây nói: thất tín, bát tín, cửu tín, thập tín. Quí vị thấy cảnh 

giới này, đây vẫn là một giấc mộng. Lục đạo là mộng ở trong mộng. Mộng này 

nếu  nhƣ  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  mƣời  pháp  giới  liền  không  còn 

nữa. Mƣời pháp giới không còn vậy thì ngƣời đi đến đâu? Quí vị liền nhìn thấy 

nhất chân pháp giới hiện tiền. Cho nên nhất chân pháp giới mới là thực sự tỉnh 

mộng, sau khi tỉnh rồi thật là “giác hậu không không vô đại thiên”, Vĩnh Gia 

đại sƣ kiến tánh rồi. Ngài nếu chƣa minh tâm kiến tánh, lời này làm sao ngài 

nói  ra  đƣợc.  Cho nên  mƣời  pháp  giới  là  một  giấc  mộng,  lục  đạo  luân hồi  là 

mộng ở trong mộng. Chúng ta ngủ nghỉ cũng nằm mơ, đó mộng ở trong mộng. 

Phật hƣớng dẫn chúng ta đối với toàn thể mƣời pháp giới này nên có cách nhìn 

nhƣ  vậy.  Đây  chính  là  điều  Kinh  Kim  Cang  đã  nói:  tất  cả  pháp  hữu  vi  nhƣ 

mộng huyễn bào ảnh, tất cả pháp hữu vi bao gồm cả mƣời pháp giới, tức bao 

gồm cả Bồ Tát thập tín vị ở đây đang nói, không phải là thật. Cho nên thập tín, 

ở địa vị này họ đoạn đƣợc gì? Họ đoạn đƣợc vô minh. Vô minh tức là thực sự 

làm đƣợc không khởi tâm không động niệm, thì mƣời pháp giới này không còn 

nữa. Hiện ra là nhất chân pháp giới, cõi Thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật 

Nhƣ Lai. Nói cách khác cũng là Cõi Thật báo trang nghiêm của bản thân vốn 

có, nó và Cõi Thật báo trang nghiêm của Phật là một không phải hai. Thật là 

ngoài tâm không pháp, ngoài pháp không có tâm. Toàn là tự tâm biến hiện ra, 

họ  siêu  việt  mƣời  pháp  giới,  họ  đã  vào  sơ  trú  rồi,  Sơ  trú  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm.  Đó  chính  là  41  pháp  thân  đại  sĩ  trú  báo  độ.  Đây  là  điều  thƣờng  nói 

trong kinh Đại Thừa. 

Chúng ta xem đoạn văn này: “do tâm trú tịnh giới mà đƣợc tự tại”, cho 

nên ngƣời hiện nay không hiểu, cho rằng thọ giới rất cực khổ. Không biết rằng 

thọ giới là đƣợc đại tự tại. Thọ giới nếu nhƣ rất cực khổ, thì ai làm việc này? 

Giới là thanh lƣơng, giới là tự tại. Hiện nay chúng ta vì sao lại không nhìn ra, 

dƣờng nhƣ giới luật trói buộc đối với chúng ta rất nhiều, chúng ta không tự tại 

nữa, đó là gì? Bình thƣờng chúng ta phóng dật quen rồi, phóng đãng quen rồi, 

tất cả đều học những thói quen không tốt đó. Hiện tại nếu bảo quí vị cắt đứt 

450  Tập 563 



từng thói quen một, quí vị liền cảm thấy rất đau khổ. Quí vị không biết, đó thật 

là tự tại. Quí vị hiện tại cảm thấy rất an vui, rất tự tại là đau khổ. Vì sao vậy? 

sau khi chết đến ba đƣờng ác, quí vị  mới hiểu đƣợc đó  mới thật là khổ. Giới 

luật, quí vị cảm thấy hiện tại dƣờng nhƣ nơi nơi đều bị trói buộc, phải giữ quy 

củ, lúc quí vị tái sanh không đến Thế giới Cực Lạc, quí vị sanh thiên đƣờng. 

Quí vị nói xem, sanh thiên đƣờng an vui, hay là xuống địa ngục an vui? Giới 

luật  có  thể  giúp  đỡ  chúng  ta  đƣợc  thân  ngƣời,  sanh  thiên  đƣờng,  có  thể  giúp 

quí  vị  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc,  thế  gian  này  tự  tƣ  tự  lợi,  danh  văn  lợi 

dƣỡng, tham sân si mạn, nó giúp quí vị vào ba đƣờng ác. Nếu nhƣ quí vị thực 

sự rõ ràng, thực sự hiểu đƣợc, quí vị ở trong giới luật hƣởng thụ thanh tịnh tự 

tại, thực sự buông xuống rồi. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xƣa  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  trong  nhà 

Ngài không phải là không có tiền, vì sao Ngài đi khất thực từ nhà này sang nhà 

khác? Đại tự tại. Chúng ta cảm thấy Ngài rất cực khổ, quí vị tỉ  mĩ bình tĩnh 

quan sát thân tâm mạnh khỏe, dung quang rạng rỡ, tinh thần sảng khoái, giáo 

hóa chúng sanh, Ngài an vui! Không mong cầu gì cả, một thứ cũng không cần. 

Chúng sanh tiếp nhận sự giáo hóa của Ngài thì yên tâm rồi. Vì sao vậy?  đối 

với Phật không cần nộp học phí, không cần cúng dƣờng, bản thân tự tại, muốn 

mọi  ngƣời  đều  cùng  nhau  tự  tại.  Đó  là  Phật  Bồ  Tát.  Cho  nên  những  chỗ  này 

phải cẩn thận lãnh hội. Có thể lãnh hội đƣợc nhất định phải nghiêm túc mà học 

tập. Ngay cả thân thể này đều buông xuống rồi, hà huống là những thứ ngoài 

thân? 

Nên có thể chu du khắp mƣời phƣơng thế giới giáo hóa chúng sanh. Tùy 

theo nguyện của họ mà đều đầy đủ. Chúng sanh có một số nghi nạn khó giải 

quyết, tất cả đều có thể giúp họ giải quyết. Không có thứ gì cả, thì có thể du 

hóa khắp nơi. Nhƣ vậy làm sao không an vui đƣợc! Cho nên phải học Phật. 

Trong giai đoạn tôi đang học tập, mƣời năm đầu tiên Phật Thích Ca Mâu 

Ni không nhận sự cúng dƣờng của mọi ngƣời. Điều nay tôi phải học. Tôi vừa 

xuất gia liền giảng kinh, giảng kinh là việc tôi học từ khi còn ở nhà. Cho nên 

tôi vừa xuất gia, qua ngày thứ hai đã dạy ở Phật học viện. Pháp sƣ Bạch Thánh 

mở học viện Tam Tạng, liền mời tôi đến lên lớp. Đồng thời cũng nhận lời mời 

của  những  đồng  tu  bên  ngoài,  những  đạo  tràng  khác  mời  tôi  đi  giảng  kinh. 

Điều kiện của tôi rất đơn giản, tiền lộ phí quí vị phải phụ trách, lúc tôi ở lại đạo 

tràng của quí vị, những việc ăn uống ngủ nghỉ thì quí vị lo lắng, tiền tôi không 

cần đồng nào, còn có một việc là nhận quy y, tôi thay hòa thƣợng của quí vị 

truyền quy y, phái quy y là trú trì trong tự viện nơi quí vị cƣ trú, phát phái quy 

y, tên là của họ. Tôi chỉ thay quí vị cử hành nghi thức, không phải quy y với 

Tập 563  451 



tôi,  quy  y  Lão  hòa  thƣợng.  Lão  hòa  thƣợng  là  thầy  y  chỉ  của  quí  vị.  Vì  sao 

không  thể  quy  y  với  tôi?  Tôi  không  có  nơi  ở  cố  định,  quí  vị  tìm  tôi  không 

đƣợc. Thời gian tôi ở lại mỗi nơi đều không lâu, cho nên pháp duyên rất thịnh. 

Biết bao tự viện những vị pháp sƣ đó họ rất muốn mời tôi đến giảng kinh. Vì 

sao vậy?  không cần tiền. Cúng dƣờng của tín đồ toàn quy về thƣờng trú. Giúp 

thƣờng trú có thu nhập, lại đem đến cho họ nhiều ngƣời nhƣ vậy. Tôi và tín đồ 

nhất định không kiến lập mối liên hệ, tôi sẽ không lôi kéo tín đồ quí vị. Vì sao 

vậy?    Vì  tôi  không  có  đạo  tràng,  tôi  cũng  không  cần  đạo  tràng.  Có  rất  nhiều 

ngƣời  muốn  xây  đạo  tràng  cho  tôi,  tôi  không  cần.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

không có đạo tràng, không có đạo tràng mới tự tại. Có đạo tràng quản lý đạo 

tràng quí vị lo lắng biết bao! 

Ở Đài Bắc có một vị tín đồ rất kiền thành, cƣ sĩ Giản Phong Văn, ông là 

một ngƣời buôn bán kiến trúc, xây một tòa lầu rất lớn. Muốn tặng một tầng cho 

tôi  làm  giảng  đƣờng,  tôi  nói  đƣợc,  tôi  cứ  tƣởng  là  nói  cho  vui,  sau  khi  xây 

xong tòa nhà rồi, tôi từ nƣớc ngoài trở về Đài Loan, ông ấy đến sân bay đón 

tôi, đem toàn bộ giấy sở hữu nhà tặng cho tôi tại sân bay, tôi vừa xem là thật, 

tƣởng rằng là nói đùa chứ không phải thật, là thật, không phải là nói đùa. Tôi 

nói có phải ông muốn hại tôi không? Con không muốn hại sƣ phụ. Con muốn 

vì chánh pháp cửu trụ, hộ trì Phật Pháp làm sao mà dám hại sƣ phụ đƣợc? Tôi 

nói đạo tràng này có cần chi phí không? Đƣơng nhiên phải chi phí rồi. Tôi nói 

vậy  không  phải  là  ông  hại  tôi  sao?  Tôi  nói  một  tháng  cần  bao  nhiêu  tiền  chi 

phí? Lúc đó một tháng khoảng 60.000 đồng, phải mất 60.000 đồng tiền chi phí. 

Tôi nói tôi phải đi đâu mà kiếm tiền đây? Lúc đó ông ấy mới nghĩ đến. Ông ấy 

hỏi  vậy  phải  làm  sao?  Tôi  nói  mỗi  tháng  ông  cầm  đến  cho  tôi  60.000,  tôi  sẽ 

tiếp nhận đạo tràng của ông. Ông mỗi tháng không đem đến, tôi không làm, tôi 

không mắc lừa đâu. Tôi không thể đi hỏi tín đồ xin tiền, có lý gì lại nhƣ vậy! 

Cho  nên  mỗi  tháng  đem  60.000  đến,  đem  đến  ba  năm  nhƣ  vậy.  Sau  ba  năm, 

đạo tràng tín đồ đông rồi, liền có thu nhập. Thu nhập có thể phụ trách đƣợc. 

Tôi liền nói với ông ta, đƣợc rồi, ông đừng cầm đến nữa. Cầm đến ba năm, tôi 

sẽ không mắc lừa ngƣời khác đâu. Vì thế biết bao ngƣời tặng tôi đạo tràng tôi 

đều không cần. Nếu nhƣ tôi cần tôi  sẽ  nói điều kiện này, đạo tràng này  mỗi 

tháng chi phí nhiều ít, quí vị đều phải đem đến. Tôi sẽ không bị quí vị hại. Quí 

vị nói xem tự tại biết bao! Cho nên đến bất cứ đạo tràng nào đối với họ đều có 

lợi ích, dẫn đến ngƣời đông, cũng đem đến tiền tài. Cho nên đều hoan hỉ mời 

tôi đi giảng kinh, cũng đều thông minh, tôi thông minh họ cũng thông minh, họ 

sẽ không để cho tôi  ở lâu, giảng  một tháng, hai tháng thì nhanh chóng đi. Vì 

sao vậy? sẽ không xây dựng cảm tình đối với tín đồ nơi này. Không nên để cho 

452  Tập 563 



tín đồ đến rồi tƣơng lai sẽ xây chùa cho tôi. Vậy là họ lại lo sợ rồi. Tôi một đời 

sống những ngày nhƣ vậy. Những ngày tháng nhƣ vậy là học đƣợc từ bổn sƣ 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Thật tự tại! Đạo tràng nơi này kiến lập rồi, tìm gặp tôi, 

tôi là chủ tịch ở đây. Trƣớc nay tôi không hỏi nhiều. Đạo tràng là ba vị hộ pháp 

bỏ tiền ra mua. Giấy nhà đất là của ba vị thí chủ này. Đạo tràng thì sao? Chúng 

tôi mƣợn dùng, mƣợn dùng vô điều kiện. Chúng tôi làm một ngày thì dùng một 

ngày. Ngày nào không làm nữa thì vật về chủ cũ, trả cho quí vị. Đây là Phật 

Thích Ca Mâu Ni dạy cho chúng ta vậy. Quí vị xem xem Thế Tôn năm xƣa tại 

thế, tại vƣờn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc giảng kinh rất nhiều thời gian, Tinh Xá Trúc 

Lâm cũng giảng đƣợc một thời gian, đó đều là hoa viên biệt thự của cƣ sĩ cúng 

dƣờng Phật, thỉnh Phật đến đó giảng kinh thuyết pháp. Tôi học đƣợc ở đó. Phật 

có quyền sử dụng, hộ pháp có quyền sở hữu. Quyền sở hữu là của họ, quyền sử 

dụng là của tôi. Bộ kinh này tôi giảng xong rồi, vật về chủ cũ, trả lại cho họ. 

Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa những đệ tử này đều rất ngoan, ngoan 

ngoãn học tập, tâm đều ở nơi đạo. Chúng thƣờng theo Ngài 1255 ngƣời. Vì sao 

vậy? Những tài sản này có chủ. Không ai có thể đạt đƣợc, tâm mọi ngƣời liền 

để nơi đạo. Nếu nhƣ tài sản là của Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật tƣơng lai sau 

khi diệt độ, những tài sản này chúng ta có thể tiếp thu. Tâm của họ, tham tâm 

sẽ  khởi  lên.  Cho  nên  Phật  rất  thông  minh,  từ  lâu  đã  nghĩ  ra  chiêu  này  rồi, 

không có tài sản. Những vị đệ tử của Phật, những ngƣời đệ tử xuất gia, quí vị 

muốn kế thừa tài sản, không có, Phật một hào cũng không có. Mọi ngƣời đều 

phải học nhƣ Phật vậy, đƣợc đại tự tại, đƣợc tâm thanh tịnh thật sự. Cho nên 

du hóa khắp mƣời phƣơng thế giới, giáo hóa tự tại, theo nguyện của họ. Chúng 

sanh muốn cầu điều gì, chúng ta đều có thể làm họ mãn nguyện. 

Kinh nói: “trú giới tự tại, du hóa mƣời phƣơng, nơi đến tùy nguyện, nên 

nói nguyện tâm”. Nguyện này là gì? hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. 

Tôi đã từng rất nhiều lần khuyến khích mọi ngƣời không nên đem tiền tài cúng 

dƣờng tôi. Vì sao vậy? Quí vị cầm tiền đến cúng dƣờng, tôi phải phân tâm, tiền 

này phải dùng thế nào? Làm thế nào để bồi phƣớc cho quí vị? Tôi phải lo lắng 

việc này. Không có tiền thì tôi không cần phải lo lắng nữa. May là việc này là 

tôi  học  pháp  sƣ  Ấn  Quang,  thập  phƣơng  tứ  chúng  cúng  dƣờng  tất  cả  đều  in 

kinh  bố  thí.  Pháp  sƣ  Ấn  Quang  một  đời  chỉ  bố  thí  pháp,  rất  đơn  thuần.  Bản 

thân Ngài dùng tiền cúng dƣờng của thập phƣơng xây dựng một xƣởng in ấn, 

Hoằng Hóa xã tại chùa Báo Quốc ở Tô Châu do Ấn Quang Đại sƣ xây dựng. 

Kinh phí đó chính là tiền cúng dƣờng của thập phƣơng, tất cả đều ở đó. Những 

nơi nào có tai nạn, thì từ trong khoản tiền in ấn sẽ trích ra một số để đi cứu trợ. 

Cho nên tiền của Ngài không dùng nơi nào khác, tất cả đều dùng trong in kinh 

Tập 563  453 



sách. Điều này tôi đã học đƣợc rồi. Tôi sáu mƣơi năm nay cũng dùng tiền để in 

kinh sách. Tiền nhiều thì in Đại kinh. Quí vị xem Đại Tạng Kinh in gần 10.000 

bộ rồi. Bảo tồn văn hóa truyền thống Trung Quốc tôi cũng đã tận lực rồi. Nhà 

in Thƣơng Vụ đã in lại Tứ Khố Toàn Thƣ lần thứ hai rồi. Đây là bộ tùng thƣ 

lớn nhất của Trung Quốc. Đến tìm tôi, tôi nghe rồi nói là việc tốt. Quí hóa quá, 

tôi hiện tại có tiền, tôi nói tôi đặt với quí vị 100 bộ, tính thành giá thành phẩm 

cho tôi, tôi ủng hộ quí vị 100 bộ. Giá thành phẩm một bộ 50.000 usd,  5 triệu 

USD, sách in ra rồi. Nhà in Thế Giới cũng đến tìm tôi, nhà in Thế Giới ngày 

xƣa in Tứ Khố Hội Yếu, tôi mua rồi khoảng sáu bảy mƣơi bộ. Sách này họ chỉ 

in hai trăm bộ, tôi mua với họ đã gần 70 bộ. Tặng cho ai? Tặng cho mỗi tỉnh 

trong toàn quốc, khu tự trị, thành phố trực hạt,  tức thành phố đặc biệt, mỗi nơi 

chọn một trƣờng đại học, tặng cho thƣ viện trƣờng đại học, đồng thời tôi cũng 

tặng đại học Đại Tạng Kinh, lần này là tái bản, giám đốc của họ đến tìm tôi, là 

việc tốt, tôi nói tôi còn tiền, tôi đặt với họ 200 bộ, Hội Yếu 200 bộ, cũng là 5 

triệu usd. Tiền đã chi rồi. 200 bộ này đã chi rồi. Có ngƣời tặng tôi Quần Thƣ 

Trị Yếu , Quốc Học Trị Yếu, đây là bộ sách tôi mong cầu nhiều năm mà không 

tìm đƣợc, bỗng nhiên nhìn thấy rồi, nhƣ đƣợc của báu vậy, thật là quốc bảo của 

Trung Quốc. Tôi sợ nó tƣơng lai thất truyền cho nên tôi bảo tiệm sách, nhà in 

Thế  Giới  in  cho  tôi  10.000  bộ.  Quần  Thƣ  Trị  Yếu  10.000  bộ,  Quốc  Học  Trị 

Yếu  10.000  bộ,  chia  ra  tặng  cho  toàn  thế  giới  những  thƣ  viện  lớn  thu  thập. 

Những  thứ  này  sẽ  không  bị  thất  truyền,  sẽ  không  bị  thất  truyền  nữa.  Đây  là 

việc  tốt!  Bảo  tồn  văn  hóa  truyền  thống,  bảo  tồn  kinh  Phật.  Phật  kinh  có  rất 

nhiều, nó có bản quyền, chúng tôi không có cách gì hơn. Hiện tại chỉ có Long 

Tạng không có bản quyền. Cho nên Long Tạng chúng tôi in khoảng gần 7000 

bộ, đã lƣu thông 7000 bộ. Nhật Bản Đại Tạng Kinh, Đại Chánh Tạng, năm xƣa 

Đài  Loan  và  Nhật  Bản  không  có  việc  ký  bản  quyền.  Đài  Loan  in  ấn,  tôi  in 

1000 bộ, đây là việc mấy mƣơi năm về trƣớc. Ký điều ƣớc bản quyền rồi, thì 

không  còn  in  đƣợc  nữa,  nên  sau  đó  chuyển  qua  in  Long  Tạng.  Những  sách 

khác, nhƣ những quyển sách nhỏ phổ thông có rất nhiều loại, tƣơng lai chúng 

ta lƣu thông số lƣợng lớn, chính là Tịnh Độ Đại Kinh Giải và Đại Kinh Giải 

Diễn  Nghĩa,  những  sách  này  đối  với  thời  mạt  pháp  9000  năm  ngƣời  tu  học 

Tịnh  Độ  sẽ  có  lợi  ích  rất  lớn.  Những  sự  việc  này  chúng  ta  phải  thật  làm. 

Đƣơng nhiên điều quan trọng nhất dƣới đây là chúng ta phải làm sao để giúp 

đỡ bồi dƣỡng nhân tài, đây là việc lớn. Về phƣơng diện kinh điển chúng ta làm 

nhƣ vậy. Chúng tôi tin tƣởng trên thế giới bất cứ thiên tai gì cũng sẽ không làm 

thất truyền. Không thể tất cả các nơi đều có thiên tai, sẽ có một số nơi bảo tồn 

đƣợc. Hiện tại quan trọng nhất chính là bồi dƣỡng nhân tài hoằng pháp, đây là 

454  Tập 563 



vấn đề nghiêm trọng bức bách trƣớc mắt. Tôi cũng đến khắp nơi nói, hi vọng 

đại hộ pháp thật sự có phƣớc báo chú trọng bồi dƣỡng nhân tài, hi vọng những 

ngƣời thực sự phát tâm, phải tuân thủ lời dạy dỗ của lão tổ tông, một môn thâm 

nhập trƣờng thời huân tu, cơ sở nhất định là cắm bốn cái rễ cho chắc chắn, bất 

luận  là  tại  gia  xuất  gia,  Đệ  tử  quy,  Cảm  ứng  thiên,  Thập  thiện  nghiệp,  Sa  di 

luật nghi tại gia cũng phải học, mƣời giới sa di, 24 môn oai nghi, tại gia xuất 

gai đều phải học hết, quí vị có đƣợc cơ sở này rồi, quí vị mới thâm nhập kinh 

tạng, bất luận là thân phận xuất gia hay thân phận tại gia đều có thể giảng kinh 

dạy học. Phật Pháp liền hƣng vƣợng trở lại đƣợc. Chỉ cần có thật học, không 

nhất định phải có văn bằng, tôi nói với quí vị đồng học rằng, tôi tốt nghiệp cấp 

hai, không có văn bằng, nhƣng hiện tại ở nƣớc ngoài rất nhiều trƣờng đại học 

tặng cho tôi học vị tiến sĩ, tôi nói cho quí vị biết mấy thứ đó không có ích gì. 

Nghề của tôi không cần học vị tiến sĩ. Vì vậy phải chăm chỉ, phải cần cù, phải 

có thật học, phải có những thứ thật sự, trong xã hội này quí vị  mới có thể đi 

thông đƣợc. Xã hội trên toàn thế giới mới có thể hằng thuận chúng sanh, tùy 

hỷ  công  đức.  Thập  tín  nguyện  tâm  chính  là  ý  nghĩa  này,  nó  không  phải  là 

nguyện  gì  khác.  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói  rằng:  “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ 

công đức”. Thập tín chỉ giới thiệu đến đây. 

Bây  giờ  chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão.  Trang  739  hàng  thứ  hai. 

“tiểu hạnh đẳng giả, thập tín Bồ Tát, danh vi tiểu hạnh, đối bất thoái cố.” Bất 

thoái này là gì? Là ba loại bất thóai. Bởi vì Tiểu thừa còn thoái chuyển. Tiểu 

thừa chỉ có vị bất thoái, hạnh của sẽ thoái lui, niệm sẽ thoái lui. Đại hạnh Bồ 

Tát  họ  là  tam  bất  thoái,  viên  chứng  tam  bất  thoái,  tiểu  hạnh  Bồ  Tát  không 

đƣợc. Vì vậy nói “đối bất thoái” vậy. Ở phƣơng diện này không thể sánh bằng 

đại Bồ Tát. 

Nên nói bất thoái Bồ Tát gọi là đại hạnh Bồ Tát. Đây chính là ba loại bất 

thoái. Thập tín xƣng là tiểu hạnh Bồ Tát nên thăng trầm bất định vậy, có tấn có 

thoái, hạnh của họ có tiến có thoái, niệm của họ có tấn có thoái, chỉ là vị bất 

thoái. Vị họ tuyệt đối sẽ không thoái lui đến lục đạo. A la hán sẽ không thoái 

chuyển đến lục đạo nữa. Họ tu Bồ Tát đạo, họ sẽ thoái chuyển đến Tiểu thừa. 

Họ có vấn đề này. Cho nên họ không phải là ổn định, tức xƣng là tiểu hạnh. 

Đại hạnh tiểu hạnh là ở đây vậy. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn kinh văn dƣới đây. “Bất đản ngã sát chƣ Bồ 

Tát  đẳng,  vãng  sanh  bỉ  quốc,  tha  phƣơng  Phật  độ,  diệc  phục  nhƣ  thị.  Tùng 

Viễn Chiếu Phật sát, hữu thập bát câu-chi na-do-tha Bồ Tát Ma Ha Tát, sanh bỉ 

quốc độ- bỉ ở đây chỉ cho thế giới cực lạc-  Đông Bắc phƣơng Bảo Tạng Phật 

sát, hữu cửu thập ức Bất Thoái Bồ Tát, đƣơng sanh bỉ quốc. Tùng Vô Lƣợng 

Tập 563  455 



Âm Phật sát, Quang Minh Phật sát, Long Thiên Phật sát, Thắng Lực Phật sát, 

Sƣ Tử Phật sát, Ly Trần Phật sát, Đức Thủ Phật sát, Nhân Vƣơng Phật sát, Hoa 

Tràng Phật sát, Bất Thoái Bồ Tát đƣơng vãng sanh giả, hoặc số thập bách ức, - 

dùng ức làm đơn vị để tính- hoặc số bách thiên ức, nãi chí vạn ức.” 

Đoạn  này  trong  chú  giải  của  Niệm  Lão  nói.  “Dĩ  thƣợng  minh”  tức  là 

thuyết minh, phƣơng khác nêu ra 11 quốc độ Phật, nêu tên quốc độ Phật nêu 

đƣợc 11 cõi, và số lƣợng Bồ Tát vãng sanh. 

Dƣới đây lại nêu thêm hai cõi Phật, cõi Phật thứ 12, cõi thứ 13, nó thuộc 

đoạn kinh văn dƣới đây. 

Hội Sớ viết: thứ tự 13, là trƣớc và sau xuất thế, là nói về nơi chốn, nghĩa 

của  nó  chƣa  rõ.  Cõi  Phật  đƣợc  sắp xếp  thứ  tự  trƣớc  sau,  nguyên  nhân  không 

đƣợc  rõ  ràng  lắm.  Phải  chăng  cõi  Phật  này  có  đƣợc  trƣớc  sau  không  giống 

nhau. Phải chăng y theo sự thành lập trƣớc sau của cõi Phật mà nói. Thí dụ nhƣ 

cõi Phật của A Di Đà Phật, Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc nó mới mƣời kiếp. 

Nếu  nhƣ  y  theo  thứ  tự  để  sắp  xếp  có  thể  nó  sắp  xếp  ở  gần  cuối.  Nhƣng  sự 

thành tựu dạy học của Ngài, theo thành tựu mà nói, Ngài lại đƣợc xếp vào số 

một.  Theo  thứ  tự  thành  lập  của  cõi  Phật  mà  nói  Ngài  có  thể  xếp  ở  phía  sau. 

Cho nên rốt cuộc là hai loại nào, ở đây Phật không nói rõ ràng, nghĩa này chƣa 

rõ. “Nên nay cũng không nhất thiết nói sâu hơn”. Ở đây chúng ta cũng không 

cần  thiết  nghiên  cứu  về  nó,  không  sao  cả.  Trong  kinh  nêu  quốc  độ  này  và 

phƣơng khác 13 cõi. 13 cõi Phật này chỉ lƣợc thuyết trong vô lƣợng cõi, chỉ 

nêu ra vài ví dụ mà thôi. Vừa rồi chúng tôi đọc đoạn này, là thế giới Ta bà cho 

đến 11 cõi Phật. Đây là 11 cõi Phật Bồ Tát sẽ vãng sanh đến đó. Viễn Chiếu 

Phật sát có 18 câu chi na do tha Bồ Tát ma ha tát vãng sanh Thế giới Cực Lạc. 

Con số này nói ra rồi. Phƣơng Đông Bắc Bảo tạng Phật sát, có 90 ức bất thoái 

Bồ  Tát.  Chú  ý  nơi  này  đều  là  bất  thoái.  Bất  thoái  Bồ  Tát  là  ngƣời  minh  tâm 

kiến tánh, viên chứng tam bất thoái. Đây không phải là ngƣời bình thƣờng. Quí 

vị  xem  xem  thập  tín  vị  Bồ  Tát  vẫn  có  tấn  có  thoái,  thập  tín  hƣớng  lên  nữa 

chính là Sơ trú. Viên Giáo sơ trú tức viên chứng tam bất thoái. Thân phận nhƣ 

vậy đều vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc. 

Dƣới đây nêu  một số ví dụ, cũng là giảng về bất thoái Bồ  Tát. “Đƣơng 

vãng sanh giả” , chữ “đƣơng” này là chữ bất định, đã vãng sanh rồi, hiện tại 

vãng sanh, sẽ vãng sanh vậy. Đó chính là điều kiện của họ đều đã đầy đủ rồi. 

Là ngƣời đã vãng sanh rồi thì không nói nữa, ngƣời hiện tại vãng sanh cũng 

không  nói  nữa,  ngƣời  đƣơng  vãng  sanh,  tƣơng  lai  vãng  sanh,  con  số  này  rất 

khả quan rồi. “Hoặc số thập bách ức”, có mấy mƣơi ức, có mấy trăm ức, “hoặc 

số bách thiên ức”, mấy trăm ức, mấy ngàn ức, “cho đến vạn ức”. Nhiều Bồ Tát 

456  Tập 563 



nhƣ vậy đến bên đó vãng sanh, có thể thấy đƣợc sự thù thắng của Thế giới Cực 

Lạc, sự trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc. A Di Đà Phật ở Thế giới Cực Lạc, 

dùng  lời  hiện  đại  của  chúng  ta  mà  nói  Ngài  ở  nơi  đó  mở  trƣờng  học.  Quí  vị 

xem Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta về Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc không 

phải  một  lần,  trùng  lặp  rất  nhiều  lần.  Chúng  ta  ở  trong  kinh  điển  nhìn  thấy 

đƣợc, trong rất nhiều kinh có giảng thêm về Thế giới Cực Lạc, cũng gần hai 

trăm  loại.  Chuyên  giảng  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  mọi  ngƣời  đều 

biết có ba bộ kinh: Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh A Di Đà, Quán Vô Lƣợng Thọ 

Phật Kinh, ba bộ kinh này là chuyên giảng về Thế giới Cực Lạc. Mà trong ba 

kinh này duy chỉ có bộ kinh này là Thế Tôn tại thế đã nhiều lần tuyên giảng. 

Phật  năm  xƣa  tại  thế  giảng  kinh  chỉ  giảng  một  lần,  không  giảng  lần  thứ  hai, 

duy  chỉ  có  bộ  kinh  này  là  tuyên  giảng  nhiều  lần,  thấy  rõ  bộ  kinh  này  quan 

trọng! 

Ở Trung Quốc phiên dịch nhiều nhất là từ đời Hán đến đời Tống tám trăm 

năm, phiên dịch qua 12 lần. Từ kinh điển phiên dịch để xem thì thất truyền có 

bảy loại, hiện tại bảo lƣu đƣợc chỉ có năm loại, tức là nguyên bản dịch, năm 

bản nguyên dịch. Kinh văn ở trong năm loại nguyên bản dịch này đối chiếu để 

xem, trong đó sai khác rất lớn. Sai khác lớn đã nói lên không phải là giảng một 

lần. Nếu nhƣ giảng một lần, phiên dịch tuy không đồng thì giống vẫn nhiều chỉ 

khác ít thôi. Ở đây không phải vậy, đây là vấn đề thực sự rất lớn. Đặc biệt rõ 

ràng chính là nguyện. Nguyện là Kinh Vô Lƣợng Thọ, là hạt nhân, quan trọng 

nhất là một bộ phận. Quí vị xem bản 48 nguyện, có hai bản. Còn có hai bản là 

24 nguyện, khai biệt rất lớn. Bản phiên dịch đời nhà Tống là 36 nguyện, cho 

nên Tổ sƣ nói, điều này nhất định không phải là phiên dịch sai. Nhất định là 

nguyên bản khác nhau. Nguyên bản truyền đến Trung Quốc không giống nhau. 

Nguyên bản khác nhau đó tức là Phật nhiều lần tuyên thuyết bộ kinh này, để 

mọi ngƣời đặc biệt chú ý đến vấn đề này. Đây là Thế Tôn một đời nhiều lần 

tuyên  giảng  phổ  độ  chúng  sanh  khổ  nạn.  Làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  đối  với 

kinh này chỉ cần có thể tin, có thể hiểu, quí vị liền rõ ràng, có thể thực sự phát 

tâm cầu sanh Tịnh Độ, không có ai không vãng sanh. Thực sự là đại kinh một 

đời viên mãn thành Phật. Không có kinh nào thù thắng hơn nữa. Vì thế ý nghĩa 

này chúng ta nhất định phải rõ ràng. Sau đó quí vị  mới cảm thấy hi hữu khó 

gặp.  Đƣợc  thân  ngƣời  không  dễ  dàng,  đƣợc  thân  ngƣời  lại  nghe  đƣợc  Phật 

Pháp  không  dễ  dàng,  nghe  Phật  Pháp  có  thể  nghe  đại  kinh  không  dễ  dàng, 

nghe  kinh  Đại  Thừa  có  thể  nghe  đƣợc  bộ  kinh  này,  đó  thực  sự  là  không  dễ 

dàng.  Đặc  biệt  là  bản  hội  tập  của  Hạ  Liên  lão,  hội  tập  đƣợc  rất  hoàn  hảo. 

Chúng ta đọc bản này thì không cần đọc thêm năm nguyên bản dịch nữa, đơn 

Tập 563  457 



giản  nhiều  rồi.  Năm  nguyên  bản  dịch  toàn  bộ  đều  ở  trong  bản  này,  tập  đại 

thành.  Chú  giải  của  Niệm  Lão  cũng  là  tập  đại  thành.  Trong  chú  thích  kinh 

giảng đến Tịnh Độ, ông đều đem nó chép lại với nhau. Tổ sƣ Đại đức chú giải 

những điều này cũng sẽ hội tập lại. Cho nên kinh là hội tập bản, chú cũng là 

bản hội tập. Thật không thể nghĩ bàn. Chúng tôi suốt đời này, cũng giống nhƣ 

kệ khai kinh đã nói “trăm ngàn ức kiếp khó gặp đƣợc”, chúng ta gặp đƣợc rồi. 

Bành  Tế  Thanh  nói  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay  hiếm  có  khó  gặp  đƣợc  ngày 

này,  chúng  ta  gặp  đƣợc  rồi.  Cho  nên  trong  Kinh  Di  Đà  nói,  không  thể  thiếu 

thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên  đƣợc  sanh  nƣớc  kia.  Nhân  duyên  chúng  ta 

đầy đủ rồi, hiện tại vấn đề chính là thiện căn, phƣớc đức. Thiện căn là gì? Có 

thể tin có thể hiểu là thiện căn. Thực sự chịu niệm Phật  cầu sanh Tịnh Độ đó 

là phƣớc đức. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 564 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 29.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 740, hàng thứ hai từ dƣới đếm lên, bắt 

đầu xem từ đoạn kinh văn này. 

“Kỳ  đệ  thập  nhị  Phật,  danh  Vô  Thƣợng  Hoa,  bỉ  hữu  vô  số,  chƣ  Bồ  Tát 

chúng giai bất thoái chuyển, trí tuệ dũng mãnh, dĩ tằng cúng dƣờng vô lƣợng 

chƣ Phật, cụ đại tinh tấn, phát thú nhất thừa, ƣ thất nhật trung, tức năng nhiếp 

thủ  bách  thiên  ức  kiếp,  đại  sỹ  sở  tu,  kiên  cố  chi  pháp,  tƣ  đẳng  Bồ  Tát,  giai 

đƣơng vãng sanh. 

Kỳ đệ thập tam Phật, danh viết Vô Úy, bỉ hữu thất bách cửu thập ức đại Bồ 

Tát  chúng,  chƣ  tiểu  Bồ  Tát,  cập  tỳ  kheo  đẳng,  bất  khả  xƣng  kế,  giai  đƣơng 

vãng sanh, thập phƣơng thế giới, chƣ Phật danh hiệu, cập Bồ Tát chúng, đƣơng 

vãng sanh giả, đản thuyết kỳ danh, cùng kiếp bất tận.” 



Đoạn này, chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, đoạn văn trƣớc trích từ 

bản Ngụy dịch, bản dịch của Khƣơng Tăng Khải. Nếu tham khảo bản Đƣờng 

458  Tập 564 



Dịch, tức câu thứ nhất ở đây “kỳ đệ thập nhị Phật” tƣơng ứng với cõi Phật thứ 

12.  Theo  ví  dụ  trƣớc  đây,  đều  là  giảng  cõi  nƣớc  Phật  trong  mƣời  phƣơng.  Ở 

đây Phật thứ 12 cũng tƣơng ứng với ý nghĩa của cõi Phật. “Đức Phật thứ 12 tên 

là  Vô  Thƣợng  Hoa”.  Ví  dụ  Ngụy  dịch,  Phật  thứ  hai  tên  là  Bảo  Tạng.  Bản 

Đƣờng Dịch tức là Phật quốc Bảo Tạng. Phật quốc chính là cõi nƣớc. 

Cho đến cõi Phật thứ 12 hiển thị đức Bồ Tát vãng sanh, cũng đã nêu ra. 

Tức  là  nêu  ra  mà  nói,  “kiên  cố  chi  pháp”,  là  pháp  không  thoái  chuyển  vậy. 

Giới thiệu Bồ Tát nơi đó tu pháp vững chắc. “Đại sĩ” là danh xƣng của pháp 

thân  Bồ  Tát.  Giống  nhƣ  chúng  ta  xƣng  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát,  xƣng  là  Quan 

Âm đại sĩ, Di Lặc đại sĩ, Văn Thù, Phổ Hiền đại sĩ, đây đều là Đẳng Giác Bồ 

Tát.  Cấp  bậc  thấp  nhất  là  Viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  

thƣờng xƣng là 41 vị pháp thân đại sĩ. Cho nên Phật, Bồ Tát trong mƣời pháp 

giới đều không thể xƣng là đại sĩ. Đại sĩ nhất định là minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh  thành  Phật, mới  có  thể  xƣng  là  đại  sĩ.  Họ  đích  thực  viên  chứng  tam  bất 

thoái, cho nên xƣng là pháp kiên cố không thoái chuyển. Những vị đại Bồ Tát 

đều phát nguyện vãng sanh Thế giới Cực Lạc. 

Cho đến bất thoái Bồ Tát cũng vãng sanh cực lạc nghĩa đó là gì? Vì sao họ 

phải vãng sanh? họ không vãng sanh cũng có thể thành Phật. Vì sao nhất định 

phải  đến  Thế  giới  Cực  Lạc?  Nhƣ  trong  Đại  Luận,  Đại  Trí  Độ  Luận  giả  thiết 

một đoạn vấn đáp. Hỏi rằng: Bồ Tát pháp thân độ chúng sanh, nhờ gì mà chỉ 

đến trong thế giới Phật thanh tịnh vô lƣợng thọ, vì sao họ đến Thế giới Cực 

Lạc? Đáp rằng: Bồ Tát có hai hạng, một là có tâm từ bi, luôn vì chúng sanh, họ 

tạm  thời  không  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  trong  lục  đạo  thập  pháp  giới  giúp  đỡ 

chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh có hai sự việc. Giúp đỡ kẻ sơ học là giúp họ 

đoạn nghi sanh tín. Giúp đỡ ngƣời tu hành đã có cơ sở rất tốt, đó chính là mục 

tiêu thứ hai. Giúp đỡ họ phá mê khai ngộ. Mà phƣơng tiện phá mê khai ngộ thù 

thắng  vô  cùng,  không  gì  bằng  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Phàm  phu,  trong  kinh 

thƣờng nói đại tâm phàm phu, tin tƣởng Đại Thừa, tu học Đại Thừa, phát tâm 

cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Đó gọi là đại tâm phàm phu. Họ trong đời này có 

thể thành tựu, sanh đến Thế giới Cực Lạc chúng ta biết đƣợc, những ngƣời này 

sanh về đâu? Kỳ thật chúng ta đều thuộc hạng ngƣời này. Sanh đến Thế giới 

Cực Lạc cõi phàm thánh đồng cƣ, thân phận là gì? Vẫn là thân phận con ngƣời. 

Thế giới Cực Lạc có nhân thiên. Chúng ta đến bên đó là thân phận con ngƣời. 

Ngƣời có trình độ đạo đức cao là thân phận thiên nhân. Nhƣng sanh đến Thế 

giới Cực Lạc liền đạt đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, đều 

làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nói cách khác, tuy là thân phận thiên nhân trong 

cõi đồng cƣ, đến Thế giới Cực Lạc đạt đƣợc lợi ích thù thắng, trí tuệ, đạo lực, 

Tập 564  459 



thần  thông,  phƣớc  đức  bình  đẳng  với  Pháp  thân  Bồ  Tát.  Điều  này  không  thể 

nghĩ bàn. Đây là điều trong mƣời phƣơng thế giới không có. Vì sao ở Thế giới 

Cực Lạc có? Ở thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà trong nhân địa phát 48 nguyện, 

năm kiếp tu hành 48 nguyện, nguyện nguyện đều viên mãn, cho nên là thành 

tựu bổn nguyện công đức oai thần của Di Đà, gia trì nhƣ vậy mà đƣợc, đây là 

điều mà thế giới phƣơng khác không có. Thế giới này thể hiện sự thù thắng vô 

tỷ. Đây là điều không phải Bồ Tát không biết. Bồ Tát biết sự việc này, cho nên 

Bồ Tát có hai lựa chọn. Ngƣời nhiều từ bi thì độ chúng sanh trƣớc. Giống nhƣ 

Bồ  Tát  Địa  Tạng đã  làm  gƣơng  “địa  ngục  bất  không,  thệ  không  thành Phật”. 

Độ chúng sanh trƣớc sau đó mới suy nghĩ đến bản thân, thậm chí hoàn toàn 

không suy nghĩ. 

Hàng  thứ  hai,  tập  trung  công  đức  của  chƣ  Phật,  “nhạo  đa  tập  chƣ  Phật  

công đức giả, chí nhất thừa thanh tịnh vô lƣợng thọ thế giới, hiếu đa vi chúng 

sanh giả, chi vô Phật Pháp chúng xứ”. Đây là hàng thứ hai. Họ thích tích nhiều 

công  đức  của  chƣ  Phật.  Vì  sao  vậy?  Tƣơng  lai  độ  chúng  sanh  trong  mƣời 

phƣơng thế giới. Có thể độ đƣợc triệt để, có thể độ đƣợc rốt ráo, dƣờng nhƣ đi 

học  ở  trong  trƣờng  học  vậy.  Tâm  từ  bi  nhiều  họ  không  tốt  nghiệp,  liền  đi  ra 

dạy học. Đƣơng nhiên có lúc cũng lực bất tòng tâm. Vì sao vậy? Bản thân chƣa 

chứng đắc viên mãn. Một loại khác, họ không phải không có tâm từ bi, tôi phải 

chứng đắc Phật quả viên mãn rốt ráo, tôi lại đi độ chúng sanh. Lúc độ chúng 

sanh tất cả vô ngại. Có thể nói là hai hạng ngƣời này bổn nguyện có sai biệt. 

“Nhạo đa tập chƣ Phật công đức”. Chữ “nhạo” này chính là hoan hỷ, yêu 

thích. Đa tập chƣ Phật công đức, đó là không nơi nào hơn Thế giới Cực Lạc. 

Cho nên họ liền đến, nhất thừa thanh tịnh, thế giới vô lƣợng thọ, chính là Thế 

giới Cực Lạc. Họ sẽ chọn nơi này. Nơi này thực sự mọi thứ đều tốt. Trong kinh 

văn nói với chúng ta, phàm sanh đến Thế giới Cực Lạc cõi phàm thánh đồng 

cƣ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  đều  không  ngoại  lệ.  Họ  mỗi  ngày  có  thể  đi  tham 

viếng  tất  cả  quốc  độ  chƣ  Phật  trong  mƣời  phƣơng.  Thật  gọi  là  vô  lƣợng  vô 

biên. Đi thăm viếng nhƣ thế nào? Họ phân thân để đi thăm viếng, hóa thân để 

đi thăm viếng. Đầu tiên lễ kính cúng Phật tu phƣớc. Quí vị xem một ngày họ tu 

phƣớc báo lớn biết bao! Phƣớc báo cúng dƣờng một vị Phật đã không thể nghĩ 

bàn rồi. Họ  mỗi ngày có thể cúng dƣờng tất cả chƣ Phật  mƣời phƣơng, ngày 

ngày tu cúng dƣờng. Tu phƣớc này, ngoài tu phƣớc ra, nghe Phật giảng kinh 

dạy  học  tu  huệ,  cho  nên  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  phƣớc  huệ  rất 

nhanh, có thể nói liền viên mãn. Đây là thế giới phƣơng khác không có những 

việc này. Nếu nhƣ có, Thế Tôn nhất định sẽ nói cho chúng ta, mà Thế Tôn chỉ 

460  Tập 564 



nói Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc của Phật A Di Đà. Điểm này chúng ta phải 

đặc biệt lƣu ý. 

Hai  câu  dƣới  đây  đều  đƣợc  nhắc  đến  trong  Đại  Luận,  hiếu  đa  vị  chúng 

sanh giả, “hiếu” là yêu thích. Yêu thích vì chúng sanh nhiều hơn, chúng sanh 

khổ quá rồi, chúng ta toàn tâm toàn lực để giúp đỡ họ. Hàng Bồ Tát này liền 

đến các nơi không có Phật Pháp. Thế giới này không có Phật Pháp, không có 

Tam bảo, họ đến nơi này, tâm từ bi rất lớn! 

Lại  Luận  Chú  viết:  những  vị  Bồ  Tát  chƣa  chứng  tịnh  tâm,  Bồ  Tát  chƣa 

chứng đắc đến tâm thanh tịnh, sơ địa đã lên thất địa đã trở lại chƣ Bồ Tát vậy. 

Đây là nói về biệt giáo, sơ địa của Biệt giáo là Sơ trụ của viên giáo. Viên giáo 

sơ trụ đến Bồ Tát thất trụ, đây cũng đều là kiến tánh. Nếu nhƣ xuống thêm một 

bậc đó chính là thập tín vị, Thông giáo. 

Thiên  Thai  thông  giáo  nói  là  từ  Sơ  địa  đến  thất  địa,  đó  chính  là  chỗ  này 

chúng ta nói Sơ tín đến thất tín. Thất tín là A la hán. 

“Bồ Tát này cũng có thể hiện thân”, có thể hiện bao nhiêu thân? Hoặc một 

trăm,  hoặc  một  ngàn,  hoặc  một  vạn,  hoặc  một  ức,  hoặc  trăm  ngàn  vạn  ức, 

không có cõi Phật nào không đến làm Phật sự. A la hán có thể làm đƣợc. Thập 

tín  Bồ  Tát  có  thể  làm  đƣợc.  Nếu  làm  tâm  nhập  vào  tam  muội  cho  đến  tâm 

không gì không làm. Tác tâm này chính là nhập định. 

Trong Kinh Địa Tạng chúng ta thấy, Quang Mục nữ gặp A la hán, thỉnh 

giáo với A la hán, mẫu thân của cô ta lúc tại thế tạo nghiệp bất thiện, hiện tại 

sanh vào nơi nào? A la hán nhập định, nhập định Ngài mới có thể nhìn thấy, 

sau khi nhập định nói với cô ấy, thân mẫu của cô ấy đang ở trong địa ngục, ở 

nơi đó rất khổ, dạy Quang mục nữ niệm Phật siêu độ cho mẹ mình, niệm đức 

Thanh Tịnh Liên Hoa Mục Nhƣ Lai. A la hán nếu không nhập định thì không 

nhìn thấy. Pháp thân Bồ Tát không nhƣ vậy, pháp thân Bồ Tát không cần nhập 

định. Công lực của họ cao, hành trụ tọa ngọa đều ở trong định, tâm họ không 

tán loạn, trong tâm họ không có tạp niệm. Cho nên tác dụng của kiến tánh và 

không kiến tánh khác nhau rất lớn. Vì dùng tác tâm gọi là chƣa đắc tịnh tâm. 

Tâm của họ không thanh tịnh nhất định phải nhập định, không nhập định tâm 

của họ sẽ không thanh tịnh. Nhập định thì tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Vị Bồ Tát này nguyện sanh Tịnh Độ an lạc, tức gặp Phật A Di Đà. Lúc gặp 

Phật A Di Đà và chƣ Bồ Tát ở thƣợng địa, rốt ráo thân đẳng pháp đẳng. Vị Bồ 

Tát này phát nguyện sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, họ đi liền gặp đƣợc 

A Di Đà Phật, lúc gặp A Di Đà Phật và thƣợng địa, tức là Bồ Tát trong cõi thật 

báo trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc và họ thân bình đẳng, pháp bình đẳng. 

Điều này chúng ta đã biết. Không cần nói những vị Bồ Tát này đến Thế giới 

Tập 564  461 



Cực  Lạc  bình  đẳng  với  Pháp  thân  Bồ  Tát.  Phàm  phu  đến  Thế  giới  Cực  Lạc 

cũng  bình  đẳng  với  Pháp  thân  Bồ  Tát.  Đây  là  Di  Đà  bổn  nguyện  gia  trì. 

Nguyện thứ 20 trong 48 nguyện nói: vãng sanh Thế giới Cực Lạc đều làm A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Thế giới Cực Lạc là pháp giới bình đẳng. Chứng đƣợc A 

Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  họ  cũng  sẽ  đi,  vì  sao  họ  muốn  đi?  Tức  đoạn  trƣớc  nói, 

“thích tích tập nhiều công đức của chƣ Phật”,  mục đích mà họ  muốn đi là ở 

đây. Còn chƣa chứng đắc pháp thân. Chƣ Bồ Tát tiểu hạnh đến Thế giới Cực 

Lạc, đƣợc nguyện thứ 20 của Phật A Di Đà, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

họ  đƣợc  nguyện  này  gia  trì,  tức  đều  trở  thành  A  Duy  Việt  Trí.  Cho  nên  và 

thƣợng địa, thƣợng địa là cõi thật báo trang nghiêm, thân bình đẳng, pháp bình 

đẳng với Bồ Tát. Thân đẳng, dùng lời hiện tại chúng ta nói là hƣởng thụ vật 

chất bình đẳng. Pháp đẳng đó là trí tuệ, đạo lực, thần thông cũng bình đẳng với 

Pháp thân Bồ Tát. 

Đoạn này nêu ra một ví dụ. Giống nhƣ Bồ Tát Long Thọ, Bồ Tát Bà Tẩu 

Bàn Đầu, nguyện sanh nƣớc kia để làm nhƣ vậy. Long Thọ là Bồ Tát Sơ địa, 

có lẽ thuộc hàng Bồ Tát này. 

Lại nói: Bồ Tát ở nơi Thất địa đắc đại tịch diệt, đây đúng là vào cảnh giới 

rồi.  Trên  không  thấy  chƣ  Phật  để  cầu,  dƣới  không  thấy  chúng  sanh  để  độ, 

muốn  xả  Phật  đạo  chứng  nơi  thật  tế.  Trong  cảnh  giới  này,  có  ý  niệm  này 

không? Nếu nhƣ là thật, Bồ Tát sơ địa sẽ không, cho nên ở chỗ này nhất định 

phải  hiểu  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên,  Viên  giáo  nhất  định  sẽ  không  nhƣ  vậy, 

Viên giáo trở xuống thì có thể. Bồ Tát Viên giáo địa thƣợng tập khí vô thỉ vô 

minh  chƣa  đoạn  tận.  Phân  biệt  chấp  trƣớc  và  tập  khí  đều  đoạn  tận  rồi.  Nên 

chúng  ta  biết  đây  không  phải  là  cảnh  giới  của  Viên  giáo.  Bởi  vì  trên  không 

thấy  chƣ  Phật  để  cầu,  dƣới  không  thấy  chúng  sanh  để  độ,  họ  muốn  xả  Phật 

đạo, họ vẫn còn ý niệm này, vẫn còn khởi tâm động niệm. Vậy chúng ta biết 

đây không phải là Bồ Tát viên giáo. Biệt giáo về trƣớc, cảnh giới bình đẳng 

tánh hiện tiền, vô Phật vô chúng sanh, ngƣời tu hành đến cảnh giới này, họ liền 

muốn xả Phật đạo. Chứng nơi thật tế, thật tế chính là Niết Bàn, quyền tiểu Bát 

niết  bàn.  A  la  hán  chứng  là  tiểu  thừa  Niết  bàn,  Bồ  Tát  chứng  là  quyền  giáo 

Niết  Bàn.  Trong  lúc  quan  trọng  này,  “lúc  đó  nếu  không  đƣợc  mƣời  phƣơng 

chƣ Phật thần lực gia trì, liền vào diệt độ, không khác gì với Nhị thừa. Họ nhập 

diệt liền không khởi tác dụng nữa. Đây không phải là thực sự minh tâm kiến 

tánh. Thực sự  minh tâm kiến tánh gọi là Đại bát niết bàn. Cảnh giới họ nhập 

vào không phải là Đại bát niết bàn. Tƣơng tự với Đại bát niết bàn không phải 

là thật, vẫn là  một loại ảo giác. Nhƣng Phật sẽ chiếu cố họ. Họ ở trong cảnh 

giới này, mƣời phƣơng Phật nhất định hiện thân thuyết pháp cho họ, khuyên họ 

462  Tập 564 



nên  dũng  mãnh  tinh  tấn,  phải  phƣớc  huệ  song  tu.  Chúng  ta  ở  đây  cũng  biết 

đƣợc, chƣ Phật nhất định khuyên họ  cầu sanh Tịnh Độ. Bởi vì đến Thế  giới 

Cực Lạc gặp Phật A Di Đà, thì không còn nạn này nữa. Lỗi lầm này chắc chắn 

không còn nữa. 

Trên đây Đại Luận và Vãng Sanh Luận Chú đều nói rõ nguyên do Bồ Tát 

bất thoái nguyện vãng sanh cực lạc. Hiểu đƣợc đạo lý này quyền giáo Bồ Tát 

vẫn còn đi sai đƣờng, đến Thế giới Cực Lạc vấn đề sẽ không còn nữa. Thƣợng 

cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sanh. Ở Thế giới Cực Lạc chắc chắn đƣợc Phật A 

Di Đà gia trì. Lúc nào có thể làm đƣợc? Từ trên lý chúng ta thấy, vãng sanh 

đến Thế giới Cực Lạc, quí vị gặp đƣợc Phật A Di Đà rồi, quí vị liền đƣợc gia 

trì, lúc đó quí vị liền có thể làm đƣợc, giống nhƣ Pháp thân Bồ Tát vậy, muốn 

dùng thân gì để đƣợc độ liền dùng thân đó. Đây không phải là ý của bản thân, 

có ý nghĩ của bản thân thì không đƣợc. Không có ý nghĩ của bản thân họ liền 

có thể. Vì sao vậy? Ý nghĩ của bản thân chúng ta là vọng niệm, là vọng tâm. 

Thứ này chƣớng ngại, không có ý nghĩ này quí vị dùng là chân tâm, chân tâm 

không  bị  chƣớng  ngại.  Chân  tâm  chính  là  tự  tánh  bình  đẳng  với  những  điều 

Chƣ Phật Nhƣ Lai đã chứng. Chƣ Phật Nhƣ Lai chứng đắc là thanh thanh tịnh 

tịnh.  Những  thứ  Bồ  Tát  họ  chứng  đắc  đƣợc  là  mơ  mơ  hồ  hồ,  không  rõ  ràng, 

đích thực đã chứng đắc. Cho nên phải đƣợc chƣ Phật gia trì, đạo lý chính là 

đây vậy. Quí vị vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc gặp đƣợc Phật A Di Đà rồi, 

liền đƣợc Di Đà gia trì mọi lúc mọi nơi quí vị sẽ không mê thất. Đây là Bồ Tát, 

vì sao phải đến Thế giới Cực Lạc, đạo lý chính là đây vậy. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới. 

Vô Lƣợng Thọ  Khởi Tín  Luận viết, đây là bản do cƣ sĩ  Bành Tế  Thanh 

viết. “Hữu minh vãng sanh Bồ Tát bất khả kế số, giai thị Nhƣ Lai nguyện lực 

sở trì, quang minh sở nhiếp.” 48 nguyện của A Di Đà Phật công đức không thể 

nghĩ bàn, 48 nguyện khởi lên tác dụng, chính là hiện nay khoa học chúng ta 

nói là năng lƣợng, Phật Pháp nói là quang minh, khoa học nói là năng lƣợng. 

Năng lƣợng này vô cùng lớn. Có thể nhiếp thọ pháp giới hƣ không giới, tất cả 

vạn pháp, vạn sự vạn vật, cho nên “Trí Giả đại sƣ lâm chung” đây đều là thị 

hiện, Trí Giả đại sƣ là Phật Thích Ca Mâu Ni tái lai, lúc Trí Giả đại sƣ vãng 

sanh, “bảo môn nhân xƣớng tụng Kinh Vô Lƣợng Thọ tức là A Di Đà Phật, 

tiễn ngài vãng sanh. “Và đề mục Quán Kinh”, nam mô Phật Thuyết Quán Vô 

Lƣợng Thọ Phật Kinh, đây là tên kinh. Chấp tay tán tụng, đây là Trí Giả đại sƣ 

thị hiện lần cuối cùng. 

“Tứ  thập  bát  nguyện  nguyện,  trang  nghiêm  Tịnh  Độ,  hoa  trì  bảo  thọ,  dị 

vãng vô nhân”.  Ba câu trƣớc tán thán Thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc y 

Tập 564  463 



báo chánh báo trang nghiêm, từ đâu mà có? Do công đức 48 nguyện thành tựu 

đƣợc. Thành tựu nhƣ thế nào? Trong kinh nói rất rõ ràng, tu hành năm kiếp. 

Không có công phu tu hành thì không đƣợc. Hiện nay chúng ta nói công đức 

giảng kinh hồi hƣớng, có hay không? Có. Bản thân việc giảng kinh đã có công 

đức, là nhiếp công đức Phật A Di Đà làm công đức của mình. Đây là nơi bản 

thân  ngƣời  giảng  kinh  mà  nói,  từ  nơi  Phật  A  Di  Đà  mà  nói  thì  sao?  Phật  là 

nhiếp thọ tất cả công đức của chúng sanh làm công đức của mình, quang quang 

tƣơng chiếu. Phật quang chiếu đến chúng ta, quang của chúng ta phản xạ lại 

chiếu đến Phật, là ý nghĩa nhƣ vậy. Nếu nhƣ chúng ta giảng kinh, lại có thể y 

giáo phụng hành thì công đức này rất lớn. Nói đƣợc mà làm không đƣợc không 

thể nói là không có công đức, nhƣng không lớn, sức lực không đủ. Nói đƣợc 

mà lại làm đƣợc, thì công đức này rất lớn. 

Hiện tại trong thời đại chúng ta, từ trên lý luận mà nói, trong lý luận của 

kinh luận đại thừa, trong thế giới hiện tại này những nhà khoa học hàng đầu, 

những báo cáo nghiên cứu của họ, chúng ta đối với ý niệm, đặc biệt là ý niệm 

tập thể hóa giải đƣợc tai nạn trên thế giới, chúng ta không hoài nghi, chúng ta 

vô  cùng  khẳng  định  rằng  chắc  chắn  có  thể  làm  đƣợc.  Đây  là  nói  trên  lý,  nói 

trên  sự  thì  sao?  Vấn  đề  rất  nhiều.  Có  đƣợc  mấy  ngƣời  thực  sự  có  tâm  thanh 

tịnh? Họ độ bản thân sức lực đã không đủ rồi, thì họ làm sao có thể giúp đỡ 

ngƣời khác? Các nhà khoa học nói với chúng ta: ngƣời thực sự tâm thanh tịnh, 

hàng ngƣời tu trì có tâm thanh tịnh, họ đến cầu nguyện mới hiệu quả. Không 

phải là ngƣời thƣờng. Hơn 8000 ngƣời, hơn 8400 ngƣời thì có thể làm cho trái 

đất không xảy ra thiên tai. Đây là gì? là công đức ý niệm thanh tịnh của tập thể 

có  đƣợc  năng  lực  lớn  nhƣ  vậy.  Chúng  ta  bình  tĩnh để  suy  nghĩ,  khoảng  một 

ngàn  ngƣời  cũng  không  dễ  dàng  tìm  đƣợc  hà  huống  là  tám  ngàn?  Nói  cách 

khác, thiên tai chắc chắn có, không thể nào tránh khỏi, nhƣng có cầu nguyện 

cũng tốt hơn không cầu nguyện. Mọi ngƣời thực sự cùng nhau đến cầu nguyện, 

trong Phật Pháp chính là niệm A Di Đà Phật. Chƣ vị  nên biết niệm A  Di Đà 

Phật tức là họ đang nói cầu nguyện, năng lƣợng so với sự cầu nguyện của họ 

thì  thù  thắng  hơn  nhiều!  Năng  lƣợng  niệm  Phật  này  không  có  gì  sánh  bằng, 

phƣơng pháp tu hành gì cũng không sánh bằng. Chúng ta phải tin tƣởng. Bởi vì 

một câu danh hiệu Phật này nó ngƣng tụ tất cả những tinh túy của thiện pháp 

trong khắp pháp giới hƣ không giới, là thiện ở trong thiện, bảo ở trong thiện. 

Đồng  học  Tịnh  Tông    rất  nhiều  ngƣời  đều  không  biết,  cho  nên  niệm  không 

phải là không hữu hiệu, hiệu quả không lớn, không rõ ràng. Chúng ta vô cùng 

vô  cùng  may  mắn  gặp  đƣợc  bộ  đại  kinh  này,  gặp  đƣợc  chú  giải  của  Hoàng 

Niệm Lão, ông ấy chú giải bộ kinh này trích dẫn kinh sách 83 bộ, chú giải của 

464  Tập 564 



Tổ sƣ Đại đức xƣa nay 101 bộ, chín bộ của những Tổ sƣ Đại đức Nhật bản và 

Hàn quốc, tổng cộng tƣơng đồng với chúng ta đã đọc 193 loại kinh luận. Điều 

này bản thân đã là đại công đức vô cùng rồi. Chúng ta đọc bộ kinh này để cho 

những  bộ  kinh  đó  gợi  ý  cho  chúng  ta,  làm  cho  tánh  đức  trong  tự  tánh  của 

chúng ta xuất hiện. Bởi vì Phật nói rất nhiều “tất cả chúng sanh vốn là Phật, tất 

cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”, nhờ điều này làm cho tự 

tánh của chúng ta hiển lộ ra, công đức này rất lớn. Đây mới thực sự có thể độ 

bản thân, có thể độ chúng sanh, có thể giúp đỡ trái đất hóa giải thiên tai. Thực 


sự  rõ  ràng,  thực  sự  hiểu  đƣợc,  thực  sự  làm  rồi,  thực  sự  đem  những  lời  giáo 

huấn  nghĩa  lý  trong  kinh  điển,  thực  hiện  vào  trong  cuộc  sống  hàng  ngày  của 

chúng ta, phƣơng pháp không khó, then chốt là buông bỏ. Chúng ta ngày nay 

phiền phức lớn nhất chính là không buông bỏ đƣợc, vọng tƣởng nhiều quá, tạp 

niệm  nhiều  quá.  Những  vọng  tƣởng  tạp  niệm  này  nhất  định  phải  hiểu  đƣợc. 

Trong tâm thanh tịnh của chúng ta nhất định không có. Nó từ đâu mà có? nó từ 

thức mạt na mà có. Thức mạt na hoàn toàn là nhiễm ô, gọi là ý nhiễm ô. Chúng 

ta hiện nay ý niệm không tốt, ý niệm toàn là thức mạt na, chuyển mạt na thức 

thành bình đẳng tánh trí thì tốt rồi. Mạt na thức vừa chuyển chính là bình đẳng 

trong đề kinh này của chúng ta. Bình đẳng là chân tánh, bình đẳng đối với tất 

cả vạn pháp, không có cao thấp. 

Trong  kinh  giáo  Đại  thừa  nói  “nhập  bất  nhị  pháp  môn”,  “vạn  pháp  quy 

nhất” nhất là thanh tịnh bình đẳng. Chúng ta dùng tâm thanh tịnh bình đẳng để 

niệm Phật, đó chính là nhất niệm tƣơng ƣng, niệm niệm tƣơng ƣng, tâm A Di 

Đà Phật là thanh tịnh bình đẳng giác, chúng ta tuy chƣa giác ngộ, nhƣng đã 

làm đến bình đẳng thanh tịnh, chắc chắn khởi tác dụng cảm ứng đạo giao, cho 

nên “dị vãng vô nhân”,  đến Thế giới Cực Lạc không khó. Chúng ta nói một 

cách đơn giản về câu nói này, nhất tâm chuyên chú niệm A Di Đà Phật. Câu 

trƣớc quan trọng, nhất tâm chuyên chú là không có tạp niệm, không bị cảnh 

giới  bên  ngoài  quấy  nhiễu.  Năng  lƣợng  của  ý  niệm  này  rất  lớn  rất  lớn,  đƣợc 

các nhà khoa học hiện nay chứng minh rồi. Ý niệm của nhất tâm chuyên niệm 

này, nhất niệm A Di Đà Phật có thể thay đổi thế giới. Quí vị có thể tin đƣợc 

không?  Có  thể  tin  đƣợc.  Một  niệm  chuyên  chú  này  là  chắc  chắn  vãng  sanh. 

Nên nói một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm 

Phật. Lúc quí vị niệm niệm này vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, 

làm sao không thể thay đổi thế giới! làm cho thế giới ta bà của bản thân thay 

đổi thành Thế giới Cực Lạc. Một niệm đó thực sự thay đổi thế giới. Tôi niệm 

tôi thay đổi, quí vị niệm quí vị thay đổi, họ niệm họ thay đổi, ai niệm ngƣời đó 

thay  đổi.  Nếu  nhƣ  tập  thể  chúng  ta  có  đƣợc  mấy  mƣơi  ngƣời  nhƣ  vậy,  một 

Tập 564  465 



trăm  hai  trăm  ngƣời  cùng  nhau  niệm,  một  trăm  hai  trăm  ngƣời  đã  không  dễ 

dàng kiếm rồi, mấy mƣơi ngƣời hoặc giả có thể tìm đƣợc, giúp đỡ khu vực của 

chúng ta, trong khu vực này hóa giải thiên tai, cho dù thiên tai không thể hóa 

giải, có thể giảm nhẹ đi rất nhiều. Động đất cấp 9 có thể trở thành cấp ba, tức 

là giảm nhẹ rất nhiều rồi. Điều này có thể làm đƣợc, đối với bản thân, đối với 

ngƣời khác công đức lớn không gì bằng, nhƣng sự việc này đối với Phật A Di 

Đà, đối với Thế giới Cực Lạc, thực sự nhận thức rõ ràng, họ nhất tâm chuyên 

chú mới dễ dàng làm đƣợc, thật lòng hƣớng đến. 

Ba câu dƣới đây, “hỏa xa tƣớng hiện, nhất niệm cải hối, thƣợng đắc vãng 

sanh”.  Câu  này  “hỏa  xa  tƣớng  hiện”  là  địa  ngục  vô  gián,  tạo  tác  nghiệp  địa 

ngục chắc chắn đọa địa ngục, tƣớng địa ngục hiện tiền. Lúc này quí vị lo sợ, 

quí vị hốt hoảng, quí vị nhất niệm  cải hối, hối là sám  hối. Cải là sửa lỗi làm 

mới. Tôi biết sai rồi, sau này sẽ không làm việc sai nữa. Nhất niệm hối cải này, 

Phật sẽ đến tiếp dẫn, quí vị đều có thể vãng sanh. Nói rõ trƣớc đây nói “dị vãng 

vô  nhân”,  Thế  giới  Cực  Lạc  thực  sự  dễ  dàng  đi.  Tƣớng  địa  ngục  hiện  tiền, 

tuyệt đại đa số là ngƣời tâm thái nhƣ thế nào? Bị tƣớng địa ngục làm cho sợ 

ngất. Họ còn nghĩ đến việc sửa đổi sao? Quên mất rồi. Tƣớng này làm cho sợ 

hãi,  vừa  sợ  hãi  nhƣ  vậy  thì  đến  địa  ngục  luôn.  Thực  sự  nhất  niệm  hối  cải, 

tƣớng địa ngục hiện tiền không hoảng không sợ. Họ không lo sợ, biết mình sai 

rồi. Biết đƣợc hiện tƣợng này, ta phải xuống địa ngục rồi, tôi sai rồi. Họ phải 

chắc chắn đƣợc chủ ý của mình, trong lúc này họ mới có thể niệm Phật vãng 

sanh.  Đây  là  gì?  niệm  cuối  cùng  đƣợc  nói  trong  48  nguyện,  một  niệm  mƣời 

niệm chắc chắn đƣợc sanh. Một niệm này cũng đƣợc vãng sanh. Nếu quí vị hỏi 

vì sao? Thế giới Cực Lạc là tự tánh biến hiện, Phật A Di Đà cũng là tự tánh 

biến hiện. Chúng sanh Phật không khác, tánh tƣớng nhất nhƣ. Đây là nguyên 

lý của nó. Cho nên lời này là thật, không giả dối tí nào. Nhƣng lúc lâm chung 

cảnh giới địa ngục hiện tiền phải không hoảng không sợ, không bị nó làm cho 

sợ, đó là trí tuệ. Không phải ngƣời thƣờng có thể làm đƣợc. Bản thân chúng ta 

đặt mình vào hoàn cảnh đó để nghĩ xem, cảnh giới này chúng ta nhìn thấy sẽ 

nhƣ thế nào? Sẽ bị nó làm cho sợ ngất đi không? Nếu nhƣ bị nó làm cho sợ 

mất, tức là đi  rồi,  đi vào địa ngục rồi. Từ đó có thể biết kinh giáo không thể 

không học, kinh giáo phải học cho thật thuộc, lúc cảnh giới hiện tiền chớ lo sợ, 

biết  đƣợc  rất  rõ  ràng,  bản  thân  lúc  này  nên  xử  lý  nhƣ  thế  nào,  không  hoảng 

không sợ, buông bỏ  vạn duyên, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Kiếp 

trƣớc đời nay đã tạo các loại ác nghiệp không nên nghĩ đến, chỉ nghĩ A Di Đà 

Phật là đúng rồi. Lúc quí vị nghĩ đến những tội nghiệp đó tội báo liền hiện tiền. 

Nên nhớ tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, đặc biệt là một niệm cuối cùng. Niệm 

466  Tập 564 



cuối cùng nghĩ gì thì đi đến nơi đó. Một niệm đó thay đổi thế giới của quí vị, 

thay đổi quí vị đến một cõi nào đó.  Hiện tại là cõi ngƣời, lúc một niệm bất 

giác liền đi đến cõi súc sanh, đến cõi ngạ quỹ, đến cõi địa ngục, đến cõi la sát, 

đều do một niệm cuối cùng. Hiểu rõ đạo lý này rồi, từ nay trở đi những ý niệm 

bất thiện nhất định phải buông nó xuống. Buông nhƣng buông không đƣợc, rất 

nhiều  ngƣời  nói  với  tôi,  con  thực  sự  muốn  buông,  mà  buông  không  đƣợc. 

Niệm trƣớc buông rồi, niệm sau liền tới, lại khởi lên, cứ nhƣ vậy  mãi. Trong 

kinh dạy cho chúng ta phƣơng pháp này rất hay. “Phát tâm bồ đề nhất hƣớng 

chuyên niệm”, chớ nghĩ đến bản thân. Câu đầu tiên không phải đã dạy quí vị, 

nhìn thấu thân của mình! Nhìn thấu không khó, mà do quí vị chƣa hiểu phƣơng 

pháp.  Không  còn  nghĩ  thân  này  là  ta  nữa.  Ta  khởi  tâm  động  niệm  nghĩ  đến 

Phật  A  Di  Đà,  khởi  tâm  động  niệm  nghĩ  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  ngày  ngày 

nghĩ, ngày ngày nghĩ, làm quên đi ý nghĩa nghĩ về bản thân. Tự nhiên không 

còn nữa, đây là phƣơng pháp rất tốt. Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. 

Phát tâm bồ đề là tâm giác ngộ. Giác ngộ thì không vì bản thân, vì bản thân là 

không giác. Vì sao vậy? Vì còn vì bản thân. Niệm niệm vì chánh pháp cửu trú, 

niệm niệm cầu sanh Thế giới Cực Lạc, đây là điều quan trọng số một. Chánh 

pháp cửu trú, làm một tấm gƣơng tốt cho chúng sanh khổ nạn, đó chính là phát 

tâm bồ đề. Đại từ đại bi chúng ta phải làm ngƣời tốt cho mọi ngƣời thấy, làm 

một tấm gƣơng tốt. Tâm ngƣời thế gian tham, sân, si, mạn, chúng ta thực sự có 

thể làm đƣợc không tham, không sân, không si, không ngạo mạn. Đây chính là 

làm gƣơng tốt cho mọi ngƣời thấy, tức là tự hành hóa tha. Không cần dùng lời 

nói mà dùng hành động. Mở rộng tâm lƣợng tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa 

giới.  Giống  nhƣ  trời  đất,  trời  cái  gì  cũng  có  thể  bao,  đất  cái  gì  cũng  có  thể 

dung, chắc chắn không có bài xích, không có ghét bỏ. Học hằng thuận chúng 

sanh, tùy hỉ công đức, vãng sanh thực sự không khó. 

“Huống  giới  định  huân  tu,  thánh  hạnh  đạo  lực,  thật  bất  đƣờng  quyên”. 

Thánh hạnh là học Phật. Trong cuộc sống hằng ngày nhất định không trái với 

giới luật đó là thánh hạnh. Giới luật từ đâu mà có? Cuộc sống hằng ngày của 

Phật Thích Ca Mâu Ni, từng chút từng chút ghi chép lại đó là giới luật. Thực 

hành của đại thánh là đạo lực. Thánh hạnh là đức, thuận đạo mà hành là đức. 

Đạo chính là tánh đức. Đức là tu đức. Tánh đức là đạo, nhất định phải thuận 

theo đạo. Đạo chính là quy tắc của đại tự nhiên, vận hành của đại tự nhiên. Nó 

vĩnh hằng bất biến, thanh tịnh tịch diệt. Chính là điều Huệ Năng đại sƣ  từng 

nói “thanh tịnh, bình đẳng, không sanh không diệt”. Không sanh không diệt là 

bình đẳng. Huệ Năng đại sƣ nói câu đầu tiên là thanh tịnh, câu thứ hai “vốn 

không  sanh  diệt”  là  bình  đẳng.  Câu  thứ  ba  “vốn  tự  đầy  đủ”  là  tánh  đức.  Tự 

Tập 564  467 



tánh vốn đã tự có, không phải từ bên ngoài mà đến. Có cái gì? bản tánh đầy đủ 

những gì? Trong kinh Hoa Nghiêm nói trí tuệ tánh đức. Thứ nhất là trí tuệ, thứ 

hai là đức, tức là đức năng. Chúng ta dùng lời hiện tại để nói vốn tự có đủ. Trí 

tuệ là hiện tƣợng tự nhiên, đức là hiện tƣợng tinh thần, tƣớng hảo là hiện tƣợng 

vật chất. Khắp pháp giới hƣ không giới vạn sự vạn vật không tách rời ba loại 

hiện  tƣợng  này.  Ba  loại  hiện  tƣợng  này  toàn  đều  bao  gồm  trong  đó.  Giới  tự 

nhiên,  giới  tinh  thần,  giới  vật  chất  đều  bao  hàm  trong  đó.  Câu  thứ  tƣ  “vốn 

không lay động”, đó là gì? nói với chúng ta chân tâm là không dao động, dao 

động không phải là chân tâm. Vậy ý niệm của chúng ta, một ý niệm vừa khởi, 

một ý niệm mất đi, liền hiểu đƣợc đó là giả, không phải là thật. Chân tâm là bất 

động, chân tâm không có ý niệm. Câu cuối cùng “năng sanh vạn pháp”, cái gì 

có thể sanh vạn pháp? Động liền sanh vạn pháp. Bất động vạn pháp liền không 

còn nữa. Tĩnh là thể, động là dùng nó khởi tác dụng, hiện vũ trụ, sanh vạn pháp 

là tự tánh. Vũ trụ vạn pháp vô lƣợng vô biên không lìa tự tánh. Toàn là tự tánh 

sở sanh sở hiện. Cho nên “thánh hạnh đạo lực”, một đời tu trì “thật bất đƣờng 

quyên”, công đức của quí vị thành tựu rồi. Đƣờng quyên là thuật ngữ thời nhà 

Đƣờng, tức là công phu vô ích, không có thành tựu. Thật bất đƣờng quyên tức 

là  chân  thật,  sẽ  không  mất  đi,  sẽ  không  uổng  phí,  thành  tựu  chân  thật.  Đoạn 

văn này, đại sƣ Trí Giả lúc lâm chung nói, từ 48 nguyện đến thật bất đƣờng 

quyên, đây là ghi chép thật, chân tƣớng sự thật.Nói xong xƣng danh Tam bảo, 

an nhiên mà đi. Cuối cùng nói mấy câu này, đại sƣ vãng sanh rồi, ngài sanh 

đến Thế giới Cực Lạc, lúc ngài lâm chung niệm A Di Đà Phật vãng sanh. Pháp 

môn ngài tu, là y theo Thập Lục Quán Kinh mà tu. Đại sƣ Trí Giả, trong Vãng 

Sanh  Truyện  có  ngài,  trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  cũng  có  ngài.  Tổ  sƣ 

trong tông Thiên Thai, niệm Phật  vãng sanh Thế giới Cực Lạc, có lẽ đúng là 

bắt đầu từ Ngài. Cho nên tông Thiên Thai tổ sƣ đời này qua đời khác cuối cùng 

đều niệm Phật  vãng sanh Tịnh Độ. Năm xƣa ở Hongkong pháp sƣ Đàm Hƣ 

tông Thiên Thai, niệm Phật  vãng sanh Tịnh Độ. 

Đời Đƣờng sƣ Pháp Chiếu lên núi Ngũ đài, Đại thánh Trúc Lâm  tự, gặp 

hai vị đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, hỏi về vấn đề cốt yếu tu hành. Bồ Tát 

Văn Thù nói: trong các pháp môn tu hành không gì bằng niệm Phật, ta trong 

đời  quá  khứ,  nhờ  niệm  Phật  mà  đắc  nhất  thiết  chủng  trí,  cho  nên  tất  cả  các 

pháp Bát nhã ba la mật đa, thậm thâm thiền định, cho đến chƣ Phật chánh biến 

tri  hải  đều  từ  niệm  Phật  mà  sanh.  Câu  chuyện  này  tôi  nghĩ  rất  nhiều đồng tu 

đều đã biết. Sƣ Pháp Chiếu vốn là ngƣời tu thiền, ngài lên núi Ngũ Đài, ở trên 

núi  ngài  gặp  đƣợc  một  ngôi  chùa  vàng  ngọc  huy  hoàng  trang  nghiêm  vô  tỷ. 

Nhìn thấy tấm hoành phi bên ngoài tên là Đại Thánh Trúc Lâm Tự, ngài liền đi 

468  Tập 564 



vào,  bên  trong  đang  giảng  kinh  thuyết  pháp,  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền,  ngài  ngồi  xuống  nghe  kinh,  sau  khi  nghe  xong  liền  thỉnh  giáo  với  Bồ 

Tát, hỏi thời kỳ mạt pháp, chúng sanh căn tánh không bằng ngƣời ngày xƣa, tu 

pháp môn gì để có thể thành tựu? Bồ Tát Văn Thù liền nói với ngài tu pháp 

môn  niệm  Phật.  Bồ  Tát  Văn  Thù  nói,  trong  các  pháp  tu  hành,  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, pháp môn vô lƣợng đều không bằng niệm Phật. Bản thân Bồ 

Tát nói ta trong kiếp quá khứ nhờ niệm Phật mà đắc nhất thiết chủng trí, nhất 

thiết  chủng  trí  là  thành  Phật  rồi.  Trí  tuệ  Phật  chứng  đƣợc  gọi  là    nhất  thiết 

chủng  trí,  trí  tuệ  Thanh  Văn  đạt  đƣợc  là  nhất  thiết  trí,  A  la  hán  và  Bích  Chi 

Phật  đạt  đƣợc  là  nhất  thiết  trí,  biết  tổng  tƣớng  pháp.  Bồ  Tát  chứng  đắc  đƣợc 

gọi  là  đạo  chủng  trí.  A  la  hán,  Bích  Chi  Phật  trí  tuệ  của  họ  biết  đƣợc  tổng 

tƣớng của tất  cả  các pháp. Tƣớng sai  biệt của tất cả  các pháp họ  không biết 

đƣợc. Tổng tƣớng là gì? Tổng tƣớng là không. Phật thƣờng nói “vạn pháp giai 

không”, tất cả pháp hữu vi nhƣ mộng huyễn bọt nƣớc, đây là điều A la hán, 

Bích Chi Phật chứng đắc đƣợc. Cho nên họ có thể không chấp tƣớng, nhƣng 

tất  cả  những  tƣớng  này,  tƣớng  sai  biệt  này,  vì  sao  lại  có  nhiều  sai  khác  nhƣ 

vậy. Là do nhân duyên gì mà sinh ra nhƣ vậy? những vị A la hán này không 

hiểu,  Bồ  Tát  hiểu.  Bồ  Tát  biết  đƣợc  tổng  tƣớng,  cũng  biết  đƣợc  biệt  tƣớng. 

Cho nên trí tuệ Bồ Tát vƣợt qua A la hán. Nhƣng Bồ Tát những tƣớng sai biệt 

này  và  tổng  tƣớng  chƣa  đƣợc  viên  mãn,  Phật  chứng  đắc  nhất  thiết  chủng  trí. 

Nhất thiết trí và đạo chủng trí là một không phải hai. Đây là Phật chứng đắc, 

cho  nên  nhất  thiết  chủng  trí  chính  là  Phật  trí,  đắc  nhất  thiết  chủng  trí  tức  là 

thành Phật rồi. Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói sơ trụ trở lên liền chứng đắc. 

Vậy  nên  tất  cả  các  pháp  bát  nhã  ba  la  mật  đa,  trong  kinh  giáo  tất  cả  các 

pháp  cuối  cùng  đều  quy  về  bát  nhã  ba  la  mật  đa.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì 

chúng ta mà nói sáu trăm quyển Đại Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh. Trong Đại 

Tạng Kinh đó là một bộ kinh lớn nhất, sáu trăm quyển. 

“Thậm thâm thiền định” đây là hạnh môn. Bát nhã ba la mật đa đây là giải 

môn, hạnh giải tƣơng ƣng. 

“Nãi chí chƣ Phật chánh biến tri hải”, thành Phật rồi, Phật chứng đắc đƣợc 

là rốt ráo viên mãn, vô sở bất tri, vô sở bất năng, những thứ này “đều từ niệm 

Phật  mà  sanh  ra”,  pháp  môn  niệm  Phật  không  thể  nghĩ  bàn.  Thông  thƣờng 

ngƣời ta chỉ biết đƣợc tham thiền, có thể đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

họ  không  biết  đƣợc  niệm  Phật  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  còn  dễ 

dàng  hơn  tham  thiền.  Không  tin  tƣởng  có  thể  tìm  hai  ngƣời  đến  làm  thí 

nghiệm, một ngƣời chuyên môn tham thiền, một ngƣời chuyên môn niệm Phật, 

xem ngƣời nào khai ngộ trƣớc. Niệm Phật đại triệt đại ngộ, vãng sanh Thế giới 

Tập 564  469 



Tây Phƣơng Cực Lạc sanh Cõi Thật báo trang nghiêm. Chƣa khai ngộ cũng có 

thể vãng sanh. Tu các pháp môn khác, nếu chƣa khai ngộ thì không thể vãng 

sanh,  vẫn  còn  làm  việc  lục  đạo  luân  hồi,  không  ra  khỏi  lục  đạo  đƣợc.  Niệm 

Phật thì sao? Chỉ cần chịu niệm Phật, đoạn trƣớc nói: tƣớng xe lửa hiện, một 

niệm hối cải, còn đƣợc vãng sanh. Quí vị liền biết đƣợc pháp môn này không 

thể nghĩ bàn. Tạo tác tội nghiệp địa ngục lúc lâm chung hối cải trở lại cũng có 

thể  vãng  sanh.  Sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  tuy  ở  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ, 

nhƣng trí tuệ, thần thông, đạo lực không khác mấy so với Bồ Tát ở Cõi Thật 

báo.  Đây  là  điều  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  cho  nên  gọi  nó  là “pháp  khó 

tin”, ý nghĩa là ở đây vậy, thực sự khó tin. 

Sƣ Pháp Chiếu hỏi Bồ  Tát Văn Thù “nên niệm thế  nào” niệm Phật phải 

niệm cách nào?  Bồ  Tát Văn Thù nói: thế giới này phƣơng tây có Phật  A Di 

Đà, nguyện lực của vị Phật này không thể nghĩ bàn, ngƣơi nên niệm tiếp, đừng 

để gián đoạn, đến lúc lâm chung, nhất định vãng sanh. Bồ Tát Văn Thù dạy sƣ 

phƣơng pháp niệm Phật, có tiết tấu, có âm điệu, Bồ Tát Văn Thù truyền cho 

sƣ, sƣ liền truyền ra, cho nên sau khi rời núi Ngũ đài, đạo tràng của sƣ liền đề 

xƣớng niệm Phật gọi là ngũ hội niệm Phật. Cách niệm Phật  này thất truyền 

rồi. Năm đầu của Dân quốc có một vị pháp sƣ tên tôi không còn nhớ nữa, ông 

biên tập một khúc nhạc về ngũ hội niệm Phật, xƣớng lên nghe rất hay. Tôi tìm 

ngƣời  hiểu  về  âm  nhạc,  chúng  tôi  có  một  pháp  sƣ  xuất  gia,  ông  học  về  âm 

nhạc, ông ấy xƣớng nó lên, cũng lập thành một lớp nhỏ, sau khi xƣớng lên rồi 

ghi âm thành một băng ghi âm, tôi nghe rồi, lúc đó là nghe băng ghi âm. Tôi 

nghe rồi, đây không phải, đây nhất định không phải là Bồ Tát Văn Thù truyền 

lại.  Vì  sao  vậy?  Nó  giống  nhƣ  âm  nhạc  vậy,  xƣớng  lên  nghe  rất  hay,  tuy  có 

điểm tốt là tiếp dẫn ngƣời sơ cơ rất tốt, nhƣng không thể nhiếp tâm. Quí vị nếu 

nhƣ nghe đến điều này tâm liền thanh tịnh có thể nhiếp tâm mới đƣợc. Thứ này 

lại không thể nhiếp tâm, nghe ra thì rất hay, có thể biểu diễn trên sân khấu, có 

thể  trồng  thiện  căn  cho  mọi  ngƣời,  rất  hiếm  có,  Ngũ  hội  niệm  Phật    đã  thất 

truyền rồi. 

Sƣ Pháp Chiếu là Tổ sƣ đời thứ tƣ của tông Tịnh Độ chúng ta, chúng ta ở 

đây có tƣợng của Tổ sƣ, đại sƣ Pháp Chiếu. Cho nên ngƣời đƣơng thời xƣng 

ngài là Ngũ hội pháp sƣ. Pháp sƣ Ngũ hội niệm Phật, ngài rời chùa Đại Thánh 

Trúc Lâm suốt trên đƣờng đi làm kí hiệu lại, sợ lạc mất đƣờng đi, lần sau đến 

nữa, quay đầu lại nhìn chùa không còn nữa, chùa không còn thấy nữa, mới biết 

đƣợc đây là có duyên với Bồ  Tát, nên thị  hiện cho ngài thấy. Văn  Thù  đích 

thực là trú tại núi Ngũ đài. Chỉ ngƣời hữu duyên mới có thể thấy đƣợc Ngài, 

ngƣời không có duyên nhìn không thấy, cõi Phàm thánh đồng cƣ. Nga Mi là 

470  Tập 564 



nơi của Bồ Tát Phổ Hiền, Cửu Hoa là Bồ Tát Địa tạng, Phổ đà là Bồ Tát Quán 

Thế Âm, là đạo tràng Bồ Tát tu học. 

“Nhị đại Bồ Tát nhân dữ thọ ký”. Văn Thù, Phổ Hiền thọ ký cho họ, quí vị 

dùng niệm Phật không nghĩ bàn, rốt ráo chứng đắc vô thƣợng giác. Đây là thọ 

ký đối với họ. Nếu thiện nam thiện  nữ  nguyện nhanh chóng xuất ly thì  phải 

niệm Phật. Thiện nam tử, thiện nữ nhân, ở đây đã nói ra tiêu chuẩn rồi, làm thế 

nào mới có thể gọi là thiện nam tử thiện nữ nhân? Ít nhất phải thực hành thập 

thiện nghiệp đạo, cũng chính là phƣớc thứ nhất trong tịnh nghiệp tam phƣớc: 

“hiếu  dƣỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sƣ  trƣởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện 

nghiệp”. Đây là tiêu chuẩn của thiện nam tử thiện nữ nhân, có điều kiện này 

rồi mới có thể học Phật, mới có thể tiếp thu tam quy ngũ giới. 

Điều thứ hai nói: “thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm uy nghi”, 

quí vị mới có thể nhập Phật môn, bất luận là tại gia, hay xuất gia đều có thể. 

Thế là chúng ta liền hiểu đƣợc, học Phật nên bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu học 

từ  điều  thứ  nhất  trong  Tịnh  nghiệp  tam  phƣớc.  Những  lời  giáo  huấn  của  đức 

Phật hơn một nửa ở trong kinh điển Tiểu thừa. 

Trung Quốc vào nửa đời Đƣờng trở về sau, Tổ sƣ Đại đức đề xƣớng văn 

hóa truyền thống, tức là Nho và Đạo, dùng Nho Đạo để thay thế cho Tiểu thừa. 

Vì vậy chúng ta trong nhiều năm nhƣ vậy đề xƣớng Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, 

tức căn cứ theo những lời giáo huấn này để làm. Hiếu thân tôn sƣ thực tiễn nơi 

Đệ tử quy, từ tâm bất sát thực tiễn nơi Cảm ứng thiên,  sau đó lại tu thập thiện 

nghiệp sẽ rất dễ dàng. Nếu nhƣ không có cơ sở trƣớc đó thập thiện nghiệp sẽ 

khó!  Cho  nên  chúng  ta  thƣờng  nghĩ,  vì  sao  cổ  nhân  có  thể  làm  đƣợc,  ngƣời 

hiện tại lại làm không đƣợc? Cuối đời Minh đầu thời Dân quốc, tuy luân lý đạo 

đức  truyền  thống  trong  xã  hội  ngƣời  bình  thƣờng  không  coi  trọng,  nhƣng 

ngƣời  y  giáo  phụng  hành  vẫn  rất  nhiều.  Vào  thời  chúng  tôi  lúc  nhỏ  sống  ở 

nông thôn, nông thôn vô cùng coi trọng điều này. Cho nên thời đó xã hội vẫn 

còn tƣơng đối ổn định tình ngƣời đƣợc coi trọng. Ngƣời thƣờng đều giữ chữ 

tín, không có lừa gạt ngƣời, gọi là nói lời giữ lời, nhƣng sau khi kháng chiến 

thắng lợi, phong khí này dần dần bị nhạt nhòa, nhanh chóng bị mất đi. 

Hiện nay trong xã hội hiện tại không dễ dàng nhìn thấy nữa. Chúng ta có 

lý do tin tƣởng, chƣ Phật  Bồ Tát từ bi vô tận, hiện tại xã hội động loạn, trái 

thiên tai liên miên. Đây đều là tâm hành bất thiện chiêu cảm nên. Bồ Tát có ở 

thế gian không? Chắc chắn có. Chúng ta tin tƣởng Phật Bồ Tát, có thân phận 

vô lƣợng, hóa thân. Ở khắp nơi giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này. Chúng 

sanh  không biết,  nếu  nhƣ  chúng  ta  tâm  địa  bình  tĩnh, có  tâm  cảm  ân,  có  tâm 

chân thành cung kính, quí vị liền có thể cảm nhận đƣợc, chúng sanh tạo tội ác 

Tập 564  471 



cực  trọng,  khổ  báo  trong  ba đƣờng ác  họ  không  thể  không  chịu.  Vì  sao vậy? 

chỉ có bản thân họ phải chịu, họ mới giác ngộ đƣợc, họ mới có thể tỉnh ngộ trở 

lại. Bản thân họ nếu nhƣ không thể đích thân thọ khổ báo này, họ không tỉnh 

lại đƣợc, luôn cho rằng họ là đúng,  không chịu nhận sai, không chịu hối cải, 

không chịu quay đầu, đó cũng là đã hết cách rồi. Chúng tôi từng tại các buổi 

giảng chia sẻ với quí vị đồng tu, ba đƣờng thiện là nơi tiêu phƣớc báo. Quí vị 

tu phƣớc nhất định có phƣớc báo, ba đƣờng ác là nơi tiêu tội báo. Quí vị tạo 

những tội nặng, quả báo này nhất định phải tiêu mất. Cho nên tác dụng của ba 

đƣờng thiện và ba đƣờng ác là bình đẳng không có sai biệt. Con ngƣời nếu nhƣ 

đều lìa đƣợc hai bên thiện ác, quí vị sẽ ra khỏi lục đạo luân hồi. Ngƣời trong 

lục đạo luân hồi làm những gì? không có gì khác, là quí vị xem cho rõ, đều là 

oan oan tƣơng báo. Đời đời kiếp kiếp không ngừng không dứt mãi diễn kịch 

nhƣ  vậy.  Con  ngƣời  thực  sự  giác  ngộ  rồi,  không  làm  nữa,  đến  đây  mà  thôi. 

Chắc  chắn  họ  sẽ  cầu  ra  khỏi,  phƣơng  pháp  xuất  ly  thuận  tiện  nhất,  phƣơng 

pháp  ổn  định  nhất,  phƣơng  pháp  nhanh  nhất,  tức  là  vãng  sanh  Thế  giới  Cực 

Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Đây là chân tƣớng sự thật. Cho nên câu cuối cùng 

rất  hay:  “Nhƣợc  thiện  nam  nữ  nguyện  tật  xuất  ly”,  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi, 

“nên phải niệm Phật”. Công đức niệm Phật không thể nghĩ bàn, nhất định phải 

nhất tâm chuyên niệm. Trong tâm thật có, ngoài A Di Đà Phật ra không để một 

thứ gì trong tâm nữa. Điểm này quan trọng. 

Dƣới đây nêu một ví dụ, pháp sƣ Huệ Nhật phiêu bạt vƣợt biển đến Thiên 

Trúc đến nƣớc Kiền đà la, đây là do từ đƣờng biển đến Ấn độ. Ngày xƣa từ 

Trung Quốc đến Ấn độ bằng hai con đƣờng, phía bắc là đi qua rừng rậm, tức là 

con đƣờng tơ lụa, từ bên đó đến Ấn độ, một con đƣờng khác cũng tƣơng đối 

ngắn là đi thuyền, từ Quảng đông xuất phát đến Ấn độ, Ngài đến nƣớc Kiền đà 

la, nơi này hiện nay có lẽ là vùng đất phía đông bắc Ấn độ. “Núi lớn ở Đông 

bắc  có  tƣợng  Quan  Âm”,  pháp  sƣ  Huệ  Nhật  đến  nơi  này  rồi,  bảy  ngày  khấu 

đầu lại ngừng việc ăn uống đến đoạn thọ  mạng, cầu cảm  ứng đoạn thực bảy 

ngày không ăn, không ăn không ngủ, lạy đến ngày thứ bảy cảm ứng hiện tiền, 

bỗng thấy Quan Âm hiện thân tử kim, ngồi tòa hoa sen, đƣa tay xoa đầu nói: 

Ngƣơi muốn truyền pháp, tự lợi lợi tha, chỉ niệm A Di Đà Phật ở Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc. Bồ Tát Quan Âm dạy pháp sƣ Huệ Nhật, pháp sƣ xuất gia 

phát nguyện truyền pháp lợi sanh, tâm địa chân thành, không phải chân thành 

không có cảm ứng. Chân thành đến cực điểm Phật Bồ Tát liền đến. Thấy đƣợc 

tƣớng Quán Thế Âm Bồ Tát, đoan tƣớng này vô cùng hi hữu. 

Quá  khứ  pháp  sƣ  Thánh  Nhất  lúc  còn  tại  thế,  lần  đầu  tiên  chúng  tôi  gặp 

nhau là năm 1977, hơn 30 năm trƣớc, ngài nói với tôi, tức hai ba năm trƣớc 

472  Tập 564 



còn chƣa khai mở, ngài đến núi Phổ Đà, đi triều bái Bồ Tát Quán Âm. Hai vị 

pháp sƣ Hongkong, thêm một vị pháp sƣ ở đại lục đi theo Ngài đến động Triều 

Âm, Bồ Tát Quán Âm thƣờng hiện thân ở trong động đó, họ lạy hơn nửa tiếng 

đồng hồ, thấy đƣợc rồi, chỉ nhìn thấy tƣớng, Bồ Tát không thuyết pháp cho họ, 

không nói chuyện với họ, ba ngƣời đều nhìn thấy, nhƣng ba ngƣời thấy tƣớng 

khác nhau. Pháp sƣ Thánh Nhất thấy Bồ Tát Quán Âm  thân kim sắc, đội mũ 

Tỳ lƣ, ngồi trên đài sen, ông nhìn thấy tƣớng nhƣ vậy. Vị thứ hai cũng là ngƣời 

Hongkong,  họ  cùng  đi  với  nhau,  ông  nhìn  thấy  Quan  Âm  áo  trắng,  là  đứng, 

trên  tay  cầm  Tịnh  bình  dƣơng  liễu  đứng  nhƣ  vậy.  Vị  pháp  sƣ  ngƣời  đại  lục 

cũng rất khá, cũng nhìn thấy rồi, nhìn thấy là tƣớng ngƣời tỳ kheo xuất gia, đều 

nhìn thấy rồi. Ba ngƣời sau khi rời đi vừa nói với nhau nhìn thấy không giống 

nhau. Bồ Tát tùy tâm chúng sanh  mà  ứng sở tri lƣợng. Tƣớng Bồ Tát từ đâu 

đến? Là cảm ứng, rất đúng. Bồ Tát nhất định không có phân biệt chấp trƣớc. 

Không những không có phân biệt chấp trƣớc, họ không khởi tâm động niệm, 

hoàn toàn là cảm ứng, pháp sƣ Huệ Nhật nhìn thấy đó là cảm ứng thù thắng vô 

cùng, Bồ Tát còn nói chuyện với ngài, dạy Ngài Phật A Di Đà ở Thế giới Cực 

Lạc, “có thể thấy pháp môn Tịnh Độ hơn hẳn các hạnh khác”. Hiện tại chúng 

ta sinh vào thời đại này, cảm ứng rất nhiều, chúng ta tổng kết các phƣơng diện 

truyền  lại,  những  tin  tức  này,  tin  tức  cảm  ứng,  chính  là  niệm  Phật.  Hơn  nữa 

còn truyền một câu nói, ngoài pháp môn niệm Phật ra, những pháp môn khác 

đều không kịp nữa. Ý nghĩa của câu này rất sâu sắc. Đó chính là nói rõ pháp 

môn niệm Phật, công lực của nó vƣợt qua tất cả pháp môn. Tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, vô lƣợng pháp môn, đều không thể sánh bằng pháp môn niệm Phật. 

Ý nghĩa này và trƣớc đây vào thời đại Càn Long pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh 

từng  nói  hoàn  toàn  giống  nhau.  Pháp  sƣ  ở  trong  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật 

Kinh  Trực  Giải  ,  chú  giải  này  là  pháp  sƣ  này  viết,  trong  đó  có  nói:  nếu  nhƣ 

chúng ta phạm có trọng tội, sám pháp kinh điển nhƣ thế nào cũng đều vô ích, 

tội này quá nặng, sám trừ không hết, cuối cùng vẫn còn  một phƣơng pháp là 

niệm Phật  cầu sanh Tịnh Độ. Có thể tiêu tội nghiệp cực trọng.  Ý nghĩa này 

tƣơng thông. 

Niệm Lão ở đây có tổng kết, pháp môn Tịnh Độ hơn hẳn các hạnh khác. 

Nhƣ Vô Lƣợng Thọ Luận của  Bồ Tát Thiên Thân, Khởi Tín Luận của Bồ Tát 

Mã Minh, Thập Nghi Luận của đại sƣ Trí Giả, cho đến các đại đức nhƣ Vĩnh 

Minh,  Thiên  Nhƣ,  Sở  Thạch,  Liên  Trì,  tất  cả  những  trƣớc  tác  không  có  tác 

phẩm  nào  không  ân  cần  tán  thán,  khuyên  vãng  sanh  tây  phƣơng,  chắc  chắn 

không có việc lừa dối thế nhân. Chúng ta nên tin tƣởng. Những vị Bồ Tát Tổ 

Tập 564  473 



sƣ Đại đức này không phải là ngƣời phàm, chúng ta phải tin tƣởng, phải y theo 

những lời giáo huấn này mà chăm chỉ nổ lực. 

Dƣới đây nói “hà huống ngã đẳng sanh đƣơng tƣợng quí”, chúng ta sanh 

vào thời kỳ mạt pháp, “pháp nhƣợc ma cƣờng”, chúng ta gặp phải chính là sự 

việc này, Phật Pháp yếu đến cực điểm, thực sự học Phật thì không còn chỗ để 

đứng nữa. Học Phật khổ hơn bất cứ thứ gì. Không có quyết tâm kiên định, quí 

vị sẽ đi đến đƣờng cùng. Quí vị có đầu hàng với ma hay không? Rất nhiều rất 

nhiều! 

“Độc lực tu hành, khởi vô thác lộ”, không có ai biết đƣợc, bất luận tu pháp 

môn nào, đi đến đƣờng rẽ, rẽ vào đƣờng tà. Đây là điều chắc chắn không kỳ lạ 

tí nào. Nếu lại lƣỡng lự không tin, luyến tiếc trần lao, nhƣ con thiêu thân đâm 

đầu vào lửa, nhƣ cá gặp cạn. Đây là nói tai nạn. Hiện nay chắc chắn không thể 

do dự không quyết định, lƣỡng lự không tin chính là do dự không quyết. Tham 

luyến trần lao, trần lao chính là thế gian này. Thân tình thế gian, danh lợi thế 

gian, ngũ dục lục trần chắc chắn không thể tham luyến. Hai câu dƣới đây là nói 

về ngu si không có trí tuệ. Thiêu thân vào lửa, cá lội vào bãi cát, không trở lại 

đƣợc tức là vào con đƣờng chết. 

“Sở dĩ tằng bất cơ thời, đại khổ tùy hậu”. Đại khổ này là tam đồ. Tham sân 

si  mạn  nếu  nhƣ  không  đoạn,  tình  chấp  không  thể  buông  xuống.  Bất  luận  tu 

pháp môn nào đều không có hiệu quả. 

“Nghi  các  mãnh  tỉnh,  mạc  biện  tha  cầu”,  ngày  nay  muốn  giác  ngộ,  phải 

quay đầu. Chuyên tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, quí vị đã đúng rồi. Con 

đƣờng này nhất định giống nhƣ trong kinh đã nói, không khó. Chỉ cần thực sự 

phát  tâm,  trong  kinh  nói  rất  rõ:  “phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm”. 

Tâm bồ đề, nói đơn giản, Ngẫu Ích đại sƣ nói: tâm thật sự cầu vãng sanh Tịnh 

Độ chính là tâm bồ đề vô thƣợng. Tôi suốt đời này cái gì cũng không cần, cái 

gì cũng không cầu nữa, chỉ cầu vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Tất cả những thứ 

khác đều buông xuống,  không có gì không thành tựu. Hơn nữa thành tựu rất 

nhanh.  Đây  là  sự  thật.  Chúng  ta  trong  đời  này  tận  mắt  thấy  đƣợc  không  ít 

ngƣời. Vậy còn không tin sao? 

“Trên đây phần chánh tông đã hết”, kinh này chánh tông phân đến đoạn 

này, chúng ta đã học xong rồi. Phần sau là phần lƣu thông.  Phần lƣu thông có 

sáu phẩm, phận tựa có ba phẩm. Đây là phái đầu của đại kinh. Tuy phân lƣợng 

không nhiều, nó và Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa là cùng một loại. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

474  Tập 564 



Tập 565 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 29.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem 

Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 743, hàng thứ bảy. 

Đoạn văn này là Hoàng Niệm Lão viết ra tổng kết cho phần sau của phần 

chánh tông. Xem xét lại một cách đơn giản về những gì đã nói ở phần trƣớc. 

Khởi Tín Luận Bành thị giải thích rằng: “chánh tông, một là trƣớc làm rõ thệ 

nguyện  rộng  lớn  của  Pháp  Tạng,  để  giúp  cho  hành  giả  sanh  tâm  có  trách 

nhiệm, phát khởi bi trí, đầy đủ nguyện hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền”. Bành thị là 

cƣ sĩ Bành Tế Thanh. Ông là ngƣời thời đại Càn Long nhà Thanh. Phụ thân 

của ông là binh bộ thƣợng thƣ của hoàng đế Càn Long.  Nếu dùng chức danh 

hiện tại để nói đó là bộ trƣởng bộ quốc phòng. Phụ thân của ông là bộ trƣởng 

quốc phòng của hoàng đế Càn Long, là con cháu của cán bộ cao cấp, ngƣời vô 

cùng thông minh. 

Ngày xƣa hành quán lễ là năm hai mƣơi tuổi, đúng ra là lúc mƣời chín 

tuổi ông đã thi vào tiến sĩ. Đây là học vị cao nhất trong các cuộc thi quốc gia. 

Giống nhƣ học vị tiến sĩ hiện nay của chúng ta vậy, điều này rất khó khăn. Còn 

trẻ nhƣ vậy đã lấy đƣợc học vị này thật không dễ, ngày xƣa học vị của quốc gia 

cao nhất là tiến sĩ, kế đến là cử nhân, dƣới nữa là tú tài. Tú tài tƣơng đƣơng với 

cử nhân ngày nay, cử nhân tƣơng đƣơng với thạc sĩ, tiến sĩ tƣơng đƣơng với 

tiến  sĩ.  Trong  xã  hội  ngày  xƣa  ba  học  vị  này  đƣợc  gọi  là  công  danh.  Bởi  vì 

hoàn cảnh gia tốt, cho nên sau khi thi tiến sĩ một đời không làm quan, đối với 

văn hóa truyền thống vô cùng hứng thú, có hứng thú với Nho Thích Đạo, thâm 

nhập kinh điển của tam giáo. Đích thực là một ngƣời trong ngành rất giỏi. Ông 

viết Khởi Tín Luận cho Kinh Vô Lƣợng Thọ, Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín 

Luận là ông viết, viết rất hay. Cho nên về sau khi giảng giải  Kinh Vô Lƣợng 

Thọ rất nhiều ngƣời trích dẫn những lời ông đã nói. Đoạn này cũng là dùng lời 

của ông để tổng kết, viết tổng kết. 

Kinh  chia  ra  làm  ba  phần,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  một  bộ  kinh, 

trong đó có ba đoạn lớn, hiện nay chúng ta nói là ba đơn vị lớn. Đơn vị thứ 

nhất là phần tựa. Nói rõ duyên khởi vì sao giảng bộ kinh này. Thứ hai là phần 

chánh tông. Phần chánh tông chính là tông chỉ, nội dung chủ yếu của bộ kinh 

này đều ở trong phần này. Bộ phận này là chủ thể, phần lớn nhất. Phần thứ ba 

là phần lƣu thông. 

Tập 565  475 



Sáng hôm nay chúng tôi đã giảng xong phần chánh tông, tổng cộng mất 

hơn 1000 tiếng đồng hồ. Phần tựa và phần chánh tông chúng ta nhắc lại một 

chút. Phần chánh tông, bởi vì Khởi Tín Luận, ông ấy nói Vô Lƣợng Thọ Kinh 

Khởi  Tín  Luận  là  của  cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh  chú  giải  đối  với  kinh  này.    Phần 

chánh  tông,  đầu  tiên  ở  đây  ông  ấy  nói  tổng  cộng  có  bốn  việc,  giảng  về  bốn 

điều.  Trƣớc  tiên  nói  “Pháp  Tạng  quảng  đại  thệ  nguyện”,  Phật  A  Di  Đà  lúc 

chƣa thành Phật, trong quá trình cầu học, Ngài là thân phận quốc vƣơng, Thế 

Nhiêu vƣơng. Trƣớc đây chúng ta đã đọc qua đoạn lịch sử này rồi. Đƣơng thời 

tại thế có một vị Phật là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai, ngài thƣờng thƣờng 

nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, cuối cùng Ngài giác ngộ rồi, Ngài bỏ ngay 

vƣơng vị xuất gia với Phật. Lúc xuất gia pháp hiệu của Ngài là Pháp Tạng, gọi 

là tỳ kheo Pháp Tạng. Đây chính là nhân địa của Phật A Di Đà, nhân địa sớm 

nhất  của  Ngài.  Sau  khi  xuất  gia  ngài  rất  thông  minh,  đối  với  những  lời  giáo 

huấn của Phật Ngài nhanh chóng khế nhập, liền thể hội đƣợc. Đƣơng thời Ngài 

ở trƣớc mặt thầy mình phát 48 đại nguyện, 48 nguyện mỗi nguyện đều mong 

cầu  giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn.  Phạm  vi  lớn  bao  nhiêu?  Là  pháp  giới  hƣ 

không giới, ngày nay nói là toàn vũ trụ. Trong toàn thể vũ trụ, chúng ta biết thế 

giới chƣ Phật vô cùng rộng lớn. Giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni, bổn sƣ của 

chúng  ta,  khu  vực  giáo  hóa  của  Ngài  hiện  tại  các  nhà  thiên  văn  học  dùng  hệ 

ngân hà làm đơn vị để tính, Phật Pháp cũng nhƣ vậy, cũng dùng hệ ngân hà 

làm đơn vị tính. Khu vực giáo hóa của ngài bao nhiêu? Một tỷ hệ ngân hà. Cho 

nên chúng ta không nên cho rằng Phật Thích Ca Mâu Ni nhập niết bàn rồi, là 

giả,  không  phải  thật.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ngài  hóa  thân,  ở  trong  thế  gian 

chúng ta giáo hóa một thời gian rồi nhập niết bàn, thực tế trong một tỷ hệ ngân 

hà này quí vị biết trong đó biết bao nhiêu là tinh cầu! Nơi nào hữu duyên Ngài 

liền hóa thân đến đó. Cho nên Phật có vô lƣợng vô biên thân không phải một 

thân, báo thân của Phật là một, ứng thân của Phật vô lƣợng vô biên. Đến nơi 

của  chúng  ta  thị  hiện  thành  Phật  là  ứng  thân,  cho  nên  nói  “thiên  xứ  hữu  cầu 

thiên xứ ứng”. Cần dùng thân gì để độ Ngài liền hiện thân đó, giống nhƣ trong 

Phẩm  Phổ  Môn  có  32  ứng  thân  vậy.  Hoàn  toàn  ứng  sự  mong  cầu  của  chúng 

sanh bản thân ngài không có ý gì. Điểm này đặc biệt phải chú ý. 

Phật Thích Ca Mâu Ni ba ngàn năm trƣớc tại thế giới này, giảng kinh dạy 

học 49 năm thị hiện cho chúng ta bát tƣớng thành đạo. Từ trời Đâu suất giáng 

xuống  sanh  vào  trong  cung  vua,  thân  phận  là  vƣơng  tử,  mƣời  19  tuổi  xả  bỏ 

vƣơng vị, xả bỏ quyền kế thừa vƣơng vị rời bỏ gia đình ra đi cầu học. Ngài đại 

biểu cho đại đa số thế gian chúng ta cho rằng là phần tử tri thức. Phần tử tri 

thức hiếu học, quảng học đa văn, ngài thị hiện cho chúng ta điều này. 19 tuổi 

476  Tập 565 



rời bỏ gia đình, đây là biểu diễn, làm cho chúng ta xem, buông bỏ phiền não, 

nhà là phiền não, một mình rời bỏ gia đình đi cầu học. 

Thời đó Ấn độ là đất nƣớc của tôn giáo, là nơi tôn giáo phát đạt nhất trên 

toàn thế giới, học thuật phát đạt nhất, học thuật này chú trọng về triết học, Ngài 

học 12 năm, năm 19 tuổi đến năm 30 tuổi, học 12 năm, tất cả những tôn giáo 

Ngài đều học qua, tất cả những triết học của Ấn độ ngài đều học qua, Ấn độ 

đích thực là khác với những vùng khác, họ vô cùng coi trọng thiền định, tôn 

giáo coi trọng thiền định, học thuật cũng coi trọng thiền định. Cho nên đó là trí 

tuệ chân thật, đó không phải là tri thức. Trong kinh điển của chúng ta thƣờng 

nói tứ thiền bát định, đây không phải là của Phật Giáo. Nhƣng Phật lấy nó để 

làm cơ sở, môn học bắt buộc. Những thứ này là của Cổ bà la môn giáo. 

Lịch sử của Bà la môn giáo ít nhất có 13.000 năm. Tôi tiếp xúc với họ rất 

nhiều. Trƣớc lúc có chữ viết họ đã có tôn giáo này. Định công của họ, tứ thiền 

bát  định,  có  thể  làm  cho  thế  giới  chúng  ta  trong  phạm  vi  lục  đạo  luân  hồi, 

phạm vi lục đạo, họ nhìn thấy rất rõ ràng, họ chƣa ra khỏi lục đạo, lục đạo là 

một cục hạn, họ chƣa ra đƣợc. Cho nên trên đối với 28 tầng trời, sáu tầng trời 

dục giới, tám tầng trời sắc giới, bốn tầng trời vô sắc giới, họ đều rất rõ ràng, 

nhìn  thấy  thấu  đáo.  Phía  dƣới  họ  có  thể  nhìn  tới  địa  ngục  vô  gián.  Sự  việc 

trong phạm vi này, hiện nay nói cảnh giới ở trong thiền, tầng không gian đều 

không còn nữa. Cho nên đây không phải là suy đoán, không phải là lý tƣởng, 

đích thân nhìn thấy rồi. Đây chắc chắn không phải là giả, vì sao vậy? tu loại 

thiền định này không phải là một ngƣời, trong tôn giáo mọi ngƣời đều tu, trong 

triết  học  cũng  tu,  giống  nhƣ  học  phái  số  luận,  học  phái  Du  già  họ  đều  tu. 

Đƣơng nhiên Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không ngoại lệ, từ trong thiền định 

này hiểu đƣợc tình hình chân thật của thế giới, nhân quả ba đời. Trên thực tế 

thuyết minh cho quí vị con ngƣời không chết, nếu nhƣ chết rồi họ làm sao đi 

luân hồi đƣợc? Vậy thì luân hồi không còn nữa. Con ngƣời không chết, chết là 

gì? là thân thể. Phật nói thân thể không phải là ta. Ta là gì? ngƣời ta thƣờng nói 

là linh hồn là Ta, linh hồn đi đầu thai. 

Quí  vị  đọc  qua  Tây  Tạng  Sanh  Tử  Thƣ,  quí  vị  liền  hiểu  đƣợc.  49  ngày 

liền đi đầu thai. Trong 49 ngày này là then chốt, thƣờng thƣờng nhắc nhở họ 

chớ đầu thai sai chỗ, không có ai nhắc nhở, rất dễ dàng đến cõi súc sanh, cõi 

ngạ quỷ, đi đến đó thôi. Phải nói cảnh giới đó cho rõ ràng, nhắc nhở họ cảnh 

giới đó hiện tiền nhất định không đƣợc để ý đến nó, không bị nó ảnh hƣởng, ít 

nhất  cũng  phải  đến  cõi  nhân  gian.  Hƣớng  dẫn  họ  đến  cõi  trời,  hƣớng  dẫn  họ 

đến cõi Phật, vậy là tốt nhất, cần họ hợp tác mới đƣợc. Họ không hợp tác thì 

rất khó làm. Cho nên linh hồn, trên thực tế hồn hoàn toàn không linh. Linh sao 

Tập 565  477 



lại làm những sự việc này chứ? Hồn đều là mê hoặc điên đảo, mê hồn là thật. 

Nếu  nhƣ  linh  hồn  giác  ngộ  rồi,  thì  không  gọi  nó  là  linh  hồn,  mà  gọi  là  linh 

tánh. Linh tánh mới là bản thân chân thật. Linh hồn là mê hoặc bản thân điên 

đảo,  điều  này  phải  cẩn  thận.  Vậy  Phật  giúp  chúng  ta  những  gì?  Phật  giúp 

chúng ta phá mê khai ngộ, giúp chúng ta giác ngộ. Giác ngộ thì điều gì cũng 

làm  rõ  rồi,  điều  gì  cũng  rõ  ràng  rồi,  tập  khí  phiền  não  hoàn  toàn  không  còn 

nữa.  Chẳng  những  siêu  việt  lục  đạo,  mà  còn  siêu  việt  thập  pháp  giới,  cũng 

chính  là  có  thể  siêu  việt  khu  vực  giáo  hóa  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  cũng 

chính là một tỷ hệ ngân hà. Toàn thể vũ trụ đều là không gian quí vị hoạt động, 

quí  vị  nghĩ  xem  mình  tự  tại  biết  bao.  Nếu  nhƣ  chỉ  có  tứ  thiền  bát  định  thì 

không gian hoạt động của quí vị cũng không nhỏ, tức là toàn thể lục đạo luân 

hồi  là  không  gian  hoạt  động  của  quí  vị.  Quí  vị  có  không  gian  hoạt  động  lớn 

nhƣ vậy. Có thần túc thông, không cần phƣơng tiện giao thông, muốn đi đến 

đâu, ý niệm vừa khởi ngƣời liền đến nơi, có năng lực lớn đến nhƣ vậy. Hơn 

nữa những năng lực này đều là bản năng. Tự tánh của mỗi ngƣời đều có. Cho 

nên Phật Pháp bình đẳng. Trong đại kinh Phật thƣờng nói “tất cả chúng sanh 

vốn là Phật”. Câu này là chân thật. Lão tổ tông chúng ta nói với chúng ta “nhân 

tánh bổn thiện”.  Bổn thiện này, thiện không phải là thiện trong thiện ác. Thiện 

này có ý nghĩa là tán thán, tức là nó viên mãn quá, tốt đẹp quá, không thiếu 

thốn một thứ gì, thiện có lẽ nên giải thích nhƣ vậy. Sự giải thích này hoàn toàn 

giống  với  cách  nói  của  Phật.  Phật  là  bậc  tối  thiện,  trí  tuệ  viên  mãn,  đạo  đức 

viên mãn, tài nghệ viên mãn, phƣớc báo viên mãn, không có thứ gì không viên 

mãn, đó gọi là thiện. Trong Đại Học nói: “minh đức, thân dân, chỉ ƣ chí thiện”, 

chính là ý nghĩa này vậy. 

Học Phật,  mục đích  ở đâu? Mục đích chính là thành Phật. Vì sao thành 

Phật? Quí vị vốn là Phật, quí vị trở về với bản thân. Nên trong thiền tông nói 

“bản lai diện mục trƣớc khi cha mẹ chƣa sanh”. Quí vị tìm đƣợc nó rồi đó gọi 

là thành Phật. Vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo. Quí vị 

mới có thể giúp đỡ khắp lục đạo chúng sanh trong pháp giới hƣ không giới tất 

cả quốc độ chƣ Phật. Không phải chỉ một thế giới này. Phật Thích Ca Mâu Ni, 

phạm vi lục đạo này vô cùng lớn, không phải chỉ là một địa cầu. Chúng ta nghe 

nói có ngƣời ngoài hành tinh, chỉ cần ngƣời sống ở trên tinh cầu bên ngoài đều 

thuộc  trong  lục  đạo,  cõi  ngƣời  trong  lục  đạo.  Nếu  nhƣ  họ  là  thiên  thần,  cõi 

thần,  họ  không  cần  phƣơng  tiện  giao  thông.  Con  ngƣời  mới  cần  đến  phƣơng 

tiện  giao  thông.  Thần  không  cần  đến,  quỷ  cũng  không  cần  đến,  quỷ  có  thần 

thông, nhƣng phạm vi hoạt động của họ không lớn, cõi trời mới lớn. Trời dục 

giới rất lớn, trời sắc giới càng lớn hơn trời dục giới. Hoạt động trong cõi trời 

478  Tập 565 



vô sắc giới dƣờng nhƣ là toàn bộ khu vực giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni, 

tức là  một tỷ hệ  ngân hà. Vô sắc giới ngay thân thể cũng không cần nữa, rất 

giống với quan niệm của Lão tử. Lão tử chƣa đạt đến cảnh giới này, nhƣng ông 

muốn hƣớng đến. Quí vị xem trong Đạo Đức Kinh ông nói: “ngô hữu đại hoạn, 

vị ngô hữu thân”, ông nói ta có nỗi lo lắng lớn là vì gì? vì ta có thân thể. Nếu 

không có thân thể tốt biết bao! Tƣ tƣởng này chính là tƣ tƣởng của cõi trời vô 

sắc.  Lúc  đó  Phật  Giáo  còn  chƣa  truyền  đến  Trung  Quốc.  Lão  tử,  Khổng  Tử, 

Mạnh Tử gần nhƣ đều vào 2500 trƣớc, cho nên những Thánh triết này tƣ tƣởng 

của họ đều vô cùng gần gũi. 

Đức Phật tham học 12 năm, chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Lục đạo 

hiểu rõ rồi, lục đạo từ đâu mà có? Vì sao mà có lục đạo? Ngoài lục đạo ra còn 

có  thế  giới  không?  Chúng  ta  tin  tƣởng  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chắc  chắn  có 

những vấn đề này, những vấn đề này không ai có thể giải đáp. Bà la môn giáo 

giải đáp không đƣợc. Rất nhiều học  phái  Ấn độ nhƣ Phệ đà, Du già đều giải 

đáp không đƣợc, đều coi Tứ  không thiên là Bát niết bàn, đây là những cảnh 

giới cuối cùng, ngoài ra không còn nữa. Đó là một sai lầm. Cho nên Phật Thích 

Ca Mâu Ni buông bỏ cầu học. Ngài học 12 năm, đã buông bỏ rồi, đến dƣới cây 

Tất bát la, đến dƣới cây Tất bát la ở bên sông Hằng để nhập định, khai ngộ ở 

đây. Tức là nói vào thiền định sâu hơn. Vậy là rõ ràng rồi. Nói là đại triệt đại 

ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  hiểu  rõ  đƣợc  chân  tƣớng  của  toàn  thể  vũ  trụ,  hiểu 

thấu đáo rồi. Sau khi hiểu rõ rồi Ngài nói ra tất cả tình trạng chân thật mà Ngài 

đã nhìn thấy, không phải nói ở nhân gian này, Ngài nói ở trong định. Chúng ta 

thấy  Ngài  tại  gốc  Bồ  đề  ngồi  thiền  nhập  định.  Trong  kinh  nói  “nhị  thất  nhật 

trung” tức là 14 ngày, đây có lẽ không có vấn đề gì, Lão hòa thƣợng Hƣ Vân 

năm  xƣa  tại  thế  có  lúc  nhập  định  hơn  một  tháng  là  điều  bình  thƣờng.  Ngài 

không ăn không uống ngồi nhƣ vậy hơn một tháng, sau khi xuất định cảm thấy 

toàn thân rất nhẹ nhàng, hơn nữa cảm thấy thời gian rất ngắn ngủi, dƣờng nhƣ 

một sát na vậy. Chứng tỏ trong định thời gian không gian đều bị đột phá rồi, ở 

trong định có thể nhìn thấy quá khứ, có thể nhìn thấy vị lai, cho nên hiện tại 

chúng ta thƣờng nghe nói dự đoán. 

Trƣớc đây tôi cũng có hỏi thầy giáo, dự đoán có đáng tin không? Thầy 

giáo nói với tôi ở trong thiền định nhìn thấy thì đáng tin cậy. Nếu nhƣ không 

phải  là  trong  thiền  định  thấy  thì  thật  khó  nói.  Vì  sao  vậy?  không  phải  thiền 

định thì hơn một nửa là từ trong toán học mà suy diễn ra. Nếu nhƣ chính xác 

không có sai biệt cũng tƣơng đối đáng tin. Nếu nhƣ là tin tức của ngƣời ngồi 

đồng chuyển tải đó là thật hay giả chúng ta không thể xác định đƣợc, chỉ tham 

Tập 565  479 



khảo  mà  thôi,  không  thể  hoàn  toàn  tin  cậy  họ  đƣợc.  Cho  nên  phải  biết  căn 

nguyên của nó từ đâu mà đến. Thiền định là đáng tin cậy nhất. 

Phật  ở  trong  định  giảng  một  bộ  kinh  là  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm Kinh, là Ngài tận mắt nhìn thấy toàn thể tình hình vũ trụ, nguyên khởi 

của vũ trụ đến nhƣ thế nào, vạn vật đến nhƣ thế nào, sinh  mệnh đến nhƣ thế 

nào, ta đến nhƣ thế nào, những diễn biến trong vũ trụ cuối cùng đi về đâu, đều 

giảng rất rõ ràng, minh bạch. Bộ kinh này chúng tôi ngày xƣa đã giảng qua hai 

lần, hai lần đều không giảng xong. Lần thứ nhất rất lâu rồi 30 năm trƣớc, tôi 

giảng đƣợc một nửa, chƣa giảng xong. Lần thứ hai là năm 1999 bắt đầu giảng, 

giảng đến năm ngoái, dùng hơn 4000 tiếng đồng hồ để giảng, giảng rất tƣờng 

tận. Tổng cộng giản bao lâu? Giảng đƣợc một phần năm. Cho nên tôi ƣớc tính 

bộ kinh này giảng xong phải 20.000 tiếng đồng hồ. Nội dung của nó và bộ kinh 

chúng ta đang giảng giống nhau. Bộ kinh đó giảng tƣờng tận hơn bộ này. Bộ 

kinh này có thể nói là đại cƣơng, cƣơng yếu của Kinh Hoa Nghiêm. Nội dung 

thật sự giống nhau, không đơn giản, không dễ dàng gì! 

Ở  Trung  Quốc  đời  nhà  Đƣờng  Lục  tổ  Huệ  Năng  đại  sƣ,  Ngài  cũng  đã 

khai ngộ rồi, minh tâm kiến tánh, Ngài nói ra 20 chữ, 20 chữ đó triển khai ra 

chính  là  một  bộ  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh,  Đại  Phƣơng 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh cô đọng lại thật là nói chỉ 20 chữ. Cho nên quí 

vị  muốn hiểu đƣợc Kinh Hoa Nghiêm  rốt  cuộc giảng những gì, quí vị có thể 

đem 20 chữ của Huệ Năng đại sƣ ngẫm nghĩ ngẫm nghĩ thử xem có lẽ cũng sẽ 

hiểu ra đƣợc một vài điều. 

Minh tâm kiến tánh, tánh là gì? Huệ Năng đại sƣ câu đầu tiên nói “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, đây đã nói rõ tự tánh là chân tâm, chân tâm của 

chúng ta vốn là thanh tịnh, mảy trần không nhiễm. Hiện nay có bị nhiễm hay 

không? Không có, vĩnh viễn  sẽ không bị ô nhiễm. Hiện nay chúng ta quên mất 

chân tâm rồi, chúng ta dùng là giả tâm, vọng tâm. Quí vị dùng chân tâm chính 

là  Phật,  chính  là  Bồ  Tát.  A  la  hán  vẫn  dùng  là  vọng  tâm,  Pháp  thân  Bồ  Tát 

dùng là chân tâm. Dùng chân tâm, cảnh giới và quí vị không giống nhau. Cảnh 

giới này là giả, không phải thật. Ngay các nhà lƣợng tử học hiện đại cũng phát 

hiện  đƣợc  rồi.  Các  nhà  lƣợng  tử  vật  lý  học  trong  ba mƣơi  năm  lại  đây  đã  có 

những thành tựu rất khả quan. Tôi đọc đƣợc những luận văn của họ dƣờng nhƣ 

giống với  những  điều  trong  kinh  Phật  nói,  rất  quý  hóa!  Cho  nên  tôi  ƣớc  tính 

hai  mƣơi  năm  nữa  nhiều  nhất  là  ba  mƣơi  năm,  Phật  Giáo  sẽ  đƣợc  khoa  học 

chấp nhận, thừa nhận Phật Giáo là khoa học cao cấp. 

Lúc tôi học Phật là học triết học, tôi từ triết học mà nhập môn. Thầy giáo 

của  tôi  giáo  sƣ  Phƣơng  Đông  Mỹ  nói  với  tôi:  triết  học  kinh  Phật  là  đỉnh  cao 

480  Tập 565 



nhất  của  triết  học  trên  toàn  thế  giới.  Sáu  mƣơi  năm  nay  tôi  đã  nhìn  thấy  rồi. 

Không  những  là  đỉnh  cao  của  triết  học  mà  còn  là  đỉnh  cao  của  khoa  học. 

Những vấn đề khoa học không thể giải quyết, trong Phật Pháp đều có, không 

có gì không thể giải quyết. Đáng tiếc là gì? đáng tiếc là hiện tại ngƣời ta không 

tin tƣởng. Tai nạn của nƣớc Mỹ có thể hóa giải hay không? Có thể. Chỉ cần họ 

tin tƣởng thì có thể, họ không tin tƣởng thì không thể. Lời này ai nói? Bản thân 

ngƣời Mỹ nói đấy.  Bladen nói nhƣ vậy. Năm ngoái họ tại Sydney mở một hội 

nghị. Có mấy nhà khoa học trên quốc tế, hội nghị hai ngày. Báo cáo ngày thứ 

nhất là bản báo cáo những vấn đề nghiên cứu gần đây phát hiện ra. Chúng tôi 

đọc đƣợc rất hoan hỷ, rất gần với Phật Giáo. Vấn đề  ngày thứ  hai thảo luận 

chính là vấn đề tiên tri của  Maya vào sang năm-  năm 2012. Họ thảo luận vô 

cùng  nghiêm  túc,  đối  với  cách  nhìn  này,  những  nhà  khoa  học  tham  dự  này 

dƣờng nhƣ là một nửa một nửa. Một nửa số ngƣời cho rằng rất có thể, một nửa 

khác lại cho rằng chƣa chắc, ngân hà thẳng hàng, hai mƣơi lăm ngàn tám trăm 

năm mới có một lần, nó có tính chu kỳ, mặt trời quay quanh ngân hà một vòng, 

hai mƣơi lăm ngàn tám trăm năm mới có một lần, đƣơng nhiên mỗi lần, căn cứ 

theo trƣớc đây, tức là một lần vào hơn hai mƣơi ngàn năm trƣớc, trên trái đất 

có rất nhiều sinh vật bị diệt vong, hiện tƣợng lần này, nhiều nhất cũng giống 

nhƣ lần trƣớc, nhƣng chúng ta những ngƣời học Phật quan sát, chúng ta đồng ý 

nhƣ lời ông Bladen ngƣời Mỹ, ông nói đối chiếu với vấn đề này, chỉ có ngƣời 

trên toàn thế giới tức là cƣ dân trên địa cầu này tỉnh ngộ lại, ông nêu ra ba câu 

nói, thứ nhất là phải bỏ ác làm thiện, thứ hai phải cải tà quy chánh, thứ ba đoan 

chánh tâm niệm. Không những tai nạn có thể hóa giải, hơn nữa sẽ hƣớng trái 

đất  đến  bƣớc  đƣờng  tốt  đẹp  hơn.  Cách  nói  này  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với 

những lời trong kinh Phật dạy. 

Trong kinh Phật có những y cứ luận lý rất hay, ngày nay khoa học chú 

trọng vào vật chất, cho nên trong vật lý học, triết học ở trong kinh Phật, không 

những nói vật chất, nó nói về tinh thần, còn nói về tự nhiên, ba loại hiện tƣợng, 

hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Hiện tƣợng vật 

chất rốt cuộc là gì? 

Các nhà khoa học nƣớc Đức trong báo cáo nghiên cứu của họ nói rất rõ 

ràng. Planck ngƣời Đức, là thầy giáo của Einstein, suốt đời ông nghiên cứu vật 

chất rốt cuộc là gì, ông đã khai  mở  đƣợc, kết quả ông nghiên cứu là trên thế 

giới căn bản không có thứ gọi là vật chất này, vật chất là gì? Vật chất là huyễn 

tƣớng do ý niệm tích lũy mà sản sanh, vậy ý niệm từ đâu mà có? Ông nói ý 

niệm  từ  không  sanh  có.  Điều  này  không  sai,  nói  không  hoàn  chỉnh,  mơ  hồ 

chung  chung,  tức  là  chƣa  nói  rõ  ràng,  không  phải  là  sai.  Có  thể  nói  là  miễn 

Tập 565  481 



cƣỡng  đạt  yêu  cầu,  điểm  số  không  cao,  cũng  không dễ  dàng!  Cơ  sở  của  vật 

chất là tinh thần, nhà khoa học gọi là tin tức, hiện tƣợng tự nhiên gọi là năng 

lƣợng, danh xƣng khác nhau, nhƣng ý nghĩa thì giống với Phật Pháp nói. Phật 

Pháp đối với năng lƣợng và tin tức, nó là thứ gì cũng nói rất rõ ràng. Về vật 

chất  mà  nói  thì  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  Planck  đã  nói.  Vật  chất  thực  sự 

không tồn tại, nó rất không ổn định, thiên biến vạn hóa, ngay Hiền Thủ Quốc 

sƣ trong Hoàn Nguyên Quán cũng nói rất rõ ràng. Nói về khởi nguyên của tất 

cả các pháp, có một, thực sự có một bản thể, bản thể này chính là tự tánh, trong 

triết học nói là bản thể. Toàn thể vũ trụ là từ nó mà phát sanh. Thứ này là vĩnh 

hằng, không sanh không diệt. Nó không có hiện tƣợng, nó không phải là hiện 

tƣợng vật chất, nó cũng không phải là hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải là 

hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Cho  nên  quí  vị  tìm  không  ra  nó.  Nó  ở  đâu?  Khắp  pháp 

giới  hƣ  không  giới  đều  có,  không  ở  đâu  không  có,  không  lúc  nào  không  có. 

Không có nó, ba loại hiện tƣợng đều không có. Ba loại hiện tƣợng đều là nó 

biến hiện ra. Bản thân nó không phải là ba loại hiện tƣợng này. Cho nên khoa 

học, triết học có thể tìm ra nó hay không? Tìm không ra. Vì sao vậy? Khoa học 

chƣa tách rời tƣ duy, tƣ duy là ý thức thứ sáu. Ý thức thứ sáu vĩnh viễn  duyên 

không đến tự tánh. Ba loại hiện tƣợng này nó có thể duyên đến đƣợc, nó lại 

không duyên đến với tự tánh đƣợc. Vậy tự tánh phải làm sao? Ai biết đƣợc? 

Trong kinh điển Đại Thừa Phật nói rồi, chỉ chứng mới biết. Dùng gì để chứng? 

Thiền định. Không phải là thiền định bình thƣờng. Thiền định của Bồ Tát còn 

chƣa đƣợc. Bồ Tát đẳng cấp đều tu thiền định. Từ sơ tín đến đẳng giác 51 thứ 

bậc,  quí  vị  liền  hiểu  đƣợc  thiền  định  có  51  cấp  bậc.  A  la  hán  là  cấp  bậc  thứ 

mấy? cấp thứ bảy. Cấp thứ bảy tức giải quyết đƣợc luân hồi rồi. Cấp thứ mƣời 

thì giải quyết đƣợc mƣời pháp giới rồi. Phía trên càng cao hơn nữa. Cao nhất là 

cấp  bậc  thứ  51,  cấp  thứ  51  lên  cao  hơn  nữa  là  thành  Phật,  tức  trở  về  với  tự 

tánh. Quí vị mới thực sự kiến đạo, thực sự hiểu đƣợc. 

Vậy  là  chúng  ta  biết  đƣợc  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dƣới  cội  Bồ  đề  nhập 

định là định gì? Tự tánh bổn định! Huệ Năng đại sƣ  nói ra rồi. Vì sao vậy? 

Ngài cũng đến cảnh giới này. Huệ Năng đại sƣ nói bốn câu, câu thứ nhất: “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, không ngờ rằng tự tánh lại thanh tịnh. Câu thứ 

hai: “đâu ngờ tự tánh, vốn không sanh diệt”, nó không sanh không diệt. Thứ ba 

là “đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”. Ở trong nó không có thứ gì, nhƣng thứ gì 

nó cũng có, nó có thể biến hiện ra. Tự tánh đích thực không có. Cho nên Phật 

Giáo Đại Thừa nêu ra hai cảnh giới ẩn hiện này. Trong tự tánh là ẩn, tức là quí 

vị không nhìn thấy. Nhƣng nó gặp đƣợc duyên nó có thể hiện ra, hiện ra rồi thì 

quí vị đều nhìn thấy. Câu thứ tƣ “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, đó là 

482  Tập 565 



tự tánh vốn định. Nhất định phải tƣơng ƣng với định này quí vị mới có thể kiến 

tánh. Quí vị không tƣơng ƣng với tự tánh vốn định quí vị sẽ không thấy đƣợc. 

Đây  chính  điều  mà  khoa  học  và  triết  học,  bắt  buộc  phải  buông  bỏ  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc, họ  mới thấy đƣợc. Nhà khoa học, nhà triết 

học họ đều là chúng sanh, họ cũng vốn là Phật, họ chỉ cách xa một tí thôi, chỉ 

cần  chịu  buông  bỏ  liền  nhìn  thấy  đƣợc.  Nếu  không  chịu  buông  bỏ,  những 

nghiên cứu hiện nay có lẽ là cục hạn, đến đỉnh rồi. 

Quí vị xem hồng quan Vũ trụ, luận văn của họ nói, đây đều là thật vĩ đại. 

Hiện tại có thể thăm dò đến, dùng thiết bị khoa học có thể quan sát đến 10% 

của  toàn  thể  vũ  trụ,  vẫn  còn  90%  chƣa  nhìn  thấy.  Chúng  ta  đọc  đƣợc  những 

báo cáo này, chúng ta gật đầu rất hoan hỷ, vậy 90% đi đâu rồi, chúng ta biết, 

họ không biết, trở về với tự tánh rồi. Trở về tự tánh hiện tƣợng này liền không 

còn nữa. Vậy nhà khoa học nếu nhƣ họ học kinh điển Đại Thừa, họ còn thông 

minh hơn chúng ta, lợi hại hơn chúng ta. Kinh Phật có tính gợi mở đối với họ 

rất  lớn  rất  lớn.  Rất  đáng  tiếc  khoa  học  cho  rằng  những  thứ  này  là  tôn  giáo. 

Nhƣng Einstein nói rất hay: Trong tôn giáo, tôn giáo gần với khoa học nhất là 

Phật Giáo. Nếu coi kinh Phật là một môn khoa học để nghiên cứu sẽ giải quyết 

đƣợc  những  nhiều  vấn  đề  của  họ.  Vấn  đề  cuối  cùng  “đâu  ngờ  tự  tánh,  năng 

sanh vạn pháp”, bản thân nó cái gì cũng không có, nó có thể biến thành cả một 

vũ trụ, có thể biến thành thế giới Hoa tạng giống nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói 

vậy,  thế  giới  đó  rất  lớn.  Ngày  nay  chúng  ta  các  nhà  thiên  văn  học  còn  chƣa 

thăm dò đến đƣợc. Một thế giới Hoa tạng là rất vĩ đại rồi. Quí vị xem Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc và thế giới Ta bà của chúng ta ở trong thế giới Hoa tạng, 

thế giới Hoa tạng tổng cộng có hai mƣơi tầng, giống nhƣ tòa nhà lớn vậy hai 

mƣơi tầng, thế giới Cực Lạc và thế giới Ta bà đều trong một tầng, ở tầng thứ 

13. Cự ly của thế giới Cực Lạc và thế giới của chúng ta trong đó có mƣời vạn 

ức quốc độ  Phật. Cũng chính là nói  mƣời vạn  ức lần tam thiên đại thiên thế 

giới. Quí vị nghĩ Hoa tạng lớn bao nhiêu. Trong kinh nói với chúng ta giống 

nhƣ thế giới Hoa tạng vậy ở trong thái không không thể kể xiết! Lời này hiện 

nay chúng ta hoàn toàn tin tƣởng. Vì sao vậy? Trong tánh đức không có nhiều 

ít, không có lớn nhỏ. Những khái niệm tƣơng đối này đều không tồn tại. Phật 

nói câu gọi là không thể nghĩ bàn. Quí vị không thể tƣởng tƣợng đƣợc, quí vị 

cũng không thể thảo luận về nó, quí vị không nói ra đƣợc, nhƣng quí vị thực sự 

có thể chứng đắc. Đây là một môn đại học vấn, thú vị vô cùng. Làm cho hiểu 

rõ bản lai diện mục của mình từ đâu mà đến, chúng ta là từ trong tự tánh biến 

hiện  ra.  Mục  tiêu  cuối  cùng  là  thành  Phật,  trở  về  tự  tánh.  Đó  là  một  sự  tuần 

hoàn vô  cùng  lớn.  Chúng  ta xem  mặt  trời  quay  quanh  hệ  ngân hà,  vòng  tuần 

Tập 565  483 



hoàn này nhỏ quá, một vòng chỉ 25.800 năm, vòng này nhỏ quá. Quí vị cái gì 

cũng biết đƣợc, cái gì cũng rõ ràng rồi. 

Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  nguyện  lớn  nhƣ  vậy.  Muốn  giúp  đỡ  những 

chúng sanh mê hoặc điên đảo này, giúp họ giác ngộ. Mục đích Phật Pháp dạy 

học là ở đây, đây là điều chúng ta nhất định phải biết. Nó chia ra hai giai đoạn. 

Giai  đoạn  thứ  nhất  giúp  đỡ  quí  vị  phá  mê  khởi  tín.  Chữ  “tín”  này  không  dễ 

dàng, rất khó rất khó! 

Chúng tôi lúc còn trẻ đều cho rằng Phật Giáo là tôn giáo. Tôn giáo là mê 

tín. Cho nên căn bản là không có ý niệm để tiếp xúc với nó. Tôi nếu nhƣ không 

học  triết  học,  vĩnh  viễn  sẽ  không  đi  vào  trong  Phật  môn.  Trƣớc  nay  cũng 

không  có  ai  nói  với  tôi  Phật  Giáo  là  triết  học,  không  ai  nói  cả.  Dân  quốc  sơ 

niên Âu Dƣơng Cánh Vô từng nói rằng, ông nói: Phật Pháp phi tôn giáo, phi 

triết học mà là thứ ngày nay cần đến nó. Ông đã diễn giảng một lần nhƣ vậy. 

Lời này nói cũng rất có lý. Đây là lời ngƣời chuyên ngành nói. Nhƣng ngƣời 

thực sự đi nghiên cứu nó không nhiều. Thầy giáo tôi đƣa bài giảng này cho tôi 

nghe, nói với tôi rằng: học Phật là sự hƣởng thụ lớn nhất của đời ngƣời. Lời 

nói này rất cảm động. Tôi liền nghiêm túc đi trên con đƣờng này. Ngƣời thầy 

thứ hai của tôi là đại sƣ Chƣơng Gia, ngài chọn cho tôi ngành nghề này, muốn 

tôi xuất gia, muốn tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni, cho nên tôi đã bƣớc vào con 

đƣờng này. Bƣớc vào đã 60 năm rồi, tôi cám ơn Thầy giáo. Lời nói này của 

thầy giáo đã ứng nghiệm trên thân tôi rồi: hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. 

Cảm ơn thầy giáo. Nếu không phải thầy giáo thì đời này tôi sống cực khổ biết 

bao, sống phiền não biết bao, oan uổng biết bao! Thầy giáo chỉ ra con đƣờng 

này, Đại sƣ Chƣơng Gia thành tựu cho tôi theo đuổi sự nghiệp này, sự nghiệp 

của Phật Thích Ca Mâu Ni. Đó là gì? là giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên, nó 

không phải là tôn giáo, điều này nhất định phải làm cho rõ ràng. Phật Thích Ca 

Mâu Ni là thân phận gì? Dùng lời hiện đại mà nói là nhà giáo dục xã hội văn 

hóa đa nguyên. Thân phận của Ngài là ngƣời công tác nghĩa vụ cho giáo dục 

xã  hội  văn  hóa  đa  nguyên.  Ngài  dạy  học  không  thu  học  phí.  Văn  hóa  đa 

nguyên,  Ngài  không  phân  biệt  quốc  tịch,  không  phân  biệt  chủng  tộc,  không 

phân biệt tín ngƣỡng. Bất luận tín ngƣỡng tôn giáo nào học tập với Ngài, tuyệt 

đối không thay đổi tôn giáo, đó tức là nói tín ngƣỡng tôn giáo và học tập với 

Ngài là hai việc khác nhau, không có xung đột. Giống nhƣ quí vị là tín đồ tôn 

giáo,  quí  vị  học  ở  trong  trƣờng  đại  học,  học  tập,  lên  lớp  đều  không  trở  ngại. 

Phật dạy quí vị điều gì? dạy quí vị tam học giới định tuệ. 

Giới là giữ quy cũ, là luân lý đạo đức. Đây là cơ sở để làm ngƣời. Định, 

định  là  đầu  mối  then  chốt,  quí  vị  có  thể  khai  ngộ  hay  không  trƣớc  hết  phải 

484  Tập 565 



định. Thời gian định lâu rồi liền hoát nhiên đại ngộ. Ngộ những gì? vừa ngộ thì 

đối với toàn thể vũ trụ đối với bản thân hoàn toàn hiểu rõ, phải đạt đƣợc mục 

đích  này.  Cho  nên  đây  là  một  môn  đại  học  vấn,  là  một  môn  thực  sự  tìm  lại 

đƣợc bản lai diện mục của chính mình, nó không phải làm gì khác. Phật Giáo 

thừa nhận, tất cả các tôn giáo đều thừa nhận, Phật Giáo không phản đối những 

tôn  giáo  khác,  chúng  ta  gặp  bất  cứ  tôn  giáo  nào  chúng  ta  cũng  đi  tham  bái. 

Kinh  điển  của  họ  chúng  ta  cũng  thƣờng  thƣờng  đọc  tụng,  hiểu  thêm  nhiều 

chúng ta mới có thể đem sự việc nói cho rõ ràng, nói cho thấu đáo đƣợc. Cho 

nên Phật Pháp hoàn toàn cởi mở. Nội hàm của nó không những một trƣờng đại 

học không thể sánh, một trăm trƣờng đại học cũng không thể sánh, phân khoa 

của nó quá nhiều, không thiếu thứ gì cả. Hơn nữa sau khi quí vị làm rõ rồi, quí 

vị  mới  hiểu  đƣợc,  tất  cả  nó  đều  thông  hết.  Thực  sự  giống  nhƣ  một  hệ  thống 

mạng vậy, toàn thể vũ trụ là một mạng lƣới, là một thể, đúng thật là kéo một 

sợi tóc động toàn thân. Cho nên bất cứ ý niệm nào khởi lên, khắp cả pháp giới 

không  ai  không  biết.  Ai  không  biết?  ngƣời  sơ  suất  vô  ý  không  biết,  ngƣời 

phiền não nặng không biết. Phiền não nhẹ, trí tuệ  sanh, họ liền tiếp thu đƣợc 

tin tức trong toàn thể vũ trụ, mà bản thân mình cũng đang phát ra tin tức, khởi 

tâm động niệm là đang phát tin tức. Trong Kinh Hoa Nghiêm đã nói thấu triệt 

rồi! 

Khoảng hai ba mƣơi năm lại đây có một số nhà khoa học đã thay đổi ý 

niệm  rồi,  nghiên  cứu  ý  niệm.  Họ  phát  hiện  sức  mạnh  của  ý  niệm  rất  lớn.  Họ 

dùng  trong  cầu  nguyện,  đặc  biệt  là  tôn  giáo.  Những  tiểu  tai  tiểu  nạn  này  rất 

hiệu  quả,  rất  hữu  hiệu.  Đại  tai  đại  nạn  là  cộng  nghiệp.  Đó  là  giống  nhƣ  tiên 

sinh Bladen từng nói rất cần tập thể. Con ngƣời cƣ trú trên trái đất có thể đƣợc 

một  phần  ba  số  ngƣời  đó  giác  ngộ,  thấu  đáo  rồi,  đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy 

chánh thì cộng nghiệp này có thể hóa giải. Chứng minh trong kinh Phật đã nói 

tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Nhà khoa học nếu đi theo con đƣờng này thì vấn 

đề sẽ đƣợc giải quyết. Vì sao vậy?  Ý niệm có thể thay đổi vật chất. Trái đất là 

vật  chất.  Dùng  vật  chất  thay  đổi  vật  chất  thì  khó  quá,  còn  có  tác  dụng  phụ, 

dùng ý niệm thay đổi nó thì không khó chút nào, hiểu đƣợc đạo lý này rồi đầu 

tiên phải dùng trên bản thân mình. Bản thân mình không có ác niệm, không có 

tà niệm, không có tạp niệm, thân tâm mạnh khỏe, bệnh gì cũng không còn nữa. 

Nếu nhƣ ý niệm tôi có vấn đề, ý niệm không chơn chánh, thì sẽ cảm ứng rất 

nhiều bịnh tật. Mỗi ý niệm nào đó tƣơng ứng với mỗi bộ phận của cơ thể, tim 

gan tì vị mỗi một bộ phận, mỗi ý niệm ứng với một nơi nào đó mà phát sinh 

bệnh. Cho nên lúc ý niệm đoan chánh thì sẽ không có bệnh. Không những đối 

Tập 565  485 



với thân thể chính mình có bệnh tật phát sanh, đối với nơi chúng ta cƣ trú cũng 

có thiên tai. 

Quí vị xem tâm tham, hiện tại ai không tham? Tham cảm ứng đến thủy 

tai. Nƣớc biển dâng cao, lũ lụt tràn lan, do tâm tham chiêu cảm.  Sân nhuế, là 

hỏa tai, nhiệt độ trên trái đất tăng cao. Nguyên nhân là gì? Nhà khoa học tìm 

không ra nguyên nhân. Do các nghiệp sở cảm! Ngu si là phong tai, địa chấn là 

ngạo  mạn.  Cuồng  ngạo  tự  đại,  ngạo  mạn  cảm  ứng  là  động  đất.  Ngu  si  càng 

đáng sợ. Hoài nghi cảm ứng đến là gì? đất liền sẽ bị sụt lún xuống biển. Núi 

cao sẽ bị sụt lở, tức là địa chất bị lỏng ra. Địa chất vốn là kiên cố, tín tâm kiên 

cố nó liền kiên cố, tín tâm không còn nữa thì nó lỏng lẻo, điều này rất đáng sợ. 

Hoài nghi đối với bản thân, hoài nghi đối với bản thân, hoài nghi đối với cổ 

thánh  tiên hiền.  Cổ  thánh  tiên  hiền ngƣời  ta  đã  minh  tâm  kiến  tánh,  ngƣời  ta 

thực sự đã hiểu rõ  ràng, đã hiểu thấu triệt rồi. Khoa học vẫn đang tìm tòi. Quí 

vị tìm tòi cho đến bao giờ quí vị mới có thể đạt đến cảnh giới của họ? Cho nên 

sửa  đổi  tất  cả  những  quan  niệm  sai  trái,  thì  tai  nạn  gì  cũng  không  còn  nữa. 

Những đạo lý này, hiện tại những nhà khoa học họ đều biết đƣợc. Họ cũng đều 

đang kêu gọi hi vọng mọi ngƣời coi trọng ý niệm. Bất luận quí vị hữu ý hay vô 

ý,  mỗi  ý  niệm  đều  sẽ  có  ảnh  hƣởng  rất  lớn.  Cũng  giống  nhƣ  trong  Hoàn 

Nguyên Quán đã nói là xuất sanh vô tận. Ý niệm biến khắp cả pháp giới, còn 

nhanh hơn tốc độ ánh sáng. Ý niệm vừa khởi lên, đều khắp cả toàn thể vũ trụ 

rồi. Mặt trời đến trái đất, còn phải mất tám phút, chậm quá, năng lƣợng của ý 

niệm rất lớn. Chúng ta rất hoan nghênh những phát hiện của những nhà khoa 

học cận đại, đây là việc tốt. Cho nên tỳ kheo Pháp Tạng ngài biết đƣợc, ngài 

hiểu đƣợc mà phát tâm rộng lớn nhƣ vậy. Muốn đến giúp đỡ những chúng sanh 

còn đang mê hoặc. Phát đại thệ nguyện này, nói rõ nguyện của Pháp Tạng từ 

đâu mà có, đều là vì chúng sanh khổ nạn. “Vì khiến cho hành giả có tâm trách 

nhiệm”, phải gánh vác trách nhiệm lên, giúp đỡ chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. 

“Phát khởi bi trí”, bi là từ bi, trí là trí tuệ, có từ bi mà không có trí tuệ thì 

không thể giải quyết vấn đề; có trí tuệ không có từ bi thì không chịu giải quyết 

vấn đề. Cho nên Bồ Tát bi trí đều dùng. 

“Đầy đủ nguyện của Phổ Hiền”,  mƣời đại nguyện vƣơng của Bồ Tát Phổ 

Hiền hƣớng về Cực lạc. Đây là điều mà mỗi vị Bồ Tát đều phải học tập. Thứ 

nhất là phải học tập lễ kính. Lễ kính của Bồ Tát Phổ Hiền là bình đẳng. Vì tất 

cả chúng sanh vốn là Phật. Cho nên đối với bất cứ ngƣời nào cũng không thể 

khinh mạn. Khinh mạn tức là quí vị khinh mạn đối với Phật. Không những đối 

với Phật, đối với tất cả chúng sanh, giống nhƣ súc sanh côn trùng muỗi kiến có 

thể khinh mạn hay không? Không thể. Phải xem nó thành Phật để mà lễ kính 

486  Tập 565 



nó. Nó có cảm thọ hay không? Có. Những năm gần đây chúng tôi thí nghiệm 

đều  rất  thành  công.  Chúng  ta  có  thể  câu  thông  với  chúng.  Không  những  là 

động vật, còn có cây cỏ hoa lá. Nó cũng là chúng sanh, nó cũng vốn là Phật. 

Còn có sơn hà đại địa, khoáng vật nó cũng sống động, nó không phải là chết 

rồi,  dần  dần  cũng  đƣợc  các  nhà  khoa  học  phát  minh  ra.  Tiến  sĩ  Giang  Bổn 

Thắng ngƣời Nhật làm thí nghiệm về nƣớc. Chứng  minh nƣớc biết nhìn, biết 

nghe, biết hiểu đƣợc ý nghĩ của con ngƣời. Đây là vào đầu thập niên 1990, tôi 

sống ở Úc châu có một vị đồng học ở trên mạng phát hiện ra tin tức này, đem 

tin tức này copy lại cho tôi xem, tôi xem rồi rất hoan hỷ, trong Phật Pháp lại có 

một  sự  việc  đƣợc  chứng  minh  nữa  rồi.  Phật  Pháp  thƣờng  nói:  mƣời  phƣơng 

quốc độ vi trần thế giới tất cả đều có “kiến văn giác tri”, chỉ cần có hiện tƣợng 

vật chất nó liền có hiện tƣợng tinh thần, tinh thần và vật chất vĩnh viễn không 

tách rời nhau. Hơn nữa tinh thần là cơ sở của vật chất, không có tinh thần thì 

không có vật chất. Cho nên e rằng nhỏ nhƣ tiểu quang tử rồi nhỏ nhƣ trung vi 

tử, tức không thể nhỏ hơn nữa, nó đều có hiện tƣợng vật chất. Đã là hiện tƣợng 

vật  chất  nó  liền  có  thọ  tƣởng  hành  thức.  Điều  này  trong  thí  nghiệm  về  nƣớc 

làm  đƣợc  rất  rõ  ràng,  nó  có  cảm  thọ,  nó  cũng  có  tƣởng.  Cho  nên  nó  sẽ  biết 

nhìn, biết nghe, hiểu đƣợc ý nghĩ của con ngƣời. Chúng ta dùng thiện niệm đối 

đãi với nó, kết tinh phản ứng của nó vô cùng đẹp đẽ. Ý niệm bất thiện đối đãi 

nó,  đồ  án  phản  ứng  sẽ  khó  coi.  Làm  mấy  mƣơi  ngàn  lần  thí  nghiệm  đều  rất 

hay. 

Tôi có hai lần đến Nhật bản dự hội thảo, nhân cơ hội này đi phỏng vấn 

tiến sĩ Giang Bổn, trƣớc đây ông  ấy không dám động đến tôn giáo, cho rằng 

tôn giáo là mê tín. Thí nghiệm không dùng những thứ của tôn giáo. Tôi nói với 

ông ấy: tôi nói thí nghiệm này của ông, trong kinh Phật đã nói từ xƣa rồi, ông 

ấy  vô  cùng  kinh ngạc.  Tôi  nói  những  gì  hiện  nay  ông  phát  hiện  đƣợc,  trong 

Phật  Giáo  có  bốn  loại  hiện  tƣợng,  ông  mới  có  một  loại,  vẫn  còn  ba  loại  ông 

chƣa phát hiện ra. Ông ấy nói ba loại nào? Tôi nói hiện tại ông chỉ nhìn thấy 

phản ứng của sắc, ông nhìn thấy rồi, đúng, nhƣng âm thanh chƣa nghe đƣợc. 

Nó có sắc, có thanh, có hƣơng, có vị. Vật chất nhỏ bao nhiêu nó cũng có đầy 

đủ sắc thanh hƣơng vị. Ông mới tìm đƣợc có một, vẫn còn ba thứ, tôi nói vẫn 

còn cách xa lắm. Sau khi gặp mặt tôi ông ấy đã tiếp nhận tôn giáo. Cầm những 

kinh điển tôn giáo và văn tự tôn giáo đi làm thí nghiệm này, phản ứng đều vô 

cùng đẹp. 

Lễ kính trong nguyện của Phổ Hiền khắp pháp giới hƣ không giới không 

có gì không kính. Trong Phật Pháp thực sự đã làm đƣợc, thực sự đã thực hiện 

rồi. Đối với tất cả mọi ngƣời cung kính từ nội tâm phát xuất ra, vì sao vậy? là 

Tập 565  487 



đối với tự tánh. Tất cả chúng sanh đều có tánh đức, đều không tách rời tự tánh, 

là tự tánh biến hiện ra. Cho nên toàn thể vũ trụ và bản thân là mối liên hệ gì? là 

nhất thể, không phải một nhà. Một nhà không phải là một thể, là một thể. Cho 

nên mỗi ý niệm của chúng ta, vật chất này, vật chất có ý niệm. Quí vị cho rằng 

nó không có ý niệm là sai lầm rồi. Mỗi tế bào đều có ý niệm, mỗi một nguyên 

tử, mỗi một điện tử, mỗi một lạp tử, mỗi một tiểu quang tử, tất cả đều có thọ, 

tƣởng, hành, thức. Những thọ, tƣởng, hành, thức này đều ở đó mà phát ra tia 

sóng. Mà sóng này vừa phát ra toàn thể vũ trụ đều nhận đƣợc. Toàn thể vũ trụ 

là mạng lƣới điện. Cho nên không có ngƣời nào không biết. Đã là nhất thể làm 

sao có thể không tôn kính đƣợc?  Làm sao có thể đối lập? vậy là sai rồi, sai lầm 

lớn rồi! Sự việc này chỉ có Phật và Bồ Tát mới biết đƣợc. Ngày nay chúng ta 

chƣa vào cảnh giới này nhƣng đọc nhiều kinh điển rồi, từ trong kinh điển mà 

biết đƣợc có sự việc này. Mà chúng ta trong kinh nghiệm cuộc sống hằng ngày 

có thể chứng minh đƣợc một phần nào đó. Nó là thật, không phải là giả. 

Ví  dụ  chúng  ta  câu  thông  với  những  động  vật  nhỏ.Tôi  ở  Úc  châu  trồng 

rau mƣời năm rồi, vƣờn rau của tôi rất lớn, trồng rau phải câu thông với những 

con  sâu  nhỏ,  chúng  tôi  không  dùng  thuốc  trừ  sâu,  không  dùng  phân  bón  hóa 

học,  sâu  nhỏ  đừng  ăn  rau  của  tôi,  vậy  phải  làm  sao?  Tôi  đặc  biệt  khoanh  lại 

một cụm, sâu nhỏ, ở nơi đó cúng dƣờng cho các ngƣơi. Mỗi ngày tôi cũng bón 

phân,  sẽ  chăm  bón  cho  nó  rất  tốt,  cho  các  ngƣơi  ăn,  các  ngƣơi  chỉ  ăn  trong 

phạm  vi  đó  thôi,  ngoài  phạm  vi  đó  ra  các  ngƣơi  nhất  định  không  đƣợc  động 

đến. Chúng tuân thủ điều kiện, tuân thủ! cƣ xử còn dễ hơn con ngƣời nữa. Cây 

ăn trái, chúng tôi có hơn ba mƣơi loại cây ăn trái, vƣờn của tôi rất lớn, diện 

tích khu vƣờn của tôi là 28 mẫu anh, nhà cửa chúng tôi không lớn, sân vƣờn lại 

rất lớn, 28 mẫu anh, bằng khoảng hơn 170 mẫu của Trung Quốc, cho nên vƣờn 

rau của chúng tôi mỗi ngày cúng dƣờng cho năm sáu trăm ngƣời chắc chắn sẽ 

không  thành  vấn  đề,  rau  trồng  rất  tốt.  Những  nông  phu  gần  đó  đều  đến  xem 

chúng  tôi  trồng  nhƣ  thế  nào?  Tôi  liền  nói  với  họ,  không  dùng  thuốc  trừ  sâu, 

không  dùng  phân  hóa  học,  ký  hợp  đồng  với  chim  chóc,  với  sâu  bọ  rồi,  bọn 

chúng đều tuân thủ. Chúng tôi yêu nó, nó cũng yêu chúng tôi. Chúng tôi sống 

chung cùng có lợi, tôn trọng lẫn nhau, mƣời năm rồi, làm rất thành công. Làm 

sao con ngƣời và con ngƣời không thể sống với nhau? Toàn do chúng ta làm 

sai  thôi. Giống nhƣ thành tựu này, không phải một  mình tôi làm đƣợc.  Tôi  ở 

Malaysia, thời gian Malaysia làm càng lâu hơn tôi, mƣời  mấy năm. Tôi cũng 

đem ý niệm này nói cho những vị cƣ sĩ ở đó nghe, họ kinh doanh một vƣờn rau 

lớn,  tôi  bảo  họ  làm  thí  nghiệm,  năm  đầu  tiên  95%  bị  sâu  bọ  ăn  hết,  rất  thê 

thảm, tôi liền nói với ông ấy, ông yên tâm, ông nhất định không đƣợc giết nó, 

488  Tập 565 



ông yêu thƣơng nó, năm thứ hai xem xem, năm thứ hai cũng khá, còn lại đƣợc 

một nửa, vậy có niềm tin rồi, đến năm thứ ba càng ngày để lại càng nhiều, lúc 

tôi đến xem là năm thứ sáu, lúc đi xem vào năm thứ sáu, sâu bọ ăn rau của ông 

ấy khoảng 5%, còn 95% để lại cho ông ấy, tôi nói ông thành công rồi. Ông ấy 

không nói điều kiện với sâu bọ, nó không hợp tác, sau đó cũng học chúng tôi 

khoanh một đám cúng dƣờng chúng, quí vị sẽ nhìn thấy rất rõ ràng! Con ngƣời 

nên có tình thƣơng. 

Năm trƣớc, ở Trung Quốc đại lục, cƣ sĩ Tế ở Sơn Đông, ở huyện Khánh 

Vân, ông ấy mua một miếng đất 400 mẫu chuẩn bị xây cất đạo tràng, đất đó là 

đất nông nghiệp, đất canh tác, bởi vì xây dựng không nhanh chóng nên trồng 

lúa  mạch, 400  mẫu trồng lúa  mạch,  lúc gần thu hoạch bỗng nhiên bị nạn sâu 

bọ, trong ruộng đều là sâu bọ, rất nhiều ngƣời đều khuyên bà ấy nhất định phải 

phun thuốc trừ sâu, nếu không 400 mẫu lúa mạch này toàn bộ sẽ mất sạch.  Bà 

ấy gọi điện cho tôi, tôi liền nói với bà ấy, sự việc này bà nên bàn bạc với thầy 

Thái và những ngƣời khác xem xử lý nhƣ thế nào, bà ấy cũng đã rõ rồi, quyết 

tâm  không  phun  thuốc  trừ  sâu,  tình  nguyện  cúng  dƣờng  tất  cả  400  mẫu  cho 

những  loài  sâu  bọ  đó,  tôi  không  cần  nữa,  tôi  cũng  không  giết  con  sâu  nào. 

Ngày thứ hai dẫn theo một đoàn ngƣời đến ruộng lúa mạch để niệm A Di Đà 

Phật,  mọi  ngƣời  đứng  vòng  quanh  ruộng  lúa  mạch  niệm  A  Di  Đà  Phật,  một 

trận  mƣa  nhỏ  thêm  một  làn  gió  đến,  thì  một  con  sâu  nhỏ  cũng  không  còn, 

những nông dân nhìn thấy vô cùng kinh ngạc, đƣợc mùa, đƣợc mùa lớn! Cho 

nên  không  đƣợc  có  tâm  giết  hại  một  chúng  sanh  nào.  Tâm  từ  bi  của  quí  vị 

chúng sẽ cảm nhận đƣợc. Đây đều là hiện thân thuyết pháp, là thật không phải 

giả. Bà ấy có quay phim in thành đĩa VCD đem lƣu thông ra ngoài. Vì sao phải 

giết sâu bọ, phải giết nhiều sinh mạng nhƣ vậy? 

Ngày nay trên thế giới tai nạn nhiều nhƣ vậy, từ đâu mà đến? từ sát sanh 

mà đến. Rất đáng sợ! Mỗi ngày giết nhiều ít. Mỗi ngày giết bao nhiêu ngƣời 

quí  vị  có  biết  không?  Tôi  xem  bản  tƣ  liệu  của  một  vị  cƣ  sĩ  viết  cho  tôi,  phá 

thai,  nhân  số  bao  nhiêu?  Một  năm  50  triệu,  hai  năm  là  100  triệu,  vậy  không 

ghê rồi sao! Những ngƣời này oan oan tƣơng báo không dừng không dứt. Đây 

đều là căn nguyên của thiên tai, giết ngƣời, giết chúng sanh, chúng ta tiếp xúc 

những động vật này, động vật không sợ, vì sao vậy? không có sát khí. Ngƣời 

ăn thịt, sát sanh họ có sát khí, động vật nhìn thấy họ liền chạy. Cho nên sát đạo 

dâm vọng là tội nghiệp. Làm những việc này đối với thân thể chính mình mang 

đến  rất  nhiều  bệnh  tật,  đối  với  nơi  mình  cƣ  trú  mang  đến  thiên  tai.  Vì  vậy 

Bladen lớn tiếng kêu gọi khuyên ngƣời bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, đoan 

chánh  tâm  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  thiện  niệm.  Tiêu  chuẩn  của  văn 

Tập 565  489 



hóa  truyền  thống  Trung  Quốc  là  nhân,  nghĩa,  lễ,  trí,  tín,  ý  niệm  trái  với  năm 

đức này nhất định không động đến, gọi là đoan chánh tâm niệm. Trong Phật 

Pháp chính là năm giới: không sát sanh, không trộm cắp, không tà hạnh, không 

vọng ngữ, không uống rƣợu. Năm đức này dùng tiêu chuẩn này để đoan chánh 

tâm niệm. 

Học Phật Bồ Tát đại từ đại bi, thƣơng yêu tất cả chúng sanh, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh, không nên tàn sát chúng sanh, đây là điều thứ nhất. Thứ hai là 

hiểu rõ công đức lớn lao của Pháp Tạng. Vì giúp hành giả khởi tâm chân thật, 

rộng  hành  phƣơng  tiện,  đủ  hạnh  Bồ  Tát.  Ở  trƣớc  phát  nguyện,  phát  nguyện 

phải  có  hành  động,  tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  48  nguyện,  dùng  thời  gian  năm 

kiếp mới làm đƣợc, thực hành rồi. Nguyện nguyện đều làm đƣợc. Chúng ta gọi 

là bổn nguyện công đức. Công đức là gì? Công đức là tu hành năm kiếp. Lời 

ngài nói hoàn toàn đều làm đƣợc rồi, không có câu nào không thực hiện. Thế 

giới Cực Lạc thành tựu nhƣ thế nào? Là thành tựu công đức của 48 nguyện. Sự 

thành tựu này là tự nhiên. Thế giới Cực Lạc không có ai vẻ ra cả. Không có ai 

thiết kế, cũng không có ngƣời thi công, là hình thành tự nhiên. Có thể không? 

Có thể. Vì sao vậy? giống nhƣ sự việc này những thứ hình thành tự nhiên rất 

nhiều. Thiên đƣờng là hình thành tự nhiên, địa ngục cũng hình thành tự nhiên. 

Thiên  đƣờng  là  công  đức  thiện,  địa  ngục  là  tội  nghiệp  ác.  Những  ví  dụ  này 

nhiều vô số kể, đều không phải là giả. Ở đây làm cho chúng ta hiểu rõ, ở đây 

Phật nói cho chúng ta rất nhiều, công đức rộng lớn của Pháp Tạng. Không có 

thứ  gì  không  phải  là  đang  dạy  học.  Dạy  những  hành  giả  chúng  ta  khởi  tâm 

chân thật. Tâm chân thật chính là tâm bồ đề, cƣ xử với ngƣời khác phải dùng 

chân  tâm,  không  nên  dối  trá  đểu  giả,  không  nên  sợ  ngƣời  lừa  dối  mình.  Nếu 

nhƣ nói luôn luôn đề phòng ngƣời khác lừa dối mình, mình sẽ chịu thiệt, mình 

sẽ mắc lừa, Phật Pháp nhƣ vậy sẽ tu không thành. Nên có tâm nhƣ thế nào? Họ 

lừa tôi, tôi không lừa họ, họ hủy báng tôi, tôi không hủy báng họ, họ hãm hại 

tôi, tôi không hãm hại họ, vì sao vậy? Họ làm việc lục đạo luân hồi, tôi phải 

thành Phật. Tôi thành Phật mà còn lục đạo luân hồi nhƣ họ vậy, vậy thì thành 

Phật không đƣợc rồi, nên phải khác họ. Còn làm việc luân hồi lục đạo, không 

làm nữa! 

Phật ở trong Kinh Bát Nhã nói với chúng ta, “phàm có hình tƣớng đều là 

hƣ vọng”, hiểu đƣợc đạo lý này quí vị sẽ không chịu thiệt nữa, quí vị cũng sẽ 

không mắc lừa nữa. Vì sao vậy? Nó là giả không phải thật. Họ tạo nghiệp, tôi 

không tạo nghiệp. Đó chính là sự hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi thấy 

quí vị vẫn còn làm sai sự việc, tôi hiện tại giác ngộ rồi, không làm việc sai trái 

490  Tập 565 



nữa. Mỗi ngày đọc kinh là tiếp xúc với Phật. Ngày ngày tiếp thu lời giáo huấn 

của Phật, quí vị làm sao mà có sai lầm đƣợc? 

Tôi học Phật sáu mƣơi năm, mƣời năm đầu có lúc còn xem ti vi, còn đọc 

báo, năm mƣơi năm nay chƣa từng xem ti vi, chƣa từng đọc đến báo chí, thế 

duyên đều đoạn tuyệt rồi. Tôi ở Malaysia, một hôm Mahathir hỏi tôi, ông ấy 

nói: Ngài đã đoạn tuyệt toàn bộ với truyền thông rồi, có rất nhiều tin tức quan 

trọng, ngài làm sao mà biết đƣợc? Tôi nói có mấy ngƣời tốt bụng, đem những 

tin  tức  rất  quan  trọng  này  từ  trên  mạng  internet,  tải  xuống vài  đoạn  đem  đến 

cho  tôi  xem,  cho  nên  việc  lớn  tôi  đều  biết  đƣợc,  việc  nhỏ  tôi  không  biết. 

Không phải tôi cần biết, với tôi không có liên quan gì, tôi đều không cần biết, 

họ đƣa đến cho tôi là những thứ gì? hơn một nửa là thiên tai. Quí vị xem tháng 

này, tháng này thiên tai vƣợt qua hơn hai trăm lần. Tôi ở đây có nhƣng tin tức 

này, phần này chính là các đồng học đem tin tức đến cho tôi, tôi liền xem đề 

mục, không có nội dung, tức chỉ xem tiêu đề. Tháng ba có 80 lần, tháng tƣ có 

59 lần, tháng năm có 67 lần, tháng sáu có 155 lần, tháng bảy có 176 lần, tháng 

này  là  tháng  tám  vƣợt  qua  hai  trăm  lần.  Không phải  là  việc  tốt!  Quí  vị  xem 

thiên tai trên toàn thế giới, những thiên tai lớn, nó mỗi tháng đều tăng lên, tần 

suất đều tăng lên. Mà thiên tai lần sau lại nghiêm trọng hơn lần trƣớc. Đây là 

cảnh cáo của trời cao! Chúng ta ứng đối nhƣ thế nào? Phật dạy cho chúng ta, 

đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật. 

Bladen nói đoan chánh tâm niệm. Đoan chánh tâm niệm tốt nhất là A Di Đà 

Phật. Lúc tôi còn trẻ, lúc học Phật, thầy giáo thƣờng thƣờng hƣớng dẫn tôi đổi 

tâm, đổi tâm nhƣ thế nào? Đem những thứ vọng tƣởng, tạp niệm ở trong tâm 

đều buông bỏ  hết, đặt A Di Đà Phật vào trong tâm, tâm này tức là đoan chánh, 

tâm niệm liền đoan chánh, niệm niệm là A Di Đà Phật. A Di Đà Phật nghĩa là 

gì? Trong bộ kinh này đã giới thiệu vô cùng tƣờng tận. Kinh, lão cƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ  hội  tập,  là  tập  đại  thành  của  năm  loại  bản  dịch  gốc.  Chú  giải,  lão  cƣ  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ hội tập, trích dẫn kinh luận 83 loại. Chú sớ trƣớc thuật của Tổ 

sƣ  Đại  đức  101  loại,  còn  có  những  chú  giải  của  những  đại  đức  nƣớc  ngoài, 

tổng cộng trích dẫn 193 loại. Đây là tinh hoa trong Phật Pháp Đại Thừa, đều 

nằm trong bản kinh này. Có đƣợc thật không dễ dàng, nhất định phải trân quý, 

nghiêm  túc  học  tập,  y  giáo  phụng  hành.  Chắc  chắn  giúp  quí  vị  phá  mê  khai 

ngộ, giúp quí vị đoạn nghi sanh tín. 

Chúng  ta  trong  cuộc  đời  này,  sẽ  đạt  đƣợc  sự  thành  tựu  rất  viên  mãn. 

Ngày tháng chúng ta trải qua vô cùng phong phú. Thật là an vui vô cùng, một 

ngày cũng không đƣợc uổng phí. Chúng ta mỗi ngày học bốn tiếng đồng hồ, 

tôi giảng bốn tiếng đồng hồ. Tôi mỗi ngày đọc bốn tiếng đồng hồ, ngày ngày 

Tập 565  491 



không xa rời Phật Bồ Tát. Xa rời Phật Bồ Tát thì sinh  phiền não, liền bị đọa 

lạc.  Thế  giới  này  sức  mạnh  mê  hoặc  rất  lớn.  Mê  hoặc  của  danh  lợi,  mê  hoặc 

của  tiền  tài,  rất  ghê  gớm,  sức  mạnh  rất  lớn.  Chỉ  có  ngày  ngày  cùng  với  Phật 

mới có thể giữ gìn đƣợc. Đến Thế giới Cực Lạc liền đƣợc đại tự tại, chúng ta 

có tín tâm, có chắc chắn, nhất định có thể mãn nguyện. Đây là muốn chúng ta 

sanh tâm chân thành. Đối nhân xử thế không sợ chịu thiệt, không sợ mắc lừa. 

Chịu thiệt mắc lừa rồi chúng ta nghĩ nhƣ thế nào? Là tiêu nghiệp chƣớng, việc 

tốt!  Chúng  ta  ngày  ngày  sám  hối,  sám  trừ  nghiệp  chƣớng,  tức  tiêu  nghiệp 

chƣớng. Đối với ngƣời lừa dối chúng ta, ngƣời tổn thƣơng chúng ta, chúng ta 

đều làm bài vị cúng dƣờng hồi hƣớng cho họ, vì sao vậy? Họ làm những sự 

việc này để tổn thƣơng chúng ta, làm cho cảnh giới chúng ta càng đƣợc nâng 

cao,  là  ân  nhân  không  phải  là  kẻ  thù.  Quí  vị  nhận  thức  họ  một  cách  rõ  ràng, 

giống nhƣ chúng ta lúc đang là học sinh, những ngƣời này đến khảo, thầy giáo 

đến khảo, tôi thông qua rồi, họ tổn thƣơng đối với tôi, tôi không oán hận họ, 

tôi không báo thù, đó tức là tôi thông qua rồi, thuận lợi thông qua rồi. Tôi cũng 

có thể giống nhƣ Phật Bồ Tát vậy, họ đối với tôi tốt, tôi cảm kích họ, tuyệt đối 

không có lƣu luyến, không có tham luyến, đều đến thử thách tôi. Cảnh thuận, 

thiện duyên xem quí vị có tham luyến, có khởi tâm tham không? Nghịch cảnh 

ác  duyên  xem  quí  vị  có  còn  sanh  tâm  sân  nhuế  hay  không?  Phải  đem  những 

thứ thất tình ngũ dục này ngay trong cuộc sống hằng ngày xóa cho sạch sẽ, xóa 

cho  bằng  phẳng  hết.  Làm  cho  tâm  chúng  ta  trở  về  với  thanh  tịnh  bình  đẳng 

giác. Vậy là thành tựu rồi. Phải ngày ngày làm, ngày ngày tiếp thu sự khích lệ 

của  Phật  Bồ  Tát,  ngày  ngày  tiếp  thu  lời  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát,  tự  nhiên 

tiến bộ lúc nào không hay. Mỗi năm đều tiến bộ,  mỗi  tháng đều tiến bộ, làm 

sao mà không hoan hỷ đƣợc! 

“Quảng hành phƣơng tiện, mãn Phổ Hiền hạnh”, “phƣơng tiện” ở đây là 

tự  hành  lợi  tha.  Giúp  chúng  sanh  trƣởng  thành,  giúp  cảnh  giới  của  bản  thân 

hƣớng thƣợng nâng cao, cũng giúp ngƣời khác thực sự tin tƣởng, điều này rất 

quan trọng. Hiện tại học Phật, chúng ta nhìn thấy có rất nhiều điều không nhƣ 

pháp, kinh giáo vứt hết mà đi học ở đâu đâu? 

Lúc tôi mới học Phật đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, lúc đó tôi chƣa xuất 

gia, “Phật Pháp trọng thực chất không trọng hình thức”, lời này nói rất hay! 

Lúc  tôi  ở  Singapore,  có  một  hôm  cùng  dùng  cơm  với  tổng  thống  Nathan,  tôi 

ngồi  chung  với  ông  ấy,  ông  ấy  nói  với  tôi  ông  ấy  là  ngƣời  Ấn  độ,  là  Ấn  độ 

giáo,  là  tín  đồ  Hindu giáo.  Ông  ta nói  ông  ấy  khâm  phục nhất  là  Phật Giáo, 

Phật  Giáo  trọng  thực  chất  không  trọng  hình  thức,  giống  nhƣ  đại  sƣ  Chƣơng 

Gia  từng  nói  vậy.  Tôi  nói:  ông  là  ngƣời  trong  ngành,  không  phải  là  ngƣời 

492  Tập 565 



ngoài  ngành.  Lời  này  tôi  chƣa  từng  nghe  ngƣời  nào  nói  qua.  Chỉ  là  năm  sáu 

mƣơi năm trƣớc đại sƣ Chƣơng Gia từng nói qua với tôi, rồi không còn nghe ai 

nói  nữa,  ông  ấy  có  thể  nói  ra  đƣợc.  Đích  thực  chúng  ta  phải  coi  trọng  thực 

chất,  phải  thật  làm,  trên  hình  thức  sao  cũng  đƣợc.  Trên  hình  thức  là  nhân 

duyên, không quan trọng. Quan trọng là bản thân thật làm, thật học. 

Phật Thích Ca Mâu Ni là hình mẫu của chúng ta, là mô phạm của chúng 

ta, chúng ta phải học cho đƣợc nhƣ Ngài vậy. Cho nên năm xƣa Ngài còn tại 

thế, sau khi khai ngộ liền giảng kinh dạy học, 79 tuổi viên tịch, giảng kinh 49 

năm,  chúng  ta  muốn  học  Phật  thì  phải  học  Ngài,  Ngài  một  đời  giảng  kinh, 

chúng ta cũng phát nguyện một đời giảng kinh. Tôi học kinh giáo 7 năm mới 

xuất gia, vừa xuất gia đã bắt đầu dạy ở Phật học viện, bắt đầu giảng kinh. Năm 

tôi  33  tuổi  bắt  đầu  giảng  kinh  đến  năm  nay  đã  tròn  53  năm  rồi,  học  Phật  60 

năm rồi, giảng kinh 53 năm, tôi học Phật năm thứ 7 thì xuất gia bắt đầu giảng 

kinh, 53 năm chƣa hề gián đoạn, cái gì cũng không cần nữa, cái gì cũng không 

liên quan gì đến tôi. Tôi chỉ mới tốt nghiệp cấp hai. Ở Australia, quí vị nhìn 

bên kia đều là Australia tặng cho tôi những học vị, tôi nói với những vị hiệu 

trƣởng này, tôi nói những thứ này với tôi chẳng có ích gì, nhƣng họ nhất định 

tặng tôi. Tôi nói vì sao vậy? muốn tôi thay mặt hiệu trƣởng tham gia hội nghị 

hòa bình của liên hợp quốc, đây là một việc tốt. Vì thế giới hòa bình mà làm 

một chút công việc, cho nên tôi tham gia mƣời mấy lần rồi. Liên hợp quốc mời 

phải là chuyên gia học giả, họ nói không mời hòa thƣợng, cho nên cần phải có 

học vị, phải có học hàm giáo sƣ, cho chúng ta thấy liên hợp quốc đang làm một 

số việc, tôi cảm nhận sâu sắc những ngƣời tham gia hội nghị đều có tâm từ bi, 

đều  vô  cùng  hiếm  có,  tôi  rất  tôn  kính,  nhƣng  tìm  không  ra  phƣơng  pháp. 

Chúng  tôi  nêu  ra  những  điều  trong  kinh  Phật  nói,  những  điều  mà  văn  hóa 

truyền thống nói, họ nghe xong vô cùng hoan hỉ, nghe những điều chƣa từng 

nghe, những thứ trƣớc nay chƣa có ai từng nói qua. Nhƣng sau khi hội nghị kết 

thúc, lúc nói chuyện ăn cơm, họ nói: pháp sƣ ngài nói chuyện rất hay, đây là lý 

tƣởng, làm không đƣợc. Điều này giáng một đòn vào đầu tôi, vấn đề này rất 

nghiêm trọng, vì sao vậy? khủng hoảng về lòng tin. Đối với những thứ của cổ 

thánh tiên hiền họ không tin, đối với kinh điển Phật Giáo họ không tin, nghe ra 

rất là hay nhƣng không tin, cho rằng đó là lý tƣởng, không phải là sự thật. Điều 

này làm tôi bất đắc dĩ nhất định phải làm thí nghiệm, tìm một thị trấn nhỏ để 

làm  thí  nghiệm.  Thí  nghiệm  này  là  đức  của  tổ  tông,  Tam  bảo  gia  trì  tôi  làm 

thành công rồi. Cƣ dân trong thị trấn nhỏ ngƣời ngƣời đều hồi đầu rồi, đem Đệ 

tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp đều có thể thực hiện, đều có thể làm 

đƣợc,  làm  cho  chúng  ta  cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc.  Chúng  tôi  làm  thí 

Tập 565  493 



nghiệm,  dự  tính  cũng  phải  mất  hai  đến  ba  năm  mới  có  thể  thấy  đƣợc  thành 

tích. Không ngờ chƣa đến bốn tháng, sự việc này chúng tôi ở Paris, tổng bộ tổ 

chức giáo khoa văn của liên hợp quốc làm báo cáo tám tiếng đồng hồ rất tỉ mỉ 

để giải thích cho mọi ngƣời. Còn làm ba ngày triển lãm hiệu quả rất lớn, đại 

biểu  đặc  phái  viên  của  192  quốc  gia  đều  muốn  đến  Thang  Trì  để  khảo  sát, 

tham quan, đối với toàn thể thế giới sản sinh những ảnh hƣởng. Đây là việc tốt! 

Làm cho mọi ngƣời nhận thức lại văn hóa truyền thống, nhận thức Phật Pháp 

Đại Thừa có thể giải quyết vấn đề. Lời này, đầu tiên là tiến sĩ Townenbe ngƣời 

Anh nói, ông ấy nói giải quyết vấn đề xã hội trong thế kỷ 21 chỉ có học thuyết 

Khổng Mạnh và Phật Pháp Đại Thừa, đây là lời ông ấy nói, ông nói không sai 

tí nào. Ngày nay chúng ta làm thí nghiệm cho mọi ngƣời thấy. Ngày nay xã hội 

động loạn, vấn đề nảy sinh rất nhiều, dùng đạo lý của Khổng Mạnh, dùng Phật 

học Đại Thừa, đích thực có thể giải quyết, không giả dối tí nào. Vì sao vậy? Xã 

hội ngày nay nói chung lòng ngƣời hƣ rồi, không phải vấn đề của ngƣời khác. 

Luân lý đạo đức hoàn toàn không còn nữa, nhân quả không còn nữa. Ngày xƣa 

ngƣời  phƣơng  Đông  tin  tƣởng  Thánh  hiền,  ngƣời  phƣơng  Tây  tin  tƣởng 

thƣợng đế. Hiện nay thƣợng đế cũng không còn nữa. Không tin tƣởng thƣợng 

đế, không tin tƣởng tôn giáo. 

Năm ngoái tôi đi thăm Vatican gặp mặt giáo hoàng, Ông phái một hồng y 

giáo chủ Đào Viên thảo luận với chúng tôi  một số vấn đề, Hồng y Đào Viên 

nói với tôi căn cứ theo những thống kê của ông ấy, trên toàn thế giới số ngƣời 

tín ngƣỡng tôn giáo ngày càng đi xuống, tức ngày càng ít, ông ấy rất lo lắng. 

Nếu  nhƣ  cứ  tiếp  tục  nhƣ  vậy  sau  hai  ba  mƣơi  năm  nữa,  tôn  giáo  có  thể  sẽ 

không còn trên thế giới này nữa, đây là vấn đề lớn, lúc đó tôi báo cáo với ông 

ấy. Bởi vì chúng tôi phỏng vấn riêng rẽ, đặc biệt là phỏng vấn ông ấy. Chúng 

tôi đã tổ chức giao lƣu, tổ chức hai lần, một lần khoảng hai ba tiếng đồng hồ, 

chúng tôi đã có năm sáu tiếng đồng hồ để thảo luận vấn đề này. Tôi nói với 

ông  ấy  ban  đầu  Moses  và  Jesus,  Muhammad  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  họ  là 

những vị sáng giáo, vì sao có nhiều ngƣời tin tƣởng nhƣ vậy? Vì sao có nhiều 

ngƣời truyền thừa phát huy rộng rãi nhƣ vậy cho đến ngày nay nguyên nhân là 

gì? là dạy học. Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học 49 năm, Muhammad dạy học 27 

năm, Jesus dạy học ba năm bị ngƣời hại chết, Moses dạy học tôi tin cũng có 

hơn  20 năm. Dạy  học quan trọng! Quí vị  xem xem bộ  kinh điển nào, quí vị 

xem trong kinh viết đều không phải là thần tiên tri sao, họ đang giáo hóa chúng 

sanh, không dạy không đƣợc. Nếu nhƣ tôn giáo vứt bỏ giáo dục, chỉ làm những 

việc cầu nguyện, những nghi thức này, ngƣời hiện đại tin tƣởng khoa học, quí 

vị  lại  đi  làm  việc  mê  tín.  Họ  không  tin  tƣởng.  Cho  nên  tôi  liền  đề  xuất,  tôn 

494  Tập 565 



giáo, tất cả tôn giáo đều phải trở về với giáo dục. Những nghi thức cầu nguyện 

này có thể bảo lƣu làm việc phụ, không phải là chính quy. Việc chính quy nhất 

định phải giáo dục. Phải dạy ngƣời cho tốt, vấn đề mới có thể giải quyết. Năm 

nay tôi lại nhận đƣợc lời mời của Giáo hoàng. Chúng tôi hi vọng đem những 

cách nghĩ, cách nhìn này giới thiệu để thực hiện. Đây đều là có ích cho việc 

đoan chánh tâm niệm, có ích cho việc hóa giải thiên tai, giúp cho xã hội này 

hóa giải xung đột, xúc tiến an định hòa bình. Đây đều thuộc về “quảng hành 

phƣơng tiện, mãn Phổ Hiền hạnh”. 

Thứ ba là “thứ minh Cực lạc” y báo chánh báo trang nghiêm, ở đây Phật 

Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta về Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Ngày nay chúng ta mới hoàn toàn hiểu rõ Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là gì? 

Là một trƣờng học, là một đại học Phật Giáo. A Di Đà Phật là hiệu trƣởng, đến 

nơi đó để cầu học, bởi vì trong lời giới thiệu không có giới thiệu quốc gia này 

quốc vƣơng là ai, thƣợng đế là ai, thủ tƣớng là ai, không có. Cũng không giới 

thiệu quốc gia này có bao nhiêu thành phố, tình hình sinh hoạt tất cả đều không 

có. Chúng ta xem nhƣ thế nào, xem đi xem lại thì Thế giới Cực Lạc chỉ có hai 

hạng ngƣời, một là thầy giáo, một là học sinh. Học sinh đích thực chia làm ba 

bậc: giống nhƣ có nghiên cứu sinh, có sinh viên đại học, có lớp chuyên ban, nó 

có ba bậc. Thƣợng đẳng là Pháp thân Bồ Tát. Trƣớc đây chúng ta đọc đến rồi, 

những vị Bồ Tát đó đến Thế giới Cực Lạc rất nhiều rất nhiều! Họ đến để học ở 

viện nghiên cứu, thứ nữa là tiểu hạnh, cũng chính là A la hán, Bích chi Phật, 

giống  nhƣ  thế  giới  chúng  ta,  là  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật  trong 

mƣời pháp giới, bốn hạng ngƣời này, sinh cõi Phƣơng tiện hữu dƣ, đó là trung 

đẳng. Hạng nhƣ chúng ta, phàm phu cũng có thể vãng sanh, sanh ở đâu? Sanh 

vào cõi Phàm thánh đồng cƣ. Chúng ta đến bên đó bắt đầu từ đầu, học sinh có 

cấp bậc. Nếu nhƣ từ trong Kinh Hoa Nghiêm  mà nói đó chính là 51 cấp bậc: 

thập tín, thập trụ,  thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa,  đẳng giác. Học trò 51 

thứ bậc này tất cả đều có, hơn nữa học trò của mỗi cấp bậc đều là vô lƣợng vô 

biên. Phật A Di  Đà chủ trì sự giáo dục này,  mƣời phƣơng chƣ Phật tán thán. 

Hơn nữa mƣời phƣơng chƣ Phật thƣờng đến Thế giới Cực Lạc để lên lớp, để 

dạy học. Cho nên hiệu trƣởng là Phật, giáo thọ cũng là Phật, đều là chƣ Phật. 

Trƣờng  học  này  đến  đâu  để  tìm  đƣợc?  Quí  vị  tu  học  ở  nơi  này  có  lý  gì  mà 

không thành tựu! Vì vậy vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc không phải 

là gì khác, là để cầu học. Thuật ngữ trong nhà Phật gọi là vãng sanh, cách nói 

hiện nay là di dân. Chúng ta di dân đến Thế giới Cực Lạc, là để cầu học, chứ 

không phải là để hƣởng thụ. Khuôn viên trƣờng học môi trƣờng vô cùng tốt, 

nếu nhƣ là luyến mộ muốn đến đó mà hƣởng phƣớc ngƣời này đi không đƣợc. 

Tập 565  495 



Vì  sao  vậy?  vì  không  tƣơng  đồng  với  tôn  chỉ  dạy  học  của  họ.  Thế  nên  nhất 

định phải biết đến nơi đó là để học tập, tốt nghiệp rồi là thành Phật. Lúc nào tốt 

nghiệp  mỗi  ngƣời  đều  không  nhất  định.  Quí  vị  nếu  nhƣ  dõng  mãnh  tinh  tấn, 

thời gian quí vị học tập sẽ rút ngắn lại, quí vị sẽ nhanh chóng hƣớng thƣợng đi 

lên, quí vị sẽ nhanh chóng thành tựu. Nếu nhƣ căn tánh độn hơn một chút, giải 

đãi hơn, họ sẽ không ở lại, họ không bị thoái chuyển, dần dần từng bƣớc từng 

bƣớc đi lên. Nói cách khác, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc bảo đảm quí vị 

thành Phật, bảo đảm quí vị sẽ viên mãn. Trƣờng học này rất là hiếm có! 

“Vị linh hành giả sanh quyết định tâm”, hạ tâm quyết định, tôi một đời 

này làm gì? đời này sẽ chuẩn bị đầy đủ những điều kiện để tôi đến Thế giới 

Cực Lạc. Nếu nhƣ Đại phạm thiên vƣơng muốn nhƣờng ngôi cho quí vị, mời 

quí vị làm Đại phạm thiên vƣơng, quí vị có động tâm hay không? Quí vị động 

tâm là vãng sanh không đƣợc rồi, Đại phạm thiên vƣơng chƣa ra khỏi lục đạo. 

Mời quí vị đi làm Ma hê thủ la thiên vƣơng, đó là thiên vƣơng của cõi tứ thiền 

thiên, đều không thể làm! Không bằng đến Thế giới Cực Lạc để làm Phật. Quí 

vị làm Phật, trở lại nữa là thân phận thầy giáo, Ma hê thủ la thiên vƣơng cũng 

là  học  trò,  Đại  phạm  thiên  vƣơng  cũng  là  học  trò,  học  trò  hoan  nghênh  thầy 

giáo đến đó giảng kinh dạy học, phổ độ chúng sanh. Họ đến làm hộ pháp. Nhất 

định  phải  luôn  luôn  nghĩ  đến  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ngay  cả  ngôi  vị  quốc 

vƣơng ngài đều bỏ đi không cần nữa. Vinh hoa phú quý tất cả đều không dính 

đến. 

Năm xƣa tại thế, trong kinh có ghi chép, 16 đại quốc vƣơng đều là học 

trò của Phật. Ngài một đời không có đạo tràng. Nếu nhƣ kiến lập đạo tràng thì 

dễ  dàng  quá,  vị  quốc  vƣơng  nào  cũng  có  thể  cúng  dƣờng  đƣợc,  Ngài  không 

cần, sống cuộc đời du mục, không có nơi ở cố định, ngày ăn một bữa, đêm ngủ 

dƣới  gốc  cây.  Ngài  vì  sao  vậy?  làm  để  cho  ngƣời  sau  thấy,  xả  phải  xả  đến 

cùng,  phải  xả  cho  sạch  sẽ.  Quí  vị  thực  sự  không  còn  vƣớng  bận  gì  nữa,  còn 

chƣa sạch sẽ thì khó! Khó ở đâu? Dễ dàng bị thoái chuyển. Đây là điều khó lớn 

nhất. Vì sao vậy?  không ngăn đƣợc sự mê hoặc.  Sự mê hoặc của tiếng tăm lợi 

dƣỡng trong xã hội này, mê hoặc của ngũ dục tài, sắc, danh, thực, thùy, sức mê 

hoặc  quá  mạnh.  Ngƣời  xuất  gia  cũng  không  tránh  khỏi.  Quí  vị  có  thể  tránh 

đƣợc không? Tôi một đời này nếu nhƣ một tuần lễ không đọc kinh, tôi cũng 

không dám bảo đảm, tập khí phiền não bên trong, cám dỗ mạnh mẽ bên ngoài, 

tôi suốt đời này dùng phƣơng pháp mà đối với tôi rất có hiệu quả, đó là ngày 

ngày không xa rời kinh điển,  một ngày ít nhất cũng đọc kinh bốn tiếng đồng 

hồ, những thứ khác tôi đều không xem. Lúc không đọc kinh thì niệm Phật, chỉ 

một phƣơng hƣớng, chỉ một mục tiêu. Một phƣơng hƣớng là Thế giới Cực Lạc, 

496  Tập 565 



một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Tất cả đều giao cho Phật A Di Đà, lúc 

nào thích hợp để cho tôi đi, Ngài sẽ hiện thân đến đón tôi. Còn chƣa đến, tôi 

liền  hiểu  đƣợc  dƣờng  nhƣ  còn  muốn  tôi  ở  lại  đây  biểu  pháp,  làm  gƣơng  cho 

ngƣời khác xem, còn đem bộ kinh này lƣu truyền lại. Bộ kinh này giảng xong 

rồi, phần sau không nhiều nữa, nhẩm tính có thể không cần đến 100 tiếng đồng 

hồ nữa, thì có thể giảng xong rồi. Giảng xong rồi chúng tôi sẽ giản lần thứ hai, 

vẫn giản bộ kinh này, biểu pháp, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Từ 

xƣa đến nay đây là bí quyết duy nhất để thế gian xuất thế gian làm việc học 

vấn thành tựu đạo nghiệp, không phân tâm, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời 

huân  tu.  Một  bộ  kinh  thông  rồi  các  bộ  khác  đều  thông.  Không  những  Phật 

Pháp  thông  rồi,  mà  tất  cả  những  tôn  giáo  khác  cũng  thông,  không  những  tôn 

giáo  thông  rồi  mà  tất  cả  pháp  thế  gian  đều  thông  hết. Đây  gọi  là  trí  tuệ  chân 

thật, khác với tri thức. Tri thức không thể một thứ thông thì thông tất cả. Tâm 

tánh đã thông thì thông tất cả. Phật môn tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi một 

pháp môn mục tiêu cuối cùng đều là minh tâm kiến tánh, phải minh tâm kiến 

tánh mới thực sự có thể thông, tâm tánh không sáng tức không thể thông. 

“Chí  thành  hồi  hƣớng,  nhập  Phật  cảnh  giới,  bất  đọa  nghi  thành”.  Điều 

này trƣớc đây chúng ta đã nói qua. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 566 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:30.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  743,  hàng  thứ  tƣ  từ  dƣới  đếm  lên,  bắt 

đầu xem từ câu thứ hai. 

Tiếp theo là nói về chánh nhân vãng sanh và quả báo thế gian, là để khiến 

hành  giả  sanh  tâm  tinh  tấn,  nhất  niệm  niệm  Phật,  thành  tựu  tam  muội,  nhất 

định sanh về cõi nƣớc này. 

Đây  là  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận  của  Bành  Tế  Thanh,  nói  sơ 

lƣợc về bốn sự việc ở phần chánh tông của kinh này. Thứ nhất là 48 nguyện 

của  tỳ  kheo  Pháp  Tạng.  Thứ  hai  là  nói  rõ  về  năm  kiếp  tu  hành  của  tỳ  kheo 

Tập 566  497 



Pháp Tạng, thành tựu công đức chân thật. Đoạn thứ ba là nói về y chánh trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc, khuyên dạy ngƣời học phải phát tâm quyết định, 

chí  thành  hồi  hƣớng,  nhập  vào  cảnh  giới  Phật,  không  đọa  vào  biên  địa  nghi 

thành. 

Hôm nay chúng ta đọc đây là đoạn thứ tƣ sau cùng, nói rõ về nhân chánh 

vãng sanh và quả báo của thế gian. 

Chánh  nhân  vãng  sanh,  trong  kinh  nói:  “Phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng 

chuyên niệm”, đây là tứ độ tam bối cửu phẩm, đều không thể thiếu. Phát tâm 

bồ đề phải giống nhƣ đại sƣ Ngẫu Ích nói, nhất tâm nhất ý cầu sanh Tịnh độ, 

đối với thế gian này buông bỏ hết tất cả, tuyệt đối không có chút gì lƣu luyến. 

Nhất hƣớng chuyên niệm nhƣ vậy, chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

Ngài Ấn Quang đối với tƣ tƣởng này của đại sƣ Ngẫu Ích, khen ngợi đến 

tột cùng, nói rằng: Cho dù Chƣ Phật Nhƣ Lai ứng hóa đến thế gian này để viết 

chú giải cho Kinh Di Đà, cũng không thể hay hơn của đại sƣ Ngẫu Ích. Lời tán 

thán này là tán thán đến đỉnh điểm, không còn cách khen ngợi nào vƣợt trội 

hơn đƣợc, lời này là thật ƣ? Hoàn toàn chính xác. 

Chúng ta sống trong đời này, những gì mắt thấy tai nghe, cần phải quan sát 

tƣờng tận, đều đang biểu diễn trƣớc mắt chúng ta, hiện tại cũng không ngoại 

lệ. Đích thực chúng ta nhìn thấy, có ngƣời niệm Phật ngồi vãng sanh, có ngƣời 

đứng  vãng  sanh,  không  hề  sanh  bệnh,  nói  đi  là  đi.  Những  ngƣời  này  không 

đƣợc  học  hành,  nghe  kinh  cũng  không  nhiều,  vì  sao  lại  thù  thắng  đến  thế? 

Ngày nay  chúng ta thử xem trong kinh nói về nguyên nhân chính vãng sanh, 

họ hoàn toàn đầy đủ. 

Thứ  nhất:  Buông  bỏ  tình  chấp.  Thứ  hai  là  buông  bỏ  ngã  chấp,  buông  bỏ 

thành kiến, tập khí phiền não đều buông bỏ, nhất tâm nhất ý chuyên cầu Tịnh 

độ. Trong tâm, trong miệng, ngoài Phật A Di Đà ra, không còn tạp niệm nào. 

Đây là chúng ta nhìn thấy trên thực tế, tất cả đều là tấm gƣơng cho chúng ta. 

Có  ngƣời  tuổi  đã  lớn,  có  ngƣời  còn  trẻ,  đều  là  làm  gƣơng  cho  chúng  ta  noi 

theo, chúng ta thấy vậy có giác ngộ chăng? Có thật sự tỉnh ngộ chăng? Chuyện 

này  là  thật,  không  phải  giả.  Những  vấn  đề  của  thế  xuất  thế  gian  đều  là  giả, 

không phải thật, bao gồm Phật pháp cũng không phải thật. 

Trong Kinh Kim Cang Đức Thế Tôn nói rất hay: “Pháp còn phải xả, huống 

là phi pháp”, pháp đây chính là Phật pháp, vì sao phải xả Phật Pháp? Trong tự 

tánh  thanh  tịnh  tâm  không  có  cái  gọi  là  Phật  pháp,  nhất  định  phải  hiểu  điều 

này. Giống nhƣ thế gian này có thuốc chăng? Có thuốc, thuốc từ đâu đến? Có 

ngƣời bệnh mới có thuốc, nếu nhƣ thế gian này không có ngƣời bệnh, thì thuốc 

cũng không có. Phật pháp là thuốc, ngƣời thế gian này sanh bệnh, họ cần Phật 

498  Tập 566 



pháp để trị liệu. Nếu đều mạnh khỏe, đều trƣờng thọ, không có bệnh, thì ở đây 

không  có  Phật  pháp.  Cùng  một  đạo  lý,  chúng  ta  phải  nghĩ  rõ  ràng,  phải  thấy 

thật minh bạch, nhân quả thế gian cũng vô cùng quan trọng, quả báo thế gian, 

vì sao vậy? Vì ngƣời không đƣợc vãng sanh đều lƣu lại thế gian, thế gian thiện 

nhân thiện quả, ác nhân ác báo, khổ vui khác nhau rất lớn. 

Phật  Bồ  Tát  từ  bi  vô  tận,  đối  với  những  ngƣời  còn  lƣu  luyến  thế  gian, 

không thể liễu sanh tử xuất tam giới ngay trong đời này, nhất đinh là khuyên 

răn mọi ngƣời đoạn ác tu thiện. Không tạo nghiệp tam đồ, sẽ không chịu khổ 

báo  của  tam  đồ,  điều  này  nói  rất  rõ  ràng,  nói  rất  minh  bạch.  Đồng  thời  để 

chúng ta làm một phép so sánh với thế giới tây phƣơng Cực Lạc, sau đó ta sẽ 

có một sự lựa chọn chính xác. Quý vị lựa chọn thế gian hay lựa chọn thế giới 

Cực lạc? Dụng ý thật sự chính là  ở  điểm này.  Thật sự rõ ràng, thật sự  minh 

bạch,  chúng  ta  hy  vọng  ngay  trong  đời  này  đƣợc  vãng  sanh  Tịnh  độ,  không 

tiếp  tục  trôi  lăn  trong  luân  hồi.  Nhƣ  vậy  cần  phải  dõng  mãnh  tinh  tấn,  phải 

buông bỏ triệt để, nhất niệm niệm Phật, thành tựu tam muội. Nhất tâm chuyên 

niệm, tam muội liền hiện tiền, tam muội là gì? Trong tâm ngoài Phật A Di Đà 

ra,  không  có  chút  tạp  niệm  nào,  gọi  là  tam  muội,  đây  gọi  là  niệm  Phật  tam 

muội. Có công phu nhƣ vậy nhất định vãng sanh, mà còn có thể tùy thời vãng 

sanh. Chỉ cần ý niệm ta vừa động, Đức Phật Di Đà liền đến tiếp dẫn. Bởi thế ta 

muốn lúc nào đi, thì lúc đó đi, quả là tự tại! 

Bên  dƣới  là  chú  thích  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “chuẩn  Bành  thị  chi  thuyết”, 

chính là y theo tƣ tƣởng của cƣ sĩ Bành Tế Thanh, “Là nói những điều rất thiết 

yếu”, ông đã nói ra bốn điều. “Kỳ thủ nhất”, chính là thứ nhất và thứ hai, tức là 

khuyên nguyện, khuyên chúng ta phải phát nguyện cầu sanh, cũng tức phát tâm 

bồ đề. Thứ ba là khuyên tin; thứ tƣ là chúng ta mới đọc, là khuyên hành: Dừng 

ác hành thiện, vua trong các điều thiện tức là trì danh, câu này vô cùng quan 

trọng.  Ngƣời  thế  gian  đều  hy  vọng  dừng  ác  tu  thiện,  đoạn  ác  tu  thiện,  thiện 

phải tu nhƣ thế nào? Đích thực không có ai biết, niệm Phật là thiện trong các 

điều thiện, không có gì thiện hơn niệm Phật, vì sao vậy? Vì nhất tâm niệm Phật 

là dung hòa thành nhất thể với Phật A Di Đà, điều thiện này lớn biết bao! Còn 

có điều gì sánh đƣợc với việc niệm Phật chăng? Phật A Di Đà là “Phật trung 

chi vƣơng, quang trung cực tôn”. Đức của Phật A Di Đà, danh hiệu của Phật A 

Di  Đà,  là  tƣợng  trƣng,  là  tiêu  biểu  thiện  hành  mà  tất  cả  chƣ  Phật  Bồ  Tát  tu 

đƣợc trong biến pháp giới hƣ không giới, dùng họ để làm tƣợng trƣng. Trên 

thực tế, Phật A Di Đà chính là tánh đức viên mãn của tự tánh. 

Bởi vậy ở đây Đức Thế Tôn lại khai đạo chúng ta, không có gì thiện hơn 

niệm  Phật,  tu  thiện  gì  cũng  không  bằng  niệm  Phật,  vì  sao  vậy?  Nếu  không 

Tập 566  499 



niệm Phật, thì dù thế gian tu thiện lớn đến đâu, quả báo đều ở cõi trời Dục giới, 

không ra khỏi dục giới. Tầng trời cao nhất của Dục giới gọi là Tha hóa tự tại 

thiên,  phƣớc  báo  rất  lớn.  Có  thể  nói  phƣớc  báo  của  Trời  tha  hóa  tự  tại,  rất 

giống cõi phàm thánh đồng cƣ ở thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc thù thắng 

hơn  cõi  trời  này  chính  là  có  trí  tuệ.  Trong  trời  tha  hóa  tự  tại  không  có  Phật 

thuyết pháp, thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà ngày ngày thuyết pháp, ngày ngày 

dạy  học.  Chỉ  dựa  vào  điểm  này,  cõi  nƣớc  chƣ  Phật  mƣời  phƣơng  đều  không 

sáng bằng thế giới Cực Lạc, chúng ta phải hiểu rõ điều này. 

Ở thế gian điều gì là vui nhất? Nghe Phật Bồ Tát thuyết pháp, vô cùng an 

vui, quả thật là cam lồ đề hồ quán đảnh. Niềm vui này dù chúng ta nói nhƣ thế 

nào, thì ngƣời nghe cũng không thể lãnh hội đƣợc, vì sao vậy? Vì họ xƣa nay 

chƣa từng gặp, xƣa nay chƣa từng tiếp xúc, chúng ta cũng không cách nào hình 

dung đƣợc. 

Khổng  tử  biết  đƣợc  một  ít,  nhƣng  niềm  vui  mà  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  thuyết 

pháp, Khổng tử và Mạnh tử không lãnh hội đƣợc. Khổng tử và Mạnh tử có thể 

lãnh hội giáo huấn của thánh hiền, đây là thánh hiền thế gian: “học nhi thời tập 

chi bất diệc duyệt hồ”. Câu này là cảm nhận tâm đắc khi ông tiếp thu tiếp thu 

giáo  huấn  của  Thánh  hiền,  đó  là  một  niềm  vui  vô  cùng  hy  hữu.  Phật  Bồ  Tát 

thuyết  pháp  an  vui  hơn  đều  đó,  không  biết  cao  hơn  bao  nhiêu  lần!  Thế  nên 

không biết đƣơng nhiên khoảng cách đối với nó sẽ rất xa, không chịu học tập. 

Mặc dù học tập, nghe rồi cũng không cho là đúng, vì sao vậy? Vì nghe không 

hiểu, cổ nhân có câu: “nghe mà không hiểu, nhìn mà không thấy”. Phật pháp ở 

ngay trƣớc mắt, đích thực bao nhiêu ngƣời nghe không hiểu ý trong đó. Thấy 

rồi  cũng  không  nhận  ra  chỗ  vi  diệu  trong  Phật  pháp,  đây  là  nguyên  nhân  gì? 

Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay: Không có tâm thành kính. Ngài nói: một phần 

thánh kính đƣợc một phần lợi ích_quý vị thấy đƣợc một phần, nghe đƣợc một 

phần. Hai phần thành kính, quý vị thấy đƣợc hai phần, nghe đƣợc hai phần. 

Trƣớc đây tôi từng nói về Lục tổ Huệ Năng và đại sƣ Thần Tú. Ngài Thần 

Tú  đối  với  Ngũ  tổ,  đối  với  Phật  pháp  có  100  phần  thành  kính,  nên  ngài  đạt 

đƣợc 100 phần lợi ích. Dƣới hội của Ngũ tổ, ngài hầu nhƣ là trợ giáo, hiệp trợ 

Ngũ tổ giảng kinh dạy học giáo hóa chúng sanh. Nhƣng Ngũ tổ truyền pháp 

cho  ngài  Huệ  Năng,  không  truyền  cho  Thần  tú,  ngài  Huệ  Năng  làm  sao  đạt 

đƣợc? Ngài đối với Ngũ tổ, đối với Phật pháp, và đối với tất cả chúng sanh, 

ngài có vạn phần thành kính, bởi thế ngài đạt đƣợc vạn phần lợi ích, rất viên 

mãn, không giống nhau! 

500  Tập 566 



Lục tổ nói rất hay, đối với Phật pháp không liên quan gì đến việc biết chữ 

hay không biết chữ, cũng không liên quan đến việc học kinh giáo hay không, 

tất cả đều ở nơi hai chữ thành kính. 

Ngày nay vấn đề đã xảy ra, ngƣời bây giờ không có tâm thành kính. Nếu 

ngƣời có tâm thành kính, trong xã hội không ai tôn trọng, vì sao vậy? Đây là 

ngƣời vô dụng, quá thật thà, ngày nay tôn sùng điều gì? Thông minh lanh lợi, 

ăn nói ngọt ngào, ngƣời này có bản lĩnh. Xã hội này đã điên đảo, cho nên phổ 

biến  giáo  huấn  thánh  hiền  là điều  khó  trong  các  điều khó,  phát  triển  Tịnh  độ 

Phật pháp đại thừa, lại là điều khó hơn. Pháp môn Tịnh độ, hoàn toàn dựa vào 

thành kính. 

Nhu  cầu  bức  thiết  trƣớc  mắt  của  chúng  ta  ngày  nay,  làm  sao  bồi  dƣỡng 

tâm thành kính của chúng ta? Hiện nay chúng ta cùng nhau học bộ Đại Kinh 


Giải này, mục tiêu đầu tiên là hy vọng nuôi dƣỡng tâm thành kính của chúng 

ta. Chỉ cần tâm thành kính khởi lên, niềm tin chân thật liền hiện tiền, tin thật 

nguyện thiết, thì ý nguyện cầu sanh Tịnh độ vô cùng khẩn thiết tự nhiên sanh 

khởi.  Nên  căn  bản  của  nó  ở  chỗ  thành  kính,  điều  này  quan  trọng  hơn  tất  cả, 

chúng ta tuyệt đối không đƣợc lơ là. 

Cho nên dùng khuyên hành, chỉ ác hành thiện, vua trong các điều thiện tức 

là trì danh. Tín nguyện tức là phát tâm bồ đề, trì danh tức nhất hƣớng chuyên 

niệm,  chính  là  tông  chỉ  của  kinh  này,  nên  gọi  là  phần  chánh  tông”,  tông  chỉ 

phần chánh tông của kinh này là đây. 

“Nếu quy ức tiểu bổn”, tiểu bổn là Phật Thuyết A Di Đà Kinh, nếu từ trên 

tiểu  bổn  mà  nói:  tín  nguyện  trì  danh,  hai  cuốn  có  sự  phồn  giản  khác  nhau, 

nhƣng cƣơng lĩnh và tôn chỉ không khác”. Kinh Vô Lƣợng Thọ nói tƣờng tận, 

Kinh  A  Di  Đà  nói  đơn  giản,  chính  là  phồn  giản  không  giống  nhau,  nhƣng 

cƣơng lĩnh và tôn chỉ giống nhau. 

Trong  phần  chánh  tông  của  luận  tiểu  bổn,  đại  sƣ  Linh  Phong  nói_đây  là 

đại sƣ Ngẫu Ích, nói về tiểu bổn Kinh A Di Đà. A Di Đà Kinh Yếu Giải của 

ngài, có thể nói là chú giải Kinh A Di Đà đƣợc xếp hạng nhất, đệ nhất chú giải 

Kinh Di Đà. Ngài hoàn toàn dùng tín nguyện hạnh, phần tựa, phần chánh tông, 

phần lƣu thông đều dùng phƣơng pháp này. Trong phần tựa cũng là tín nguyện 

hạnh,  trong  phần  chánh  tông  cũng  là  tín  nguyện  hạnh,  trong  phần  lƣu  thông 

vẫn là tín nguyện hạnh, đặc biệt nhấn mạnh tín nguyện hạnh. 

Trong phần chánh tông Kinh Di Đà, đoạn thứ nhất: “Trần thuật rộng về quả 

báo y chánh vi diệu của cõi nƣớc này để làm niềm tin”. Nói rõ y chánh trang 

nghiêm của thế giới Cực Lạc, khiến chúng ta sanh khởi tín tâm. Đoạn thứ hai: 

“Đặc biệt khuyên chúng sanh nên phát nguyện cầu vãng sanh”. Đức Thế Tôn 

Tập 566  501 



giới  thiệu  thế  giới  Cực  Lạc,  đặc  biệt  khuyên  mọi  ngƣời,  nhất  định  phải  cầu 

sanh thế giới Cực lạc, thân cận Phật A Di Đà, phát nguyện nhƣ vậy. Thứ ba: 

“chính là khuyên hành giả lập hạnh chấp trì danh hiệu”. Đây là ba đoạn trong 

phần chánh tông mà đại sƣ Ngẫu Ích chú giải về Kinh Di Đà, là cƣơng lĩnh, là 

tông chỉ! 

Tín  nguyện  trì  danh  là  yếu  chỉ  của  bộ  kinh  này.  Hợp  hai  bản  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ và tiểu bổn Kinh Di Đà lại xem, sẽ hiểu đƣợc tông chỉ, quý vị sẽ rõ 

ràng, rất rõ ràng, rất thấu đáo tông chỉ của kinh. 

Phần chánh tông chỉ học đến đây, bên dƣới là đoạn lớn thứ ba, khoa lớn, 

phần lƣu thông của kinh này. Ở đây phần lƣu thông phân ra năm đoạn, phẩm 

43 đến phẩm 48. “Toàn kinh có ba phần”, phần đầu là phần tựa, ở giữa là phần 

chánh tông, sau cùng là phần lƣu thông. 

Đại  sƣ  Linh  Phong  nói:  “Ba  tên  này  là  sơ  thiện,  trung  thiện,  hậu  thiện”, 

không có điều gì không thiện. Dùng một ngƣời để làm ví dụ, phần tựa giống 

nhƣ cái đầu- “tựa nhƣ cái đầu, ngũ quan đầy đủ”, mắt tai mủi lƣỡi thân, quý vị 

đã  nhìn  thấy.  “Chánh  tông  nhƣ  thân  thể,  không  thiếu lục  phủ  ngũ  tạng”,  lục 

phủ ngũ tạng trong thân thể đều đầy đủ không khiếm khuyết. “Lƣu thông nhƣ 

tay chân”, vận hành vô ngại. 

“Kim  thị  hậu  ngữ”,  bây  giờ  đoạn  bên  dƣới  là  phần  sau  cùng,  phần  lƣu 

thông_Hậu ngữ. Phần lƣu thông cũng thiện, không thể vì nó không phải chánh 

nhân  mà  coi  thƣờng,  cả  ba  phần  chúng  ta  đều  phải  dùng  tâm  chân  thành  để 

xem, dùng tâm chân thành để  học tập. Bây giờ  chúng ta xem phần kinh văn 

bên dƣới: 

“Phi Thị Tiểu Thừa, Đệ Tứ Thập Tam”. Đích thực có không ít ngƣời ngộ 

nhận niệm Phật là tiểu thừa, ngƣời niệm Phật chỉ tự độ không phải Bồ Tát. Nên 

phần  lƣu  thông  này,  điều  đầu  tiên  là  giải  đáp  vấn  đề  này.  Chúng  ta  xem  chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ: 

“Kinh  văn  phẩm  này,  đa  phần  là  Đƣờng  Dịch”,  kinh  văn  hội  tập  trong 

phẩm này, đa phần đều là bản dịch thời nhà Đƣờng. Đƣờng Dịch chính là Đại 

Bảo  Tích  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  Hội,  là  kinh  văn  trong  bản  này.  “Trong  đó 

không phải tiểu thừa và đệ nhất đệ tử vân vân, tức là Tống Dịch”, ở đây, hai 

câu  này  rất  quan  trọng.  Nên  phẩm  kinh  này  đại  đa  số  đều  hợp  lại  từ  Đƣờng 

Dịch và Tống Dịch. 

Phẩm  này  là  phần  đầu  của  phần  lƣu  thông,  chỉ  khuyên  trì  danh.  Chính  là 

biết cân nhắc để trở về chân thật, nhiếp cái thứ yếu vào cái chủ yếu. Hai câu 

này  chính  là  lời  trong  Kinh  Pháp  Hoa.  Lúc  Đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  giảng 

kinh dạy học đến giai đoạn cuối cùng là giảng Pháp Hoa. Tông chỉ của Kinh 

502  Tập 566 



Pháp  Hoa  chính  là  “hội  quyền  quy  thật”,  cũng  chính  là  nói,  Đức  Phật  giảng 

kinh thuyết pháp suốt 49 năm, những gì nói trong 41 năm đầu là phƣơng tiện 

thuyết,  quyền  giáo.  Sau  cùng,  khi  mọi  ngƣời  đã  dần  khai  ngộ,  đem  tất  cả 

những quyền giáo mà trƣớc đó nói, hội hợp lại, tất cả đều quy về chân thật. 

Chân thật là gì? Kinh Pháp Hoa là chân thật, gọi là pháp nhất thừa. Trong 

Kinh Pháp Hoa nói: “chỉ có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba”. Những 

gì  đƣợc  giảng  trong  41  năm  trƣớc  là  tiểu  thừa,  Thanh  văn  thừa,  Duyên  giác 

thừa,  Bồ  Tát  thừa.  Nói  nhị  thừa  chính  là  đại  thừa  và  tiểu  thừa;  nói  tam  thừa 

chính  là  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát.  Phật  chỉ  có  pháp  nhất  thừa,  Hoa 

Nghiêm  là  nhất  thừa,  Pháp  Hoa  là  nhất  thừa,  không  hai  cũng  không  ba,  trừ 

Phật phƣơng tiện nói. 

Nhƣ vậy chúng ta biết rằng, quyền là phƣơng tiện nói, 41 năm phƣơng tiện 

thuyết, tám năm sau cùng là chân thật thuyết: “quy chân”, nói thật với quý vị. 

41 năm trƣớc giống nhƣ gốc đại thụ vậy, đó là cành lá, nói cho quý vị biết về 

cành lá, đó là ngọn cây. Tám năm sau cùng nói với quý vị về căn bản, gốc của 

cây này, gọi là “nhiếp mạt quy bổn”. Đây là nói pháp chân thật, pháp cứu cánh. 

Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Sao  nói:  “Ở  trên  tuy  nói  vạn  hạnh  vãng  sanh,  nhờ 

bổn nguyện Phật, ý tại chúng sanh, nhất hƣớng chuyên niệm danh hiệu Phật A 

Di Đà”. Nói đến sau cùng chỉ có một câu: “Nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà 

Phật”. Quý vị xem, ở trƣớc nói nhiều nhƣ vậy, nhƣng rồi nhờ bổn nguyện của 

Phật, nghĩ đến bổn nguyện của Phật. Rốt cuộc Phật có nghĩa là gì? Nghĩa là hy 

vọng  chúng  sanh,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà,  nhƣ  vậy  là  đƣợc. 

Cho  nên  quý  vị  phải  năm  bắt  tám  chữ  này,  hoàn  toàn  tin  tƣởng,  không  hoài 

nghi nó, quý vị sẽ đạt đƣợc viên mãn pháp môn Tịnh độ mà Đức Phật nói, quý 

vị không thiếu chút nào. Nếu nhƣ không làm đƣợc tám chữ này, quý vị vẫn ở 

nơi  quyền  giáo,  vẫn  chƣa  quay  đầu.  Quay  đầu  là  bờ,  quan  trọng  hơn  bất  kỳ 

điều gì, nhất định phải biết quay đầu. 

“Lại  Hắc  Cốc”,  Hắc  Cốc  là  pháp  sƣ  Nhật  Bản,  ngài  có  Đại  Kinh  Thích, 

chính là giải thích của Kinh Vô Lƣợng Thọ, ở đây có trích dẫn mấy câu. Trích 

dẫn  nhƣ  vậy:  “Đến  phần  lƣu  thông,  mới  đầu  bỏ  trợ  niệm  chƣ  hành  nhị  môn, 

nhƣng  nói  rõ  về  niệm  Phật  vãng  sanh”.  Phế  là  phế  trừ,  nghĩa  là  không  nhắc 

đến. Trợ niệm chƣ hành nghĩa là không nhắc đến lục độ vạn hạnh của Bồ Tát, 

sau cùng đều không nhắc đến, chỉ nói rõ về niệm Phật vãng sanh. 

Lại  nói:  “chuẩn  bản  nguyện”,  chuẩn  ở  đây  chính  là  y,  y  cứ,  căn  cứ  bản 

nguyện  của  Phật.  “Đến  lƣu  thông,  ban  đầu  phế  bỏ  chƣ  hành,  quy  về  niệm 

Phật”,  đây  là  lời  trong  Đại  Kinh  Thích  của  đại  sƣ  Hắc  Cốc.  Cho  thấy  bổn 

nguyện  của  Phật  Di  Đà,  thực  sự  là  nguyện  chúng  sanh,  nhất  hƣớng  chuyên 

Tập 566  503 



niệm  danh  hiệu  Di  Đà.  Nguyện  vọng  thật  sự  của  Phật,  chỉ  cần  chúng  ta  chịu 

làm theo, quý vị xem đơn giản biết mấy. 

Nhất hƣớng chuyên niệm, vì sao vậy? Vì không phát tâm bồ đề sẽ không 

chịu  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  phát  tâm  bồ  đề  họ  mới  thật  sự  nhất  hƣớng 

chuyên niệm. Điều này đại sƣ Ngẫu Ích đã đạt đƣợc. Rõ ràng trong kinh nói: 

Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay: Thật sự 

có thể phát tâm, nhất tâm cầu sanh Tịnh độ, chấp trì danh hiệu, đó chính là tâm 

vô  thƣợng  bồ  đề.  Không  cần  nói  đến  chí  thành  tâm,  hồi  hƣớng  phát  nguyện 

tâm, thâm tâm, đều không cần nói, không cần nhiều phiền phức nhƣ vậy. Tôi 

muốn  đi,  muốn  thấy  Phật  A  Di  Đà,  tức  là  ý  niệm  này,  đây  chính  là  tâm  vô 

lƣợng bồ đề. Đi nhƣ thế nào? Nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà là sẽ đi, 

quan trọng nhất chính là nhất tâm chuyên niệm. Ở đây nói nhất hƣớng, hƣớng 

là phƣơng hƣớng, phƣơng hƣớng là tây phƣơng. Một phƣơng hƣớng chính là 

cầu thế giới tây phƣơng Cực Lạc, một mục đích chính là muốn thấy Phật A Di 

Đà.  Nếu  thật  sự  hiểu  đƣợc,  không  còn  mê  hoặc,  thì  cứ  y  nhƣ  vậy  mà  làm. 

Nguyện  vọng  của Phật  A  Di  Đà  sẽ  viên  mãn,  ngài  không  có nguyện  vọng  gì 

khác, quý vị làm đƣợc nhƣ vậy, chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

“Bây  giờ  khuyên  lƣu  thông”,  sáu  phẩm  kinh  sau,  phẩm  43  đến  48  đều  là 

khuyên lƣu thông. Đặc biệt hiện rõ nguyện của Phật, chỉ khởi xƣớng trì danh, 

rộng  khuyên  lƣu  thông,  nên  gọi  là  hậu  thiện.  Đây  là  nói  rõ  Kinh  Vô  Lƣợng 

Thọ,  không  có  phẩm  nào  không  thiện,  không  có  câu  nào  bất  thiện,  không  có 

chữ nào bất thiện. Tổng kết những điều thiện này, quy lại chính là bốn chữ A 

Di Đà Phật, quy kết vào trên danh hiệu. 

Bây giờ mời xem kinh văn: “Phật cáo Từ Thị, nhữ quán bỉ chƣ Bồ Tát Ma 

Ha Tát, thiện hoạch lợi ích. Nhƣợc hữu thiện nam tử, thiện nữ nhơn, đắc văn A 

Di Đà Phật danh hiệu, năng sanh nhất niệm, hỷ ái chi tâm, quy y chiêm lễ, nhƣ 

thuyết tu hành. Đƣơng tri thử nhân, vi đắc đại lợi, đƣơng hoặc nhƣ thƣợng, sở 

thuyết công đức, tâm vô hạ liệt, diệc bất cống cao, thành tựu thiện căn, tất giai 

tăng thƣợng. Đƣơng tri thử nhân, phi thị tiểu thừa, ƣ ngã pháp trung, đắc danh 

đệ  nhất  đệ  tử”.  Câu  sau  cùng:  “phi  thị  tiểu  thừa,  đệ  tử  đệ  nhất”,  đây  là  của 

Tống Dịch. 

Đoạn  bên  phải,  chúng  ta  vừa  mới  đọc  đoạn  này.  Phật  nói  với  Bồ  Tát  Di 

Lặc,  Bồ  Tát  Di  Lặc  là  ngƣời  đƣơng  cơ  của  nửa  đoạn  sau  kinh  này.  Ngài 

nói:“nhữ quán bỉ chƣ Bồ Tát Ma Ha Tát thiện hoạch lợi ích”, “bỉ”ở đây chính 

là thế giới Cực Lạc. Quý vị xem chƣ vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, nói Bồ Tát 

là Tam hiền vị, Ma Ha Tát là thập địa vị. Nghĩa là cõi đồng cƣ, cõi phƣơng tiện 

đều gọi là Bồ Tát, cõi thật báo gọi là Ma Ha Tát. 

504  Tập 566 



Thiện hoạch lợi ích, là chỉ phẩm trƣớc nói về vô lƣợng vô biên chƣ đại Bồ 

Tát  khắp  mƣời  phƣơng  vãng  sanh,  những  ngƣời  này  nghe  danh  vãng  sanh, 

đƣợc lợi ích lớn, những Bồ Tát và đại Bồ Tát trong mƣời phƣơng thế giới. Nhƣ 

trƣớc dẫn chứng trong Luận Chú, trong Vãng Sanh Luận Chú nói. Bồ Tát vãng 

sanh Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà, tức với bát địa, và chƣ đại Bồ Tát trên bát 

địa, các thân các pháp này là rốt ráo, nên gọi là thiện hoặc lợi ích. 

Phàm  phu  chúng  ta  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nhờ  oai  thần  bổn  nguyện 

của Phật gia trì, đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Đây là thiện hoặc lợi ích, lợi 

ích này rất lớn, vậy là ngang bằng với ai? Sơ trú trở lên, ngang bằng với trên sơ 

trú  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Bồ  Tát  Ma  ha  Tát  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới, 

đến thế giới Cực Lạc, ngang bằng với ai? Ngang bằng với bát địa, bát địa là bất 

động địa. 

Ở trƣớc chúng ta từng đọc đến, biết rằng bát địa Bồ Tát mới thấy đƣợc tam 

tế tƣớng của A lại da. Chuyển bát thức thành tứ trí là bát địa Bồ Tát, quả thật là 

nhập vào cảnh giới Phật. Sơ trú nhập vào cảnh giới Phật, mơ mơ hồ hồ, không 

rõ  ràng  lắm.  Bát  địa  vô  cùng  rõ  ràng,  vô  cùng  minh  bạch.  Sơ  trú  giống  nhƣ 

trăng  đêm  mồng  ba  mồng  bốn,  trăng  lƣỡi  liềm.  Bát  địa  là  trăng  13,  14,  sắp 

tròn, sắp viên mãn, nói rõ lợi ích chân thật. Là đƣa ra thánh chúng trong mƣời 

phƣơng vãng sanh đạt đƣợc lợi ích, thánh chúng vãng sanh trong mƣời phƣơng 

đạt đƣợc lợi ích. Khuyên chúng sanh tin tƣởng hoan hỷ phát nguyện. Đem chƣ 

Bồ Tát và đại Bồ Tát vãng sanh về thế giới Cực Lạc để khuyến khích chúng ta, 

hy  vọng  chúng  ta  thấy  đƣợc,  nghe  đƣợc,  cũng  có  thể  phát  nguyện,  dụng  ý 

chính là đây. 

Đoạn văn bên dƣới khen ngợi niệm Phật là đệ nhất khuyến tín, nghe danh 

hiệu Phật, có thể sanh tâm niệm yêu thích. Câu này chúng ta thử hỏi lại mình 

xem,  chúng  ta  gặp  bộ  kinh  này,  chúng  ta  nghe  đƣợc  danh  hiệu  Phật  này,  có 

sanh khởi tâm yêu thích chăng? Thực hành tâm yêu thích chính là hai câu văn 

bên dƣới, quy y kính lễ, nhƣ thuyết tu hành, đây là quý vị thật sự yêu thích. 

Nếu  nhƣ  không  làm  đƣợc  hai  câu  này,  tâm  yêu  thích  của  quý  vị  chƣa  sanh 

khởi. Khi thật sự yêu thích, nhất định hiện tƣợng này phát sanh. 

Chúng ta từ nơi này để xem, thật sự yêu thích chăng, thật sự trở về chăng? 

Quy là quay đầu, y là nƣơng tựa. Lễ kính, thành kính biểu hiện ra bên ngoài, tự 

nhiên  lễ  kính,  không  học  cũng biết,  y  giáo  phụng  hành.  Trong  kinh  Phật  dạy 

nhƣ  thế  nào,  chúng  ta  làm  theo  nhƣ  thế,  tức  đƣợc  lợi  lớn,  lợi  ích  này  là  gì? 

Đƣợc nhƣ trong kinh nói, là tất cả công đức vãng sanh, ta đã đạt đƣợc. Trong 

kinh  này  nói  về  công  đức  rất  nhiều,  nói  rất  thù  thắng,  không  gì  sánh  đƣợc, 

chúng ta hoàn toàn có thể đạt đƣợc. 

Tập 566  505 



Bên dƣới giải thích về “nhất niệm”, nhất niệm là gì? Hán Dịch nói: “Nghe 

đƣợc âm thanh vô lƣợng thanh tịnh Phật”. Vô lƣơng thanh tịnh Phật chính là 

Phật A Di Đà, vô lƣợng thanh tịnh bình đẳng giác cũng chính là Phật A Di Đà. 

“Từ  tâm  hoan  hỷ”,  tâm  từ  bi  tự  nhiên  sanh  khởi,  từ  bên  trong  phát  ra,  đây 

không phải là kích thích từ bên ngoài. Từ nội tâm, trong tâm vốn có tâm từ bi 

phát sanh ra, hoan hỷ. 

“Nhất thời dũng dƣợc, tâm ý thanh tịnh”, khác với sự hoan hỷ của thế gian. 

Thế  gian  hoan  hỷ,  tâm  không  thanh  tịnh,  trong  tâm  có  thất  tình  trong  đó,  có 

tình chấp trong đó, khác với học tập thánh hiền, học tập Phật Bồ Tát. Học tập 

thánh hiền, học tập Phật Bồ Tát, vô lƣợng hoan hỷ, tâm địa thanh tịnh, không 

nhiễm chút bụi trần. 

Tƣơng đồng với bản Ngô Dịch, bản của Tống Dịch nói: “đƣợc nghe danh 

hiệu  vô  lƣợng  thọ  Phật,  phát  nhất  niệm  tín  tâm”.  Bản  Ngụy  Dịch  của  Khang 

Tăng Khải nói: “đƣợc nghe danh hiệu Phật này, hoan hỷ  vui  mừng, cho đến 

nhất niệm”. Căn cứ ý của Truyển Trạch Tập: “Nhất niệm này tức là nhất niệm 

tịnh tín”, nhất niệm là gì? Nhất niệm là tín. 

Khổng  tử  đƣợc  ngƣời  đời  sau  xƣng  là  thánh  nhân,  ông  thánh  chỗ  nào? 

Chúng ta biết đƣợc chăng? Thánh của ông chính là ở đây nói nhất niệm. Chính 

ông  nói,  suốt  đời  ông:  “tín  nhi  háo  cổ”,  quý  vị  xem  câu  nói  của  ông,  phải 

chăng là ý này? Suốt đời bản thân không sáng tạo, không phát minh: “Thuật 

nhi bất tác, tín nhi háo cổ”. Ông có tâm thành kính đối với cổ thánh tiên hiền. 

Tổ sƣ Ấn Quang nói: “Một phần thánh kính đƣợc một phần lợi ích”. Khổng 

tử đối với thánh hiền, có niềm tin viên mãn, nên ông đạt đƣợc lợi ích viên mãn. 

Chắc  có  ngƣời  hỏi,  vì  sao  tín  tâm  lại  quan  trọng  đến  thế?  Điều  này  cần  phải 

biết, những giáo huấn  mà  cổ thánh tiên hiền lƣu lại, từ đâu đến? Không phải 

ông sáng tạo, không phải ông phát minh. Phu tử nói  đều là thật, chỉ thuật lại 

chứ không sáng tác, không có sáng tạo, không có phát minh. 

Cổ thánh tiên hiền đều là trong tự tánh hiển lộ ra, hoàn toàn là tánh đức, tự 

tánh là viên mãn nhất, tự tánh là không thể nghĩ bàn. Không thể nghĩ bàn tức là 

không  thể  nghĩ  đến  nó,  cũng  không  thể  nói  về  nó,  vì  sao  vậy?  Vì  chúng  ta 

không  nghĩ  ra,  cũng  nói  không  đƣợc,  chỉ  có  thể  dùng  ý  lãnh  hội,  không  thể 

dùng lời nói để truyền. Nhƣ thế nào mới có thể dùng ý lãnh hội? Chân thành 

đến cực điểm, là có thể dùng ý để lãnh hội, không dùng tƣ duy. 

Học thuật hiện nay, họ dùng là gì? Họ dùng tƣ duy, họ đều phải suy nghĩ. 

Không thể nghĩ, họ phải nghĩ, nhƣng nghĩ là sai, nói cũng là sai. Quý vị khế 

nhập cảnh giới này, quý vị nghĩ không sai, nói cũng không sai. Còn nhƣ chƣa 

nhập vào cảnh giới đó, quý vị nghĩ sai, nói cũng sai. Nên Thánh học trƣớc tiên 

506  Tập 566 



là dạy chúng ta nhập cảnh giới, sau đó quý vị mới nói, nói với ai? Đối với điều 

này cũng là ngƣời nhập cảnh giới này nói, họ hỏi. Còn có một ngƣời, tƣơng lai 

nhập chƣa nhập, kém một chút nữa là nhập, quý vị nói với họ, giúp họ, họ lập 

tức liền nhập vào. Ngƣời khoảng cách quá xa không đƣợc, họ không cách nào 

lãnh hội đƣợc. Đây là điều kiện cần phải đầy đủ để học Phật, học truyền thống 

văn hóa xƣa. 

Buổi cơm sáng nay, có một ngƣời đồng học ngoại quốc gọi điện đến hỏi tôi 

Quần Thƣ Trị Yếu, dịch thành văn bạch thoại nên dịch nhƣ thế nào? Là y theo 

nguyên văn để dịch, hay là dịch đại ý của nó? Chúng ta dịch thành văn bạch 

thoại, vấn đề là để tiếp dẫn đại chúng hiện tiền, khiến họ sanh khởi tín tâm với 

bộ sách này, sanh khởi tâm hoan hỷ. Nhƣ vậy phải làm sao? Đƣơng nhiên phải 

dịch đại ý. 

Mƣời phần đại ý có thể dịch một phần, hai phần là đƣợc, vì sao vậy? Tâm 

thành  kính  của  họ  chƣa  sanh  khởi,  không  hiểu.  Bản  thân  ngƣời  dịch  kinh  có 

mấy  phần  thành  kính?  Giống  nhƣ  đạo  lý  của  đại  sƣ  Ấn  Quang  nói  vậy:  Một 

phần  thành  kính  chỉ  có  thể  dịch  đƣợc  một  phần,  mƣời  phần  kính  có  thể  dịch 

mƣời phần, trăm phần thành kính có thể dịch 100 phần. Tƣơng lai ngƣời xem 

văn bạch thoại cũng nhƣ vậy, xem họ có mấy phần tâm thành kính. Nên phiên 

dịch  này,  có  thể  phiên  dịch  mấy  lần,  có  cạn  có  sâu,  tiện  lợi  cho  một  số  đại 

chúng trong xã hội. Xem giáo huấn của cổ nhân, hình nhƣ có rất nhiều, không 

thích hợp với xã hội hiện tại. Đúng! 

Tình trạng ở thế giới Cực Lạc, hoàn toàn khác với chúng ta ở đây, vì sao 

vậy? Ngƣời ở thế giới Cực Lạc,  mỗi ngƣời đều vô ngã,  mỗi ngƣời đều từ bi, 

xem tất cả chúng sanh là chính mình, sao họ lại nhƣ vậy? Nên khi thế giới Cực 

Lạc dọn đến thế giới chúng ta, chúng ta đều sợ hãi, vì sao vậy? Chúng ta có tƣ 

tâm, chúng ta có bản thân, bản thân không có, vậy thì thật đáng sợ! Hai ngƣời 

xã hội hoàn toàn khác nhau, tƣ tƣởng khác nhau, phƣơng thức cuộc sống khác 

nhau, quý vị học từ từ mới thật sự lãnh hội đƣợc ƣu điểm của nó, mới thật sự 

nhận biết. Chúng ta ở đây thiếu thốn quá nhiều, còn ngƣời ta bên đó thì viên 

mãn. 

Cho nên Phật nói pháp chú trọng ở chỗ quán cơ, pháp nhất định phải song 

khế, nghĩa là khế lý và khế cơ. Khế cơ không khế lý là ma thuyết, khế lý không 

khế cơ là nói lời vô ích, nói mọi ngƣời không hiểu, nói chỉ uổng công. Cả hai 

lý và cơ đều phải khế hợp, không trái chân lý, có thể nói cạn, có thể nói sâu. 

Căn cơ nhƣ thế nào có cách nói nhƣ thế đó, đây là trí tuệ, viên dung vô ngại, 

nói dài nói ngắn, nói cạn nói sâu, đều đƣợc đại tự tại. Bởi thế Đức Phật có thể 

phổ độ tất cả chúng sanh, có thể khiến tất cả chúng sanh đều đƣợc lợi ích, đều 

Tập 566  507 



sanh tâm hoan hỷ, đây là đại trí tuệ. Đây không phải là ngƣời có thƣờng thức 

phong phú, có thể làm đƣợc. Bởi vậy tri thức không làm đƣợc, phải là tri tuệ 

mới có thể làm đƣợc. 

Ý  niệm  này  là  tịnh  tín,  tịnh  tín  nghĩa  là  không  có  chút  hoài  nghi  nào.  Là 

Đức  Phật  nói,  là  Bồ  Tát  nói,  còn  sai  đƣợc  chăng?  Xƣng  tánh  mà  nói,  chứ 

không phải từ trong A lại da thức ra. Nói cách khác, từ A lại da ra là có vấn đề, 

trong tự tánh hiển lộ ra, nó có vấn đề gì. Nhƣng ngƣời bây giờ, quý vị nói tự 

tánh  họ  không  hiểu,  tự  tánh  là  gì?  Quá  trừu  tƣợng,  không  những  chƣa  từng 

thấy, mà cũng chƣa từng nghe. 

Quý vị nói từ trong tâm ý thức hiển lộ ra, họ hiểu, từng nghe nói đến danh 

từ này. Tƣ duy, tƣởng tƣợng của chúng ta, đây là ý thức. Ý thức là vọng tâm, 

không phải chân tâm. Ý thức có thể duyên đến hƣ không, không duyên đƣợc 

chân  thật.  Vậy  nhân  nghĩa  đạo  đức,  ngũ  giới  thập  thiện,  đều  là  từ  trong  tánh 

đức tuôn chảy ra. Ngày nay muốn mọi ngƣời tuân thủ, họ đều lắc đầu, những 

thứ này lạc hậu, không thích hợp với thời đại này, họ  không cần nữa. Nếu ta 

thật sự làm đƣợc, khu vực này, thành phố nhỏ này, mọi ngƣời đều tuân thủ. Họ 

nhìn thấy vậy cảm thấy rất kỳ lạ, họ cũng rất ngƣỡng mỗ, điều này không tệ! 

Từ từ họ sẽ nghĩ thông suốt. 

Bởi thế đối phó xã hội ngày nay cần dùng phƣơng pháp dạy học. Phật giáo, 

giáo dục thánh hiền, hoặc là tất cả các Tôn giáo, đều phải làm gƣơng cho mọi 

ngƣời noi theo. Chúng ta sống nơi khu vực này, ít nhất là ở nơi thôn trang này 

trên ba năm. Tên của thôn trang này có thể gọi là A Di Đà Phật, ở đây đều học 

Phật  A  Di  Đà.  Mọi  ngƣời  đến  xem  Phật  A  Di  Đà,  cuộc  sống  của  họ nhƣ  thế 

nào, mọi ngƣời đến tham quan. 

Đạo Cơ đốc cũng có thể thành lập một khu vực nhƣ vậy, trong đó đều là tín 

đồ Cơ đốc, đem thánh kinh thực hiện vào trong đời sống hằng ngày, đó gọi là 

thành Cơ đốc. Đến đó để xem văn hóa của họ, cuộc sống của họ, nhƣ vậy mọi 

ngƣời mới thật sự sanh khởi tín tâm. Bây giờ không làm ra nhƣ vậy, không có 

ai tin. Không nhìn thấy, không nghe thấy, nói với họ họ cũng không tiếp nhận, 

phải  chính  họ  tận  mắt  chứng  kiến,  tận  tai  nghe  đƣợc  họ  mới  tin.  Đây  đều  là 

một  số  phƣơng  pháp  hay,  cần  nên  làm  vì  đây  là  việc  vô  cùng  ý  nghĩa,  đời 

ngƣời không trôi qua uổng phí, nhất định phải nhất niệm tịnh tín. 

“Tức trong Tam Bối Vãng Sanh phẩm, phát nhất tâm niệm, niệm đức Phật 

này”. Đây là kinh văn của kinh này, nhất niệm tâm chính là tâm nhất niệm tịnh 

tín  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Gia  Tƣờng  Sớ  lại  nói:  “Nhất  niệm  tức  là  đầy  đủ  vô 

lƣợng công đức, nói rõ  về  lợi ích sâu xa. Nhất niệm  chí thành, tu hành phát 

nguyện, nhất định đƣợc sanh Tịnh độ, cuối cùng chứng đƣợc quả Phật, nên gọi 

508  Tập 566 



là vô thƣợng vậy”. Nhất niệm này đầy đủ vô thƣợng công đức, vô thƣợng công 

đức này rất khó hiểu. Ngƣời học qua bộ kinh này hiểu, quả thật là vô lƣợng 

công đức, vì sao vậy? Tỳ kheo Pháp Tạng năm kiếp tu thành, tu thành gì? Sáu 

chữ  hồng  danh  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  năm  kiếp  tu  thành.  Nội hàm  của  sáu 

chữ  này  chính  là  48  nguyện,  đây  là  hiệu  chung  của  48  nguyện,  danh  xƣng 

chung  của  48  nguyện.  Khi  nhắc  đến  Phật  A  Di  Đà,  chính  là  48  nguyện,  48 

nguyện chính là Phật A Di Đà. Ngài Phát 48 nguyện, thời gian năm kiếp mới 

tu  thành.  Nên  thế  giới  Cực  lạc  là  công  đức  48  nguyện  và  năm  kiếp  tu  thành 

biến hiện ra, công đức thành tựu. 

Ở đây nói rõ lợi ích đã sâu lại càng xa, lợi ích sâu xa này, mới có thể độ tất 

cả chúng sanh trong tất cả cõi Phật, khắp biến pháp giới hƣ không giới. Trên 

đến Bồ Tát Đẳng giác, dƣới đến địa ngục Vô gián, không ai không đƣợc độ, 

không ai không thành tựu, đây gọi là sâu xa. 

Nhất  niệm  chí  tín,  tu  hành  phát  nguyện,  tất  sanh  Tịnh  độ,  rốt  sau  chứng 

đƣợc quả Phật, quý vị chắc chắn thành Phật. Nên nhất niệm này tƣơng ƣng với 

vô thƣợng công đức, vô thƣợng công đức là tỳ kheo Pháp Tạng tu thành. Đây 

là nói nhân địa của Phật A Di Đà. 

Tuyển  Trạch  Tập  lại  nói:  “Dùng  niệm  Phật  mà  sanh  vô  thƣợng”,  tƣơng 

đồng với ý tôi vừa mới nói, niệm Phật chính là vô thƣợng công đức, vô thƣợng 

công đức chính là niệm Phật. Nếu hiểu rõ ràng minh bạch, quý vị có thể buông 

bỏ  Phật  hiệu  chăng?  Quý  vị  còn  suy  nghĩ  lung  tung  chăng?  Không  nhƣ  vậy, 

nhất  định  từ  sáng đến  tối  đều  là  A Di  Đà  Phật.  Càng niệm  càng  an  lạc, càng 

niệm càng có trí tuệ, càng niệm thân tâm càng mạnh khỏe. 

Hiện  nay  ngƣời  niệm  Phật  rất  nhiều,  ngƣời  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  không 

nhiều. Nói nhƣ vậy, công đức của kinh giáo không thể nghĩ bàn, nếu chúng ta 

không có huân tu lâu dài, chúng ta xem kinh điển cũng không hiểu. Tức là xem 

chú giải này, xem xong là xong, không nghiên cứu sâu xa từng chữ một. Nên 

niệm  vẫn  là  niệm,  không  thể nói không  có  công đức,  nhƣng  công  đức không 

lớn. Thật sự hiểu  đƣợc thấu triệt, chúng ta sẽ nắm bắt đƣợc với công đức vô 

thƣợng ở nhân địa của tỳ kheo Pháp Tạng, biến công đức của ngài thành của 

mình, cũng biến công đức của mình thành của ngài, hợp thành nhất thể. 

“Cho đến nhất niệm  mà thành đại lợi”, nhất niệm  tâm này không dễ chút 

nào. Nhất niệm này là chân tâm, nhất niệm này không khởi lên từ trong A lại 

da, là từ trong tự tánh tuôn trào ra. Nên trong kinh nói: “nếu ngƣời có thể sanh 

tâm nhất niệm yêu kính, trì danh cầu sanh Tịnh độ. Nên biết ngƣời này đƣợc 

lợi lớn, sẽ đạt đƣợc những công đức nhƣ trên đã nói. Công đức nhƣ trên, tức 

Tập 566  509 



công đức nói, ngang xuất tam giới, viên mãn nhập vào tứ độ, một sanh tất cả 

đều sanh. Một đời bổ xứ, cứu cánh tịch quang, đƣợc đại viên mãn”. 

Nhất niệm này là lợi ích lớn, niệm niệm tƣơng tục, lợi ích này thật sự là vô 

lƣợng vô biên vô cùng vô tận. Muốn làm việc tốt, còn gì thù thắng hơn việc 

này ƣ? Không có, vậy việc tốt thì chúng ta có cần làm  chăng? Có duyên thì 

làm, không có duyên đừng phan duyên. Ý của lời này là, khi đã thật sự hiểu rỏ 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, ta  mới hiểu đƣợc ý của lời này, nếu không ta chỉ hiểu 

đƣợc rất mơ hồ, không phải thật sự hiểu. Thật sự hiểu, biểu cảm sẽ khác nhau, 

hiện nay biểu cảm của quý vị có hoài nghi, hiểu thật sự, không có nghi hoặc, 

rất hoan hỷ. 

Bốn câu này là vô thƣợng công đức, vô thƣợng lợi ích. “Hoành xuất tam 

giới”. Đời này chúng ta  làm đƣợc, từ nhân gian chúng ta trực tiếp vãng sanh 

Tịnh  độ,  không  cần  thông  qua  Trời  dục  giới,  Trời  sắc  giới,  Trời  vô  sắc  giới, 

còn tứ thánh pháp giới. Từng ải từng ải rất phiền phức, cửa ải trùng trùng. Đây 

là hoành xuất tam giới, điều này quá tiện nghi, mà còn “viên mãn nhập vào tứ 

độ”. 

Cõi phàm thánh đồng cƣ ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, cõi phƣơng tiện 

hữu dƣ, cõi thật báo trang nghiêm, cõi thƣờng tịch quang tịnh. Quý vị sanh đến 

cõi  nào,  bốn  cõi  điều  viên  mãn  sanh  vào,  viên  mãn  nhƣ  thế  nào?  Một  tức  là 

bốn, bốn tức là một, một sanh tất cả sanh, bất luận sanh vào cõi nào đều là viên 

sanh tứ độ. Nên quý vị đến thế giới Cực Lạc, quý vị có thể thấy đƣợc chƣ Phật 

Nhƣ Lai của thƣờng tịch quang, quý vị có thể thấy đƣợc pháp thân đại sĩ của 

cõi thật báo, quý vị có thể thấy đƣợc quyền giáo Bồ Tát trong cõi phƣơng tiện, 

cũng có thể thấy đƣợc đại tâm phàm phu trong cõi đồng cƣ. Bất luận ở cõi nào, 

tất cả đều nhìn thấy, mọi ngƣời đều cùng nhau tu tập. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc thật sự là pháp bình đẳng, thật sự là thế giới 

không chƣớng ngại. Giống nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Lý sự vô ngại, sự 

sự vô ngại. Đến đó, nhƣ tôi thƣờng nói: Có ngƣời vô cùng quyến luyến thế giới 

này, không nở xa thân thích bạn bè, giống nhƣ đến thế giới cực lafc là cô đơn 

vậy. Không có đƣợc ngƣời quen nào, cũng không biết Phật A Di Đà dùng tâm 

gì đối đãi mình, còn hoài nghi. Không ngờ đến thế giới Cực Lạc, ngƣời quen 

rất nhiều, quá khứ vô lƣợng kiếp họ tu hành và đều đến thế giới Cực Lạc, đến 

đó là đại tụ hội. Vừa gặp mặt, là nhớ lại mối liên quan trong đời quá khứ, toàn 

bộ đều minh bạch. Bởi thế đến thế giới Cực Lạc rất náo nhiệt, gia thân quyến 

thuộc  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay,  đều  đến  tụ  hội,  đều  vãng  sanh.  Không  vãng 

sanh, thì dù họ ở cõi nào, ta đều có thể thấy đƣợc, có thể nhận ra họ là cha mẹ, 

anh em chị em của kiếp nào, bạn bè tốt của đời nào, kiếp nào ta đều biết hết. 

510  Tập 566 



Họ có cảm, ta liền có ứng. Ngƣời đến thế giới Cực Lạc đều có năng lực này, 

nhƣ Phật Bồ Tát vậy. Họ thích thấy thân gì, quý vị có thể hiện thân đó. Họ cần 

pháp gì, quý vị sẽ nói cho họ nghe pháp đó. Tất cả đều quan tâm đến, không 

sót một ai. Đây đều là thật, không phải giả, đây là lợi ích lớn lao! 

Một đời bổ xứ, cứu cánh tịch quang. Điều này ta đến thế giới Cực Lạc có 

thể làm đƣợc, viên mãn thành Phật. 

Đoạn bên dƣới nói: “Tâm không hạ liệt, có thể sanh khởi niềm tin đối với 

các thiện căn”. Quan niệm này vô cùng quan trọng, vì ngƣời tu hành ở trên thế 

gian  này,  rất  nhiều  ngƣời  đều  có  tánh  tự  ty  nghiêm  trọng.  Cho  rằng  đời  này 

làm quá nhiều điều sai lầm, tạo ra rất nhiều tội nghiệp, liền sanh khởi tự ty. Hạ 

liệt ở đây chúng ta nói là cảm giác tự ty, sợ không thể vãng sanh. Ngƣời nhƣ 

vậy đến hỏi tôi có thể vãng sanh chăng? Tôi nói rằng, họ chắc chắn không thể 

vãng sanh. Họ hỏi vì sao? bản thân quý vị không có tín tâm, nhƣ vậy làm sao 

vãng sanh đƣợc! Hạng ngƣời nào có thể vãng sanh? Tín tâm kiên định, tạo vô 

lƣợng  vô  biên  tội  nghiệp,  nhƣng  họ  có  tín  tâm  kiên  định,  cũng  có  thể  vãng 

sanh, ngƣời đó rất có thể vãng sanh. 

Niệm Phật chính là diệt tội, niệm Phật chính là sám hối. Trong quá khứ tạo 

vô lƣợng vô biên tội nghiệp, hiện nay ngày ngày niệm Phật A Di Đà, câu danh 

hiệu A Di Đà Phật này là thiện chung của tất cả thiện. Tất cả pháp của thế xuất 

thế  gian,  đều  không  qua  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật.  Nên  ta  niệm  câu  A  Di  Đà 

Phật này, trong kinh thƣờng nói: “diệt trừ đƣợc 80 ức tội nặng sanh tử”. Ta cứ 

niệm liên tục, nhất tâm xƣng niệm, công đức này quả thật vô lƣợng, tội nghiệp 

gì cũng đều có thể sám hối sạch sẽ, chỉ cần ta chịu niệm. Niệm chính là diệt 

tội, niệm chính là sám hối, biết bao nhiêu ngƣời không hiểu đƣợc đạo lý này! 

Cần phải phát lộ sám hối, phát lộ sám hối trong kinh có, dụng ý này là gì 

quý vị phải biết. Đó là giúp tất cả những ngƣời mê hoặc điên đảo, không biết 

quay đầu. Quý vị sám hối, khiến họ cảm động quay đầu, dụng ý là nhƣ vậy. 

Thật sự sám trừ nghiệp chƣớng chính là niệm Phật, nhƣng chúng ta niệm Phật 

họ không hiểu, họ không có cảm xúc. Chúng ta đem tất cả những sai trái mình 

làm nói ra hết, khiến họ cảm động, đó là phƣơng pháp tiếp dẫn hàng sơ cơ. Có 

công đức, không thể nói không có công đức, nhƣng không thể sánh bằng niệm 

Phật, công đức niệm Phật quá lớn! Chỉ có ngƣời trong cuộc, ngƣời thật sự hiểu 

họ  mới  biết,  ngƣời  bên  ngoài  không  biết  đƣợc.  Không  biết  công  đức  lớn  lao 

của niệm Phật, họ cũng không biết niệm. 

“Có thể sanh niềm tin đối với thiện căn của mình”, thiện căn gì? Văn hóa 

truyền  thống,  các  bậc  tổ  tông  nói:  “Tánh  ngƣời  vốn  thiện”,  đây  là  thiện  căn. 

Bản thân chúng ta có tín tâm chăng? Đức Phật dạy: “Tất cả chúng sanh vốn là 

Tập 566  511 



Phật”, quý vị có giám thừa nhận chăng? Đây đều là thiện căn của quý vị. Đức 

Phật lại nói: Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, đây là 

thiện căn của chúng ta. Nói một cách thiết thực hơn, thế giới Cực Lạc, Phật A 

Di Đà đều là công đức thiện căn của chúng ta thành tựu, quý vị có tin chăng? 

Quý vị đã tin, vậy thì làm gì có chuyện không thể vãng sanh! “Tự tánh di Đà, 

duy  tâm  Tịnh  độ”,  ngƣời  tu  Tịnh  độ  thƣờng  nghe  đến  hai  câu  này,  nghe  đến 

quen tai, nhƣng vẫn không tin, vì sao không tin? Tìm ra nguồn gốc này, tiêu 

trừ nó từ trên căn bản, nhƣ vậy chúng ta sẽ tin, không còn hoài nghi, sẽ thành 

tựu. 

Đối với một số phần tử tri thức mà nói, khi Đức Thế Tôn còn tại thế, những 

gì ngài biểu diễn chính là tiêu biểu cho phần tử tri thức, hiếu học đa văn. Nếu 

nhƣ ta siêng năng học tập kinh điển, phải dùng tâm chân thành học tập, mới 

thật sự lãnh hội đƣợc, lãnh hội đƣợc điều gì? Tánh đức của mình, những điều 

Đức Phật nói đều là tánh đức hiển lộ ra. Ta không dùng tánh đức, không cách 

nào lãnh hội đƣợc, không tƣơng ƣng với ngài. Chính là nói ngài nói ra từ trong 

chân tâm, tuôn trào ra, ta phải dùng chân tâm để nghe, dùng chân tâm lãnh hội, 

nhƣ vậy mới đƣợc. Dùng vọng tâm, dùng tâm hoài nghi, dùng tâm phê bình, 

nhƣ vậy ta sẽ chẳng đƣợc chút lợi ích nào. 

Ngày nay rất khó phổ biến thánh học, khó là khó ở điểm này, vì ngƣời bây 

giờ đều đã học, đều đã thành thói quen. Sau khi nghe xong nhất định phải phê 

bình, nhất định phải hoài nghi, sau khi nghe xong nhất định có rất nhiều nghi 

vấn để hỏi. Tập thành thói quen, từ nhỏ đã học nhƣ thế, trong trƣờng, trong gia 

đình đều dạy nhƣ vậy. Thái độ, phƣơng thức tu học này, dùng trong thời đại 

khoa học hiện tại thì đƣợc, phƣơng pháp này không có vấn đề gì. Nhƣng dùng 

trong thánh giáo, dùng trong điển tịch của Phật Bồ Tát không đƣợc, hoàn toàn 

không thể khế nhập. Sẽ làm cho những điển tịch này bị coi nhƣ là một loại học 

thuật trong thời hiện đại. Nó là trí tuệ biến thành tri thức, không đƣợc lợi ích. 

Trong kinh nói: “Hoành xuất tam giới, viên nhập tứ độ, một đời bổ xứ thành 

Phật, cứu cánh tịch quang”, không liên quan gì đến chúng ta cả. Bởi vậy nhất 

định phải sanh khởi tín tâm, phải tin vào bản thân. 

“Cũng không cống cao, tin rõ trí Phật, tâm, Phật, chúng sanh là tam vô sai 

biệt”.  Trong  giáo  lý  đại  thừa,  tâm  chính  là  chân  tâm,  tự  tánh.  Phật  là  đã  tu 

thành,  chứng  đƣợc  quả  Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Chúng  sanh  là  phạm  vi  bao 

quát vô cùng rộng lớn, cũng bao gồm chúng ta trong đó. Ba điều này không có 

sai  biệt,  là  bình  đẳng.  Cống  cao  không  còn,  khiêm  tốn,  thành  kính  tự  nhiên 

sanh khởi, nhƣng tập khí cống cao này rất khó đoạn, mỗi ngƣời đều có. Từ đâu 

đến? Sanh ra đã có, nhất niệm bất giác đầu tiên đã có nó. Trong kinh điển đại 

512  Tập 566 



thừa nói: “Bốn phiền não lớn thƣờng tùy tùng”, có nó trong bốn đại phiền não 

này. 

Thứ nhất là ngã kiến, chấp trƣớc một phần trong kiến phần của A lại da, 

cho rằng là ta. Đây là  một phần của kiến phần, thông thƣờng chúng ta gọi là 

linh hồn, chính là nhƣ vậy. Họ mê, chấp trƣớc một phần tƣớng phần của A lại 

da, thân thể, đây là thân ta. A lại da giống nhƣ biển lớn vậy, rộng lớn không có 

bến bờ. Chấp trƣớc một phần cho rằng là ta, cho rằng là thân ta, đây gọi là ngã 

kiến.  Theo  ngã  kiến,  đồng  thời  có  ngã  ái,  ngã  si,  ngã mạn.  Ngạo  mạn  là  một 

phần trong sân nhuế, nên tham sân si cùng nhau khởi lên. Ngã ái là tham; ngã 

si là ngu si, hồ đồ, mê muội; ngã mạn là ngạo mạn. Ngạo mạn và sân nhuế, nên 

tham  sân  si  khởi  lên.  Đây  gọi  là  căn  bản  phiền  não,  sanh  ra  đã  có,  cái  nào 

không có? Đều có tất cả, đến cây cỏ hoa lá cũng có, vi trần cũng có, đây là Mạt 

na thức trong bát thức. Mạt na là nhiễm ô, nhiễm ô nghiêm trọng, ngồn gốc của 

nhiễm ô gọi là ý nhiễm ô. Nếu chuyển đổi đƣợc điều này, gọi là bình đẳng tánh 

trí. Vì vậy có ý nhiễm ô, thì làm gì có bình đẳng! Chuyển đƣợc ý nhiễm ô, bình 

đẳng tánh liền hiện tiền. Chuyển đệ lục ý thức là tâm thanh tịnh, chuyển Mạt 

na thức là tâm bình đẳng, bình đẳng còn khó hơn thanh tịnh. 

Cho  nên  chúng  ta  biết  Tâm,  Phật,  chúng sanh  tam  vô  sai biệt,  bình  đẳng 

tánh hiện tiền. Đối đãi động vật nhỏ, đối đãi sơn hà đại địa đều có một  phần 

thành kính, không giám khinh mạn. Những động vật bé nhỏ này, cây cỏ hoa lá, 

sơn hà đại địa, phải có ý tôn kính. 

Quý vị xem Lễ Ký, trong giáo dục truyền thống xƣa, quý vị xem câu đầu 

tiên: “Khúc Lễ viết: vô bất kính”, không có gì là không tôn trọng, biết tôn kính 

tất cả. Nghi thức sám hối trong Phật giáo, những nghi thức quy cũ này là chƣ 

vị Tổ sƣ biên tập, câu đầu tiên: “Nhất thiết cung kính, nhất tâm đảnh lễ”, câu 

đầu tiên đều nói đến phải cung kính tất cả. Không có thành kính, nó sẽ không 

tƣơng ƣng. Nên ở đây nói “cũng không cống cao”, tâm thành kính sanh khởi. 

Biết đƣợc trí tuệ của Phật, trí của Phật là trí tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh, tất cả 

chúng sanh đều có. Biết đƣợc tâm, Phật, chúng sanh là nhất thể, tâm ngạo mạn 

không còn, thành kính khiêm hòa tự nhiên hiện tiền. 

Câu tiếp theo là “thành tựu thiện căn”. “Nhƣ tiểu kinh”, tiểu kinh chính là 

Kinh A Di Đà. “Lục triều khắc cuốn kinh này trên đá, nên xƣng danh nhƣ vậy, 

tức  là  nhiều  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên”.  Câu  này  quan  trọng,  đều  là 

khuyên  chúng  ta  phải  niệm  Phật,  xƣng  danh  chính  là  niệm  Phật.  Niệm  Phật 

chính  là  nhiều  thiện  căn,  nhiều  phƣớc  đức,  nhiều  nhân  duyên.  Bốn  câu  kinh 

văn này: “Tâm không hạ liệt, cũng không cống cao, thành tựu thiện căn, nên 

xƣng danh nhƣ vậy, tức là nhiều thiện căn phƣớc đức nhân duyên”.  Lục triều 

Tập 566  513 



là thời đại Nam bắc triều lƣu lại một văn bia, trên văn bia này khắc Kinh A Di 

Đà, có mấy chữ này. Mấy chữ này hiện nay trong kinh không có, nên có rất 

nhiều ngƣời hoài nghi phải chăng về sau, khi truyền bá kinh này, khi viết chép 

đã bỏ sót câu này? Hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, trong bản hội tập Kinh A Di 

Đà,  đem  21  chữ  bị  sót  của kinh  khắc  trên  đá  của  lục  triều  đều  bổ  sung vào, 

điều này quả thật hiếm có! 

Vì ở đây nói một cách rất rõ ràng, trong Kinh Di Đà nói: “không thể thiếu 

thiện căn phƣớng đức nhân duyên mà đƣợc sanh về nƣớc này”. Hay nói cách 

khác,  không  đủ  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên,  là  không  thể  vãng  sanh. 

Chúng ta làm sao  tu thiện căn  phƣớc đức nhân duyên?  Ở đây đƣa ra phƣơng 

pháp cho chúng ta, gọi là xƣng danh. Chỉ cần ta chịu niệm Phật, chính là nhiều 

thiện căn, nhiều phƣớc đức, nhiều nhân duyên, nhƣ vậy chắc chắn đƣợc sanh, 

niệm Phật vô cùng quan trọng! 

“Tất cả đều đƣợc tăng trƣởng”, tịnh niệm liên tục, tinh tấn không thôi, nên 

các thiện căn đều có thể tăng trƣởng. Tất cả đều đƣợc tăng trƣởng, là thiện căn 

tăng trƣởng, phƣớc đức tăng trƣởng, nhân duyên tăng trƣởng. Di Đà Yếu Giải 

lại nói: “Đồng cƣ Tịnh độ là tăng trƣởng thiện nghiệp sở cảm”, đây là đại sƣ 

Ngẫu Ích nói, nói rất có đạo lý. Chúng ta có thể vãng sanh đến cõi phàm thánh 

đồng cƣ, dựa vào điều gì? Chính là dựa vào tăng thƣợng thiện nghiệp, khởi tác 

dụng cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà, nhƣ vậy sẽ vãng sanh. Tăng trƣởng 

thiện nghiệp không gì hơn niệm Phật. Thật sự hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề 

này, còn quan tâm đến thế gian này ƣ? Có thể không quan tâm thì đừng quan 

tâm, buông bỏ tất cả. Phải quan tâm điều gì? Phải quan tâm niệm Phật thật tốt, 

từ  sáng  đến  tối  đừng  để  gián  đoạn  câu  Phật  hiệu  này.  Quản  lý  tốt  việc  này, 

chúng ta sẽ đến thế giới Cực Lạc để thấy Phật A Di Đà. Nếu nhƣ không làm tốt 

việc này, còn quan tâm đến những rắc rối của thế gian, nhƣ vậy là trầm  luân 

trong luân hồi, không thể không biết điều này. 

Ở dƣới Hoàng Niệm Tổ nói: “Niệm niệm tức Phật”, mỗi ý niệm đều là Phật 

A Di Đà, “là thân nhân duyên để thành Phật”. Ý niệm không khởi là Phật, ý 

niệm khởi cũng là Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, trong tâm không có niệm thứ 

hai, buông bỏ tất cả. 

Tôi nói với quý vị đồng học, vì họ đến nói với tôi về vấn đề thiên tai, đa 

phần đều nói đến dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012. Ông Baladen ngƣời 

Mỹ đƣa ra phƣơng pháp, tôi rất tán thành. Ông hy vọng cƣ dân trên trái đất này 

đều có thể bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, thiên tai 

này có thể hóa giải. Không những có thể hóa giải, còn có thể giúp địa cầu đi 

đến một tƣơng lai tốt đẹp hơn. Đồng học Tịnh tông chúng ta, lý giải nhƣ thế 

514  Tập 566 



nào  về  tƣ  tƣởng  của  ông  Baladen?  Nghĩa  là  niệm  rốt  ráo  một  câu  A  Di  Đà 

Phật, buông bỏ vạn duyên, còn thù thắng hơn cả những gì ông Baladen nói, cao 

cả hơn nhiều! Phải định thời gian vào tháng 12 sang năm, chúng ta phải học cổ 

nhân  định  thời  gian  để  chứng  quả.  Còn  thời  gian  một  năm,  tuyệt  đối  không 

đƣợc lãng phí thời gian này, trong khoảng thời gian này chúng ta phải nắm bắt 

từng  giờ  từng  phút,  nắm  bắt  nhƣ  thế  nào?  Không  rời  Phật  A  Di  Đà.  Miệng 

niệm mệt, nhƣng trong tâm không gián đoạn. 

Pháp  môn  niệm  Phật  thù  thắng,  có  thể  thích  ứng  với  nhiều  loại  phƣơng 

thức  khác  nhau  của  chúng  ta,  nó  không  có  chƣớng  ngại.  Chỉ  cần  niệm  một 

cách  an  vui,  niệm  đƣợc  hoan  hỷ,  niệm  lâu  niệm  mau  đều  không  quan  trọng. 

Niệm lớn, niệm nhỏ, niệm thầm đều đƣợc, mọi lúc mọi nơi không gián đoạn là 

đƣợc. 

Câu này của đại sƣ Ngẫu Ích rất quan trọng: “Đồng cƣ Tịnh độ tăng thƣợng 

thiện nghiệp sở cảm”, tăng thƣợng thiện nghiệp chính là niệm niệm tức Phật, 

trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả. Đây là 

tăng thƣợng thiện nghiệp, là thân nhân duyên để thành Phật. 

“Tịnh niệm liên tục, tức đẳng vô gián duyên”, đẳng là gì? Là bình đẳng. Vô 

gián chính là niệm này nối tiếp niệm kia, không có thời gian trống, gọi là vô 

gián. Vô gián này rất đặc biệt, là bình đẳng, hoàn toàn tƣơng đồng, niệm trƣớc 

là A Di Đà Phật, niệm sau vẫn là A Di Đà Phật, tiếp theo vẫn là A Di Đà Phật. 

Không phải không bình đẳng, là bình đẳng, đẳng vô gián duyên. 

Đức Phật dạy cho chúng ta về tứ duyên sanh pháp, tứ duyên này là thân 

nhân duyên. Chúng ta đã nói đến thân nhân duyên, và vô gián duyên, nhƣng ở 

đây thêm vào chữ đẳng, ý này rất sâu. Vô gián duyên, sở duyên duyên, tăng 

thƣợng duyên_tứ duyên sanh pháp. 

Vô gián duyên có thật, nhƣng nó không bình đẳng, nên chúng ta gọi đây là 

hiện tƣợng. Các nhà khoa học cũng nói nhƣ vậy, ý nói đều giống nhau. Những 

hiện tƣợng mà chúng ta cảm quan là hiện tƣợng gì? Là tƣớng tƣơng tự tƣơng 

tục. Vô gián chính là tƣơng tục, vì sao vậy? Vì  mỗi ý  niệm đều không đẳng, 

mỗi  niệm  đều  không  giống  nhau,  ý  niệm  của  niệm  Phật  là  niệm  niệm  tƣơng 

đồng, nên gọi là đẳng vô gián duyên. Câu A Di Đà Phật này, chúng ta đoạn 

một  thời  gian,  đoạn  mấy  phút,  đoạn  mấy  tiếng,  đoạn  một  hai  ngày,  đến  khi 

niệm lại vẫn là A Di Đà Phật. A Di Đà Phật có gián đoạn chăng? Không có, họ 

đã  tiếp  nối,  lại  là  tƣơng  đồng,  duyên  này  gọi  là  đẳng  vô  gián  duyên.  Thông 

thƣờng đều là nói vô gián, không thể nói đẳng. 

Tăng  thƣợng  duyên  là  năng  lƣợng  bên  ngoài,  ba  điều  trƣớc  đều  thuộc  về 

chính mình. Thân nhân duyên không có vấn đề, đây là tất cả chúng sanh đều 

Tập 566  515 



đầy đủ. Cũng chính là trong A lại da thức của chúng ta, nhân này trong thập 

pháp giới đều đầy đủ. Bây giờ ta nghĩ nhân nào thành tựu, đó chính là ở duyên, 

duyên mấu chốt nhất trong này chính là sở duyên duyên. Cảnh giới mà quý vị 

duyên, cảnh giới mà chúng ta duyên đều là Phật A Di Đà. Trong tâm chúng ta, 

trong tự tánh là Phật A Di Đà.  Ta sở duyên là Phật A Di Đà, chắc chắn Phật A 

Di  Đà  hiện  tiền,  chắc  chắn  vãng  sanh  thấy  Phật,  đây  là  sở  duyên  duyên.  Sở 

duyên duyên không thể gián đoạn, đó chính là chúng ta phải có đẳng vô gián 

duyên, duyên này không gián đoạn. 

Tăng  thƣợng  là  năng  lƣợng  bên  ngoài,  chúng  ta  nghe  kinh  nghe  pháp  là 

tăng  thƣợng duyên,  tất  cả  đại  chúng  cùng  nhau  tu  tập  là  tăng  thƣợng duyên. 

Bốn duyên đầy đủ, làm gì có đạo lý không vãng sanh! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 567 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:30.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, Trang 747, hàng thứ nhất. 

Di  Đà  Yếu  Giải  nói:  “Đồng  cƣ  Tịnh  độ  là  tăng  thƣợng  thiện  nghiệp  sở 

cảm”, câu này là đại sƣ Ngẫu Ích nói. 

Bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm  Tổ: “Lấy niệm niệm tức Phật, làm 

thân nhân duyên thành Phật. Tịnh niệm liên tục, là đẳng vô gián duyên. Dùng 

Phật hiệu làm cảnh sở duyên, là sở duyên duyên. Nói tăng thƣợng, tổng nhiếp 

ba duyên trƣớc, có lực ích lớn”. Ở  đây nói đến những điều Pháp tƣớng tông 

nói: Tứ duyên sanh pháp. Bất cứ một pháp nào sanh khởi đều có duyên, nhân 

vốn đầy đủ trong A lại da thức.       Chúng ta dùng thực vật để nói sẽ rất dễ 

hiểu:  Ví  dụ  chúng  ta  muốn  trồng đào,  hạt  giống  cây  đào  là  thân  nhân  duyên. 

Hạt  đào,  thực  tế  mà  nói  nếu  đặt  nó  ở  trong  bình  pha  lê,  nó  vĩnh  viễn  không 

khởi tác dụng, đó chính là gì? Nó chỉ có thân nhân duyên, nó thiếu các duyên 

khác. Đối với thực vật mà nói, quan trọng nhất là tăng thƣợng duyên, nó có sở 

duyên duyên, còn có vô gián duyên. Duyên của sở duyên, thân nhân duyên, sở 

516  Tập 567 



duyên duyên, vô gián duyên đều là bản thân vốn có đủ. Hạt trong quả đào, nó 

hy vọng có thể mọc lên cây đào, đây đều là một loại duyên của sở duyên. Mà 

sức mạnh này cũng không thể gián đoạn, nếu gián đoạn nó không thể trƣởng 

thành. Nên bản thân nhất định phải có ba loại duyên này, thực tế mà nói ba loại 

duyên này tất cả chúng sanh đều có. 

Trƣớc đây chúng ta chia nó thành ba phần, một phần là tâm pháp, một phần 

là  sắc  pháp.  Nhƣ  vật  chất  là  sắc  pháp,  sắc  pháp,  hai  loại  duyên  này  quý  vị 

không nhìn thấy. Hiện nay chúng ta biết nói có, vì sao vậy? Vì sắc và tâm vĩnh 

viễn không tách rời nhau. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rất rõ ràng, chính là 

một vi trần, vi trần là sắc pháp, trong sắc pháp có tâm, có thọ tƣởng hành thức, 

thọ  tƣởng  hành  thức  là  tâm  pháp.  Sắc  và  tâm  vĩnh  viễn  không  rời  nhau,  nên 

toàn thể vũ trụ, tất cả đều là có cơ thể. Cũng chính là nói nó là sống, nó không 

phải chết. Bất luận là vật chất, thực vật, khoáng vật, cho đến điện tử, hạt căn 

bản. Hiện nay gọi là lƣợng tử, tiểu quang tử, cũng không ngoại lệ, điều này gần 

đây mới phát hiện đƣợc. Do đó, tất cả pháp sanh ra, đều không rời bốn duyên 

này,  tâm  pháp  là  rõ  ràng  nhất.  Ví  dụ  hạt  đào  cần  tăng  thƣợng  duyên,  tăng 

thƣợng duyên là đất đai, phân bón, ánh sáng, không khí, nƣớc. Những thứ này 

đều đầy đủ, nó sẽ sinh trƣởng vô cùng tốt, tƣơng lai khai hoa kết trái, duyên 

đầy đủ. 

Bây giờ chúng ta từ tâm pháp mà nói, nhƣ trong kinh nói: Chúng ta có hạt 

giống của Phật, đây là thân nhân duyên. Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh vốn 

là Phật, đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, đây chính là thân nhân duyên. 

Tất  cả  chúng  sanh  bao  gồm  thực  vật,  bao  gồm  khoáng  vật.  Chỉ  có  Kinh Hoa 

Nghiêm nói đến, các kinh khác không nói. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tình 

dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Hữu tình, ngày nay chúng ta gọi là sinh vật, 

vô tình thì sao? Phi sinh vật, không phải sinh vật, không phải sinh vật đều là 

khoáng vật. Thực vật đều là sinh vật, thực vật nó sẽ sanh trƣởng, khoáng vật 

không  nhƣ  vậy.  Một  hạt  cát  trên  bãi  biển  không  sanh  trƣởng,  viên  đá  cũng 

không sanh trƣởng, đó là khoáng vật. Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: Tình và 

vô  tình  đồng  viên  chủng  trí,  đồng  viên  chủng  trí  là  gì?  Thành  Phật.  Sinh  vật 

thành Phật, chúng ta thấy không có vấn đề gì. Khoáng vật thành Phật, chúng ta 

thấy  có  vấn  đề  rồi,  sao  khoáng  vật  có  thể  thành  Phật?  Đến  bây  giờ  chúng  ta 

mới hiểu, thì  ra  trong khoáng vật có thọ tƣởng hành thức. Nó biết, nó có thể 

thấy,  có  thể  nghe,  biết  ý  của  chúng  ta,  nghĩa  là  ý  niệm  của  chúng  sanh  hữu 

tình, nó đều biết đƣợc hết. Hữu tình chúng sanh, chúng ta nói bao gồm cả sinh 

vật, thì quá nhiều. 

Tập 567  517 



Bởi  thế  hiện  nay  chúng  ta  nghĩ  đến  toàn  thể  vũ  trụ  đích  thực  nhƣ  là  một 

tấm  lƣới  vô  cùng  tinh  vi  mật  thiết_Lƣới  điện.  Quý  vị  không  nhìn  thấy  nó, 

nhƣng nó tồn tại. 

Thân  thể  chúng  ta,  không  những  thân  thể,  mỗi  tế  bào,  mỗi  hạt  cát  trong 

khoáng vật, nó có phóng xạ chăng? Phóng xạ, vì sao vậy? Vì sự tồn tại của tất 

cả mọi vật chất đều thuộc về dao động, dao động chính là phóng xạ, nó có tần 

suất. Giới khoa học nói rằng: Tần suất chậm sẽ biến thành khoáng vật, thuộc 

về  loại  này;  tần  suất  nhanh,  nó  biến  thành  nhƣ  da  thịt  thân  thể  của  chúng  ta; 

nhanh hơn nữa biến thành sóng điện, sóng quang, sóng điện vô tuyến, nó biến 

thành  những  thứ  này.              Cho  nên  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  là  ý  niệm 

đang chấn động, ý niệm đang động, ý niệm này không phải vật chất, khởi tâm 

động  niệm.  Nhƣng  hiện  tƣợng  vật  chất,  thân  thể  nhục  thể  này  của  chúng  ta, 

mỗi tế bào cũng đang động, tần suất động đích thực khác nhau. Tần suất móng 

tay  của  chúng  ta  chậm,  tần  suất  của  nhục  thể  nhanh,  tần  suất  máu  huyết  bên 

trong thân thể nhanh, tần suất xƣơng cốt chậm, nó đều đang động. Đến toàn bộ 

sơn hà đại địa, không có thứ nào không động. 

Trong kinh điển đại thừa nói đến nhất niệm, rất có đạo lý. Nhất niệm này 

chính là những gì Bồ Tát Di Lặc nói: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm.  Bây  giờ  chúng  ta  dùng  giây  để  nói,  một  giây  đại  khái  có  1600  triệu  ý 

niệm,  nhất  niệm  ở  trong  đó.  Vì  niệm  niệm  liên  tục,  vô  gián!  Nó  không  có 

khoảng cách, từng niệm từng niệm, niệm trƣớc diệt niệm sau lập tức liền sanh 

khởi. Một ý niệm chính là một vũ trụ, ý niệm trƣớc và ý niệm sau khác nhau, 

nên giữa vũ trụ này biến hóa rất lớn. Trong Hoàn Nguyên Quán chúng ta  thấy: 

“Xuất  sanh  vô  tận”,  chính  là  ý  này.  Tần  xuất  dao  động  điều  đầu  tiên  nói  là 

“chu biến pháp giới”. ý niệm vừa động, quý vị xem tốc độ này nhanh biết bao, 

biến pháp giới hƣ không giới đều nhận đƣợc, đều nhận đƣợc tần suất này. Mỗi 

hạt căn bản, mỗi quang tử không ngừng phát ra tin tức, đồng thời nó cũng nhận 

đƣợc tin tức khắp biến pháp giới hƣ không giới. Nó sống, nó là hữu cơ, chúng 

ta không cách nào tƣởng tƣợng đƣợc. Đây là tình trạng của một mạng lƣới vô 

cùng tinh vi mà không có cách gì tƣởng tƣợng ra đƣợc. 

Nếu ý niệm là thiện, cảnh giới của thiện liền hiện tiền, không có gì không 

thiện. Ý niệm bất thiện, tất cả đều hƣ hỏng. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc niệm 

niệm  đều  thiện,  niệm  niệm  gì?  Họ  niệm  niệm  là  A  Di  Đà  Phật.  Ngày  nay 

chúng  ta  biết,  Phật  A  Di  Đà  là  thiện  trong  các  điều  thiện,  không  có  gì  thiện 

hơn. Vô lƣợng vô biên cõi nƣớc của mƣời phƣơng chƣ Phật, Đức Thế Tôn rất 

yêu thƣơng chúng ta, từ bị đến tận cùng, vì sao không khuyên chúng ta vãng 

518  Tập 567 



sanh  các  cõi  nƣớc  Phật  khác,  lại  khuyên  chúng  ta  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  là 

nguyên nhân gì? 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  nhiều,  không  những  Thế  Tôn  khuyên 

chúng ta nhƣ vậy, mà vô lƣợng vô biên chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng 

đều khuyên chúng sanh ở thế giới của mình. Cũng chính là nói các hàng đệ tử 

của Phật đều đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc chắc chắn là trung tâm 

tốt đẹp của biến pháp giới hƣ không giới, nòng cốt của cái thiện cái tốt. Đến 

đây mới thật sự thấy đƣợc đại viên mãn. Đại viên mãn này do đâu mà có? 

Trong kinh này Đức Phật dạy chúng ta, là tỳ kheo Pháp Tạng dùng tâm đại 

từ bi, phát ra 48 lời nguyện, lại dùng thời gian năm kiếp để tu thành. Tu này là 

gì? Đây chính là duyên, 48 nguyện là duyên gì? Là sở duyên duyên. Do công 

đức của 48 nguyện, thành tựu nên thế  giới Cực Lạc.  Sở  duyên duyên của tỳ 

kheo Pháp Tạng không có gián đoạn, sở duyên duyên của ngài là đẳng vô gián 

duyên, ngài không có tạp niệm xen vào. 

Ý niệm này là ý niệm này nối tiếp ý niệm kia, nó là hoàn toàn tƣơng đồng, 

nó không phải tƣớng tƣơng tự tƣơng tục. Nó là tƣớng tƣơng tục bình đẳng, tức 

thật sự là tƣớng tƣơng tục. 

Thế giới này là Phật A Di Đà, hiện nay ngài đã thành Phật, thành Phật gọi 

ngài là Phật A Di Đà. A Di Đà nghĩa là vô lƣợng, Phật là giác - Vô lƣợng giác, 

vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng từ  bi,  mọi thứ  đều là vô lƣợng. Bởi thế  công đức 

danh hiệu không thể nghĩ bàn, danh hiệu tƣợng trƣng vô lƣợng thiện mỹ trong 

biến pháp giới hƣ không giới, chúng ta thƣờng nói: chân thiện mỹ tuệ. Không 

có gì cao hơn điều này, không có gì viên mãn hơn. 

Cho  nên  ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật,  chính  là  niệm  câu  danh  hiệu  này, 

câu  danh hiệu này đầy đủ bốn loại duyên. Đem chủng tử trong A lại da thức 

của chúng ta, chủng tử thiện nhất, trong A lại da của chúng ta có Phật A Di Đà, 

có thế giới Cực Lạc. Đây là gì? Đây chính là nói “tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh 

độ”,  là  hạt  giống  chúng  ta  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc_Thân  nhân  duyên. 

Chúng ta phải biết, chúng ta nhất định có thể đến thế giới Cực Lạc. Thế giới 

Cực Lạc là thế giới trong tâm chúng ta, Phật A Di Đà là vị Phật trong tự tánh 

chúng ta. Không cầu bên ngoài, cầu bên ngoài không đƣợc. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật, tịnh niệm tƣơng tục, đây là sở duyên duyên, 

chúng  ta  sẽ  duyên  câu  Phật  hiệu  này.  Niệm  niệm  liên  tục,  liên  tục  chính  là 

đẳng  vô  gián  duyên,  tịnh  niệm  là  sở  duyên  duyên,  duyên  là  Phật  hiệu_tăng 

thƣợng duyên. Làm sao chúng ta biết có chuyện nhƣ vậy? Tăng thƣợng duyên 

đầu tiên là Đức Thế Tôn, ngài giới thiệu, chúng ta mới biết.      Đức Thế Tôn 

cách chúng ta 3000 năm, giáo huấn của ngài truyền từ đời này qua đời khác, 

Tập 567  519 



đây là tăng thƣợng duyên. Nếu không truyền qua nhiều đời, chúng ta làm sao 

biết đƣợc? Truyền từ đời này qua đời khác bao gồm kết tập kinh tạng, đem 49 

năm dạy học của Thế Tôn, viết thành kinh sách lƣu truyền cho đời sau, đây là 

tăng thƣợng duyên của chúng ta. Mỗi đời, đời này qua đời khác, nhờ các bậc 

đại  đức  này,  chúng  ta  gọi  là  tổ  sƣ  đại  đức,  họ  truyền  trì  pháp  môn,  truyền 

xuống từng đời từng đời. 

Kinh  điển  đến  Trung  quốc,  thông  qua  phiên  dịch,  các  bậc  tổ  sƣ  đại  đức 

tƣơng truyền đến đời chúng ta, Tông tịnh độ đã truyền đƣợc 13 đời, đây đều 

thuộc  tăng  thƣợng  duyên.  Đây  là  tăng  thƣợng  duyên,  cũng  là  đẳng  vô  gián 

duyên, cũng là tăng thƣợng duyên. Vì nó không có biến chất, cứ thế lƣu truyền 

đến ngày nay. 

Đạo  tràng  là  tăng  thƣợng  duyên  của  chúng  ta,  kinh  điển  là  tăng  thƣợng 

duyên của chúng ta, đồng tham đạo hữu đều là tăng thƣợng duyên của chúng 

ta, bởi thế bốn loại duyên này đều đầy đủ. Sau cùng quan trọng nhất là đệ nhất 

thiện căn của Bồ Tát, đệ nhất thiện căn này chính là tinh tấn không giải đãi, chỉ 

cần chúng ta tinh tấn không giải đãi là thành công. Nếu nhƣ duyên đã đầy đủ, 

giải đãi biếng nhác, không muốn niệm Phật, còn tham luyến phƣớc báo của thế 

gian, nhƣ vậy quả là đáng tiếc. 

Hạt giống này lâu ngày quý vị không nuôi dƣỡng nó, nó sẽ hƣ hỏng. Hƣ 

cũng  không  hƣ  đƣợc,  gọi  là  hạt  giống  kim  cang.  Trong  đời  này  không  thể 

thành  tựu,  đời  nào  đầy  đủ  tăng  thƣợng  duyên.  Vì  thân  nhân  duyên,  đẳng  vô 

gián duyên và sở duyên duyên, đều không gián đoạn. Sở duyên duyên chính là 

lý tƣởng của chúng ta, đối tƣợng của chúng ta. 

Nếu  chúng  ta  sở  duyên  duyên  là  danh  lợi,  là  phƣớc  báo  thế  gian.  Quý  vị 

dùng phƣơng pháp chánh đáng để cầu đƣợc, quả báo ở nhân thiên, đến cõi trời 

cõi ngƣời hƣởng phƣớc. Nếu dùng thủ đoạn không chính đáng đạt đƣợc, cũng 

có thể đạt đƣợc, tƣơng lai quả báo đạt đƣợc ở trong tam đồ. Nên cõi trời cõi 

ngƣời, lục đạo mƣời pháp giới, đều chúng sanh sở duyên duyên thành tựu, quý 

vị duyên điều gì? Trong Phật pháp pháp môn vô lƣợng vô biên, quý vị duyên 

pháp môn nào, quý vị thành tựu quả báo nhƣ thế đó. Duyên thế giới Cực Lạc, 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Trong  số  đồng  học,  chúng  ta  thấy  rất  nhiều,  họ  không  muốn  đến  thế  giới 

Cực Lạc, họ muốn đến Trời đâu suất, muốn thân cận Bồ Tát Di Lặc. Bồ Tát Di 

Lặc tƣơng lai đến thế gian này làm Phật, họ làm đệ tử của Bồ Tát Di Lặc, đệ tử 

Bồ Tát, đệ tử Thanh văn, họ thích nhƣ vậy, không ít ngƣời! 

Y theo phƣơng pháp tu hành, bốn duyên đầy đủ, họ có thể thành tựu. Nhƣ 

hòa thƣợng Hƣ Vân ở Trời đâu suất. Chúng ta xem trong niên phổ của ngài, có 

520  Tập 567 



một lần ngài nhập định, trong định đến trời Đâu suất, gặp đƣợc Bồ Tát Di Lặc, 

còn đƣợc nghe ngài thuyết giảng. Bồ Tát Di Lặc nói với ngài, duyên của con 

chƣa thành thục, phải trở về. Ở trời Đâu suất, ngài thấy đƣợc mấy vị đồng tu, 

đều là ngƣời quen, là ngƣời vãng sanh về đó trƣớc, đây không phải giả. Ở trời 

Đâu suất ngài nhìn thấy, là thật sự vãng sanh về trời Đâu suất, vãng sanh về cõi 

trời này không dễ! Khó hơn vãng sanh Tịnh độ nhiều.      Vì sao vậy? Vì họ 

phải tu định, tu duy tâm thức định. Tu thành công định này mới đến đó đƣợc, 

tu không thành công không cách nào đến đó đƣợc. Trƣớc đây thầy Lý nói về 

điều này rất rõ ràng. Duy tâm thức định, nhƣ chúng ta phải có thầy giáo thật 

giỏi, đại khái phải tu bao nhiêu năm? Dự tính phải tu 150 năm, chúng ta làm gì 

có thọ mạng dài nhƣ vậy? Nó cũng là từng tầng từng tầng đi lên, nâng lên đến 

tiêu chuẩn của Trời đâu suất. 

Cho nên vẫn là pháp môn này hay, lâm chung mƣời niệm, nhất niệm đều 

có thể vãng sanh. Điều này chúng ta tin rằng có thể làm đƣợc, còn tám vạn bốn 

ngàn pháp môn phải đoạn phiền não, phải tu định. Không có giới định, không 

đầy  đủ  những  điều  kiện  này,  thì  không  cách  nào  đi  đƣợc.  Đây  cũng  là  Chƣ 

Phật Nhƣ Lai, chƣ đại Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, khuyên chúng ta vãng 

sanh Tịnh độ, đạo lý chính là nhƣ vậy. 

“Đẳng vô gián duyên”, cần nói sơ qua về chữ “đẳng” này một chút. Đẳng 

là bình đẳng, ví dụ chúng ta niệm Phật, niệm Phật A Di Đà. Niệm trƣớc là A 

Di Đà Phật, niệm sau cũng là A Di Đà Phật. Nhƣng có khi dừng lại, quên mất, 

quên mấy tiếng. Khi nhớ lại cũng niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, vẫn là A 

Di Đà Phật, đây gọi là đẳng. Nhƣng không nhất định là nó có khoảng cách, khi 

có khoảng cách, nó vẫn là một sự việc, đây gọi là bình đẳng.      Chúng ta niệm 

Phật A Di Đà, ở giữa lại nghĩ việc khác, nhƣ vậy là bị gián đoạn, đây không 

phải là vô gián. Bởi vậy ý niệm của phàm phu chúng ta vô cùng phức tạp, tu 

pháp môn gì đều không dể thành tựu. Không dể thành tựu, nguyên nhân thật sự 

là gì? Chính là đẳng vô gián duyên có vấn đề, chúng ta gọi là tạp niệm quá 

nhiều,  vọng  tƣởng  quá  nhiều.  Đây  chính  là  đẳng  vô  gián  duyên,  duyên  này 

không còn. Tuy có sở duyên duyên, vẫn không thể thành tựu. 

Nhƣ  chúng  ta  niệm  Phật,  vì  sao  học  nhiều  năm  nhƣ  vậy,  vẫn  không  đạt 

đƣợc niệm Phật tam muội, không phải chính là vọng tƣởng tạp niệm quá nhiều 

ƣ? Trong lúc niệm  Phật xen vọng tƣởng vào, nhƣ vậy thì “đẳng” không còn 

nữa.  Tuy  có  vô  gián,  nhƣng  không  có  đẳng,  niệm  trƣớc  và  niệm  sau  không 

phải cùng một niệm, ở giữa xen tạp niệm vào. Nên chữ này là chữ mấu chốt. 

Niệm niệm đều là A Di Đà Phật, không có tạp niệm xen vào trong đó, đây gọi 

là đẳng vô gián duyên. 

Tập 567  521 



Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta ba điều rõ ràng, hy vọng chúng ta thật sự có 

thể niệm niệm đều có đẳng vô gián duyên, dụng ý là nhƣ vậy. Phật hiệu sanh ra 

từ tâm, niệm ra từ miệng, niệm một cách rõ ràng. Tai nghe vào, cũng nghe một 

cách rõ ràng, câu Phật hiệu này là câu thứ mấy, ghi nhớ rõ ràng. Phƣơng pháp 

của ngài chỉ nhớ từ 1 đến 10, 1 đến 10, 1 đến 10, nhớ bằng cách đó. Không nên 

nhớ số lƣợng, cũng không cần dùng chuổi, dùng chuổi phân tâm, nói cũng rất 

có  lý.  Suốt  đời  ngài  đều  dùng  công  phu  này,  dùng  rất  hiệu  quả.  Dạy  ngƣời 

khác, ngƣời khác học ngài phƣơng pháp này, công phu cũng rất tiến bộ. 

Cƣ  sĩ  Hồ  Tiểu  lâm,  rất  nhiều  ngƣời  biết  ông  ta,  trƣớc  đó  ông  niệm  Phật 

mãi mà không có tiến bộ, tạp niệm quá nhiều. Sau đó xem đƣợc đoạn này trong 

Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao, ông bắt đầu luyện tập, luyện rất có hiệu quả. Ông 

tu theo phƣơng pháp này bốn tháng, mới nói điều này với tôi, đích thực có hiệu 

quả. Ở chỗ chúng tôi cũng có mấy đồng tu, tu theo pháp môn này, quả nhiên có 

hiệu quả, rất tốt, phải duy trì hiệu quả này. 

Phƣơng pháp có hiệu quả nhất, chính là phải buông bỏ vạn duyên. Duyên 

suy  nghĩ  của  chúng  ta  quá  nhiều,  có  nhiều  điều  vƣớng  bận  không  buông  bỏ 

đƣợc, nhất định vẫn khởi tạp niệm, không thể không buông bỏ! Công việc phải 

làm sao? Khi làm việc cứ siêng năng làm, buông bỏ việc niệm Phật. Khi niệm 

Phật nên tinh tấn niệm, nhƣ vậy là đúng. Khi làm việc nghĩ đến niệm Phật, khi 

niệm Phật lại nghĩ đến công việc. Nhƣ vậy công việc cũng làm không tốt, niệm 

Phật cũng niệm không đến đâu, cả hai bên  đều không có kết quả, nhƣ vậy là 

sai. Chúng ta không thể không biết điều này. 

Câu kinh văn bên dƣới: “Nên biết ngƣời này không phải tiểu thừa”. Ngƣời 

niệm  Phật  không  phải  tiểu  thừa,  Tịnh  tông  không  phải  tiểu  thừa.  Ngƣời  này, 

tức ngƣời nhất tâm niệm Phật nhƣ nói ở trên, chuyên tu chuyên niệm. Thế gian 

nhiều ngƣời cho rằng niệm Phật là tự độ, thậm chí khinh thị, tức là chƣa hiểu 

đƣợc ý Phật. Ngƣời thế gian, rất nhiều ngƣời ngộ nhận điều này. 

Khi chúng tôi còn trẻ, khi mới học Phật cũng nhƣ vậy, cho rằng niệm Phật 

là gì? Đại khái là Đức Phật từ bi, những bà cụ không có tri thức, dùng phƣơng 

pháp này để an ủi họ. Nghĩ sai hoàn toàn. 

Vì sao ngƣời ta hƣớng đến Di Lặc Tịnh độ, mà không sanh Di Đà Tịnh độ? 

Bồ Tát Di Lặc là  tổ  sƣ của Tông pháp tƣớng, dùng cách nói nhƣ hiện nay là 

phần tử tri thức cao cấp. Những gì họ nghiên cứu, là triết học cao cấp đúng nhƣ 

sự thật. 

Lần đầu tiên tôi nghe thầy Phƣơng giảng về triết học Phật giáo. Thầy nói 

với tôi_Thầy Phƣơng lúc đó, giống nhƣ trên tấm hình này, khoảng hơn 40 tuổi, 

gần 50 tuổi, khoảng độ tuổi đó, tôi 26 tuổi. Thầy nói với tôi: Trong kinh Phật 

522  Tập 567 



có triết học, thật sự là đỉnh cao nhất của triết học thế giới. Ông nói chỉ có một 

bộ  phận,  bộ  phận  nào?  Hai  tông  Tánh  Tƣớng.  Tánh  tông  là  tam  luận,  thiền 

tông. Tƣớng tông chính là pháp tƣớng duy thức, thầy chỉ đƣờng cho tôi là pháp 

tƣớng duy thức. Sau khi chúng tôi tiếp xúc pháp tƣớng duy thức phát hiện, đây 

là Phật giáo nói về tâm lý học. Chúng ta xem những kinh điển này, những sách 

giáo khoa của khoa tâm lý học đại học, những sách này, đem ra đối chiếu quả 

thật không bằng nó, nó nói vi tế, nói một cách thấu triệt. Nên học điều này, đều 

đi con đƣờng của Trời đâu suất. Trời đâu suất đƣợc mấy ngƣời có thể thành 

tựu? Quá ít, cần có công phu thật sự! Sau khi hiểu thật sự, hiểu rõ về Tƣớng 

tông, phải buông bỏ. Nếu không buông đƣợc sẽ trở thành sở tri chƣớng. 

Đức  Thế  Tôn  19  tuổi  ra  đi  tham  học,  học  suốt  12  năm  sau  cùng  cũng 

buông bỏ tất cả, ngài mới có thể đại triệt đại ngộ. Khi hoàn toàn buông bỏ nhƣ 

Kinh Kim Cang nói: “Pháp còn phải bỏ, huống gì phi pháp”. 19 tuổi rời xa gia 

đình, buông bỏ hết những gì của thế gian. 30 tuổi ở dƣới cội bồ đề, buông bỏ 

tất cả sở học, vì sao vậy? Trong tự tánh thanh tịnh tâm một pháp cũng không 

lập. Nên tự tánh tâm thanh tịnh khoa học không tìm thấy, triết học cũng không 

tìm thấy. Vì sao không tìm thấy nó? Ngày nay chúng ta biết, nó không có hiện 

tƣợng. Khoa học và triết học đều phải có hiện tƣợng, hiện tƣợng vật chất, hoặc 

là hiện tƣợng tinh thần, hoặc là hiện tƣợng tự nhiên. Chỉ cần có hiện tƣợng, họ 

liền có thể tìm ra. Nó không có, quý vị tìm gì, tự tánh ở đâu? Nó tồn tại mọi 

lúc mọi nơi khắp biến pháp giới hƣ không giới, không có nó là không có pháp, 

tất cả pháp sẽ không có. Tất cả pháp là nƣơng vào nó mà hiện hành, bởi thế nó 

có thể hiện, hết thảy các pháp đều là nó hiện, nên bản thể của tất cả pháp chính 

là nó. Không tìm ra bản thể, không phải hiện tƣợng. Có thể hiện ra hiện tƣợng, 

có thể hiện hiện tƣợng tự nhiên, có thể hiện hiện tƣợng tinh thần, có thể hiện 

hiện tƣợng vật chất, còn tự thể không phải là gì cả. Phật pháp khó chính là khó 

ở chỗ này, phải nhƣ thế nào mới có thể phát hiện đƣợc, mới thật sự tìm đƣợc 

nó? 

Trong  Kinh  Kim  Cang  có  một  câu,  nói  vô  cùng  tuyệt  diệu:  “nhƣợc  kiến 

chƣ tƣớng phi tƣớng, tức kiến Nhƣ Lai”, quý vị sẽ thấy đƣợc. Các tƣớng không 

phải tƣớng mà là gì? Đƣơng thể tức không, liễu bất khả đắc. Trong Kinh Bát 

Nhã  nói: “Tất  cả pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không, bất  khả đắc”,  đây  chính  là 

các tƣớng không phải tƣớng, sẽ thấy đƣợc, thấy đƣợc là kiến tánh. 

Ngày nay chúng ta biết đọc, biết nói câu này, trên thực tế ta chƣa thấy đƣợc 

không. Những thứ chúng ta thấy đều tồn tại, đều nhìn thấy, nghe đƣợc, đụng 

chạm đƣợc. Sao lại vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc? Nghĩ lại câu  nói 

Tập 567  523 



này của Phật rất có đạo lý, mãi tới khi chúng ta đọc đến đối thoại của Thế Tôn 

và Bồ Tát Di Lặc, chúng ta có một chút hình bóng phảng phất. 

Chúng  ta  thấy  sai,  giống  nhƣ  xen  film  vậy,  sao  lại  thấy  sai?  Không  biết 

film vốn là từng tấm từng tâm của cuộn film, nó không động, chúng ta thấy nó 

thành một tƣớng động, thực tế nó không động. Sai ở chính mình, không phải 

bên ngoài, bên ngoài không sai. Chúng ta thấy sai, chúng ta nghĩ sai. Thấy sai 

gọi là kiến hoặc, mê hoặc. Nghĩ sai gọi là tƣ hoặc, kiến tƣ phiền não. Phiền não 

gì? Không hiểu chân tƣớng sự thật. 

Tôi  đƣa  vấn  đề  này_Thế  gian  quả  thật  rất  nhiều  ngƣời  châm  biếm  niệm 

Phật là tự an ủi mình, quả thật rất khinh mạn. Những ngƣời này chúng ta biết, 

bao gồm bản thân chúng ta, chƣa hiểu ý Phật, không hiểu đƣợc nghĩa chân thật 

của pháp Phật nói. Trong bài kệ khai kinh, đầu quyển kinh, quý vị đã đọc bốn 

câu  kệ  này: “Nguyện  hiểu  nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai”.  Chúng  ta  quá thiếu 

thận trọng, quả thật là không hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, hiểu sai nghĩa 

chân thật của Nhƣ Lai, còn tự cho rằng thông minh. 

Pháp,  thật  vậy,  Võ  Tắc  Thiên  viết  bài  kệ  khai  kinh  này  quá  hay:  “vô 

thƣợng thậm thâm vi diệu pháp, bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ, ngã kim kiến 

văn đắc thọ trì, nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Ngày nay chúng ta thật 

sự đƣợc thấy, đƣợc nghe, nhƣng không hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, quý 

vị nói đáng thƣơng biết bao. 

Từ  kim  khẩu  của  Thế  Tôn  tuyên  thuyết,  ngƣời  nhƣ  vậy  không  phải  tiểu 

thừa, đây là Đức Thế Tôn nói. Nên ngày nay, trong hoàn cảnh hiện tại, có thể 

nói phổ biến đều không học thánh hiền, đều xa rời kinh giáo. Mặc dù tiếp xúc, 

nhƣng mang tâm ngộ nhận, hoài nghi, mê mờ rất sâu, không thể tiếp thu, thậm 

chí còn phê phán. Thế nên trƣớc mắt, truyền thừa giáo huấn của thánh hiền, và 

kinh  giáo  của  Phật  Bồ  Tát,  đích  thực  là  vấn  đề  nghiêm  trọng.  Tìm  không  ra 

ngƣời  truyền  thừa.  Bây  giờ  hồi  tƣởng  lại,  tìm  không  có  ngƣời  truyền  thừa, 

chúng  ta  đều  có  trách  nhiệm.  Bản  thân  chúng  ta  không  làm  tốt,  không  làm 

gƣơng  tốt.  Quan  trọng  nhất  trong  truyền  thừa  chính  là  nhất  môn  thâm  nhập, 

trƣờng thời huân tu, sau đó lập thành tích cho ngƣời khác thấy, mọi ngƣời sẽ 

không  hoài  nghi.  Hiện  nay  nói  10  năm  học  tập  một  bộ  kinh,  một  pháp  môn, 

đều  không  tìm  thấy.  Tam  tông  đại  thừa,  bất  luận  là  tông  nào,  quý  vị  y  theo 

phƣơng pháp lý luận của nó để tu học, mƣời năm không thay đổi, chắc chắn có 

thành tựu. 

Trong  này  có  một  điều  kiện  rất  quan  trọng,  nghĩa  là  tuyệt  đối  không  để 

hoàn  cảnh  bên  ngoài  ảnh  hƣởng,  điều  kiện  này  vô  cùng  quan  trọng.  Nếu  bị 

hoàn cảnh bên ngoài làm ảnh hƣởng, chắc chắn thất bại. Quả thật, danh văn lợi 

524  Tập 567 



dƣỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  cần  phải  buông  bỏ,  thâm  nhập  một  môn.  Phải  làm 

gƣơng để ngƣời đời sau noi theo, cho ngƣời trong thời đại này thấy. 

Di  Đà  nhất  thừa  nguyện  hải,  đều  ví  nhƣ  xe  trâu  trắng  lớn,  duy  chỉ  nhất 

thừa,  làm  gì  có  hai  và  ba,  nên  gọi  là  không  phải  tiểu  thừa.  Đức  Nhƣ  Lai  nói 

ngƣời này không phải tiểu thừa, sao lại không phải tiểu thừa? Phải biết, Di Đà 

là  nhất  thừa  nguyện  hải.  Đức  Thế  Tôn  một  đời  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nhất 

thừa nguyện hải là bộ kinh nào? Thời đại Tùy Đƣờng, các bậc cổ đức xƣa nay, 

nhất  thừa  kinh  chỉ  nói  ba  bộ.  Bộ  thứ  nhất  là  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm  Kinh,  bộ  thứ  hai  là  Kinh  Pháp  Hoa,  bộ  thứ  ba  là  Kinh  Phạm  Võng. 

Kinh  Phạm  Võng  chƣa  truyền  đến  Trung  quốc,  truyền  đến  chỉ  là  một  giới 

phẩm thọ giới, đây cũng là một bộ kinh lớn, nhất thừa kinh. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ là nhất thừa nguyện hải, nguyện này là 48 nguyện của 

Phật A Di Đà, nguyện nguyện phổ độ chúng sanh. Cƣ sĩ Mai Quang Hy, trong 

bài tựa của kinh này nói rất rõ ràng, đây cũng là điều các bậc đại sƣ thời đại 

Tùy Đƣờng công nhận. Hoa Nghiêm là nhất thừa, Pháp Hoa là nhất thừa, sau 

cùng quy nạp về đâu? Tìm điều này, sau cùng trở về đâu? Đều trở về thế giới 

Cực Lạc. Quý vị xem Kinh Hoa Nghiêm sau cùng, Phổ Hiền Bồ Tát thập đại 

nguyện  vƣơng  đạo  quy  Cực  Lạc.  Cực  lạc  là  gì?  Chính  là  vô  lƣợng  thọ. Kinh 

điển  nhất  thừa  đều  trở  về  Vô  Lƣợng  Thọ,  nên  bộ  kinh  này  gọi  là  nhất  thừa 

nguyện  hải.  Hoa  Nghiêm  giống  nhƣ  là  Trƣờng  giang,  Pháp  Hoa  giống  nhƣ 

Hoàng hà, tất cả đều chảy về biển cả, chảy vào biển cả, đây là  một gợi  ý rất 

hay, gợi ý này nói với chúng ta điều gì? Nói vơi chúng ta ngàn kinh vạn luận 

đều giống nhƣ dòng sông trên lục địa, không có dòng sông nào không trở về 

biển cả. 

Hết  thảy  kinh  điển  mà  Đức  Thế  Tôn  nói  trong  suốt  49  năm,  đều  quy  về 

Tịnh độ. Chúng ta lại thấy tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng, 

đều khen ngợi Phật A Di Đà, tôn xƣng Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vƣơng”. Chúng ta lại thấy đƣợc, chƣ vị Bồ Tát trong vô lƣợng 

thế giới khắp mƣời phƣơng, đại hạnh Bồ Tát, tiểu hạnh Bồ Tát, tất cả đều đến 

thế giới Cực Lạc. Đây nói lên điều gì? Há không phải nói với chúng ta rằng: 

Vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng, ở trong quốc độ họ giáo hóa 

chúng sanh, đều khuyên tất cả ngƣời học, từ Bồ Tát đến lục đạo chúng sanh. 

Không phải đều khuyên họ cầu sanh thế giới Cực Lạc ƣ? Những chân tƣớng sự 

thật này, chúng ta cần phải thấy rõ ràng, phải thể hội nó một cách sâu sắc. Sau 

đó nguyện tâm của chúng ta mới kiên định, không còn dao động nữa. Chúng ta 

hoàn  toàn  minh  bạch,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  tức  là  sanh  đến  tất  cả  cõi 

nƣớc của Chƣ Phật trong mƣời phƣơng, vì sao vậy? Những gì tất cả Chƣ Phật 

Tập 567  525 



dạy, đều quy về thế giới Cực lạc. Đây là điểm chính yếu, đây là tổng bộ giáo 

dục Phật giáo, chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới là phân bộ, thế giới Cực 

lạc là tổng bộ. Ví dụ nhƣ vậy mọi ngƣời dễ hiểu, thật đúng nhƣ vậy, không sai 

chút nào. 

“Đều cho xe trâu trắng lớn”. Điển tích này ở trong Kinh Pháp Hoa. Trong 

Kinh  Pháp  Hoa  Phật  đƣa  ra  một  ví  dụ,  nói  tam  giới  nhƣ  nhà  lửa.  Vị  đại  phú 

trƣởng giả này, nhà họ bị lửa đốt cháy, trẻ con không hiểu chuyện, kêu chúng 

ra khỏi đó chúng cũng không ra. Chúng thích đồ chơi, có ngƣời thích xe dê, xe 

hƣơu, xe trâu trắng lớn chính là xe ngựa. Dùng những thứ này để dụ dỗ các 

con,  nói  với  chúng  ngoài  cửa  có  xe  dê,  xe  trâu,  các  con  ra  ngoài  đó  để  dạo 

chơi,  dùng  cách  này  để  dụ  dỗ  chúng  ra  ngoài.  Tam  giới  nhƣ  nhà  lửa  là  gì? 

Chính  là  luân  hồi  lục  đạo.  Khi  chúng  ra  khỏi  cửa,  xe  dê  cũng  không  có,  xe 

hƣơu cũng không có, chỉ có xe trâu. Bình đẳng, đều ban cho chúng thứ tốt đẹp 

nhất. Xe dê và xe hƣơu ví nhƣ tiểu thừa: Thanh văn, Duyên giác. 

Ngƣời thế gian đích thực có rất nhiều ngƣời thích A la hán, thích Bích Chi 

Phật, đó là không cứu cánh. Khi dụ dỗ chúng ra khỏi, tất cả đều bình đẳng nhƣ 

nhau, toàn là đại thừa. Xe trâu trắng lớn là ví với đại thừa. Ngày xƣa công cụ 

giao thông, lƣợng vận tải lớn nhất là xe ngựa. 

“Duy chỉ có nhất thừa”, nhất thừa là thành Phật, con đƣờng lớn để thành 

Phật, không phải dạy quý vị thành Bồ Tát. “Làm gì có hai và ba”, hai chính là 

đại thừa và tiểu thừa; ba chính là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát. Đây đều là 

giả  thiết,  đều  thuộc  về  dẫn  dắt,  nên  nói  không  phải  là  tiểu  thừa.Phật  lại  tán 

dƣơng ngƣời niệm Phật nhƣ vậy, ở  trong pháp của ta, đƣợc gọi là đệ  tử  bậc 

nhất, tán thán này thực tế là nói quá thù thắng. 

Nếu nhƣ bây giờ chúng ta đã hiểu, quý là trực tiếp gánh vác, hạng ngƣời 

nào là đệ tử bậc nhất của Nhƣ Lai? Ngƣời niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, trong 

hàng đệ tử họ là đệ tử bậc nhất. Quý vị học các pháp môn khác là thứ hai, thứ 

ba,  thứ  tƣ,  cứ  xếp  theo  nhƣ  vậy.  Lời  này  không  phải  chúng  tôi  tự  nói,  mà  là 

Đức Phật nói trong Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

“Tại sao vậy?”, đây là đƣa ra câu hỏi, vì sao vậy? Đối với tất cả các pháp 

môn, “pháp môn niệm Phật là vi diệu đệ nhất”, vì sao vậy? Pháp môn này có 

thể  khiến  cho  thƣợng  trung  hạ  căn  tánh,  ngay  trong  đời  này  thành  tựu  bình 

đẳng. Hạ hạ căn vãng sanh, cũng làm Bồ Tát A Duy Việt Trí, tức là bình đẳng. 

Bình đẳng này chính là ở đây ví dụ “đều cho xe trâu trắng lớn”, không có gì 

thù thắng hơn điều này. Điểm này chúng ta cần phải biết, phải khẳng định pháp 

môn niệm Phật là vi diệu đệ nhất, là khó tin nhất. 

526  Tập 567 



Đây là pháp khó tin nhất trong tất cả thế gian, có thể sanh thật tín, chân thật 

tín, nhƣ giáo phụng hành, nên gọi là đệ nhất”. Nhƣ giáo phụng hành, quý vị chỉ 

nhớ hai câu “phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm” là đƣợc, quý vị thấy, 

chỉ đơn giản nhƣ vậy. Thƣợng trung hạ căn đều có thể tiếp nhận, quả thật là đệ 

nhất. 

Hy vọng chúng ta phải tin thật đối với bộ kinh này, thật phát nguyện, làm 

đệ tử bậc nhất của Nhƣ Lai, tƣơng lai thành tựu cũng là thành tựu bậc nhất. 

Chúng  ta  xem  đoạn  kinh  văn  tiếp  theo:  “Thị  cố  cáo  nhữ,  thiên  nhân  thế 

gian,  A  tu  la  đẳng,  ƣng  đƣơng  ái  nhạo  tu  tập,  sanh  hy  hữu  tâm.  Ƣ  thử  kinh 

trung, sanh đạo sƣ tƣởng, dục linh vô lƣợng chúng sanh, tốc tật an trú, đắc bất 

thoái  chuyển,  cập  dục  kiến,  bỉ  quảng  đại  trang  nghiêm,  nhiếp  thọ  thù  thắng 

Phật sát, viên mãn công đức giả, đƣơng khởi tinh tấn, thính thử pháp môn”. 

Mời xem chú giải. Đoạn văn bên phải lại khuyên tôn trọng y chỉ, yêu thích 

tu tập theo pháp mà trong kinh này dạy. Thế Tôn từ bi tột cùng, khuyên chúng 

ta y giáo phụng hành, tuyệt đối đừng hoài nghi. Bộ kinh này giới thiệu về thế 

giới Cực lạc vô cùng hoàn bị, đáng quý nhất là nói cho chúng ta về lịch sử của 

thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  này  thành  tựu  nhƣ  thế  nào,  đầu  đuôi  ngọn  nguồn, 

không  phải  dựa  vào  tƣởng  tƣợng,  cũng  không  phải  thiên  thần  chế  tạo.  Đích 

thực có ngƣời này, đích thực có việc này,  y theo giáo huấn của Phật tinh tấn 

không  giải  đải.  Tu  học  thời  gian  lâu  dài,  gọi  là  năm  kiếp  tu  hành,  công  đức 

thành tựu. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “những gì đã nó- chính là đoạn kinh văn này, -khuyên 

học kinh này, trong kinh này nói vô lƣợng thọ, nghe đạt đƣợc lợi ích”. Bộ kinh 

này là Đức Phật chuyên nói về Kinh Vô Lƣợng Thọ, chuyên môn giới thiệu vô 

lƣợng thọ, chính là giới thiệu Phật A Di Đà. “Nên dù có thiết lập đại hỏa đầy 

tam  thiên  thế  giới,  cùng  cần  phải  vƣợt  qua  để  nghe  thọ  kinh  này”.  Chúng  ta 

thêm vài chữ vào đây sẽ dễ hiểu hơn: “cũng cần vƣợt qua nơi này mà đến nghe 

thọ kinh này”. 

Tam  thiên  là  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  dùng  lời  của  các  nhà  thiên  văn 

học ngày nay nói, là mƣời ức hệ ngân hà. Mƣời ức hệ ngân hà đều là lửa lớn, 

chúng ta cần phải vƣợt qua lửa lớn này, để nghe thọ kinh này. “Huống dƣ tiểu 

nạn”, đây là nói thiên tai, dù thiên tai lớn đến đâu, cũng không cản trở đƣợc tín 

tâm kiên định của chúng ta, nguyện tâm kiên định, vì sao vậy? Đây là lợi ích 

vô  cùng  thù  thắng.  Nếu  nhƣ  mất  đi,  sẽ  không  còn  tìm  đƣợc  nữa.  Ví  dụ  này 

cũng là Đức Phật nói trong kinh. 

Vì kinh này là kinh điển bậc nhất của Tịnh độ tông, đối với nguyện hạnh ở 

nhân địa của Di Đà, và y chánh trang nghiêm  của Thế  giới Cực Lạc. Chánh 

Tập 567  527 



nhân tam bối vãng sanh, nhân quả hai cõi tịnh uế. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại 

vân vân, nhiếp không cùng tận. Thật là hiếm có! Bất luận là lý hay là sự đều 

nói rõ ràng, đều nói thấu triệt. Đại nguyện đại hạnh ở nơi nhân địa của Phật A 

Di Đà, là điển phạm của chúng ta. 

Ngày nay chúng ta có thể học tập theo Phật A Di Đà, dễ dàng hơn nhiều, 

học  theo  ngài  là  đƣợc,  học  nhƣ  thế  nào?  Chuyên  học  bộ  kinh  này,  kinh  điển 

bậc nhất của Tịnh tông. Cũng chính là nói, lúc Thế Tôn còn tại thế, là đệ nhất 

kinh trong tất cả kinh điển mà ngài nói suốt 49 năm, đây là điều phải nhận thức 

rõ ràng. Trong đời Đức Thế Tôn nói một bộ kinh quan trọng nhất, là bộ kinh 

nào? Chính là bộ kinh này, vì sao vậy? Vì chúng ta nƣơng vào đây tu tập, đời 

này  chắc  chắn  thành  Phật.  Nếu  nƣơng  vào  các  pháp môn  khác  phải  đi quanh 

co, phải đi biết bao nhiêu đoạn đƣờng vòng, mới có thể thành tựu đƣợc. Con 

đƣờng  này  là  đƣờng  thẳng,  không  phải  đƣờng  vòng,  là  con  đƣờng  gần  nhất, 

đƣờng tắt. 

Sợ quý vị không thể tin, nên nói rõ ràng với quý vị về sự phát nguyện tu 

hành của Phật A Di Đà khi còn ở nhân địa. Đây là lịch sử của Phật A Di Đà, 

cũng là lịch sử của thế giới Cực Lạc. Giới thiệu y chánh trang nghiêm của thế 

giới Cực Lạc, đến thế giới Cực lạc làm gì? Đến để học tập, để tu phƣớc tu tuệ, 

giới thiệu đạo tràng này cho quý vị. Hoàn cảnh tu học vô cùng hoàn bị, thầy và 

học trò cũng đều giới thiệu cho quý vị. 

Chánh  nhân  của  tam  bối  vãng  sanh,  điều  này  rất  quan  trọng,  đi  nhƣ  thế 

nào? Thƣợng trung hạ tam bối đều có giai cấp, đến thế giới Cực Lạc là bắt đầu 

học từ tiểu học, bắt đầu học ở giữa cũng đƣợc. Đồng nghĩa nói, ở đây có tiểu 

học,  có  trung  học,  có  đại  học,  quý  vị  muốn  bắt  đầu  học  từ  đâu  cũng  đƣợc. 

Không đủ năng lực, học từ đầu, ở đây thật sự là hƣởng phƣớc. Bắt đầu học từ 

đầu là hƣởng phƣớc báo viên mãn. 

Thế giới này không có các điều khổ, nên gọi là Cực Lạc. Học tập ở đây chỉ 

có  nâng  cao,  không  có  thoái  chuyển.  Chỉ  có  tiến,  thời  gian  nhanh  hay  chậm 

không  giống  nhau.  Có  ngƣời  nâng  cao  rất  nhanh,  có  ngƣời  lại  rất  chậm.  Nói 

tóm lại, họ đều đƣợc nâng cao, không hề bị thoái chuyển. 

“Nhân của hai cõi Tịnh uế”. Thế giới Cực Lạc là nhân quả thanh tịnh, thế 

giới mà chúng ta đang sống là nhân quả ô uế, điều nói rất rõ ràng minh bạch. 

Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, là bốn pháp giới trong Kinh Hoa Nghiêm nói. Lý 

vô ngại pháp giới, sự vô ngại pháp giới, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại vân vân, 

đây là cảnh giới Hoa Nghiêm, nhiếp vô cùng tận, đều ở trong đó. Nên trong bộ 

kinh này đích thực là pháp luân viên mãn. Đại thừa tiểu thừa, Hiển giáo mật 

giáo, Tông môn giáo môn đều ở trong đó, hội tập quá hay. 

528  Tập 567 



“Nên đối với kinh này nên sanh tƣởng đạo sƣ”. Trong nhà Phật đạo sƣ là 

Phật, Phật là đạo sƣ của chúng ta, bộ kinh này chính là đạo sƣ của chúng ta. 

Chúng ta học bộ kinh này, chính là học theo Đức Phật, là học theo Phật A Di 

Đà, không có gì khác. Phật A Di Đà ở đâu? Ở trong bộ kinh này, Đức Nhƣ Lai 

ở đâu? Cũng ở trong bộ kinh này. Bộ kinh này chính là Đức Thế Tôn, là Phật 

Di Đà, phải sanh khởi tâm này. 

Cung kính y theo kinh giáo, phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, chân 

thành, cung kính. Tổ sƣ Ấn Quang nói: “Một phần thành kính đƣợc một phần 

lợi  ích”,  chúng  ta  phải  có  tâm  thành  kính  viên  mãn,  y  giáo  phụng  hành,  dạy 

chúng ta phát tâm bồ đề. Chúng ta áp dụng giáo huấn của đại sƣ Ngẫu Ích, toàn 

tâm toàn ý, hoặc là nói nhất tâm nhất ý. Ngay trong đời này chỉ có con đƣờng 

này,  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  lạc,  một  hƣớng,  một  phƣơng  hƣớng;  một  mục 

tiêu, thế giới Cực Lạc; một nguyện vọng, thân cận Phật A Di Đà. Nhất hƣớng 

chuyên niệm. 

“Thế Tôn lại nói, phàm muốn khiến cho vô lƣợng chúng sanh mau chứng 

mà không thoái chuyển, và muốn thấy cõi Phật của thế giới Cực Lạc rộng lớn 

trang  nghiêm  thù  thắng.  Nguyện  theo  Phật  học,  cũng  tự  nhiếp  thọ  cõi  Phật. 

Nhƣ Cực Lạc rộng lớn thù thắng, độ tất cả các căn, rộng nhiếp vạn loài. Lấy 

công đức viên mãn, làm khởi tâm tinh tấn, nghe và thọ trì pháp môn này”. Đây 

là khuyến khích chúng ta, quả là khó đƣợc. 

Đầu tiên là nguyện thứ nhất trong tứ hoằng thệ nguyện: “Chúng sanh vô 

biên thề nguyện độ”, cần phải có tâm này. “Muốn khiến tất cả chúng sanh mau 

chứng quả mà không thoái chuyển”, đây là điều một số ngƣời không làm đƣợc. 

Quý vị học Kinh Vô Lƣợng Thọ, thật sự phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên 

niệm,  thì  quý  vị  sẽ  làm  đƣợc.  Làm  đƣợc,  ngƣời  khác  mới  tin,  ngƣời  khác  sẽ 

tiếp nhận. 

Nếu  muốn  thấy  thế  giới  Cực  Lạc  rộng  lớn  trang  nghiêm,  cõi  Phật  thù 

thắng, vƣợt qua cõi nƣớc của tất cả Chƣ Phật. Trang nghiêm không phải phú lệ 

đƣờng hoàng, phú lệ đƣờng hoàng là tự nhiên, vì sao vậy? Vì là xƣng tánh, nó 

không phải nhân công thiết kế, cũng không do nhân lực kiến tạo. Thế giới Cực 

Lạc y chánh trang nghiêm, toàn là công đức bổn nguyện của Phật A Di Đà tự 

nhiên thành tựu. Điều này ngƣời thế gian chúng ta gọi là phƣớc báo, phƣớc báo 

của họ quá lớn, tự nhiên biến hiện ra thế giới này. 

Ở trƣớc chúng ta có đọc đến đại sƣ Pháp Chiếu, ngài là tổ sƣ đời thứ tƣ của 

Tông Tịnh độ. Ngài lễ bái Ngũ Đài Sơn thấy đƣợc Đại Thánh Trúc Lâm Tự, vô 

cùng  thù  thắng  trang  nghiêm.  Đại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự  là  nhân  công  thiết  kế 

chăng?  Là  nhân  công  kiến  tạo  chăng?  Không  phải,  ngài  có  duyên  nên  thấy 

Tập 567  529 



đƣợc, nhìn thấy rất nhiều Bồ Tát ở đó nghe kinh, Bồ Tát Văn Thù giảng kinh. 

Sau khi rời khỏi cảm thấy rất may mắn, thật sự thấy đƣợc đạo tràng của Bồ Tát 

Văn Thù. Ra về làm ký hiệu trên đƣờng, để lần sau đến có thể tìm đƣợc, nhƣng 

quay đầu nhìn lại thì không còn nữa. Chỉ một đồi núi xanh tƣơi, không thấy gì 

cả, là thật không phải giả. Nhƣ vậy là sao? Do công đức của Bồ Tát Văn Thù 

thành tựu, công đức chân thật tự nhiên biến hiện ra y chánh trang nghiêm. 

Đạo  tràng  Bồ  Tát  của  thế  giới  chúng  ta,  đạo  tràng  của  A  la  hán,  cho  đến 

đạo tràng thiên nhân phƣớc báo lớn, đều có thể thấy đƣợc, huống gì là thế giới 

Cực Lạc? Công đức tu hành của Phật Di Đà, tự nhiên thành tựu cõi Phật thù 

thắng trang nghiêm rộng lớn, chúng ta có thể tin, chúng ta đọc đến cũng không 

hoài nghi. 

“Nguyện tùy Phật học”, một vị thầy giỏi nhƣ vậy, chúng ta không theo ngài 

thì biết theo ai? Đức Thế Tôn tận tình khuyên bảo chúng ta, nếu quý vị muốn 

hỏi vì sao? Vì sao Đức Phật khuyên chúng ta nhƣ vậy? Ngài thấy chúng ta với 

ngài  là  nhất  thể,  đồng  thể  đại  bi,  vô  duyên  đại  từ,  ở  đây  đã  thể  hiện  ra.  Bản 

thân  chúng  ta  ngu  muội  vô  tri,  từng  có  tâm  hoài  nghi,  còn  muốn  hỏi  ngài  vì 

sao. Khi chúng ta tinh tấn tu học, đến một trình độ nhất định sẽ hoát nhiên đại 

ngộ, ngộ đƣợc điều gì? Vạn sự vạn vật khắp biến pháp giới hƣ không giới với 

mình là nhất thể. Chúng ta đối với tất cả chúng sanh, cũng từ bi giống nhƣ Chƣ 

Phật Nhƣ Lai vậy. “Cũng tự nhiếp thọ cõi Phật, nhƣ thế giới Cực Lạc rộng lớn 

thù thắng”, đây là thật. Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ thƣờng nói: “Tôi nhớ Di Đà, Di Đà 

nhớ tôi”, thật vậy không phải giả. Trong tâm tôi có Di Đà, trong tâm Di Đà có 

tôi, tôi và Di Đà là một không phải hai. Mối liên quan này thân thiết biết bao! 

Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, là cõi nƣớc của Phật A Di Đà, 

thử  hỏi,  phải  chăng  là  của  chính  chúng  ta?  Quả  đúng  là  của  chính  mình,  nếu 

không  phải  của  chính  mình  thì  không  thể  nói  “tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm  Tịnh 

độ”, do tâm thanh tịnh của chúng ta hiện ra. Vãng sanh thế giới Cực lạc, thế 

giới Cực Lạc, là công đức của tâm thanh tịnh mình biến hiện ra, cũng là Phật A 

Di Đà biến hiện ra. Điều này hiện nay các nhà khoa học gọi là ý thức tập thể, là 

ý thức của chúng ta và ý thức của Phật A Di Đà tập hợp lại một nơi. Quý vị nói 

Tịnh  độ  của  Di  Đà,  đƣợc!  Nói  là  Tịnh  độ  của  mình,  cũng  đƣợc.  Tự  và  tha 

không hai, tự và tha là một. 

“Tự  nhiếp  thọ  cõi  Phật,  nhƣ  thế  giới  Cực  Lạc  rộng  lớn  thù  thắng”,  giống 

nhƣ Cực lạc vậy. “Phổ bị các căn, rộng nhiếp vạn loại”, bị là gia bị, nghĩa là 

gia  trì,  gia  trì  khắp  vô  lƣợng  vô  biên  chúng  sanh,  căn  tánh  khác  nhau.  Cũng 

giống nhƣ Phật A Di Đà, rộng nhiếp vạn loại.  Quý vị xem, đối tƣợng ngài độ 

khắp biến pháp giới hƣ không giới, ngày nay chúng ta gọi là giúp đỡ, hiệp trợ, 

530  Tập 567 



những đối tƣợng nào? Trên đến Bồ Tát Đẳng Giác, dƣới đến địa ngục chúng 

sanh, ngay cả cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, không có loài nào không nhiếp thọ. 

“Lấy công đức viên mãn”, nhƣ vậy công đức mới gọi là viên mãn, không 

sót một loài nào. Hết thảy chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không giới, đều 

ở trong tâm quang phổ chiếu của Phật A Di Đà. Đây chính là chuyển A lại da 

thành đại viên cảnh trí. Tâm Phật là đại viên mãn, biến chiếu pháp giới, công 

đức viên mãn. Chúng ta có thể hy vọng giống nhƣ Phật A Di Đà vậy, tâm này 

cần phải có. 

Ở trƣớc chúng ta đọc đến A Xà vƣơng tử, nghe Đức Thế tôn thuyết pháp, 

rất hoan hỷ khi nghe giới thiệu về thế giới tây phƣơng Cực Lạc, bèn khởi lên ý 

niệm, hy vọng mình tƣơng lai làm Phật, giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. Những 

ngƣời này có thiện căn, có phƣớc đức. Nếu không có thiện căn phƣớc đức, họ 

nghe rồi cũng không phát ra ý niệm này. 

Ngày  nay  chúng  ta  nghe  kinh  đến  đây,  đã  minh  bạch  rõ  ràng,  nhất  định 

giống nhƣ A Xà vƣơng tử vậy. Phải sanh khởi ý niệm này, chúng ta muốn đến 

thế giới Cực Lạc, đến đó thành Phật giống nhƣ Phật A Di Đà . Sau đó mới có 

thể giúp hết thảy chúng sanh khổ nạn trong mƣời phƣơng. 

Ở sau “liền khởi tâm tinh tấn, nghe và thọ trì pháp môn này”. Ở trƣớc nói 

với chúng ta về chân thành cung kính, ở sau khuyên chúng ta tinh tấn, đều là 

nghe và thọ trì pháp môn này, pháp môn này chính là bộ kinh điển này. Phải 

biết nghe để lãnh hội những ý nghĩa thậm thâm trong kinh nói, phải biết nghe. 

Sau khi nghe rồi phải hoàn toàn tiếp thọ, nhƣ Khổng lão phu tử: “Tín nhi háo 

cổ” vậy. 

Câu này của Phu tử giống nhƣ tín thọ phụng hành trong nhà Phật, là cùng 

một  nghĩa.  Tín  là  tín  thọ,  háo  cổ  là  phụng  hành,  hoan  hỷ!  Thích  sao  lại  có 

chuyện không học? Không nổ lực học tập, do họ không thích, thích chắc chắn 

siêng năng học tập. Cho nên tín nhi háo cổ chính là tín thọ phụng hành. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới:  

“Vi cầu pháp cố, bất sanh thoái khuất, siễm ngụy chi tâm, thiết nhập đại hỏa, 

bất ƣng nghi hối, hà dĩ cố? Bỉ vô lƣợng ức, chƣ Bồ Tát đẳng, giai tất cầu thử, 

vi diệu pháp môn, tôn trọng thính văn, bất sanh vi bội. Đa hữu Bồ Tát, dục văn 

thử kinh, nhi bất năng đắc, thị cố nhữ đẳng, ƣng cầu thử pháp”. 

Đoạn bên phải, đoạn ở bên phải này. “Lại khuyên đại chúng một cách sâu 

sắc”,  quả  thật  là  không  ngừng  khuyên  chúng  ta,  khuyên  hết  lần  này  đến  lần 

khác. Chúng ta thấy Thế Tôn tận tình khuyên răn đại chúng, có lòng tin kiên 

định vào pháp môn Tịnh độ này và Kinh Vô Lƣợng Thọ. Kinh Vô Lƣợng Thọ 

Tập 567  531 



là đệ nhất kinh của pháp môn Tịnh độ, liên quan đến thế giới Cực Lạc và Phật 

A Di Đà, thì bộ kinh này giới thiệu một cách rõ ràng và hoàn bị nhất. 

Mở  đầu  đoạn  văn  này  đã  nói:  “Vì  cầu  pháp  nên  không  sanh  tâm  thoái 

chuyển  và  giả  tạo.  Pháp  môn  vô  lƣợng  thề  nguyện  học  trong  tứ  hoằng  thề 

nguyện,  huống  gì  Tịnh  độ  tông  là  pháp  môn  đệ  nhất,  mà  đại  kinh  này  lại  là 

kinh đệ nhất của Tịnh độ”. Tứ hoằng thệ nguyện là nguyện chung của Chƣ Bồ 

Tát,  Bồ  Tát  vô  lƣợng  hạnh  nguyện,  không  ra  ngoài  bốn  phạm  vi  này.  48 

nguyện của Phật A Di Đà, cũng không ra ngoài bốn phạm vi này. Nên đây là 

tổng cƣơng hoằng nguyện của Chƣ Phật Bồ Tát. 

Câu thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”. Thực tế mà nói, hoằng 

nguyện thật sự chính là câu này, từ bi đến tột cùng! Chúng sanh vô lƣợng vô 

biên, phát đại nguyện này muốn đến giúp họ, phải hiệp trợ họ. Giúp họ điều 

gì? Mục tiêu cao nhất là giúp họ thành Phật. Tập khí nghiệp chƣớng của chúng 

sanh quá nặng, bất đắc dĩ mới cầu cái khác, giúp họ phá mê khai ngộ. Nghiệp 

chƣớng cực nặng, giúp họ đoạn nghi sanh tín. Ba thứ lớp này, ba căn thƣợng 

trung hạ. Đối với hàng hạ căn, giúp họ đoạn nghi sanh tín, nhƣ vậy mới có thể 

đƣợc độ, từ từ dẫn dụ họ. Đã có cơ sở, phải giúp họ phá mê khai ngộ, sau cùng 

giúp họ chuyển phàm thành thánh. 

Phƣơng  pháp  thù  thắng  đệ  nhất  chính  là,  Phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng 

chuyên niệm. Bất luận là hàng căn tánh nào, thƣợng trung hạ ba căn đều đƣợc 

độ, các pháp môn khác không phải. Có một vài pháp môn, giống nhƣ A hàm 

chuyên độ tiểu thừa. Trƣớc tiên giúp quý vị không vào tam đồ, điều này quá 

quan  trọng,  Phật  dạy  quý  vị  nhƣ  thế  nào?  Dạy  quý  vị  thập  thiện  nghiệp  đạo, 

dạy quý vị hiếu thân tôn sƣ, dạy quý vị từ tâm bất sát, nhƣ vậy ở trong lục đạo 

chắc chắn không đọa vào tam đồ. Tâm lƣợng lớn hơn một chút, nhƣ vậy vẫn 

chƣa bằng lòng, hy vọng càng tốt hơn. Phật sẽ dạy quý vị nhận thức về cái khổ 

trong luân hồi, ta cần phải có tâm ra khỏi đó. Thật sự phát tâm này, dạy quý vị 

thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, dạy ta tu định, giúp ta khai trí tuệ, nâng cao 

cảnh giới. Hàng căn tánh sắc bén, họ sẽ thoát ly luân hồi lục đạo, sanh đến tịnh 

độ của Phật. Tứ thánh pháp giới là Tịnh độ. Tâm lƣợng lớn hơn nữa, nhƣ vậy 

vẫn  chƣa  đủ,  hy  vọng  có  thể  đạt  đƣợc  đại  giác  viên  mãn,  Phật  sẽ  dạy  quý  vị 

đạo quy Cực Lạc. Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là phƣơng tiện thiện xảo, 

bao gồm Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, sau cùng đều quy về Cực Lạc. 

Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta ba bộ kinh điển nói về thế giới Cực 

Lạc.  Mọi  ngƣời  đều  hiểu  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ 

Phật, Kinh A Di Đà. Đây là chuyên nói về ba bộ kinh của Tịnh độ. Trong lúc 

giảng các kinh điển khác cũng có giới thiệu thêm, khuyên bảo mọi ngƣời cầu 

532  Tập 567 



sanh thế giới Cực Lạc, kinh điển nhƣ vậy có hơn 200 loại. Cho nên cổ đức có 

nói: Đức Thế Tôn đối với pháp môn này lúc nào cũng chỉ ra, hiển thị ra tâm từ 

của Phật, nguyện vọng của Phật. Không lúc nào không hy vọng chúng ta ngay 

trong đời này, vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Ở thế giới Cực Lạc, nhất định 

một đời thành tựu đƣợc cứu cánh viên mãn. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói: “Di Đà lúc ở nơi nhân địa phát tâm rằng: Giả 

nhƣ cúng dƣờng hằng sa vị thánh, không bằng kiên định dõng mãnh cầu chánh 

giác”.  Đây  là  khuyến  khích  chúng  ta.  Cúng  dƣờng  hằng  sa  vị  thánh  là  tu 

phƣớc,  cầu  phƣớc  quả  báo  ở  nhân  thiên,  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo. 

“Không bằng kiên định dõng mãnh cầu chánh giác”. Kiên định tín tâm, dõng 

mãnh  tinh  tấn  cầu  chánh  giác.         “Cầu  chánh  giác  trƣớc  tiên  nên  cầu  chánh 

pháp”,  không  có  chánh  pháp  làm  gì  có  chánh  giác?  Thế  nào  là  chánh  pháp? 

“Không nên tự sanh tâm siểm ngụy”. Siểm ngụy, bên dƣới giải thích, chúng ta 

xem bên dƣới: 

“Thoái”  là  thoái  chuyển,  “khuất”  là  cong,  ngƣời  bây  giờ  gọi  là  đƣờng 

ngoằn nghèo. “Siểm ngụy” là hƣ ngụy, đây là chƣớng ngại, chƣớng ngại trên 

con đƣờng đạo bồ đề. Chúng ta phải có trí tuệ, phải nhận thức, phải biết tránh. 

Điều đầu tiên là chắc chắn không thoái chuyển, điều thứ hai là không đi đƣờng 

vòng, thứ ba không đƣợc hƣ ngụy. Tâm bồ đề là chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác, từ bi, đây là tâm bồ đề. 

Bất luận là thuận cảnh hay là nghịch cảnh, đối với ngƣời phát tâm bồ đề mà 

nói, tất cả đều là tăng thƣợng duyên. Đều giúp bản thân nâng cao hơn, giúp bản 

thân tinh tấn hơn, việc tốt, không phải việc xấu, bản thân phải nhận thức đƣợc 

nhƣ vậy. Một số ngƣời thuận cảnh thiện duyên dễ sanh tham luyến, tham luyến 

liền  thoái  chuyển,  sẽ  đi  đƣờng  vòng,  sẽ  hƣ  ngụy.  Nghịch  cảnh  hiện  tiền,  ác 

duyên hiện tiền liền sanh oán hận, cũng thoái chuyển, thậm chí còn sanh tâm 

báo phục. Không biết tất cả chúng sanh, tất cả mọi cảnh duyên đều là Phật Bồ 

Tát đang giúp chúng ta. Bản thân chúng ta phải giác ngộ. 

Nghịch  cảnh,  ác  duyên  không  sanh  sân  nhuế,  vĩnh  viễn  dùng  tâm  bình 

đẳng. Bình  là bình  đẳng, thƣờng là vĩnh hằng. Nói cách  khác, chính là dùng 

tâm thanh tịnh bình đẳng giác, thể của thanh tịnh bình đẳng giác chính là chân 

thành. Con ngƣời không có chân thành, đâu ra thanh tịnh bình đẳng giác? Đối 

đãi với tất cả mọi ngƣời bên ngoài bằng một tấm lòng từ bi, từ bi là gì? Lòng 

thƣơng  yêu  chân  thành,  lòng  yêu  thƣơng  thanh  tịnh,  lòng  thƣơng  yêu  bình 

đẳng, lòng yêu thƣơng chánh giác, áp dụng trong đối nhân tiếp vật. Ngƣời đối 

tốt với tôi từ bi; đối với tôi không tốt cũng từ bi; đối với ngƣời hủy báng, hãm 

hại tôi vẫn là từ bi, tuyệt đối không giảm sút. Thấy họ có khó khăn, vẫn nhiệt 

Tập 567  533 



tình đƣa tay ra giúp đỡ. Không phải nói ngƣời này từng hãm hại tôi, tôi mặc kệ 

họ, nhƣ vậy là sai, đó không phải Bồ Tát. Chúng ta phải làm đƣợc nhƣ thế, đây 

đều là những lời dạy trong kinh điển. Nếu chúng ta có thể y giáo phụng hành, 

nhƣ vậy là đúng. 

Bên dƣới nói: “Thiết nhập đại hỏa”, “thiết” là giả thiết. “Giả sử nhân vì cầu 

pháp, thân vào lửa lớn, cũng không nên nghi hối. Giống nhƣ lúc Di Đà ở nơi 

nhân địa, mặc dù thân vào trong các điều khổ, nguyện tâm nhƣ vậy vẫn mãi 

không thoái chuyển, trƣớc sau đều tin sâu nguyện thiết”. 

Chúng ta ngày nay hình nhƣ cũng gặp trƣờng hợp này, rất nhiều đồng tu, 

đại chúng trong xã hội trong lòng lo lắng không yên, thiên tai quá nhiều. Đích 

thực  không  phải  là  hiện  tƣợng  lành.  Từ  tháng  ba  năm  nay,  toàn  cầu  thiên  tai 

nghiêm trọng, tháng này nhiều hơn tháng trƣớc, lần sau nghiêm trọng hơn lần 

trƣớc. Tôi dự đoán tháng 8 sẽ vƣợt quá 200 lần, quả thật đã vƣợt quá, tháng 9 

sẽ càng nhiều. Mỗi tháng mỗi nhiều hơn, đây là hiện tƣợng không hay, chúng 

ta phải làm sao? Phật A Di Đà đã làm gƣơng cho chúng ta: Dù khổ đến đâu tín 

tâm, nguyện tâm của chúng ta mãi mãi không thoái chuyển, đây là gì? Đây gọi 

là tin sâu nguyện thiết. Thiên tai ập đến không kinh không sợ. Tôi thƣờng nói: 

Thiên tai giáng xuống, hầu nhƣ 80% số ngƣời là bị chết khiếp, những ai đƣợc 

lƣu lại? Giống nhƣ không có chuyện gì xảy ra, không quan tâm, ngƣời nhƣ vậy 

sẽ  tồn  tại.  Thiên  tai  thảm  họa  gì  họ  cũng  không  quan  tâm,  có  thể  chịu  đƣợc, 

không để ý đến, họ sẽ dễ dàng vƣợt qua. Tuyệt đối đừng sợ hãi, nhất tâm niệm 

Phật. Niệm Phật phải thâm tín câu Phật hiệu này, có thể tiêu tất cả tội nghiệt. 

Đừng dùng các phƣơng pháp khác, chỉ một câu danh hiệu này, quý vị phải tin. 

Bắt đầu từ ngày hôm nay, chúng ta niệm niệm không rời Phật hiệu, thời gian 

một năm đủ để vƣợt qua! Không  ở trong cộng nghiệp, tự nhiên đƣợc lƣu lại, 

nếu  trong  cộng  nghiệp  sẽ  vãng  sanh  về  cõi  Cực  Lạc.  Ý  niệm  chúng  ta  vừa 

khởi, Phật liền đến tiếp dẫn, công đức chúng ta đã viên mãn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. Hết tập 567 

 

 

534  Tập 567 



Tập 568 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:31.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 749, hàng thứ nhất. 

“Thiết  nhập  đại  hỏa”.  Thiết  là  giả  thiết,  giả  sử  vì  cầu  pháp.  Câu  này  rất 

quan  trọng,  là  vì  cầu  pháp,  không  phải  vì  việc  gì  khác.  “Thân  nhập  đại  hỏa, 

cũng không nên nghi ngờ hối hận”, đây là ví dụ pháp nạn. Ngạn ngữ thƣờng 

nói  việc  tốt  thƣờng  hay  gặp  trắc  trở,  trắc  trở  nghĩa  là  khiến  cho  khổ  sở.  Học 

Phật, đặc biệt là học Tịnh độ, học Tịnh độ còn quyết định phải vãng sanh thân 

cận Phật A Di Đà. Đây là việc tốt bậc nhất trong thế xuất thế gian, không có gì 

tốt hơn điều này. Quý vị làm việc tốt này, không ai gây phiền phức ƣ? Không 

thể.      Thế gian làm một chút việc tốt, đều có đố kỵ, chƣớng ngại. Vậy điều 

tốt đẹp lớn lao này, ai gây phiền phức cho quý vị? Thiên ma ngoại đạo. Vì họ 

biết, họ muốn cầu cũng không cầu đƣợc, bây giờ thấy ta đi con đƣờng này, họ 

luôn nghĩ cách để cản trở, phá hoại chúng ta. Lý này, sự này, chúng ta lãnh hội 

không khó. Cái gọi là “ngƣời đồng với tâm này, tâm đồng với lý này”, lý này 

là gì? Chính là đố  kỵ, chƣớng ngại. Bản thân họ  không làm, cũng không hy 

vọng quý vị làm. Quý vị làm chơi thì không sao, họ ở bên cạnh cƣời nhạo quý 

vị. Còn nhƣ làm thật, họ nhất định đến gây phiền phức. 

“Thiết nhập đại hỏa”, đây là một thiên tai lớn nhất, hỏa này không phải là 

hỏa bình thƣờng, là kiếp hỏa. Kiếp hỏa này là gì? Trong vũ trụ, tinh hệ này bị 

đốt cháy.  Trong đại thừa nói thế  giới có thành trụ  hoại không, sau cùng của 

hoại  kiếp,  vì  sao  biến  thành  không?  Toàn  bộ  thế  giới,  toàn  bộ  tinh  hệ  đều  bị 

hũy diệt. 

Chúng ta biết mặt trời là hỏa cầu, giới khoa học nói rằng: Tất cả hằng tinh 

giữa vũ trụ, toàn là hỏa cầu. Tinh cầu không có hỏa đa phần là hành tinh, chạy 

quanh đại hằng tinh này. Mặt trời có tám đại hành tinh xuay quanh mặt trời, 

tiểu  hành  tinh  không  đếm  xiết,  vì  nó  quá  nhiều.  Hành  tinh  nhỏ  nhất,  đƣờng 

kính của nó chỉ có mấy cây số, ba bốn cây số, năm sáu cây số, quả thật giống 

nhƣ một đảo nhỏ vậy. Nó ở trong hƣ không, nó cũng là một hành tinh, nó cũng 

có tự xuay, cũng có xuay quanh. Nhƣng đến khi một tinh hệ hủy diệt liền thấy 

đƣợc lửa lớn, trong kinh nói là kiếp hỏa. 

Trong kinh nói hỏa này đốt phạm vi bao nhiêu? Hỏa tai này đốt đến Trời sơ 

thiền, hay nói cách khác, toàn bộ lục đạo không còn, hũy diệt hết. Thủy tai có 

Tập 568  535 



thể ngập đến Trời nhị thiền, đây gọi là đại tam tai. Phong tai có thể phá hoại 

Trời tam thiền, tứ thiền thì không sao. Tứ thiền gọi là phƣớc thiên, phƣớc báo 

lớn. 

Vì  sao  nó  có  phƣớc  báo  lớn?  Vì  nó  không  có  tam  tai  này.  Phải  tu  phƣớc 

báo  lớn  chừng  nào  mới  có  thể  sanh  đến  Trời  tứ  thiền,  tu  phƣớc  báo  lớn  còn 

phải tu thiền định, tâm  địa thật sự thanh tịnh bình đẳng. Nhƣng  ở đây cho ta 

biết một tin tức, điều này chúng ta cần phải lãnh hội tƣờng tận, chúng ta nghĩ 

vì sao tứ thiền không gặp tam tai, vì sao có phƣớc báo lớn nhƣ vậy? Ngoài tu 

phƣớc  ra,  tâm  còn  phải  định,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  làm  dao  động, 

không bị cảnh giới bên ngoài làm mê hoặc, nguyên lý chính là đây. 

Nếu chúng ta hiểu đƣợc, siêng năng học tập những điều này, vậy thì những 

thiên tai trên địa cầu này, chắc chắn có thể tránh đƣợc. Không phải cố ý tránh, 

tự  nhiên  không  còn.  Nơi  chúng  ta  ở,  bốn  phía  có  thiên  tai,  ở  chỗ  chúng  ta 

không có. 

Ở Úc châu, tôi nghe nói có điều này xảy ra, là đạo tràng nhỏ của một vị tỳ 

kheo ni, trong đó có một hai ngƣời ở. Nơi đây ngày nào cũng niệm Phật, lạy 

Phật. Nơi cô ở là thôn quê, ở trong khu rừng, gặp phải nạn cháy rừng. Tất cả 

nhà cửa trong rừng đều cháy hết, chỉ đạo tràng nhỏ này của cô không bị cháy. 

Kỳ lạ, xung quanh đều là lửa, chỉ có đạo tràng này không cháy. 

Truyền thông đến phỏng vấn cô ấy, cô ấy đến Đồ Văn Ba thăm tôi và nói 

cho  tôi  nghe  vấn  đề  này.  Nhìn  không  ra  cô  ta  có  công  phu  tu  hành  gì  tuyệt 

diệu, không nhận ra, vì sao lại có kỳ tích này? Chúng ta tin sự thị hiện của Phật 

Bồ  Tát,  thần  Hộ  pháp.  Chỉ  cần  ta  có  một  chút  công  phu  nhỏ,  liền  có  thể  đạt 

đƣợc cảm ứng. Cảm ứng này ý nghĩa lớn nhất không phải quý vị, là khiến đại 

chúng xã hội từ chỗ này nhận ra đƣợc khai thị, công đức này rất lớn. Chúng ta 

tin rằng, công đức này là Phật Bồ Tát, là thần hộ pháp làm ra. Đồng thời cũng 

động viên hai vị tỳ kheo ni này, phải tinh tấn nỗ lực niệm Phật tu hành. Ta đạt 

đƣợc cảm ứng nhỏ, tƣơng lai còn có lớn. Thiên tai lớn cũng không cần sợ hãi, 

thật tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Đại thiên tai đến, chúng sanh không có 

phƣớc báo này, Phật A Di Đà liền tiếp dẫn quý vị đến thế giới Cực Lạc. Chúng 

sanh còn phƣớc báo, ngài sẽ để quý vị lại thế gian, khiến quý vị tiếp tục làm 

gƣơng cho mọi ngƣời noi theo. 

Hiện  nay  thuyết  pháp  nói  cho  ngƣời  ta  nghe,  ngƣời  ta  không  tin,  nhƣng 

thấy kỳ tích này, họ không thể không cảm động. Nếu kỳ tích này thƣờng xuất 

hiện, khắp nơi có thiên tai, khắp nơi đều phát sanh điều này, họ sẽ cố gắng tƣ 

duy,  cần  phải  hành  thiện,  phải  tích  đức.  Thế  gian  vinh  hoa  phú  quý,  địa  vị, 

536  Tập 568 



quyền lực, của cải, uy thế, tuyệt đối không phải ta thông minh trí tuệ mà có thể 

đạt đƣợc, không phải. Sao lại đạt đƣợc? Số mạng có. 

Bản  thân  chúng  ta  nên  thƣờng  suy  nghĩ,  ngƣời  thông  minh  hơn  ta  có  rất 

nhiều, ngƣời có trí tuệ hơn ta rất nhiều, ngƣời có phƣớc báo, có quyền thế hơn 

ta cũng không ít. Biết dùng phƣơng pháp họ không thua gì ta, vậy tại sao họ 

không đạt đƣợc điều gì cả? Không có số này. Bởi vậy ngạn ngữ nói rằng: “nhất 

sanh giai thị mạng, bán điểm bất do nhân”, câu nói này đã lƣu hành suốt mấy 

ngàn năm. Nếu nói không có đạo lý, sao có thể truyền bá phổ biến nhƣ vậy? 

Không có đạo lý ngƣời ta sẽ chẳng nói, mấy ngàn năm vẫn còn lƣu hành trong 

xã hội, vẫn còn rất nhiều ngƣời nói đến, vậy nó không phải không có đạo lý. 

Đạo lý của nó quá sâu, quá vi diệu, không phải phàm phu chúng ta có thể lãnh 

hội đƣợc. 

Số mạng họ từ đâu mà có? Vì sao số mạng họ có, số mạng tôi không có? 

Vấn đề này Phật pháp nói rất thấu triệt, trong đời quá khứ ngƣời ta có tu. Có 

câu: “trồng dƣa đƣợc dƣa, trồng đậu đƣợc đậu”, chúng ta không trồng, sao có 

thể  đạt  đƣợc?  Trồng  trọt  một  phần,  thì  thu  hoạch  một  phần,  chúng  ta  không 

trồng trọt, không thể có thu hoạch, đây là đạo lý nhất định. 

Phƣớc báo lớn nhất của nhân gian là đế vƣơng, đế vƣơng không đơn giản. 

Đế vƣơng của các triều đại, thông thƣờng đều có thể truyền đến mƣời mấy hai 

mƣơi mấy đời, truyền mấy trăm năm, quý vị biết tổ tông đó tích đức lớn biết 

bao, tích đức biết bao nhiêu đời. 

Chúng ta quay đầu lại xem những gì trong bộ kinh này nói, sau khi Phật A 

Di  Đà  phát  nguyện,  liền  tu  hành  tích  lũy  công  đức,  tích  bao  lâu?  Năm  kiếp. 


Trong ngạn ngữ nói, một vị đế vƣơng ít nhất là trên mƣời đời, mƣời đời, mƣời 

đời tích lũy công đức, mới có phƣớc báo lớn nhƣ vậy, đây là bình thƣờng. Nếu 

đất nƣớc có  ảnh hƣởng  mấy trăm năm, truyền tông hai ba  mƣơi đời, vậy thì 

mƣời đời đó chƣa đủ. 

Truyền thừa của các triều đại Trung quốc, nhiều nhất là nhà Chu, nhà Chu 

truyền  hơn  30  đời.  Thành  Thang  truyền  31  đời,  hình  nhƣ  nhà  Chu  truyền  36 

đời, hơn 800 năm. Tổ tông của họ tích đức lớn biết chừng nào! Chúng ta tin 

rằng, tích đức chƣa đến 20 đời, họ không thể có phƣớc báo lớn nhƣ vậy. 

Ba  vợ  của  phụ  thân  Khổng  tử,  gả  con  gái  cho  ông.  Ông  là  bình  dân,  mà 

con  gái  vô  cùng  ƣu  tú,  vì  sao  gả  cho  ông?  Ông  ta  thấy  năm  đời  trƣớc  của 

Khổng gia, hành thiện tích đức. Ông ta phán đoán, gia tộc này nhất định xuất 

nhân tài, đem con gái gả cho ông và sanh Khổng tử. Cổ nhân tin những điều 

này, hiểu những đạo lý này. 

Tập 568  537 



Nhà giàu mới nổi sẽ không lâu dài, có thể duy trì đƣợc ba đời là không tệ. 

Hiện nay chúng ta thấy bao nhiêu nhà giàu mới nổi, đến đời thứ hai là không 

còn. Có ngƣời đến khi mình tuổi lớn thì phá sản, quá nhiều, công ty đóng cửa, 

phá sản, nghĩa là  một đời  cũng không giữ đƣợc.  Đây  là gì? Có đức  mà  thiếu 

phƣớc. Họ đã làm việc tốt tích lũy công đức, nhƣng quá mỏng không dày, phải 

đức trọng mới gánh vác đƣợc trách nhiệm. 

Bởi thế chúng ta xem Phật A Di Đà, lúc tỳ kheo Pháp Tạng ở nơi nhân địa, 

phát 48 nguyện, tu hành năm kiếp, đức này dày biết bao! Ở thế giới Ta bà một 

ngƣời cũng không tìm đƣợc. Thế giới Ta bà này của chúng ta, tích phƣớc 10 

đời, 20 đời là rất khó, không dễ. Tỳ kheo Pháp Tạng hành thiện tích đức năm 

kiếp, đây là năm đại kiếp, công đức này thành tựu nên thế giới Cực Lạc. Bởi 

vậy thế giới Cực Lạc là tu mà đƣợc, chúng ta có phần chăng? Có phần, vì sao 

vậy? Phật A Di Đà với chúng ta là nhất thể. Ngài tu, chúng ta hƣởng lợi, nhất 

thể.  Nhƣng  chúng  ta  phải  đoạn  ác  tu  thiện,  tích  lũy  công đức  mới  tƣơng  ƣng 

với ngài. Ngài thành tựu năm kiếp, nhất niệm của chúng ta liền tƣơng ƣng; gọi 

là  “nhất  niệm  tƣơng  ƣng  nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm 

Phật”. Hiểu rõ ràng minh bạch những điều này, quý vị sẽ không hoài nghi đối 

với  thế  giới  Cực Lạc,  cũng  không hoài  nghi  đối  với việc  bản  thân  niệm  Phật 

nhất định vãng sanh. Chúng ta không có nghi, không có hối hận, trong đó có 

sự gian nan là điều tất nhiên. 

Thời đại này, 300 năm gần đây, chúng ta đều bị ảnh hƣởng của khoa học. 

Khoa  học  ảnh  hƣởng  nghiêm  trọng  nhất  là  gì?  Hoài  nghi,  khoa  học  thì  nên 

dùng hoài nghi, nhƣng không thể hoài nghi thánh nhân, thánh học, không thể 

hoài nghi Phật học, vì sao vậy? Nó là cảnh giới thân chứng, thân chứng này là 

chứng đắc viên mãn, không phải cục bộ. 

Cổ thánh tiên hiền, Chƣ Phật Bồ Tát nói rất hay, quý vị cũng có thể chứng 

đƣợc, không phải không thể chứng đƣợc, vì sao vậy? Tánh đức vĩnh hằng bất 

biến,  bất  sanh  bất  diệt,  quả  thật  là  vạn  đức  vạn  năng.  Chỉ  là  phàm  phu  có 

chƣớng ngại, đã cản trở nó không thể hiện tiền, khiến ta không đƣợc lợi ích, vì 

mê muội. Thật ra bây giờ chúng ta đã hiểu, cũng đƣợc lợi ích, nhƣng đƣợc lợi 

ích tiêu cực. 

Cổ  nhân  nói  về  bát  quái:  “Nhất  âm  nhất  dƣơng  gọi  là  đạo”.  Con  đƣờng 

Chƣ Phật Bồ  Tát đi là  mặt sáng, nên họ đạt đƣợc là lợi ích chính đáng. Khi 

chúng  ta  mê  nên  đi  con  đƣờng  tiêu  cực,  đi  con  đƣờng  tối,  nên  đạt  đƣợc  tác 

dụng tiêu cực. Đều không tách rời đạo, một âm một dƣơng gọi là đạo. Dƣơng 

là giác, âm là mê.       Cho nên chỉ cần chúng ta quay đầu, Phật pháp thƣờng 

nói quay đầu là bờ. Vừa quay đầu liền hƣớng đến ánh sáng, không quay đầu là 

538  Tập 568 



quay lƣng với ánh sáng. Ánh sáng ở bên đó, quay đầu lại là chúng ta đối diện 

với ánh sáng. Đối diện với ánh sang tức là đạt đƣợc tất cả những lợi ích chính 

đáng, quay lƣng với ánh sang lợi ích đạt đƣợc là tà khí, chính là đạo lý này. 

Ngày  nay  chúng  ta  cầu  pháp,  cầu  Phật  pháp,  cầu  pháp  thánh  hiền,  cầu 

chánh  pháp,  mà  “thân  nhập  đại  hỏa”.  Nghĩa  là  gặp  chƣớng  nạn  đến  dày  vò 

chúng  ta,  thật  ra  sự  khó  khăn  này  cũng  là  tiêu  nghiệp  chƣớng  của  chúng  ta. 

Chúng ta vứt bỏ tánh đức, chính là quay lƣng với ánh sáng, tạo biết bao nhiêu 

tội  nghiệp.  Những  chƣớng  ngại  này,  những  thiên  tai  này,  không  phải  thay 

chúng ta tiêu nghiệp chƣớng sao? Nếu chúng ta nghĩ nhƣ vậy, tất cả thiên tai 

nghiệp  chƣớng,  chúng  ta  đều  cam  tâm  tình  nguyện  để  gánh  vác,  không  oán 

trời,  không  trách  đất,  rất  hoan  hỷ.  Trong  lúc  chúng  ta  gánh  chịu  thiên  tai, 

không quên niệm Phật, thiên tai này sẽ tiêu diệt rất nhanh. Chúng ta có ý muốn 

tiêu tai miễn nạn, Phật hiệu gia trì giúp chúng ta rất lớn. Dùng tâm thanh tịnh 

bình đẳng giác niệm Phật, niệm một câu Phật hiệu, tiêu tội nặng sanh tử của 80 

ức kiếp. Bởi thế là việc tốt, không phải việc xấu . 

Ở đây Đức Phật đặc biệt nhắc nhở chúng ta “không nên nghi hối”, không 

nên  hoài  nghi,  không  nên  hối  hận.  “Nhƣ  lúc  Di  Đà  ở  nhân  địa”,  dũng  cảm 

giống  nhƣ  tỳ  kheo  Pháp  Tạng  vậy.  “Mặc  dù  thân  sống  trong  các  khổ”,  đây 

cũng là giả thiết, mặc dù đều là giả thiết, thân thể chúng ta ở đâu? Ở trong các 

điều  khổ,  tam  đồ  lục  đạo  là  trong  các  điều  khổ.  “Tâm  nguyện  vẫn  nhƣ  vậy, 

vĩnh  viễn  bất  thoái”,  chúng  ta  phát  nguyện  hƣớng  thiện,  phát  nguyện  hành 

thiện; phát nguyện học Phật, học Bồ Tát; phát nguyện phải thành Phật, thành 

Bồ Tát, tâm này vĩnh viễn không thoái chuyển. Bất luận thiên tai khốn khổ nhƣ 

thế  nào,  không  bị  nó  ảnh  hƣởng.  “Trƣớc  sau  đều  tin  sâu  nguyện  thiết”,  giải 

thích hai chữ này, nhƣ thế nào gọi là tin sâu? Nhƣ thế nào gọi là nguyện thiết? 

Chúng  ta  thật  sự  làm  đƣợc,  gọi  là  tin  sâu,  thật  sự  không  thoái  chuyển  gọi  là 

nguyện thiết. 

Kinh văn bên dƣới: “Hà dĩ cố?” Đây là Đức Thế Tôn đặt ra một câu hỏi: Vì 

sao vậy? Hà dĩ cố tức là vì sao vậy. Là lời Đức Thế Tôn tự hỏi. Đức Thế Tôn 

giải thích cho chúng ta sâu thêm một bƣớc nửa. Bên dƣới tức từ hai mặt chánh 

và phản để giải thích ý này, sâu rõ ý này. Thứ nhất là nói từ chánh diện, nhƣ 

Bồ Tát Vãng Sanh Phẩm, phẩm thứ 42, chúng ta đã đọc qua. 

Trong  này  nói:  “Các  con,  vô  lƣợng  vô  số  mƣời  phƣơng  thế  giới  các  các 

chúng  Bồ  Tát,  đều  cầu  pháp  môn  vi  diệu  này,  tôn  trọng  lắng  nghe,  tín  thọ 

phụng hành, đều sanh Cực Lạc”. “Các con” là vô lƣợng vô số Bồ Tát trong cõi 

nƣớc chƣ Phật khắp mƣời phƣơng thế giới. “Các con” là những ngƣời này, bao 

gồm Bồ Tát Đẳng Giác, cho đến chúng sanh trong tam đồ, đều cầu pháp môn 

Tập 568  539 



vi diệu này. Chúng sanh khổ nhƣ vậy, đoạn phiền não, thành Phật đạo khó nhƣ 

vậy,  Đức  Phật  có  pháp  môn  nào  đơn  giản  giúp  chúng  ta,  khiến  chúng  ta  đều 

thành tựu chăng? Ý niệm này, tôi tin rất nhiều ngƣời đều có. 

Thời  gian  tôi  theo  thầy  Phƣơng  học  không  dài,  đại  khái  chỉ  có  ba  bốn 

tháng. Thầy dạy triết học Phật giáo cho tôi, tôi mới biết Phật giáo không phải 

mê  tín,  Phật  giáo  có  đạo  lý  rất  thâm  sâu,  có  học  vấn  rất  thâm  sâu.  Tôi  quen 

thầy Phƣơng là vào mùa xuân, tôi nhớ năm đó vào khoảng tháng hai tháng ba. 

Còn quen đại sƣ Chƣơng Gia là khoảng tháng sáu, tháng bảy mùa thu. Lần đầu 

tiên  tôi  gặp  đại  sƣ  Chƣơng  Gia,  đã  khởi  lên  ý  niệm  này,  đƣa  vấn  đề  này  ra 

thỉnh  giáo  đại  sƣ:  Thầy  Phƣơng  nói  với  con  về  triết  học  Phật  giáo,  con  biết 

kinh Phật hay, Phật pháp cao siêu. Trong Phật pháp có phƣơng pháp nào đơn 

giản, dễ dàng khiến chúng ta lập tức có thể khế nhập cảnh giới chăng? Tôi đã 

hỏi nhƣ vậy, rất giống với ý này. 

Tôi đƣa ra câu hỏi này, đại sƣ Chƣơng Gia nhìn tôi, tôi cũng nhìn đại sƣ 

đợi ông khai thị. Lúc đó vẫn chƣa hiểu nhƣ thế nào gọi là khai thị, đợi ông trả 

lời,  đợi  bao  lâu? Đợi  nửa  tiếng  đồng  hồ, hai  ngƣời  chúng  tôi  ngƣời  này  nhìn 

ngƣời  kia,  không  nói  câu  nào,  hơn  nửa  tiếng  nhƣ  vậy,  ông  chỉ  nói  một  chữ 

“có”. Chữ có của đại sƣ khiến tinh thần tôi thật phấn chấn, nên đặc biệt chú ý, 

nhƣng đại sƣ lại không nói gì nữa. Dừng khoảng sáu bảy phút, cũng không lâu 

lắm, lại nói với tôi: “Nhìn thấu, buông đƣợc”. Phải mƣời mấy năm sau, tôi hồi 

tƣởng lại trƣờng hợp lúc đó, không phải là rất đơn giản ƣ? Vì sao đại sƣ không 

trả  lời,  lại  cần  thời  gian  dài  nhƣ  vậy?  Do  đó  tôi  lãnh  hội  đƣợc.  Chúng  ta  trẻ 

tuổi,  tâm  tánh  nông  nổi, nên hỏi  câu  hỏi này.  Đại  sƣ  nhìn  tôi, nhất  định phải 

làm cho tập khí nông nổi này định lại, đại sƣ mới nói, vì sao vậy? Về sau tôi 

hiểu,  tâm  nông  nổi,  gọi  là  vào  tai  phải  ra  tai  trái,  nói  cũng  vô  dụng,  nghĩa  là 

không có tâm chân thành cung kính. Đƣa ra câu hỏi giống nhƣ trò đùa vậy, nói 

rồi quý vị không có ấn tƣợng. Phƣơng pháp của ông chỉ một động tác nhƣ vậy, 

khiến chúng tôi có ấn tƣợng vô cùng sâu sắc. Cuộc đời này của chúng tôi thỉnh 

giáo biết bao cao nhân, xƣa nay chƣa có ai giống nhƣ đại sƣ Chƣơng Gia. Nói 

một chữ “có”, chúng tôi đã động tâm, động rất dữ dội, nhƣng ông không nói 

gì, khiến ta tiếp tục trấn tĩnh. Khi hoàn toàn trấn tĩnh mới nói với chúng ta, nói 

với tôi sáu chữ: “Nhìn phải thấu, buông phải đƣợc”.Tập khí chúng ta rất nặng, 

không có định công. Sau khi nghe xong giống nhƣ là đã hiểu, giống nhƣ hiểu 

mà không hiểu. Lập tức tôi lại hỏi câu thứ hai, nên bắt đầu từ đâu? Hình nhƣ 

hai câu này tôi hiểu đƣợc một chút, con nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu bằng cách 

nào? Đại sƣ cƣời cƣời nói với tôi_Ông nói chuyện rất chậm, động tác cũng rất 

chậm: “Bố thí”. 

540  Tập 568 



Đây  là  lần  gặp  đầu  tiên,  tuần  thứ  hai  đại  sƣ  lại  tìm  tôi,  sau  đó  liền  biến 

thành thói quen, mỗi tuần đều đến thăm đại sƣ. Ông dùng một hai tiếng, nếu 

không có việc gì đại sƣ dùng hai tiếng, nếu có việc thì một tiếng, nhất định cho 

tôi thời gian này. Tuần thứ hai đến, đại sƣ dạy tôi, dạy cho tôi về ba loại bố thí: 

Tài thí, pháp thí, vô úy thí, tôi mới hoát nhiên đại ngộ. Nhƣ thế nào gọi là một 

miếng cơm manh áo đều là tiền định. Đời trƣớc quý vị có tu bố thí chăng? Đời 

trƣớc tu tài bố thí, đời này đƣợc giàu có; tu pháp bố thí đƣợc thông minh trí 

tuệ;  tu  vô  úy  bố  thí  đƣợc  mạnh  khỏe  trƣờng  thọ,  chính  là  nhƣ  vậy.  Nhƣ  vậy 

mới  biết  đây  gọi  là  vận  mệnh.  Vận  mệnh  không  phải  thần  cho,  vận  mệnh 

không phải là thƣợng đế cho, cũng không phải là Diêm la vƣơng cho, mà chính 

là tu đƣợc. Tự  mình tu tự mình hƣởng thụ, tu thiện đƣợc phƣớc, tu bất thiện 

gặp tai họa, toàn là tự làm tự chịu. Đều là do chính ta sắp, không phải do ngƣời 

khác sắp đặt. Bản thân không biết, Phật biết. 

Tất cả sự tao ngộ trong đời của một ngƣời, đều là nghiệp tạo ra trong đời 

quá khứ. Có thể thay đổi những nghiệp này, không phải không thể thay đổi, vì 

sao  vậy?  Vì  tất  cả  pháp  đều  không phải  định  pháp,  Phật  cũng không  có  định 

pháp để nói, có định pháp sẽ không khế cơ. Vì ý niệm của mỗi ngƣời, trong 

từng sát na đều không ổn định. Đức Phật thuyết pháp phải khế cơ, phải khế cơ 

hiện  tại  của  quý  vị.  Không  phải  quá  khứ,  không phải vị  lai,  mà  hiện  tại,  nhƣ 

vậy mới thật sự đƣợc lợi ích. 

Tôi theo đại sƣ Chƣơng Gia ba năm, một tuần gặp một lần. Rất nhiều khái 

niệm,  đều  là  nhờ  đại  sƣ  đặt  nền  tảng  cho  tôi,  nhân  duyên  này  vô  cùng  khó 

đƣợc. Chúng tôi đọc kinh, đọc một tuần, tất cả vấn đề đều đến thỉnh giáo ngài, 

ngài rất tận tình giải đáp cho tôi. Suốt đời đại sƣ ngôn ngữ đơn giản vắn tắt, 

không rƣờm rà, không nói lời vô nghĩa, thật sự đƣợc lợi ích. 

Bởi thế chúng ta thấy chƣ vị Bồ Tát, “đều cầu pháp môn vi diệu này”, đều 

là nghĩ đến có cách  nào đơn  giản nhất, dễ  dàng nhất,  có hiệu quả  nhất. Nếu 

chúng ta đạt đƣợc, trong đời này không phải đã thành tựu rồi sao? 

“Tôn trọng lắng nghe, tín thọ phụng hành, đều sanh Cực Lạc”, họ gặp đƣợc 

rồi chăng? Gặp đƣợc, chính là gặp đƣợc bộ kinh này, chính là gặp đƣợc pháp 

môn trì danh niệm Phật này. 

Tôi  theo  học  với  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  ba  năm,  đại  sƣ  không  dạy  tôi  niệm 

Phật A Di Đà, không dạy tôi tu Tịnh độ, ngài dạy tôi niệm sáu chữ đại minh 

chú. Đây là phƣơng pháp tu hành của Bồ Tát Quán Thế Âm, nên Tạng giáo của 

Tây tạng lạy Bồ Tát Quán Thế Âm, vô cùng hƣng thịnh. Đại sƣ dạy tôi thƣờng 

niệm  sáu  chữ  đại  minh  chú,  tôi  thỉnh  giáo  đại  sƣ,  chú  này  nghĩa  là  gì?  Ngài 

giảng cho tôi nghe. 

Tập 568  541 



Học chú, đây là điều tất yếu, vì sao vậy? Vì thần chú là chú trọng tam mật 

tƣơng ƣng. Chú ngữ là mật ngữ, tam mật này là thân khẩu ý. Miệng niệm chú, 

tâm  phải  quán  tƣởng,  tay  phải  bắt  ấn,  tay  là  thân  mật.  Nên  không  thể  không 

hiểu ý nghĩa của thần chú. Đại sƣ giải thích cho tôi về câu Án Ma Ni Bát Di 

Hồng, hình nhƣ là đọc nhƣ vậy. 

Án  nghĩa  là  gì?  Là  thân  thể,  trong  thân  bao  gồm  thân  và  khẩu.  Ma  Ni  là 

hoa sen, điều này trong kinh có phiên dịch, dịch là Ma Ni, Ma Ni chính là hoa 

sen. Bát Di là duy trì. Hồng là ý_Thân khẩu ý, thân và khẩu hợp lại một nơi. 

Án  Ma  Ni  Bát  Di  Hồng,  dịch  thành  tiếng  Trung,  là  thân,  hoa  sen,  duy  trì,  ý. 

Đây là ngữ pháp của Tạng văn, Tạng văn là từ tiếng Phạn biến đổi qua. Chúng 

ta nói ngữ pháp nƣớc ngoài. Còn ngữ pháp của chúng ta là nói: “Giữ gìn thân 

khẩu ý giống nhƣ hoa sen vậy”, chính là ý này. Hoa sen mọc lên trong bùn mà 

không ô nhiễm, dùng bùn dơ tƣợng trƣng cho pháp ô nhiễm, tất cả không thanh 

tịnh, là lục đạo. Về sau chúng ta biết, tƣợng trƣng đó là lục đạo. Nƣớc, cọng 

hoa sen nó phải thông qua nƣớc, hoa nở trên mặt nƣớc. Nƣớc tƣợng trƣng sự 

thanh tịnh, thanh tịnh là gì? Là tứ thánh pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, Bồ 

Tát, Phật, cõi tịnh của Phật Thích Ca; lục đạo là cõi uế của Phật Thích Ca, là 

nhiễm ô. Hoa nở ở trên, nhiễm tịnh đều không nhiễm, chú ngữ này có nghĩa là 

nhƣ vậy: Thƣờng thƣờng giữ gìn thân ngữ ý giống nhƣ hoa sen, nhiễm tịnh đều 

không nhiễm. Ý này quá hay. 

Rất nhiều ngƣời niệm từ sáng đến tối, quý vị hỏi họ có ý nghĩa gì? Không 

biết, không biết có đƣợc lợi ích chăng? Không thể nói không đƣợc lợi ích, rất 

khó, vì sao vậy? Vì họ không hiểu phải tu nhƣ thế nào. Nếu thật sự dùng câu 

chú ngữ này, khiến đoạn tận tất cả những tạp niệm vọng tƣởng của chính mình, 

nhƣ vậy mới thật sự có lợi ích. 

Điều  này  ngày  nay  đến  khoa  học  cũng  hiểu  đƣợc,  ý  niệm,  ý  niệm  phải 

chuyên chú. Trong kinh Đức Phật nói, đây là cƣơng lĩnh chung: “Chế tâm nhất 

xứ, vô sự bất biện”. Chúng ta đặt tâm vào một chỗ, chuyên chú vào một nơi sẽ 

đƣợc định, sẽ khai trí tuệ. Nên không hiểu câu chú ngữ này cũng không sao, 

chỉ cần thật tâm niệm, đặt tâm mình vào đó, không có chút tạp niệm nào, hiệu 

quả giống nhƣ niệm Phật A Di Đà vậy. 

Tôi niệm chú này đƣợc định, khai ngộ. Tôi lại gặp đƣợc pháp môn Tịnh độ, 

niệm  Phật  A  Di  Đà  đến  thế  giới  Cực  Lạc  có  đƣợc  chăng?  Đƣợc.  “Tam  bối 

vãng sanh” đoạn sau cùng, chính là nói cho những ngƣời này, họ không phải tu 

Tịnh độ, mà tu theo các pháp đại thừa khác. Khi tu đến trình độ này, đem công 

đức này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ, chắc chắn đƣợc vãng sanh. Nguyên nhân 

542  Tập 568 



chính  để  vãng  sanh  Tịnh  độ,  là  tâm  tịnh  tức  cõi  Phật  tịnh.  Họ  có  thể  dùng 

phƣơng pháp này để tu học, và niệm đạt đến tâm thanh tịnh. 

Chúng  ta  hiểu  đƣợc  ý  trong  chú  ngữ  này,  nhƣ  vậy  thì  không  giống  nhau, 

chúng  ta  có  thể  quán  tƣởng.  Niệm  đến  câu  này  liền  nghĩ  đến  thân  tâm  thanh 

tịnh, không nhiễm chút bụi trần, quý vị sẽ nghĩ đến. Quán tƣởng vô cùng quan 

trọng, chúng ta lạy Phật, lạy vị Phật nào phải nghĩ đến vị Phật đó. Nếu chúng 

ta hồi hƣớng cho một ngƣời, hồi hƣớng cho quỷ thần, hồi hƣớng cho ai quý vị 

phải  nghĩ  đến  ngƣời  đó,  họ  mới  thật  sự  đạt  đƣợc.  Nếu  quý  vị  chỉ  hồi  hƣớng 

suông  mà  không  nghĩ  đến  họ  không  đạt  đƣợc.  Quán  tƣởng  là  gì?  Ý  niệm,  ý 

niệm  quá  quan  trọng.  Trong  tâm  có  quán  tƣởng,  không  có  hình  thức,  họ  đều 

đƣợc lợi ích. 

Trong Ảnh Trần Hồi Ức Lục, thấy pháp sƣ Đàm Hƣ trƣớc khi xuất gia, họ 

cùng nhau học Phật. Ngài có một ngƣời bạn tốt là cƣ sĩ Lƣu, sau đó cũng xuất 

gia. Vị cƣ sĩ  này quả là khó đƣợc, nhất  môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. 

Ông ta chuyên tụng Kinh Lăng Nghiêm, tụng suốt 8 năm, ngày ngày tụng, tụng 

Kinh Lăng Nghiêm suốt 8 năm nhƣ vậy. Có đƣợc chút công phu, công phu gì? 

Tâm địa thanh tịnh, tạp niệm ít dần, oán thân trai chủ của ông đến nhờ ông siêu 

độ. Đó là lúc ông chƣa xuất gia. Mấy ngƣời cùng nhau mở một tiệm thuốc bắc, 

vào buổi trƣa không có việc gì làm, không có khách, ngồi ngủ gục trên quầy. 

Ông  liền  thấy  hai  ngƣời  đi  vào  tiệm,  trên  thực  tế  ông  đang  nằm  mộng.  Hai 

ngƣời này là ngƣời quen, khi họ đến trong lòng ông rất sợ hãi, vì sao vậy? Hai 

ngƣời này vì tranh chấp tiền tài, nên đã cùng ông Lƣu kiện lên tòa, tòa xử ông 

lƣu thắng, hai ngƣời này tự tử chết. Ông Lƣu cũng rất hối hận, đáng lý không 

nên vì chút việc này khiến ngƣời khác mất mạng, bởi thế trong lòng rất bất an. 

Bây giờ thấy hai ngƣời này đến, biết họ đã chết, đây không phải ngƣời, mà là 

quỷ, là đến gây phiền phức. Nhƣng thấy thái độ của họ rất ôn hòa, đi đến trƣớc 

mặt ông liền quỳ xuống. Ông liền hỏi họ, hai ngƣời đến để làm gì? Có việc gì 

chăng? Họ nói: “Cầu siêu độ”. Tâm ông liền định lại. Biết rằng họ không đến 

gây  phiền  phức,  mà  để  cầu  siêu  độ.  Ông  nói:  đƣợc,  dùng  phƣơng  pháp  gì  để 

siêu độ? “Chỉ cần ông đồng ý là đƣợc”. Đƣợc! Tôi đồng ý với quý vị. Thấy hai 

hồn quỷ này bƣớc lên trên đầu gối ông ta, bƣớc lên vai, rồi bay lên trời. 

Sau đó lại đến một ngƣời nữ, và một đứa bé. Nhìn lại là vợ trƣớc của ông, 

dẫn theo đứa con nhỏ của ông, họ đều đã chết. Khi thấy hai ngƣời họ đến, cũng 

hỏi họ, bà đến để làm gì? “Cầu siêu độ”, phƣơng thức giống nhau: chỉ cần ông 

đồng ý”, đƣợc, tôi đồng ý. Giống nhƣ hai hồn quỷ ở trƣớc vậy, đạp lên chân 

ông, bƣớc tiếp lên vai và bay lên trời. Không có hình thức gì cả. Là ý niệm, ý 

Tập 568  543 



niệm  gì?  Công  phu  mà  ông  đọc  Kinh  Lăng  Nghiêm,  nếu  không  có  công  phu 

tụng Kinh Lăng Nghiêm suốt tám năm, thì làm gì có năng lực siêu độ họ. 

Phật A Di Đà dựa vào điều gì để gia trì chúng ta? Công phu của 48 nguyện 

và năm kiếp tu hành khi còn ở nhân địa, sức mạnh đó lớn bao nhiêu! Ông Lƣu 

mới  đọc  Kinh  Lăng  Nghiêm  đƣợc  tám  năm  đã  có  đƣợc  năng  lực  này.  Nếu 

không có năng lực này, dùng cái gì để hồi hƣớng, để siêu độ ngƣời khác? Phải 

có sức mạnh mới đƣợc. Bởi vậy làm nhiều việc siêu độ, nếu bản thân không có 

đức, không có hạnh, chẳng những không siêu độ đƣợc, sợ rằng siêu độ những 

hồn quỷ đó, đều đến gây phiền phức cho quý vị. Quý vị trêu đùa họ, tìm họ đến 

mà không siêu độ đƣợc. Có đƣợc chút lợi ích gì? Đại khái là khi thí thực, mời 

họ ăn bữa cơm, ngoài điều này ra, họ không có chút lợi ích nào, nhƣ vậy không 

tu hành làm sao đƣợc? Không nghe pháp làm sao đƣợc? 

Vì vậy ở đây, đối với pháp môn vi diệu này, pháp môn vi diệu này chính là 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, chính là nói bộ kinh này. Tôn trọng lắng nghe, sau đó tín 

thọ phụng hành. Nghe phải tôn trọng, không tôn trọng, nghe không lọt tai. Gọi 

là:  nghe  mà  không  nghe,  thấy  mà  không  thấy,  vì  sao  vậy?  Vì  không  có  tâm. 

Ngày nay chúng ta gọi là chú ý, ý chính là ý niệm. Chú là gì? Đƣa ý niệm chú 

vào một nơi, nhƣ vậy mới nghe hiểu đƣợc, mới nghe minh bạch đƣợc. Còn ý 

niệm không tồn tại, thƣờng nói quý vị không tập trung tƣ tƣởng, nhƣ vậy làm 

sao nghe đƣợc gì? 

Đây chính là tổ sƣ Ấn Quang nói: một phần thành kính đƣợc một phần lợi 

ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Quý vị không có tâm cung 

kính,  đây  là  tôn  kính,  không  có  tâm  tôn  kính,  không  xem  trọng  vấn  đề  này, 

khinh thị nó, coi thƣờng nó: Đến nghe thử xem rốt cuộc quý vị làm trò gì. Quý 

vị đến nghe nhƣ vậy có gì khác với không nghe đâu. 

Bây giờ chúng ta biết, Phật giáo thừa truyền khó khăn nhất, là đến đâu để 

tìm  một  ngƣời  biết  tôn  trọng  Phật  pháp,  biết  tông  trọng  kinh  điển,  biết  tôn 

trọng thầy tổ, không tìm thấy. Không có điều kiện này, họ sẽ không có tƣ cách 

thừa truyền. Muốn đến tiếp nhận truyền pháp, đây là điều kiện cần phải đầy đủ, 

điều này rất khó. Thật sự gặp đƣợc, nhất định phải cố gắng vun bồi. 

Sau khi nghe rồi, phải quan sát xem họ có thật sự cung kính chăng, thật sự 

có tâm thành kính, họ sẽ tín thọ phụng hành. Khi nghe rất cung kính, kính cẩn 

lễ  phép,  sau  lƣng  họ  bằng  mặt  không  bằng  lòng.  Họ  hoàn  toàn  không  làm 

đƣợc,  đó  là  giả.  Phải  quan  sát  tỉ  mỉ  xem  có  tin  thật  chăng,  có  tiếp  thu  thật 

chăng. Tin thật, tiếp thu thật, họ sẽ thực hành trong cuộc sống hằng ngày, sẽ 

làm đƣợc. Xử sự, đối nhân, tiếp vật chắc chắn không nhƣ trƣớc đây, quan niệm 

mê hoặc điên đảo. 

544  Tập 568 



Bởi  thế  có  tám  chữ  này:  “Tôn  trọng  lắng  nghe,  tín  thọ  phụng  hành”,  họ 

chắc chắn vãng sanh về thế giới Cực lạc, tức là: “đều sanh Cực Lạc”, điều này 

chúng ta cần phải học. 

Thứ hai, nói về hƣớng phản diện. “Có nhiều Bồ Tát  muốn nghe kinh này 

mà  không  thể  đƣợc”,  không  đủ  nhân  duyên.  Rất  nhiều  Bồ  Tát  thật  sự  muốn 

nghe đƣợc  bộ  kinh  này,  đạt  đƣợc  phƣơng  pháp  này, nhƣng không  có duyên. 

Thực ra nhân duyên ở ngay trƣớc mắt. 

Thầy Phƣơng dạy riêng mình tôi, thầy có dạy riêng cho ngƣời khác chăng? 

Nhất  định  có,  chỉ  cần  quý  vị  có  thành  tâm.  Ngƣời  xƣa  nói:  “hiếu  dƣỡng  phụ 

mẫu,  phụng  sự  sƣ  trƣởng”,  chính  là  tôn  sƣ  trọng  đạo.  Nếu  thật  sự  có  tôn  sƣ 

trọng đạo, thầy sẽ đặc biệt dạy quý vị. Ngƣời xƣa nói: “Bất hiếu có ba, vô hậu 

lớn nhất”. Đời ngƣời ở thế gian thế nào là đại sự? Đời này truyền qua đời khác 

là đại sự, không truyền đƣợc là xong, bị đoạn tuyệt. Đời trƣớc truyền cho tôi, 

tôi truyền lại cho đời sau, đời sau lại truyền tiếp cho đời sau nữa, cứ truyền mãi 

mãi nhƣ vậy. Đây là việc lớn nhất, không có gì lớn hơn điều này. Gặp đƣợc 

truyền nhân mà không truyền, tội lỗi này vô cùng lớn. Không gặp, truyền cũng 

vô dụng, vì họ không chịu làm, bởi vậy gặp đƣợc nhất định phải truyền. Nếu 

quý vị gặp đƣợc, có thể không truyền chăng? Quý vị có thể không yêu thƣơng 

họ chăng? Có thể không giúp họ chăng? Bởi thế thầy Phƣơng không phải chỉ 

coi trọng mình tôi, tôi là ngƣời bình thƣờng, không khác gì những ngƣời khác, 

chỉ là tâm tôn sƣ trọng đạo khác nhau, thái độ tín thọ phụng hành khác nhau. 

Đại sƣ Chƣơng Gia chẳng phải không nhƣ vậy! Đặc biệt thƣơng yêu ngƣời 

trẻ  tuổi  nhƣ  chúng  tôi,  một  tuần  không  đến,  ngài  liền  dạy  phó  quan  gọi  điện 

cho  tôi:  Phải  chăng  đang  bệnh,  sao  lại  không  đến?  Sự  quan  tâm  đó,  khiến  ta 

thấy hổ thẹn, không thể không đi, vì sao vậy? Vì thầy thƣờng nhớ đến mình, 

sao mình có thể không đi! 

Cha  mẹ  đối  với  con  cái,  thầy  tổ  đối  với  học  trò,  đều  hy  vọng  họ  có  thể 

truyền thừa đạo chính thống, thừa truyền gia nghiệp. Ngày xƣa gia có gia quy, 

có gia quy, có gia học, có gia nghiệp, không phải con cái nhiều. Con cái nhiều, 

mà một ngƣời truyền thừa cũng không có, đó vẫn là bất hiếu, vẫn là vô hậu lớn 

nhất. Hậu không phải là con cái nhiều, là trong số con cái không có ai có thể kế 

thừa. Kế thừa đạo chính thống, kế thừa học thuật, đều phải dựa vào cha mẹ cố 

gắng  vun  bồi,  khiến  đứa  bé  này  từ  nhỏ  trong  tâm  đã  có  khái  niệm:  “Hiếu 

dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”, phải có khái niệm này. 

“Có  nhiều  Bồ  Tát  muốn  nghe  kinh  này  mà  không  thể  đƣợc”,  không  có 

nhân duyên. Nhân duyên vẫn là do mình, bản thân thật sự chịu học tức là có 

Tập 568  545 



duyên,  bản  thân  không  chịu  học  là  không  có  duyên.  Hiếu  học,  cần  phải  tinh 

tấn, cần phải y giáo phụng hành, nhƣ vậy mới có hiệu quả. 

“Trong  phẩm  sau  lại  nói”,  phẩm  sau  chính  là  phẩm  44.  “Có  muôn  ức  Bồ 

Tát vì không nghe kinh này mà thoái chuyển đối với đạo vô thƣợng bồ đề, là từ 

phản diện để khuyên tín tâm kiên cố”. Bên dƣới chúng ta thấy vì không nghe 

kinh  này,  không  nghe  kinh  này  là  gì?  Ta  không  thể  chứng  đƣợc  bất  thoái 

chuyển ngay trong đời này. Nói cách khác, không vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

ta sẽ không thoát khỏi luân hồi lục đạo. Không thoát khỏi luân hồi lục đạo, khi 

đầu thai chuyển thế, quên hết những gì của đời trƣớc, lập tức liền thoái chuyển. 

Thoái chuyển rất nhanh, đây là điều chắc chắn. Điều này chúng ta biết, nên đây 

là từ phản diện khuyên mọi ngƣời kiên định tín nguyện. 

Sau cùng tổng kết toàn phẩm, từ bi phó chúc. Nên nói: “Thế nên các con, 

nên  cầu  pháp này”.  Đây  là  câu  sau  cùng,  khẩn  thiết  biết  bao.  Vì  những nhân 

duyên nhƣ thế, mọi ngƣời nhất định phải cầu pháp môn này, siêng năng học 

tập, y giáo phụng hành. Đây có nghĩa là cầu. Chúng ta xem tiếp bên dƣới. 

Thọ Bồ Đề Ký, Đệ Tứ Thập Tứ, chú giải của Hoàng Niệm Tổ đƣa ra Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Khoa Phán của đại sƣ Từ Châu chùa Tịnh Liên Bắc Kinh. Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Khoa Phán của pháp sƣ Từ Châu, lần đầu tiên tôi gặp Hoàng 

Niệm Tổ tại Bắc Kinh, ông đã tặng phần khoa phán này cho tôi, là bản in dầu. 

Chúng tôi cũng tìm trên nhiều phƣơng diện, tìm đƣợc bản hội tập đầu tiên của 

Hạ  Liên  Cƣ.  Bây  giờ  chúng  tôi  đã  in  đƣợc  1000  cuốn,  lƣu  lại  làm  kỷ  niệm. 

Trƣớc bản này có khoa phán của đại sƣ Từ Châu, bản này hội tập sớm nhất. 

Dùng  ba  năm  đầu  tiên  chính  là  bản  thảo  đầu  tiên  của  ông,  là  dùng  bản  của 

Ngụy Mặc Thâm làm cơ sở, đem bản của Ngụy Mặc Thâm làm hiệu đính, bổ 

sung thêm một số nơi, tất cả là 37 phẩm. Có thể lúc đó ông nghĩ đến 37 phẩm 

trợ đạo, nên chia toàn kinh thành 37 phẩm. Nên khoa phán của đại sƣ Từ Châu 

là 37 phẩm khoa phán. Về sau cảm thấy hiệu đính này vẫn chƣa đủ, vẫn chƣa 

vừa lòng, nên đã làm lại bản hội tập khác, chính là bản hiện tại chúng ta đang 

dùng. Đem toàn kinh phân thành 48 phẩm, 48 nguyện của Phật A Di Đà, dùng 

điều này để phân thành 48 phẩm. 

Kinh này trƣớc đây, tôi đã làm khoa phán rất tƣờng tận, chúng tôi có lƣu 

thông Khoa Hội. Khoa phán của tôi, tƣ liệu chủ yếu nhất vẫn là tham khảo 37 

phẩm khoa phán của đại sƣ Từ Châu. Lần này chúng ta giảng xong Đại Kinh 

Giải  Diễn  Nghĩa,  tôi  muốn  giảng  lần  thứ  hai.  Lần  thứ  hai  vẫn  dùng  chú  giải 

của Hoàng Niệm Tổ, dùng toàn bộ chú giải của ông, nhƣng từng đoạn không 

theo cách phân của ông, chúng ta phân kỷ lƣỡng hơn. Sau đó dùng chú giải này 

chú vào sau kinh văn, làm một bản Khóa Hội, khóa hội của chú giải, khi chúng 

546  Tập 568 



ta đọc sẽ  thấy nổi bật hơn, dễ  hiểu, rõ  ràng, phải lần này hay hơn  lần trƣớc. 

Chúng ta cũng dùng thời gian một năm để học tập khoa giải, thêm vào khoa 

phán, nghĩa là khoa phán và chú giải. 

Nội dung phẩm này là khuyên pháp sƣ bất thoái đƣợc thọ ký, ý này nói có 

thể diễn thuyết bản kinh này, tín và hành không thoái chuyển. Quý vị tin thật, 

thật  sự  y  theo  lý  luận,  phƣơng  pháp  trong  kinh  điển  này  tu  hành:  “Tức  đƣợc 

thọ  ký”.  Dùng  điều  này  để  khuyên  pháp  sƣ  giảng  kinh  và  thánh  chúng,  cách 

nói này của đại sƣ Từ Châu nói rất hay. 

“Khế hợp tôn chỉ của kinh”, đối với tôn chỉ của kinh này phù hợp không 

trái. Ở trong phẩm văn này, “đầu tiên nói rõ lợi ích của thuyết pháp, đoạn giữa 

nói rõ thoái chuyển vì không nghe pháp, lại khuyên vì ngƣời diễn thuyết, đoạn 

sau thọ ký đạo bồ đề”. Bây giờ mời xem kinh văn: 

“Nhƣợc ƣ lai thế, nãi chí chánh pháp diệt thời, đƣơng hữu chúng sanh, thực 

chƣ thiện bổn, dĩ tằng cúng dƣờng, vô lƣợng chƣ Phật. Do bỉ Nhƣ Lai, gia oai 

lực cố, năng đắc nhƣ thị, quảng đại pháp môn, nhiếp thủ thọ trì, đƣơng hoạch 

quảng  đại,  nhất  thiết  trí  trí,  ƣ  bỉ  pháp  trung,  quảng  đại  thắng  giải,  hoạch  đại 

hoan hỷ, quảng vi tha thuyết, thƣờng lạc tu hành. Chƣ thiện nam tử, cập thiện 

nữ  nhơn,  năng  ƣ  thị  pháp.  Nhƣợc  dĩ  cầu,  hiện  cầu,  đƣơng  cầu  giả,  giai  đắc 

thiện  lợi.  Nhữ  đẳng  ƣng  đƣơng,  an  trú  vô  nghi,  chủng  chƣ  thiện  bổn,  ƣng 

thƣờng tu tập, sử vô nghi trệ, bất nhập nhất thiết, chủng loại trân bảo, thành tựu 

lao ngục”. 

Đoạn  này  của  Hoàng  Niệm  Tổ,  trong  khoa  phán  tôi  phân  nó  thành  bốn 

đoạn, nên phân rất tỉ  mỉ. Mỗi đoạn đều rất rõ ràng, mỗi đoạn đều có tiêu đề 

nhỏ, gọi là khoa đề. Hiện nay có một vài đồng học, đang giúp tôi làm bản khoa 

chú này. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: 

“Chánh  pháp  diệt  thời”,  “nhất  thời  Phật  hóa”.  Đức  Thế  Tôn  suốt  49  năm 

giảng  kinh  dạy  học  giáo  hóa  chúng  sanh.  Pháp  vận  của  ngài  có  chánh  pháp, 

tƣợng pháp, mạt pháp, ba thời kỳ, trải qua ba thời kỳ này. 

Bên dƣới dẫn chứng Pháp Hoa Nghĩa Sớ của đại sƣ Gia Tƣờng, đây là chú 

giải Kinh Pháp Hoa, trong đó nói đến vấn đề này. Tuy Đức Phật không còn ở 

thế gian, ngài đã diệt độ, pháp vận của Phật bắt đầu từ khi ngài diệt độ. “Một 

thời Phật giáo hóa, trải qua ba thời kỳ chánh pháp, tƣợng pháp, và mạt pháp. 

Phật tuy diệt độ, pháp nghi không thay đổi, gọi là thời kỳ chánh pháp”. Thời 

gian Phật diệt độ chƣa xa, những quy củ dạy học đều còn, đều không thay đổi, 

cũng gần giống nhƣ Phật còn tại thế, nên hàng đệ tử đều có thể giữ gìn, đều có 

thể tuân thủ, y giáo phụng hành, đây gọi là thời kỳ chánh pháp. 

Tập 568  547 



“Phật diệt độ lâu”, thời gian ngày càng lâu, “đạo hóa ngày càng sai lầm”, 

những  phƣơng  pháp  về  đạo  để  giáo  hóa  chúng  sanh,  có  sự  thay  đổi,  không 

giống nhƣ thời kỳ chánh pháp, đây gọi là “tƣợng pháp”. Tuy có thay đổi, vẫn 

đƣợc, vẫn còn một chút giống, gọi là tƣợng pháp. 

“Lại  chuyển  thành  không  quan  trọng,  gọi  là  thời  kỳ  mạt  pháp”.  Sau  thời 

tƣợng  pháp,  thực  tế  ngày  càng  xa  giáo  pháp  của  Phật,  hoàn  toàn  khác nhau, 

đây gọi là mạt pháp.“Nhƣ vậy mới nói chánh pháp mới chứng đắc”, đã nói cho 

chúng ta rất cụ thể. “Tƣợng pháp hơi giống, mạt pháp trở thành bé nhỏ”. Bên 

dƣới trong Nhân Vƣơng Kinh Sớ nói rất rõ ràng, nói rõ hơn ở trƣớc. “Có dạy 

có hành, có chứng đạo quả, gọi là chánh pháp”. Y theo Phật pháp tu hành, tuy 

Phật không tại thế, thật sự trì giới tu định, đích thực có thể chứng quả A la hán. 

Chứng quả A la hán không nhiều, nhƣng chứng sơ quả, nhị quả nhiều, tam quả 

cũng  không  ít.  Đây  là  chánh  pháp,  có  tu  có  chứng.“Tƣợng  pháp  có  dạy  có 

hành,  mà không chứng quả, gọi là tƣợng pháp”. Còn chút tƣơng tự, có  giảng 

kinh,  có  học  thuyết  giảng,  có  thật  sự  y  giáo  phụng  hành,  nhƣng  không  có 

chứng quả. Đây gọi là tƣơng tự, tƣơng tự tức không phải thuần chân. Càng về 

sau nữa “tuy có giảng dạy, nhƣng không hành không chứng, gọi là mạt pháp”, 

hiện nay là gì? Mạt pháp là vẫn còn dạy, có giảng kinh dạy học, nhƣng không 

có hành không có chứng. Nếu nhƣ  giảng kinh dạy học đều không có, thì sau 

thời  kỳ  mạt  pháp  sẽ  là  diệt  pháp.  Pháp  sẽ  diệt,  không  còn  nữa,  điều  này  thật 

đáng sợ. 

Chúng ta đọc đoạn văn này, bản thân chúng ta tự động phát tâm muốn làm 

đệ tử Phật. Làm đệ tử Phật mà khiến pháp của Phật diệt tận, Đức Phật có hy 

vọng có đệ tử nhƣ vậy chăng? Hàng đệ tử này rất nhiều, nhƣ vậy là sao? Lúc 

Đức Thế Tôn tại thế, ma vƣơng ba tuần nói với ngài, nó muốn hủy diệt Phật 

pháp. Phật nói với  ma ba tuần, pháp của ngài là chánh pháp, không ai có thể 

hũy diệt chánh pháp. Chỉ nghe nói tà không thắng chánh, không nghe nói tà có 

thể diệt đƣợc chánh. Ma ba tuần nói: Đợi đến thời kỳ mạt pháp, tôi sẽ để cho 

ma con ma cháu của tôi đều xuất gia, để diệt pháp của ngài. Đức Phật nghe vậy 

không nói lời nào, chỉ rơi nƣớc mắt. 

Bây giờ chúng ta gặp phải, ngay thời điểm này, chúng ta tận mắt nhìn thấy, 

không  những  Phật  pháp  sắp  diệt_giáo  chủ  Đào  Nhiên  ở  Vatican  nói  với  tôi: 

Ngƣời tín ngƣỡng tôn giáo trên  toàn thế  giới,  mỗi năm  mỗi ít.  Ông nói, nếu 

tình trạng này kéo dài, hai ba mƣơi năm sau, trên thế giới này không còn ngƣời 

tín ngƣỡng tôn giáo, các tôn giáo khác cũng ý thức đƣợc vấn đề này. Lúc đó tôi 

đề xuất tôn giáo phải trở về với nền giáo dục. “Tuy có dạy giáo pháp, nhƣng 

không hành không chứng”, chúng ta phải đem nó từ diệt pháp trở về mạt pháp, 

548  Tập 568 



lại từ mạt pháp trở về đến tƣợng pháp, từ tƣợng pháp trở về đến chánh pháp. 

Cứ nhƣ vậy mà suy yếu dần, chúng ta lại nghĩ cách để đƣa nó lên, muốn ngay 

lúc này làm đến tƣợng pháp, còn chánh pháp thì không làm đƣợc. Ta chỉ có thể 

nâng  lên  một  đoạn,  quý  vị  không  thể  tiếp  tục  nâng  cao  thêm  nữa,  nâng  cao 

thêm nữa là việc của ngƣời đời sau. 

Phật pháp thật sự có thể khôi phục đến tƣợng pháp, khôi phục đến chánh 

pháp,  phải  có  ngƣời  thật  sự  nổ  lực,  cần  mấy  đời?  Chúng  ta  nghĩ  ít  nhất  phải 

trên năm đời, lời này căn cứ vào đâu? Căn cứ vào Thiền tông của tổ sƣ Đạt Ma 

truyền  đến  Trung  quốc,  thiền  tông  truyền  đến  Trung  quốc,  truyền  cho  mấy 

ngƣời? Truyền một ngƣời, ngài truyền cho một mình ngài Huệ Khả, Huệ Khả 

cũng truyền cho một ngƣời. Truyền đến đời thứ sáu, Ngũ tổ truyền cho Lục tổ, 

Lục tổ mới phát triển Thiền tông rộng rãi, truyền cho 43 ngƣời. 43 ngƣời này 

lại tiếp tục truyền bá rộng ra, truyền ra khắp Trung quốc, thiền tông khai hoa 

kết trái ở Trung quốc. 

Bởi thế ngày nay quan trọng nhất là thắp lửa tƣơng truyền, không đƣợc để 

nó tắt mất, một ngƣời hai ngƣời cũng rất đáng quý, nhƣ vậy thì không đến nỗi 

đoạn tận. Một ngƣời hai ngƣời này, chẳng những phải giảng mà còn phải hành. 

Tịnh tông chứng quả chính là vãng sanh, dễ dàng, không khó. Thiền đại triệt 

đại ngộ không phải là việc dễ làm. 

Hoàng  Niệm  tổ  nói:  từ  đây  về  sau  Thiền  và  Mật  đều  không  có  ngƣời 

chứng. Căn tánh chúng sanh không nhƣ xƣa, học Thiền không thể đƣợc định, 

đừng  nói  là  khai  ngộ,  đến  đắc  định  cũng  không  đƣợc.  Ngƣời  học  Mật  cũng 

không thể tƣơng ƣng, họ không làm đƣợc tam mật tƣơng ƣng. Không có ngƣời 

học, không học nữa. Mặc dù đã học, nhƣng một năm giảng đƣợc mấy ngày, chỉ 

làm lấy lệ, không thể kiên trì, nhất định phải kiên trì không thay đổi. 

Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, chƣa từng nghe nói có ngày nào nghỉ. 

Mỗi ngày đều dạy, không có lúc nào nghỉ, vui vì điều này không hề mệt mỏi, 

ngày ngày giảng. Trong hàng đệ tử thật sự y giáo phụng hành, chứng quả Tu 

đà hoàn rất nhiều. Sơ quả, nhị quả, Tƣ đà hàm, A na hàm, A la hán. Ngƣời đạt 

đƣợc quả vị tiểu thừa này vô cùng khả quan, ngƣời đạt đƣợc quả vị Bồ Tát đại 

thừa cũng không thiếu, đây là chánh pháp. 

Chánh pháp cửu trú là mục đích của chúng ta, niệm niệm không quên. Bởi 

thế có niệm tất sẽ thành, nhƣng chắc chắn không phải vào thời đại của chúng 

ta, cũng không phải ở đời sau, ít nhất phải năm đời nữa, chúng ta phải nỗ lực 

đặt nền tảng. Thật sự gặp đƣợc ngƣời có duyên, ngƣời có duyên trong kinh nói 

rất hay: Họ là ngƣời tái sanh. Khi có chúng sanh, trồng các thiện căn, đã từng 

Tập 568  549 



cúng dƣờng vô lƣợng chƣ Phật. Đây là ngƣời tái sanh, không phải ngƣời tái 

sanh thì không làm đƣợc. 

Đối với năm tháng mà chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp đã trãi qua, các 

kinh  điển  nói không  giống nhau.  Cổ  đức  thƣờng  áp dụng  thuyết  chánh  pháp 

500 năm, tƣợng pháp 1000 năm, mạt pháp mƣời ngàn năm”. Nhƣng cũng có 

một  thuyết  nói  chánh  pháp  của  Phật  1000  năm,  tƣợng  pháp  1000  năm,  mạt 

pháp mƣời ngàn năm, pháp vận của Phật là mƣời hai ngàn năm. 

Chánh  pháp  500  năm,  sao  1000  năm  lại  biến  thành  500  năm?  Là  Đại  Ái 

Đạo  xuất  gia,  di  mẫu  của  thái  tử,  trong  tăng  đoàn  có  nữ  chúng,  chánh  pháp 

giảm mất 500 năm.       Có  thuyết  nhƣ  vậy.  Nhƣng  có  một  thuyết  khác  nói 

rằng: Sau khi Phật diệt độ 1000 năm, Phật pháp truyền đến Trung quốc, 1000 

năm đó là chánh pháp. Phật pháp truyền đến Trung quốc đúng vào thời tƣợng 

pháp, tƣợng pháp là Thiền tông thành tựu.  Đức Phật nói thời kỳ chánh pháp 

giới luật thành tựu, thời kỳ tƣợng pháp Thiền định thành tựu, thời kỳ mạt pháp 

Tịnh  độ  thành  tựu.  Bởi  thế  Phật  pháp  truyền  đến  Trung  quốc  là  bắt  đầu  thời 

tƣợng pháp, và thời chánh pháp vừa mới kết thúc. Điều này đối với cách nói 

Phật pháp truyền  đến Trung quốc, rất thích hợp.  Phật  pháp truyền đến Trung 

quốc đến nay gần 2000 năm. Năm 67 công nguyên, Hán Minh Đế phái đặc sứ 

đi nghênh thỉnh về trung quốc. Lúc đó hai vị pháp sƣ Ấn độ là Ma Đằng và 

Trúc Pháp Lan, bây giờ thuộc vùng đất Tây Vực- Tân Cƣơng, họ đến vùng đất 

này hoằng dƣơng Phật pháp. Đặc phái viên của nhà Hán đã gặp đƣợc họ ở đây, 

gặp đƣợc nên mời họ đến Trung quốc. Phật pháp chính thức truyền vào Trung 

quốc, họ đem theo kinh sách và tƣợng Phật, cùng hai ngƣời xuất gia_Tam bảo 

chính thức truyền đến Trung quốc. 

Đến  năm  2067,  suốt  2000  năm,  gần  2000  năm.  1000  năm  tƣợng  pháp  đã 

qua đi, mạt pháp mƣời ngàn năm, 1000 năm đầu cũng đã qua đi, năm nay là 

năm thứ 38 của 1000 năm thứ ba. Bởi thế chúng ta nói chính xác thì mạt pháp 

vẫn  còn  9000  năm.  Trong  9000  năm  này,  Phật  pháp  có  bị  diệt  tận  chăng? 

Chúng ta đều rất quan tâm đến vấn đề này. 

Tôi thỉnh giáo đại sƣ Chƣơng Gia, Phật pháp có diệt tận chăng? Ngài nói, 

Đức Phật nói sẽ không sai, ngài không có vọng ngữ. Đức Phật nói thời kỳ mạt 

pháp còn 9000 năm, nhất định Phật pháp sẽ không bị diệt. Nhƣng Phật pháp có 

hƣng có suy, điều này không thể tránh khỏi. Trong 9000 năm có hƣng có suy, 

hiện nay Phật pháp đã suy yếu đến tận cùng, hầu nhƣ là diệt pháp. Nhƣng sẽ 

đƣợc hƣng khởi. Ai có thể phục hƣng? Chính nhƣ trong bộ kinh này nói: “Khi 

có chúng sanh, trồng các gốc thiện, đã từng cúng dƣờng vô lƣợng chƣ Phật, vì 

550  Tập 568 



đƣợc oai lực của Đức Nhƣ Lai này gia trì”. Họ sẽ thừa nguyện tái sanh, khiến 

Phật pháp đƣợc hƣng khởi lại. 

Phật  pháp  hƣng  khởi,  tuyệt  đối  không  phải  nhanh  nhƣ  chúng  ta  tƣởng 

tƣợng,  vì  nguyên khí  của  xã hội này  đã  tổn  thƣơng quá  nặng.  Gặp  thời  loạn 

này,  địa  cầu  xảy  ra  nhiều  thảm  họa,  nguyên  khí  suy  yếu,  phải  hồi  phục  dần 

dần.  Giống  nhƣ  ngƣời  mắc  bệnh,  sau  một  cơn  bệnh  nặng,  không  thể  lập  tức 

lành mạnh, phải cần thời gian điều dƣỡng, mới dần hồi phục sức khỏe. Đạo lý 

chúng  ta  có  thể  hiểu.  Bởi  thế  quan  trọng  nhất,  chúng  ta  phải  tinh  tấn  tu  học, 

gặp đƣợc pháp môn này không dễ! 

Những gì trong kinh nói, những ngƣời nối huệ mạng Phật, đều là thiện căn 

vô cùng sâu dày, quá khứ cúng dƣờng vô số chƣ Phật Nhƣ Lai. Đƣợc Phật Di 

Đà gia trì, đƣợc Chƣ Phật gia trì, lại trở về nhân gian. Những ngƣời nào? Phải 

chăng  là  cƣ  sĩ  Hạ  Liên  Cƣ?  Ông  đến  để  làm  gì?  Ông  đến  để  giúp  chúng  ta 

chỉnh lý kinh điển, đến để hội tập cho chúng ta quyển sách hay, để 9000 năm 

thời kỳ mạt pháp có thể nƣơng vào bản này mà đƣợc độ. Phải chăng là Hoàng 

Niệm Tổ? Đúng vậy, ông đến để làm gì? Ông đến để hội tập chú giải. Chú giải 

không phải của Hoàng Niệm Tổ, trong chú giải có 83 bộ kinh Phật, có 101 bộ 

luận chú của các bậc tổ sƣ, còn có 9 bộ của các tổ sƣ đại Đức Tịnh tông của 

Hàn quốc và Nhật bản. Thế nên chú giải này là tập chú, tập các kinh mà các tổ 

sƣ đại đức giải thích về bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, tổng cộng có 193 loại, là 

tập chú. 

Hiện  nay  hai  vị  này  đã  ra  đi,  việc  này  chúng  ta  phải  gánh  vác,  chúng  ta 

chịu biết bao áp lực, biết bao gian nan. Chúng ta cũng phải làm để ngƣời đời 

sau noi theo, nhƣ thế nào mới có thể đạt đƣợc lợi ích chân thật của Phật pháp? 

Chắc  chắn  là  “nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu”.  Đạo  lý  chúng  ta 

hiểu,  nhƣng  cần  phải  thể  hiện  cho  ngƣời  khác  thấy.  Chúng  ta  hiểu,  bản  thân 

không thực hành, dễ khiến ngƣời khác hoài nghi, bởi vậy không thể không nổ 

lực thực hành. Phải làm nhƣ thế nào? Ở đây nói rất rõ ràng: Chỉ có giảng dạy, 

không có giảng dạy sẽ biến thành diệt pháp. 

Chúng tôi đã làm suốt 53 năm, 53 năm có giảng dạy, cũng có hành, không 

có chứng. Hành chƣa đủ, chúng ta phải bổ sung việc thực hành, bổ sung bằng 

cách nào? Giới không có, quy củ cũng không, nên ngày nay tại gia không làm 

đúng  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo;  xuất  gia  không  thực  hành  đƣợc  Sa  Di  Luật 

Nghi,  đây  là  không  có  hành.  “Tuy  có  dạy,  nhƣng  không  có  hành,  không  có 

chứng”.  Đây  gọi  là  mạt  pháp,  sau  mạt  pháp  là  diệt  pháp.  Vì  sao  không  thực 

hành  đƣợc?  Không  thể  trách  ngƣời  bây  giờ,  có  liên  quan  đến  hoàn  cảnh,  có 

liên quan đến lịch sử. 

Tập 568  551 



Ngƣời  Trung quốc đã lãng quên giáo huấn của cổ  thánh tiên hiền, ít nhất 

phải 200 năm.  Thời Mãn Thanh thái hậu Từ Hy chấp  chánh, bà lơ là đối với 

truyền thống, đối với Phật giáo. Có thể nói khởi nhân này bắt đầu từ bà ta, bà 

không tôn trọng truyền thống, không tôn trọng Phật giáo. Quý vị xem các đời 

vua của nhà Thanh đều quy y Tam bảo, vị vua nào không tôn trọng Phật giáo! 

Chỉ có bà, bà tự xƣng lão Phật gia, để chƣ Phật Bồ Tát thấp hơn bà, bà là lão 

Phật gia, quý vị xem nhƣ vậy đƣợc chăng? Trên sao thì dƣới vậy, bởi vậy mọi 

ngƣời dần dần coi nhẹ Phật giáo. 

Mãn  Thanh  mất  nƣớc  đến  nay  là  100  năm,  100  năm  trƣớc  đã  lơ  là.  Thời 

gian 100 năm này bài xích, không áp dụng Phật pháp nữa, truyền thống văn 

hóa xƣa cũng không cần. Vì đó là phong kiến, đó là các đế vƣơng ngày xƣa 

dùng để gạt ngƣời, cho rằng Phật giáo là mê tín. Ngƣời giảng kinh thuyết pháp 

quá ít, vô cùng ít  ỏi, bởi thế giảng dạy không còn. Vấn đề này vô cùng quan 

trọng,  nếu  nói  đến  dạy  cũng  không.  Nghĩa  là  giảng  kinh  cũng  không  còn  thì 

không gọi là mạt pháp, mà gọi là diệt pháp, pháp sẽ diệt. Còn có giảng kinh, 

không có tu hành, không có chứng quả, đây gọi là mạt pháp. Giảng kinh cũng 

không còn, Phật pháp sẽ diệt. 

Đối với thời gian mà chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp nói, các kinh nói 

không  giống  nhau.  Các  bậc  cổ  đức  thƣờng  áp  dụng  chánh  pháp  500  năm, 

tƣợng pháp 1000 năm, mạt pháp mƣời ngàn năm, điều này tôi vừa nói xong. 

Những vấn đề này trƣớc đây tôi đều thỉnh giáo đại sƣ Chƣơng Gia, đại sƣ 

dạy tôi nhất định phải tin vào những gì Đức Phật nói. Đức Phật nói, pháp vận 

của  ngài  là  mƣời  hai  ngàn  năm.  Nhƣng  theo  sự  ghi  chép  trong  lịch  sử Trung 

quốc, năm nay là sau Phật diệt độ 3038 năm, không phải hơn 2500 năm, đó là 

ngƣời nƣớc ngoài nói, là 3038 năm. Trƣớc một đời nhƣ hòa thƣợng Hƣ Vân, 

pháp sƣ Đàm Hƣ, pháp sƣ Đế Nhàn, đều dùng niên đại này. 

Nói  cách  khác,  ở  sau  còn  9000  năm,  Phật  pháp  có  bị  diệt  chăng?  Đại  sƣ 

Chƣơng Gia dạy, phải tin vào Đức Phật, Phật pháp không bị diệt. Trong 9000 

năm, Phật pháp có hƣng có suy, đây là điều tất yếu. Bây giờ chúng ta đã tận 

mắt  chứng  kiến,  suy  yếu  đến  tận  cùng,  sẽ  có  ngƣời  đứng  ra  phục  hƣng  Phật 

pháp, là những ai? Là ngƣời tái sanh, không phải ngƣời bình thƣờng, là những 

ngƣời  có  đại  thiện  căn.  Trong  quá  khứ  từng  cúng  dƣờng  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai, 

hiện  nay  đƣợc  Phật  A  Di  Đà,  đƣợc  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  gia  trì,  họ  đầu  thai  đến 

nhân gian, dần dần đƣa Phật pháp trở lại hƣng thịnh nhƣ xƣa. Nhƣng sự hƣng 

thịnh  này  không  phải  ở  thời  đại  chúng  ta,  ít  nhất  là  năm  đời  sau.  Giống  nhƣ 

một ngƣời bị bệnh, sau  một cơn bệnh nặng,  muốn hồi phục sức khỏe phải từ 

từ,  phải  có  một  thời  gian  nghỉ  ngơi.  Thế  nên  ngày  nay  quan  trọng  nhất,  phải 

552  Tập 568 



chú ý đến nền móng, không thể làm nền móng sụp đổ. Thắp lửa tƣơng truyền, 

một ngƣời cũng đƣợc. 

Giống nhƣ tổ sƣ Đạt Ma ở Trung quốc chỉ đơn truyền, một đời chỉ truyền 

một  ngƣời,  truyền  đến  Lục  tổ  mới  thật  sự  phát  triển  rộng  rãi.  Lục  tổ  truyền 

đƣợc 43 ngƣời, 43 ngƣời này truyền bá khắp Trung quốc. Bởi thế Phật pháp 

phục hƣng lại ít nhất phải năm đời, không nên cho rằng đời này của chúng ta, 

và đời sau là có thể phục hƣng, không thể. Nguyên khí tổn thƣơng quá nặng, 

không khôi phục nhanh nhƣ vậy đƣợc. Phải lƣu ý thắp lửa tƣơng truyền, nếu 

gặp  đƣợc  những  ngƣời  tái  sanh,  tin  thật,  thật  sự  buông  bỏ,  có  thể  chịu  đựng 

gian  nan,  thật  sự  trì  giới,  y  giáo  phụng  hành.  Ngƣời  nhƣ  vậy,  chúng  ta  phải 

toàn tâm toàn lực bồi đắp cho họ, đào tạo họ. 

Một đời có  một ngƣời là đƣợc, không tệ, có hai ba ngƣời là điều rất khó. 

Phải ba bốn đời sau, mới nhìn thấy đƣợc hiện tƣợng phục hƣng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Khi chánh pháp diệt, là chỉ thời tƣợng 

pháp và mạt pháp. Trƣớc mắt đúng là thời kỳ mạt pháp, chúng sanh trong thời 

này thiện căn không nhƣ trƣớc”, thiện căn không bằng đời trƣớc. “Nhƣng trong 

đó nhất định vẫn có ngƣời trong đời trƣớc rộng tu các công đức, hiện tại ngƣời 

cúng Phật niệm Phật”. Chúng ta thƣờng nghe nói có hạng ngƣời này, chúng ta 

phải làm gƣơng tốt cho họ, phải dẫn đầu làm gƣơng để ngƣời khác noi theo. 

Cần có tín tâm, cần có nguyện tâm, nhất tâm nhất ý học tập truyền thống 

của thánh hiền, học tập Phật pháp đại thừa. Học tập nhƣ thế nào? Bất luận là 

thế pháp hay Phật pháp, chỉ có một đạo lý_Trong Tam Tự Kinh nói: “Đạo dạy 

học,  quý  ở  chổ  tinh  chuyên”,  Phật  pháp  thƣờng  nói:  “Nhất  môn  thâm  nhập, 

trƣờng thời huân tu”, điều này quan trọng hơn tất cả.Bản thân cần phải đầy đủ 

những  điều  kiện,  tổ  sƣ  Ấn  Quang  nói  là  thành  kính,  chân  thành  cung  kính. 

Ngài nói: Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính 

đƣợc mƣời phần lợi ích. Thành kính biểu hiện ở đâu? Biểu hiện ở chổ tôn sƣ 

trọng đạo. 

Ngƣời này bất hiếu cha mẹ, không coi trọng giáo huấn thánh hiền, không 

coi trọng kinh điển Phật pháp, họ sẽ chẳng học đƣợc gì cả. Nếu nhƣ hiếu thuận 

cha  mẹ,  tôn  sƣ  trọng  đạo,  ngƣời  này  có  năng  lực  làm  đƣợc,  sẽ  có  năng  lực 

truyền thừa. Chúng ta nên đặc biệt vun bồi những ngƣời nhƣ vậy, phải tận lực 

giúp họ, thành tựu họ. Họ là truyền nhân của truyền thống văn hóa, là truyền 

nhân của Phật pháp đại thừa. Chúng ta phải biết điều này, đây là vô lƣợng vô 

biên công đức. 

Học phải chuyên, không đƣợc tạp, không cần nhiều. Mục tiêu tu học Phật 

pháp  là  gì?  Là  khai  trí  tuệ,  khai  ngộ.  Không  phải  nói  ta  đọc  bao  nhiêu  kinh 

Tập 568  553 



sách, không liên quan. Nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ, nhất định phải 

tuân thủ ba thứ lớp của tam vô lậu học. 

Sau khi Phật pháp truyền đến Trung quốc, Nho giáo áp dụng phƣơng pháp 

này. Nho giáo cũng áp dụng giới định tuệ, Đạo giáo cũng áp dụng nó. Bởi thế 

2000  năm  nay,  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo  xuất  hiện  không  biết  bao  nhiêu  cao 

nhân, đều dùng phƣơng pháp này. Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, 

không phải giả. Điểm này chúng ta nên lãnh hội sâu sắc, phải tinh tấn học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 









Tập 569 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:31.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  751,  bắt  đầu  xem  từ  câu  thứ  hai  hàng 

thứ nhất. 

“Khi chánh pháp diệt, rộng chỉ tƣợng pháp và mạt pháp. Hiện tại đúng là 

thời kì  mạt pháp,  chúng sanh thời này, thiện căn thua  ngày xƣa, nhƣng trong 

đó nhất định vẫn có ngƣời trong đời trƣớc tu nhiều công đức, là ngƣời hiện tại 

cúng Phật niệm Phật. Nên gọi là trồng các thiện căn, đã từng cúng dƣờng vô 

lƣợng chƣ Phật”. 

Chúng ta đọc đoạn văn này cảm khái rất sâu sắc, trong Nhân Vƣơng Kinh 

Sớ nói rất hay. Thực tế mà nói, Phật pháp không phải định pháp, Phật pháp rất 

hoạt  bát  sống  động.  Trong  chánh  pháp  có  tƣợng  pháp,  có  mạt  pháp;  trong 

tƣợng pháp có chánh pháp, cũng có mạt pháp; trong mạt pháp cũng có chánh 

pháp, cũng có tƣợng pháp. Điều này quý vị đồng học có hiểu chăng? Nếu hiểu 

đƣợc cách nói này của Nhân Vƣơng Kinh Sớ, quý vị sẽ biết, thế nào là chánh 

pháp?  Có  dạy  có  hành,  có  quả  có  chứng,  có  đƣợc  quả  chứng,  đây  là  chánh 

pháp. Chúng ta ngày nay có dạy có hành, niệm Phật thật sự vãng sanh, hành là 

gì? Hành rất quan trọng, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra 

tất cả đều buông bỏ hết, nhất định vãng sanh thế giới Cực Lạc, đây là thời gì? 

554  Tập 569 



Là  thời  chánh  pháp.  Đại  chúng  sống  trong  mạt  pháp,  quý  vị  trú  trong  chánh 

pháp, quý vị có biết chăng? Cần phải hiểu đạo lý này. 

Sanh  vào  đâu  là  chánh  pháp?  Sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  cũng 

chính là nói thƣợng phẩm thƣợng sanh. Đại sƣ Thiện Đạo nói: Tứ độ tam bối 

cửu  phẩm,  luôn  ở  chỗ  gặp  duyên  khác  nhau.  Ngày  nay  chúng  ta  gặp  nhân 

duyên tốt, sống trong thời chánh pháp. Tiếp theo, gặp đƣợc nhân duyên, đã gặp 

đƣợc nhân duyên rồi: có dạy, có giảng kinh, có nghiên cứu kinh giáo, cũng có 

hành, không có chứng. Có thể vãng sanh, vãng sanh đến cõi phàm thánh đồng 

cƣ,  đó  chính  là  tƣợng  pháp,  có  nhiều  chăng?  Nhiều!  Rất  nhiều.  Niệm  Phật 

vãng sanh vào cõi đồng cƣ, cõi phàm thánh đồng cƣ. Sanh đến cõi phàm thánh 

đồng cƣ, cũng đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Họ ở thế 

giới  Cực  lạc,  trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực  không  có  gì  khác  với  cõi  thật  báo, 

chúng ta phải hiểu đạo lý này. Nếu ngày nay chúng ta gặp đƣợc, có dạy có học, 

không  chịu  niệm  Phật,  hoặc  là  niệm  Phật  tâm  không  chuyên,  còn  nghĩ  đến 

những  điều  tạp  nham  của  thế  gian,  rốt  cuộc  tay  chân  luống  cuống  không  thể 

vãng sanh, đó là gì? Đó là thời mạt pháp. Nếu nhƣ không có dạy, ở đây không 

có giảng kinh, không có học tập kinh giáo, đó chính là diệt pháp, sau mạt pháp 

là diệt pháp. 

Từ điểm này chúng ta hiểu đƣợc, giảng kinh dạy học rất quan trọng! Chỉ 

cần có giảng kinh dạy học, không có ai thực hành, không có ngƣời thật sự vãng 

sanh, đó cũng là mạt pháp. Không còn giảng kinh dạy học, pháp sẽ diệt. Bởi 

thế bốn loại pháp: Chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp, diệt pháp trong một thế 

gian, đồng thời xuất hiện. Vào thời Đức Thế Tôn cũng có, Trung quốc các đời 

cũng có, ngày nay cũng có, ngoại quốc cũng có, không có chỗ nào thời nào mà 

không có, đây là sống. 

Trong  thời  đại  hiện  tại  này,  trên  thế  giới  ngƣời  không  tin  Tôn  giáo  ngày 

càng nhiều. Chúng tôi kiến nghị lên Vatican, nhất định phải kêu gọi, mỗi Tôn 

giáo  phải  quay  lại  với  nền  giáo  dục.  Phải  dạy  học,  phải  tu  hành  chơn  chánh, 

phải có thành tựu thật sự, đó chính là chánh pháp của họ. 

Hiện  tại  tuy  là  thời  kỳ  mạt  pháp,  đích  thực  có  một  số  ngƣời_chúng  sanh 

thiện  căn  không  nhƣ  trƣớc,  là  chỉ  đại  đa  số,  nhƣng  vẫn  còn  số  ít  gần  giống 

ngƣời  xƣa,  thậm  chí  có  số  ít  vƣợt  qua  ngƣời  xƣa,  thật  sự  đặt  Phật  A  Di  Đà 

trong tâm. Ngoài Phật A Di Đà ra, không có bất kỳ ý niệm nào nữa, ngƣời này 

vƣợt qua ngƣời xƣa. Vì sao vậy? Chúng ta tin họ chắc chắn đƣợc thƣợng phẩm 

thƣợng sanh. Y theo giáo huấn trong bộ kinh điển này, lý luận, đạo lý của bộ 

kinh điển này, biến thành tƣ tƣởng của chính mình. Tất cả giáo huấn trong này, 

Tập 569  555 



biến thành hành vi cuộc sống của chúng ta, sao nó không phải là chánh pháp? 

Chánh pháp 100%. 

Cho  nên,  sanh  trong  chánh  pháp,  tƣợng  pháp,  mạt  pháp,  diệt  pháp  đều  là 

bản thân tình nguyện. Bản thân chúng ta bằng lòng sanh vào giai đoạn nào, thì 

sanh vào giai đoạn đó, đây gọi là đƣợc đại tự tại. Trong thời đại hiện nay vẫn 

có,  nếu  không  có,  thiên  tai  chắc  chắn  rất  khủng  khiếp?  Địa  cầu  bị  hủy  diệt. 

Chắc chắn có ngƣời trong đời quá khứ rộng tu các công đức, hiện tại vẫn có 

ngƣời cúng Phật, niệm Phật. 

Cúng Phật nhất định phải hiểu đƣợc ý nghĩa của nó, Đức Phật cần chúng ta 

cúng  dƣờng  chăng?  Không  cần.  Chúng  ta  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  cúng 

dƣờng? Y giáo tu hành cúng dƣờng, là chơn chánh cúng dƣờng Phật, ngoài ra 

Phật không cần gì cả. Nghĩa là hy vọng quý vị y giáo tu hành, hy vọng quý vị 

ngay trong đời này thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh, đây gọi là công phu chân 

thật.  Không  những  chúng  ta  chắc  chắn  vãng  sanh,  mà  vãng  sanh  còn  đƣợc 

nâng cao phẩm vị, vì sao vậy? Vì cúng Phật, phẩm vị càng cao Phật càng hoan 

hỷ, không thể không biết đạo lý này. Vì sao Phật hoan hỷ? Phật hoan hỷ vì quý 

vị thật sự thành tựu, quý vị thành tựu mới thật sự có thể độ chúng sanh. Phật 

không  phải  vì  bản  thân,  cũng  không  phải  vì  quý  vị,  mà  vì  tất  cả  vô  lƣợng 

chúng  sanh  đau  khổ.  Quý  vị  xem,  lại  có  thêm  một  vị  Phật  nữa  để  độ  chúng 

sanh, càng nhiều Phật Bồ Tát độ chúng sanh càng tốt. Đây là điều Phật hoan hỷ 

nhất, gọi là chân thật cúng dƣờng. 

“Nên gọi là trồng các gốc thiện”, gốc thiện hiện nay chúng ta đều biết, gốc 

thiện  là  gì?  Nhất  tâm  xƣng  niệm  Phật  A  Di  Đà  chính  là  gốc  thiện.  “Đã  từng 

cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật”, lấy gốc thiện này hồi hƣớng cúng dƣờng tất 

cả chƣ Phật Nhƣ Lai, là chân thật cúng dƣờng. Lấy gì để cúng dƣờng? Dùng 

thiện  căn  tu  hành  của  chúng  ta  để  cúng  dƣờng.  Thiện  căn  của  thế  pháp  là 

không tham, không sân, không si. Bây giờ chúng ta nói đến năm điều: không 

ngạo mạn, không hoài nghi. Tham sân si mạn nghi đều đoạn, đây là thiện căn. 

“Chúng sanh”, bên dƣới giải thích về chúng sanh, chúng sanh nghĩa là gì? 

Trong Di Đà Yếu Giải nói: “Trƣớc Đẳng giác đều gọi là chúng sanh”, đây là ý 

nghĩa của chúng sanh, vô cùng rộng lớn. Từ Đẳng giác Bồ Tát trở xuống đều 

gọi  là  chúng  sanh,  trên  Đẳng  giác  thì  sao?  Diệu  giác  Nhƣ  Lai,  quả  Phật  cứu 

cánh  viên  mãn,  chỉ  có  một  vị  này.  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói: Từ Đẳng giác đến sơ trú Bồ Tát đều là chúng sanh. 

41 địa vị này, đại sƣ Huyền Trang dịch là giác hữu tình, hữu tình chính là 

chúng sanh,  nhƣng  họ  đã  giác ngộ,  họ  không  mê.  Chúng  sanh  trong  lục  đạo 

556  Tập 569 



không  giác  ngộ,  thông  thƣờng  hữu  tình  chúng  sanh  không  giác  ngộ.  Những 

chúng sanh này đã giác ngộ, giác ngộ thì gọi là Bồ Tát. 

“Thế nên trong chúng sanh, trên có thể có Đẳng giác đại sĩ, ở dƣới lục thú 

phàm phu, chúng ta đều ở trong đó”. Trong kinh nói: “Khi có chúng sanh”, đây 

là  bao  gồm  chúng  ta  trong  đó,  chúng  ta  có  phải  chăng?  Xem  có  lãnh  hội  khi 

nghe bộ kinh này chăng, có cảm nhận chăng. Có lãnh hội, có cảm nhận, thật sự 

phát tâm, chúng ta ở trong đó. Hoằng dƣơng chánh pháp, chánh pháp cửu trú, 

chúng ta có sứ mạng, có thể làm đƣợc. Khiến chánh pháp cửu trú ở thế gian, có 

hai  hạng  ngƣời:  một  ngƣời  là  hoằng  pháp,  một  ngƣời  hộ  pháp,  hoằng  và  hộ 

phải hợp tác mật thiết.      Ngƣời hoằng pháp nhất tâm nhất ý chuyên chú trên 

bộ kinh này, học làu thông kinh điển. Tôi không gọi là nghiên cứu, mà gọi là 

học thông suốt, thông suốt nhất định phải tự mình làm đƣợc. Thực tế mà nói, 

quý  vị  biết  bao  nhiêu  thì  có  thể  làm  bấy  nhiêu.  Nếu  làm  không  đƣợc,  chứng 

minh quý vị không biết, không thấu hiểu. 

Lời này trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, ngài nói Phật pháp khó 

hiểu  dễ  hành,  quý  vị  biết  sao  có  chuyện  làm  không  đƣợc?  Nếu  không  làm 

đƣợc, tức là không biết. Lúc đó tôi nghe lời này, có cảm nhận rất sâu sắc, nghĩ 

lại thấy rất có lý. Nhƣng một số ngƣời lại nói, tôi biết nhƣng không làm đƣợc, 

biến thành gì? Biết dễ khó hành, rất dễ hiểu, nhƣng tôi làm không đƣợc, thầy 

nói cái biết đó là giả, không phải thật. 

Điều  này  60  năm  trƣớc,  đại  sƣ  nói  với  tôi  nhƣ  vậy,  ông  nhấn  mạnh,  đặc 

biệt  nhấn  mạnh  Phật  pháp khó hiểu  dễ  hành.  Hành  rất  dễ,  nhƣng  thật  sự  khó 

hiểu. Nên nói, hiểu triệt để, biết đƣợc, tự nhiên sẽ làm đƣợc. 

Vì sao có những hiện tƣợng này, khiến chúng ta sanh ngộ nhận? Chúng ta 

nghĩ lại, trong đó cũng không phải không có đạo lý. Đó chính là chúng ta đối 

với  những  hiện  tƣợng  trƣớc  mắt,  đây  là  hiện  tƣợng  giả,  chƣa  thật  sự  hiểu  rõ 

ràng, tất cả đều tƣởng là thật. Tham  luyến, không buông đƣợc. Nếu hiểu thật 

sự,  tất  cả  những  hiện  tƣợng  này  đều  là  hƣ  không.    Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói: 

“Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, chỉ có Phật a Di Đà là 

thật. Nếu thật sự hiểu, trong tâm quý vị còn có những thứ dơ bẩn chăng? Còn 

có tạp niệm chăng? Không thể. Những điều này chúng ta ngày ngày đọc, nói ra 

đều biết, đều nói đƣợc, nhƣng không làm đƣợc. Đó chính là tiêu chuẩn của đại 

sƣ Chƣơng Gia, quý vị chƣa thật sự hiểu thấu triệt, mà chỉ nghe ngƣời ta nói, 

hoàn  toàn  chƣa  vào  cảnh  giới  này.  Chúng  ta  phải  thừa  nhận  điều  này,  thừa 

nhận  mới  có  tiến  bộ,  mới  có  thể  không  gián  đoạn  việc  học.  Nếu  không  thừa 

nhận, cho rằng chúng ta đều biết, nhƣ vậy vĩnh viễn không có tiến bộ, mà chỉ 

dừng  lại  một  chỗ.  Chúng  ta  không  làm  đƣợc,  khẳng  định  chúng  ta  biết  chƣa 

Tập 569  557 



thấu triệt, vẫn chƣa thật sự ro ràng. Ta vẫn có thể tiếp tục nỗ lực, để hiểu nó rõ 

ràng triệt để hơn. 

Những  vấn  đề  này,  kết  hợp  với  khoa  học  hiện  đại,  báo  cáo  thành  quả 

nghiên cứu khoa học của họ, có thể giúp chúng ta rất lớn, vì sao vậy? Trong 

kinh nói: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, khoa học đã chứng minh, đây 

không phải giả. Các nhà khoa học này họ không phải học Phật, họ chƣa từng 

đụng đến kinh Phật, nhƣng báo cáo nghiên cứu của họ lại giống nhƣ trong kinh 

Đức  Phật  nói  vậy.  Điều  này  chúng  ta  phải  đặc  biệt  lƣu  ý,  phải  tỉ  mỉ  dùng 

những điều này để giúp chúng ta quán tƣởng. Nghĩa là giúp chúng ta nhìn thấu, 

nhìn thấu tự nhiên buông bỏ. Tập khí phiền não của chúng ta rất nặng, đây là 

thật, không phải giả, dùng phƣơng pháp gì để đối trị? Pháp môn niệm Phật rất 

tiện lợi, quý vị nói đoạn tận, nói thì quá dễ. Chúng ta chỉ có một ý niệm sẽ dễ 

hơn, ý niệm này là gì? Một ý niệm chính là A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật 

ra không có tạp niệm nào khác. 

Phƣơng pháp này rất hay, rất dễ áp dụng, nhƣng căn bản của phƣơng pháp 

này là phải nhìn thấu, nhƣ vậy mới thật sự yên tâm, áp dụng phƣơng pháp này. 

Chỉ cần áp dụng, không cần thời gian dài. Quý vị dùng ba ngày, năm ngày, quý 

vị sẽ phát hiện mình đƣợc đại tự tại, có thể đạt đƣợc pháp hỷ sung mãn. Trong 

kinh  nói:  “ban  cho  lợi  ích  chân  thật”,  đã  đạt  đƣợc  lợi  ích  chân  thật,  thật  sự 

đƣợc đại tự tại. 

“Những  chúng  sanh  này,  do  nhiều  đời  trƣớc  cúng  dƣờng  chƣ  Phật,  niệm 

Phật tu thiện, nhờ oai thần của Nhƣ Lai này gia hộ, nên đời này có thể đạt đƣợc 

pháp môn rộng lớn nhƣ vậy”. Những lời này đều là nói với chúng ta, ngày nay 

chúng ta gặp đƣợc. Bộ kinh điển này,  câu Phật hiệu này chính là “pháp môn 

rộng lớn”, chúng ta gặp đƣợc, biết bao nhiêu ngƣời mong muốn, Bồ Tát muốn 

cũng không đạt đƣợc. Ngày nay vì sao chúng ta gặp đƣợc? Những gì ở đây nói, 

chúng ta phải lãnh hội sâu sắc. Trong nhiều đời kiếp quá khứ từng tu pháp môn 

này, trong đời đời kiếp kiếp từng cúng dƣờng chƣ Phật Nhƣ Lai. Có niệm Phật 

tu thiện căn, trong A lại da có căn này, trong A lại da thức có chủng tử này, có 

những công đức này, cho nên bây giờ tiếp xúc, gặp đƣợc duyên này, Phật lực 

gia trì. Sau khi gặp có thể tin, cũng là Phật lực gia trì, có thể hiểu vẫn là Phật 

lực gia trì. Phật lực gia trì bao nhiêu, mỗi ngƣời không giống nhau. Đây là đạo 

lý gì? Bản thân chúng ta có bao nhiêu công đức. Chúng ta có một phần, Phật 

gia  trì  một  phần;  chúng  ta  có  hai  phần,  Phật  gia  trì  hai  phần.  Chúng  ta  càng 

tinh tấn, Phật gia trì ngày càng nhiều, điều này rất rõ ràng. 

26  tuổi,  lần  đầu  tiên  tôi  gặp  thầy  Phƣơng,  tôi  theo  Thầy  học  triết  học, 

không ngờ đến một mục lớn của triết học, thầy giảng cho tôi về một mục gọi là 

558  Tập 569 



Triết Học Kinh Phật. Khiến tôi nhận thức đƣợc kinh Phật, hóa giải những điều 

ngộ nhận của chúng tôi đối với Phật giáo. Bao nhiêu năm về sau, tôi từng bƣớc 

từng bƣớc nâng cao lên. Đây chính là chúng ta nhiều hơn một chút, Phật sẽ gia 

hộ thêm một chút. Chúng ta lại nhiều hơn một chút, Phật lại gia hộ nhiều hơn 

một chút. Nhƣ vậy chúng ta mới biết ân lớn của Phật, xƣa nay chƣa từng từ bỏ 

chúng ta. 

Chúng ta thật sự để Phật A Di Đà trong lòng, đem tâm này đổi thành Phật 

A Di Đà. Tôi tin rằng, gia trì của Phật là sự gia trì viên mãn. Không thật sự để 

Phật A Di Đà trong lòng, sự gia trì của Phật không đƣợc viên mãn. Không phải 

ngài không viên mãn, mà chúng ta không viên mãn. Gia trì của Phật chắc chắn 

là tƣơng đối, chúng ta có mƣời phần công đức, ngài gia trì mƣời phần. Chúng 

ta có 20 phần công đức, ngài gia trì 20 phần, điều này động viên chúng ta rất 

lớn, động viên chúng ta thực hành. Nhƣ vậy mới thật sự đạt đƣợc. 

Chúng ta gặp đƣợc pháp môn này,“nên hạnh phúc may mắn rất lớn, tuyệt 

đối đừng bỏ qua”, đời này chúng ta đã gặp đƣợc cơ hội thành Phật, nếu gặp 

pháp môn khác không thể thành Phật. Gặp đƣợc tiểu thừa, cao nhất là thành A 

la hán; gặp đƣợc đại thừa, cao nhất là Bồ Tát. Gặp đƣợc Tịnh tông, đây là Tịnh 

độ  tam  kinh,  quý  vị  chắc  chắn  thành  Phật.  Pháp  môn  này  là  pháp  môn  vô 

thƣợng. 

“Nên nhiếp thủ thọ trì, tức có thể đạt đƣợc nhất thiết trí trí rộng lớn”, nhất 

thiết trí trí chính là thành Phật. Trí tuệ của Phật ở nơi quả địa, cũng gọi là nhất 

thiết chủng trí. Nhất thiết trí trí chính là nhất thiết chủng trí, quý vị có thể đạt 

đƣợc. Quảng đại là Nhƣ Lai ở nơi quả địa, cũng chính là trí tuệ viên mãn trong 

tự tánh hiển lộ ra. Những gì quý vị đạt đƣợc, nói thực tế đều là trong tự tánh 

vốn có. Trong tự tánh không có, làm cách nào cũng không đạt đƣợc. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta:  Tất  cả  chúng  sanh 

đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, cho nên không có gì ở bên ngoài tự tánh 

cả. Đức Phật thƣờng nói: “Ngoài tâm không có pháp”, tâm đó chính là tự tánh, 

chính là chân tâm: “Ngoài pháp không có tâm”, tâm và pháp là một không phải 

hai. Ngày nay chúng ta mê thất tự tánh, không biết thật tƣớng các pháp. 

Chúng ta minh bạch, nhƣ thế nào mới minh bạch? Buông bỏ chƣớng ngại 

sẽ  minh  bạch,  chƣớng  ngại  là  vọng  tƣởng,  là  phân  biệt,  là  chấp  trƣớc,  là  tạp 

niệm. Chỉ cần buông bỏ những thứ này, chúng ta không còn chƣớng ngại, trí 

tuệ và đức tƣớng của tự tánh liền hiện tiền. Bởi vậy tự tánh Di Đà, tự tánh Tịnh 

độ, nói duy tâm Tịnh độ chính là tự tánh Tịnh độ. Trong cảnh giới này rất có 

thể,  giống  nhƣ  ngài  Huệ  Viễn  lúc  đó.  Hoặc  là  ở  trong  định,  hoặc  là  ở  trong 

Tập 569  559 



mộng, quý vị thấy đƣợc thế giới Cực Lạc, thấy đƣợc Phật A Di Đà, vì sao vậy? 

Trong tâm thật sự có Phật, sẽ có những vấn đề này phát sanh. 

Chúng  ta  nằm  mộng  đều  rất  lẫn  lộn,  từ  trong  mộng  biết  đƣợc  tâm  không 

thanh  tịnh,  tu  học  không  đƣợc  nhƣ  pháp.  Nếu  tâm  thanh  tịnh,  tu  hành  nhƣ 

pháp, ngày ngày giao tiếp với Phật Bồ Tát. 

Bên dƣới nói “nhiếp thủ”, chính là đoạn trƣớc trong kinh nói nhiếp thủ thọ 

trì.  Đầu  tiên  nói  về  nhiếp  thủ.  Trong  Vãng  Sanh  Luận  nói:  “Tất  cả  y  chánh 

trang nghiêm của thế giới Cực Lạc đều do công đức thành tựu, lƣợc thuyết về 

nhập nhất pháp cú, nhất pháp cú gọi là thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú, gọi là trí 

tuệ chân thật vô vi pháp thân”. Câu này trong Vãng Sanh Luận, ở đây Hoàng 

Niệm Tổ dẫn chứng nhiều nhất, dẫn chứng khoảng mƣời mấy lần, nên câu này 

chúng ta rất quen thuộc. Nhiều lần dẫn chứng nhƣ vậy, hay nói cách khác, câu 

này vô cùng quan trọng, sợ chúng ta quên, đây là Phật Bồ Tát, là quý ngài từ 

bi.  Vì  phàm  phu  lục  đạo  rất  dễ  quên,  mà  còn  làm  biếng,  giải đãi  biếng nhác. 

Một bộ kinh xem qua một lần, không muốn xem lần thứ hai, nhƣ vậy phải làm 

sao? Câu này trong kinh nói ba bốn mƣơi lần, quý vị xem bộ kinh này, cũng 

xem ba bốn mƣơi lần, đây là cách hay! Những điều khác không nhớ đƣợc, suy 

nghĩ lại trong kinh này nói gì, chỉ nhớ đƣợc câu này, vì sao vậy? Vì nói quá 

nhiều  lần,  tự  nhiên  sẽ  nhớ,  đây  là  một  phƣơng  tiện  thiện  xảo  trong  dạy  học, 

chúng  ta  phải  lãnh  hội  sâu  sắc  ý  này,  không  sợ  phiền  phức,  chính  là  tạo  ấn 

tƣợng sâu sắc cho ngƣời học. 

Thế  giới  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm,  nhất  thiết  trang  nghiêm  là  công 

đức  thành  tựu,  công  đức  gì?  Công  đức  48  nguyện  và  năm  kiếp  tu  hành  của 

Phật  A  Di  Đà  khi  còn  ở  nhân  địa  thành  tựu.  Ta  không  chân  tu,  làm  sao  có 

thành tựu đƣợc? Ngƣời thế gian cũng có chân tu, họ tu gì? Tu thật, không phải 

tu  giả!  Họ  tu  sát  đạo  dâm  vọng,  họ  tu  tham  sân  si  mạn,  thành  tựu  điều  gì? 

Thành  tựu  tam  đồ.  Họ  cũng  rất  dụng  tâm,  chuyên  tâm,  nhất  tâm  nhất  ý  tu. 

Những điều họ tu là gì? Một bên là tu thuần tịnh thuần thiện, một ngƣời là tu ô 

nhiễm vô cùng. Họ tu khác nhau, nên quả báo khác nhau, công đức cũng khác 

nhau. Chánh diện gọi là công đức, phản diện gọi là tội nghiệt. Tất cả bất thiện 

gọi là tội nghiệt, họ đều đang tu. Từ đó cho thấy, giáo dục quan trọng biết bao. 

Giáo  dục  ngày  xƣa,  đều  dạy  ngƣời  chánh  diện,  không  có  mặt  phụ.  Giáo  dục 

bây giờ mặt phụ nhiều, chánh diện ít. Nếu toàn bộ là tiêu cực, đó chính là thảm 

họa của địa cầu. 

Từ đây khiến chúng ta liên tƣởng đến, trong kinh Đức Phật nói cho chúng 

ta  về  đại  tam  tai,  từ  đâu  mà  có?  Đại  tam  tai  khi  nào  phát  sanh?  Diệt  pháp. 

Thiện pháp hoàn toàn không có, không có ai nói, không có ai dạy. Những gì họ 

560  Tập 569 



dạy, họ nói toàn là tiêu cực, đều là tham sân si mạn, đều là sát đạo dâm vọng. 

Lúc này những thứ chiêu cảm đến, chính là thiên tai của trời đất. Lũ lụt ngập 

chìm địa cầu, đây việc nhỏ, không lớn. Hỏa tai của đại tam tai thiêu đốt đến 

Trời  sơ  thiền,  dƣới  Trời  sơ  thiền  là  Dục  giới,  hoàn  toàn  không  còn.  Hỏa  tai 

thiêu đốt đến Trời nhị thiền, phong tai phá hoại Trời tam thiền. Đó mới thật 

đáng sợ, đó gọi là thảm họa của trời đất. 

Điều này trong kinh nói: “tam thiên đại thiên thế giới mãn trung đại hỏa”, 

đó là hỏa tai trong đại tam tai- mãn trung đại hỏa. Có hiện tƣợng này chăng? 

Có.  Chúng  ta  từ  trên  kính  viễn  vọng  thiên  văn,  nhìn  thấy  bầu  trời  ban  đêm, 

đích thực có tinh hệ. Không phải tinh cầu, một tinh hệ đã nổ tung, toàn bộ tinh 

cầu  đều  bị  thiêu  hủy.  Thái  dƣơng  là  một  hỏa  cầu,  buổi  tối  chúng  ta  nhìn  lên 

bầu  trời,  chỉ  cần  là  phát  quang,  quý  vị  thấy  ánh  sáng  đó  cứ  chớp  nháy  chớp 

nháy, toàn là hỏa cầu. Từng đám từng đám lửa, lớn bao nhiêu? Có khi lớn hơn 

nhiều so với mặt trời, mặt trời ở trong không trung không phải là tinh cầu lớn, 

chỉ thuộc bậc trung. Quý vị xem, mặt trời lớn hơn địa cầu 130 vạn lần, địa cầu 

so với mặt trời chỉ là một chút, quá nhỏ nhoi. Nhƣng tinh cầu lớn hơn mặt trời, 

đều phóng quang, đều là bùng cháy, không biết có bao nhiêu. 

Hiện  nay  chúng  ta  học  Phật  hiểu  đƣợc,  lửa  từ  đâu  mà  có?  Từ  tức  giận, 

sân nhuế  mà có.  Vũ trụ, trong vũ trụ lớn có bao nhiêu chúng sanh. Sân nhuế 

biến hiện ra hỏa tai, tham lam biến hiện ra thủy tai, ngu si biến hiện ra phong 

tai, phong tai này thổi bay toàn bộ tinh cầu, đây là đại tam tai. 

Đức Phật dạy chúng ta, một câu là có thể giải quyết đƣợc vấn đề. Câu này 

chính là: “Cần tu giới định tuệ, tức diệt tham sân si”. Trong tâm con ngƣời đầy 

đủ giới định tuệ, không có tham sân si, ngƣời này sẽ không gặp tam tai. Vì sao 

vậy? Vì trong tự tánh của họ không có tam tai, tam tai là trong vọng niệm mới 

có, trong A lại da có, mạt na thức trong A lại da. Trong đó có chủng tử của tam 

tai,  có  gốc  rễ  của  tam  tai.  Vì  chúng  ta  có,  nên  thƣờng  hay  nổi  nóng,  thƣờng 

cảm thấy cái này không vừa ý, cái kia không vừa lòng, Mạt na thức đang quấy 

phá.  Chuyển  đổi  Mạt  na,  ngã  chấp  sẽ  phá  đƣợc,  bình  đẳng  tánh  trí  liền  hiện 

tiền.  Vừa  chuyển  đổi,  trong  đại  thừa  gọi  là  Bồ  Tát,  thật  gọi  là  chuyển  phàm 

thành thánh, họ  sẽ thành Bồ Tát. Chuyển đổi đệ lục ý thức là A la hán, Bích 

Chi Phật, tâm thanh tịnh hiện tiền, kiến tƣ phiền não không còn. Chuyển đổi vô 

thỉ  vô  minh,  quý  vị  sẽ  thành  nhất  thiết  trí.  Vô  thỉ  vô  minh  phiền  não  chuyển 

đƣợc là không khởi tâm không động niệm, trong tất cả cảnh giới không khởi 

tâm không động niệm. Có thể làm đƣợc chăng? Đƣợc, làm nhƣ thế nào? Trong 

cảnh giới này của chúng ta, trong tất cả cảnh giới, khởi tâm động niệm đều là 

A Di Đà Phật. Ngoài Phật A Di Đà ra, tuyệt đối không có ý niệm nào nữa, quý 

Tập 569  561 



vị sẽ rất gần với nó, rất gần gũi. Tuy chƣa chứng đƣợc Diệu giác, nhƣng có thể 

đạt đƣợc Đẳng giác, là vị trí cao nhất của Bồ Tát. 

Bởi thế pháp môn này rất khó đƣợc! Tám vạn bốn ngàn pháp môn, chỉ có 

pháp môn này, bảo chứng quý vị có thể đạt đƣợc. Nếu quý vị tu theo pháp môn 

khác sẽ không đạt đƣợc, nhƣng pháp môn này bảo đảm đạt đƣợc. Tức là phải 

thay đổi, thay đổi gấp, càng sớm càng tốt, không cần do dự: Thôi để vài năm 

nữa! Nhƣng qua vài năm nữa quý vị lại quên mất, mấy năm sau có lẽ tuổi thọ 

đã đến, muốn đổi cũng không đổi đƣợc. Phải thay bây giờ, thay lập tức! 

Nhất pháp cú, trong Vãng Sanh Luận nói nhất pháp cú, nhất pháp cú chính 

là thanh tịnh cú, thanh tịnh cú là gì? Thật ra chính là một câu  A Di Đà Phật, 

nhất pháp cú chính là  một câu  A Di Đà Phật,  thanh tịnh cú cũng là A Di Đà 

Phật. 

Bên dƣới giải thích “trí tuệ chân thật vô vi pháp thân”, vẫn là một câu A Di 

Đà Phật. Toàn bộ đều quy về Phật A Di Đà, là đúng hoàn toàn. Di Đà Yếu Giải 

lại nói: “Nhất nhất trang nghiêm toàn thể lý tánh”. 

Bên dƣới Hoàng Niệm Tổ nói: “Nếu có thể liễu đạt”, liễu là thấu suốt, đạt 

là thông đạt, thật sự thông đạt thấu hiểu thế giới Cực Lạc, tất cả trang nghiêm 

thành  tựu.  “Nhập  nhất  pháp  cú,  từ  sự  đạt  lý,  tức  sự  mà  chân,  đế  tin  vạn  đức 

trang  nghiêm,  nhập  thẳng  vào  trong  một  câu  danh  hiệu.  Tịnh  niệm  liên  tục 

nghĩa là nhiếp thủ”. Chính là một câu danh hiệu, câu này tiếp câu kia. Trong 

câu danh hiệu này, không xen lẫn bất cứ ý niệm nào trong đó, gọi là tịnh niệm. 

Ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật,  tạp  niệm  quá  nhiều,  do  nguyên  nhân  gì? 

Những thứ tạp loạn trong A lại da thức chúng ta chƣa vứt bỏ, vẫn còn trong đó, 

nên  khi  ta  niệm  Phật  nó  lẫn  lộn  cùng  nhau,  ý  niệm  không  thanh  tịnh.  Niệm 

Phật  có  lợi  ích  chăng?  Có,  nhƣng  không  nhiều,  vì  sao  vậy?  Vì  bị  những  tạp 

niệm  này  quấy  nhiễu.  Vốn  là  công  đức  viên  mãn  100%,  nó  quấy  nhiễu  biến 

thành  một  phần  công  đức,  hai  phần  công  đức.            Công  đức  quá  ít,  quá  yếu 

đuối,  hình  nhƣ  không  khởi  tác  dụng.  Không  khởi  tác dụng bản  thân  lại hoài 

nghi: Phật hiệu này là thật hay là giả. Ngày càng tệ hại. 

Bởi  thế  trong  kinh  điển  thƣờng  dạy  chúng  ta,  nhất  định  không  đƣợc  hoài 

nghi,  chắc  chắn  không  đƣợc  hối  hận.  Nỗ  lực  buông  bỏ  những  tạp  niệm  này, 

đừng nghĩ đến những điều này nữa. Trong cuộc sống hằng ngay nhƣ thế nào 

cũng tốt, quý vị sẽ tùy duyên, mọi thứ đều tốt. Có rất tốt, không có cũng rất tốt, 

đừng nghĩ đến nó nữa, quý vị sẽ dần dần thay đổi đƣợc. 

Khi chúng tôi cầu học ở Đài Trung, một hôm thầy Lý giảng kinh, có một 

đồng học cũng đang ở đây nghe kinh. Ngƣời nhà đến tìm, nói rằng nhà ông bị 

cháy, nhà bị cháy. Vị đồng học này giống nhƣ không nghe thấy, nhƣ nhƣ bất 

562  Tập 569 



động, vẫn ngồi nghe giảng kinh, nghe giảng xong mới về nhà. Thầy nói, thật 

sự học Phật phải giống nhƣ vậy, quý vị cần nghe kinh hay cần cứu lửa? Đây 

chính là khảo nghiệm. Thật sự xem việc tu hành nhƣ một công việc, không bị 

cảnh giới bên ngoài làm dao động, nhƣ vậy mới đƣợc. 

Nếu nhƣ khi sắp chết, chúng ta nghe đƣợc, thấy đƣợc một số cảnh giới bên 

ngoài,  liền  lập  tức  khởi  tâm  động  niệm,  nhƣ  vậy  sẽ  không  đến  đƣợc  thế  giới 

Cực  Lạc.  Ý  niệm  vừa  chuyển  lại  đọa  vào  trong  lục  đạo,  rất  đáng  sợ.  Những 

công phu này đều phải luyện tập ngay trong cuộc sống hằng ngày, tùy duyên 

độ nhật, đƣợc đại tự tại. Cảnh giới nào hiện tiền cũng không khởi tâm không 

động niệm, tôi chỉ có một ý niệm, cầu sanh thế giới Cực lạc. Chỉ có một mục 

tiêu, chính là thân cận Phật A Di Đà. Ngoài điều này ra, tâm ta hoàn toàn thanh 

tịnh trong sạch. Đây mới thật sự gọi là tịnh niệm tƣơng tục, đây là nhiếp thủ. 

“Danh hiệu Di Đà, đúng là trí tuệ chân thật vô vi pháp thân”, ở đây nói rất 

rõ  ràng. “Công đức pháp thân không thể  nghĩ bàn”, vì sao vậy? Có thể  hiện 

vạn  pháp.  Quý  vị  xem  khi  ngài  Huệ  Năng  khai  ngộ,  câu  sau  cùng  ngài  nói 

rằng: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”, tất cả pháp thế xuất thế gian, đều 

là do pháp thân hiện. Pháp thân có thể hiện thiên đƣờng, có thể hiện thế giới 

Cực Lạc, có thể hiện thế giới Hoa Tạng. Pháp thân cũng có thể hiện địa ngục, 

có thể hiện ngạ quỷ, súc sanh, tất cả đều hiện đƣợc, công đức không thể nghĩ 

bàn. 

Vì sao hiện nhiều nhƣ vậy? Những thứ pháp thân hiện là bình đẳng, không 

có khởi tâm động niệm, biến thành nhƣ vậy đều do ý niệm của chúng sanh. Tất 

cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh,  tâm  tƣởng  của  ai?  Không  phải  Phật  Bồ  Tát,  các 

ngài không có tâm tƣởng, tâm tƣởng của chúng sanh. Quý vị nghĩ thiện, thiên 

đƣờng xuất hiện; nghĩ điều ác, địa ngục xuất hiện; nghĩ Phật A Di Đà, thế giới 

Cực Lạc xuất hiện; nghĩ Phật Tỳ Lô Giá Na, thế giới Hoa Tạng hiện ra. Nghĩ 

điều gì liền hiện ra điều đó, bởi thế tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Đã là tất cả 

pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh,  vậy  chúng  ta  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  thì  phải 

chuyên nghĩ đến Phật A Di Đà, chuyên nghĩ đến thế giới Cực lạc. Ngoài Phật 

A Di Đà và thế giới Cực Lạc ra, tôi không nghĩ thêm điều gì cả, ta đến thế giới 

Cực Lạc rất nhanh, mà đến đó còn không hề bị chƣớng ngại. Có cần ngƣời trợ 

niệm chăng? Không cần thiết, sợ ngƣời trợ niệm làm phiền nhiễu, vì sao vậy? 

Vì tâm họ không thanh tịnh, họ sẽ phiền nhiễu mình. Ngƣời có công phu thật 

sự,  không  cần  có  ngƣời  trợ  niệm,  bản  thân  đứng  vãng  sanh,  ngồi  vãng  sanh, 

vãng  sanh  khá  lâu  mới  bị  ngƣời  phát  hiện.  Đây  đều  là  biểu  diễn,  làm  gƣơng 

cho chúng ta, thị hiện cho chúng ta thấy. 

Tập 569  563 



“Thọ trì”, thọ là tín thọ, là tiếp nhận, y giáo phung hành. Tôn chỉ của kinh 

này, chính là “phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, tám chữ này là tông 

chỉ của Kinh Vô Lƣợng Thọ, tôn chỉ là gì? Là tu hành, y theo Kinh Vô Lƣợng 

Thọ tu hành, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Hai câu này là cƣơng lĩnh chung 

của việc tu hành. 

Phát tâm bồ đề, bao nhiêu năm nay, chúng ta dùng mƣời chữ để nói rỏ về 

tâm  bồ  đề.  “Chân  thành”,  chân  thành  là  thể,  bản  thể  của  tâm  bồ  đề.  “Thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác” là tự thọ dụng của tâm bồ đề. “Từ bi” là tha thọ 

dụng của tâm bồ đề, đối đãi ngƣời khác, đối đãi với bên ngoài đều dùng tâm từ 

bi. Từ bi này liên kết ở trên lại là: Từ bi chân thành, từ bi thanh tịnh, từ bi bình 

đẳng,  từ  bi  chánh  giác.  Đây  là  đối  nhân,  từ  bi  không  phải  đối  với  bản  thân, 

thanh  tịnh  bình  đẳng  chánh  giác  là  đối  với  bản  thân,  từ  bi  là  đối  với  tất  cả 

chúng sanh. 

Bên dƣới nói: “Tông, là con đƣờng tu hành chủ yếu”, là con đƣờng, đƣờng 

thẳng, một con đƣờng thẳng quan trọng nhất. Không đi đƣờng vòng, đi đƣờng 

thẳng. “Nƣơng vào đây mà tu, trƣớc sau gọi là thọ”, ta thật sự tiếp nhận, phát 

tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. “Trì là chấp trì danh hiệu và trì tụng kinh 

này”, phải đọc kinh, phải niệm Phật A Di Đà, chỉ niệm nhƣ vậy, ngoài ra đừng 

niệm. Một cuốn Kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu A Di Đà Phật, thật tu thật hành. 

Chúng ta thấy  một tấm gƣơng rất tốt, cƣ sĩ Lƣu  Tố Vân, suốt  mƣời  năm. 

Bà nói với tôi, suốt mƣời năm chỉ một bộ kinh, chỉ một bộ kinh, và một câu A 

Di  Đà  Phật.  Bà  tu  quá  tốt,  không  có  tạp  niệm,  nên  bà  đƣợc  niệm  Phật  tam 

muội, chúng ta cần học tập theo. 

“Thập  địa  Bồ  Tát  không  rời  niệm  Phật”,  câu  này  nói  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm. Thập địa là từ sơ địa đến thập địa, nói đến Bồ Tát địa thƣợng. Mƣời 

địa vị Bồ Tát này, đều niệm Phật A Di Đà, vì sao? Vì ngài Văn Thù, Phổ Hiền 

lãnh đạo họ cầu sanh Cực Lạc. Nếu Tịnh độ không thù thắng, vì sao Bồ Tát 

thập địa của thế giới Hoa Tạng, muốn vãng sanh về Tịnh độ? 

“Câu  Phật  hiệu  này,  chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể  rốt  ráo”,  đây  là  nói 

công đức lợi ích của câu Phật hiệu này, ai biết đƣợc? Chỉ có Phật biết, Đẳng 

giác Bồ Tát cũng không hiểu đƣợc, công đức quả thật không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta học bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, mới có một chút lãnh hội, đối 

với công đức danh hiệu sanh khởi tín tâm, sanh khởi từ đâu? Từ những gì trong 

kinh nói. 48 nguyện và năm kiếp tu hành, điều này quả thật không đơn giản, 

năm kiếp thời gian dài biết bao! Ta nói đây là đại kiếp, không phải trung kiếp, 

không phải tiểu kiếp. Nếu là trung kiếp hay tiểu kiếp nhất định sẽ có chú thích, 

không chú thích đều là đại kiếp. Một đại kiếp là một lần thành trụ hoại không 

564  Tập 569 



của  một  thế  giới,  thế  giới  thành  trụ  hoại  không  năm  lần,  ngài  tu  hành  không 

gián  đoạn.  Công  đức  nhƣ  vậy,  thành  tựu  thế  giới  Cực  Lạc  y  chánh  trang 

nghiêm, thực hiện tất cả 48 nguyện, không có nguyện nào không thực hiện. 

Đẳng giác đại sĩ cũng không rời niệm Phật”, Văn Thù, Phổ Hiền là Đẳng 

giác. Phàm phu chúng ta, nhƣng khi thật thà niệm Phật, ở đây Hoàng Niệm Tổ 

nói  rằng,  chỉ  cần  chúng  ta  chân  thành  niệm  Phật.  “Yếu  Giải  nói:  thiện  căn 

phƣớc đức trì danh đều giống nhƣ Phật”, căn bản này quả là vi diệu, thiện căn 

trì danh ngang bằng với Phật A Di Đà, điều này có tin đƣợc chăng? Đƣợc, chỉ 

cần chúng ta liên kết đƣợc với tâm Phật A Di Đà, biến công đức của Phật A Di 

Đà thành công đức chính mình, có thể làm đƣợc chăng? Có thể làm đƣợc. 

Ngày nay giới khoa học nói rằng, ý niệm không thể nghĩ bàn, đích thực ý 

niệm  có  năng  lực này,  tổ  hợp  thành một  mảng  với  tất  cả  muôn  sự  muôn  vật. 

Tin tức này rất kỳ lạ, không phải nói chúng ta chỉ đối với một vấn đề, nó có thể 

đối với tất cả muôn sự muôn vật khắp pháp giới hƣ không giới, ý niệm đó có 

thể nhập vào trong nó. Điều này gần đây trong lƣợng tử lực học mới phát hiện, 

nên các nhà khoa học hình dung toàn bộ vũ trụ giống nhƣ một tấm lƣới, giống 

nhƣ mạng internet vậy, không nhìn thấy. 

Mạng lƣới này là gì? Nó chính là Thƣờng tịch quang, giới khoa học tƣởng 

tƣợng mạng lƣới này chính là thƣờng tịch quang, tồn tại mọi lúc mọi nơi. Vì 

sao  không  nhìn  thấy?  Vì  chỉ  là  tƣởng  tƣợng  hình  nhƣ  là  nhƣ  vậy,  họ  nghĩ 

không sai. Vì tâm tánh tịch quang, mạng lƣới chính là tâm tánh, nó không có 

hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng 

tự nhiên. Nên khoa học kỹ thuật và tƣ tƣởng của chúng ta đều không đạt đƣợc. 

Chúng  ta  dùng  tƣ  tƣởng  cũng  đƣợc,  dùng  khoa  học  kỷ  thuật  cũng  đƣợc, 

nhƣng nó nhất định phải có đối tƣợng, phải có đối tƣợng nó mới tìm ra đƣợc. 

Tự tánh không có, tự tánh có thể sanh vạn pháp. Các nhà khoa học phát hiện, 

hiểu rõ hiện tƣợng vật chất, vật chất là gì? Vật chất là huyễn tƣớng do ý niệm 

tích lũy sản sinh ra, ý niệm không có, vật chất cũng không có. Ý niệm và vật 

chất chắc chắn không thể tách rời nhau. 

Chỉ  có  trí  tuệ  giống  nhƣ  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm,  chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai 

không, ngũ uẩn giai không là gì? Chính là trong Kinh Bát Nhã nói: “nhất thiết 

pháp tất cánh không, vô sở hữu, bất khả đắc”. Bồ Tát Quán Âm biết, nên ngài 

không  có  vọng  niệm  nào,  ngài  thấu  hiểu  chân  tƣớng  sự  thật.  Chân  tƣớng  sự 

thật này, nhỏ đến_hiện nay gọi là lƣợng tử, tiểu quang tử, nhỏ nhất trong đơn 

vị vật chất, không có gì nhỏ hơn nó. 

Tất cả hiện tƣợng vật chất đều là nó tổ hợp thành, sức mạnh nào đang chi 

phối tổ chức này, chủ đạo những tổ chức này? Chính là ý niệm, đều do ý niệm. 

Tập 569  565 



Ngày nay chúng ta gọi là cộng nghiệp, biệt nghiệp, do nó chủ đạo. Thật sự hiểu 

rõ ràng minh bạch vấn đề này, tâm chúng ta sẽ định, vì sao vậy? Vì chủ quyền 

thao túng tất cả pháp đều nằm trong tay ta, không phải ở ngƣời khác. Chỉ cần ý 

niệm ta chánh đáng, không có gì không chánh. Ý niệm ta thiện, không có gì là 

không thiện. 

Nhƣ vậy chúng ta phải cảnh giác cao độ, tham sân si mạn nghi là bất thiện, 

ý niệm này tổ hợp lại chính là phiền não, chính là rắc rối. Trái lại không tham, 

không sân, không si, không ngạo mạn, không hoài nghi, đây là thiện. Trái với 

thập thiện là thập ác. Thập ác biến hiện ra thế giới nào? Luân hồi lục đạo, thập 

thiện biến thành tứ thánh Tịnh độ: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Đều 

do một niệm của chính mình làm chủ tể. 

“Lấy  thiện  căn  phƣớc  đức  trì  danh,  đồng  với  Phật”,  quý  vị  xem  câu  này 

Hoàng Niệm Tổ nói: “Đại sƣ Linh Phong nói đây quả là tủy của mƣời phƣơng 

Nhƣ Lai”, đây là tinh túy. “Thật ứng” chính là thực tế, cho nên “tận vị lai tế 

đảnh lễ vái lạy một câu này”, ai có thể hiểu đƣợc? Đại sƣ Ngẫu Ích hiểu đƣợc, 

vì sao vậy? Nếu ngài không hiểu ngài sẽ không nói đƣợc nhƣ vậy, câu này là 

do ngài nói. Thiện căn phƣớc đức chấp trì danh hiệu quả thật rất lớn! 

Nếu  thật  sự  hiểu  đƣợc,  quý  vị  có  thể  không  niệm  chăng?  Là  điều  không 

thể. Nếu muốn tu thiện căn đệ nhất, phƣớc đức đệ nhất của pháp thế xuất thế, 

niệm Phật là đủ. Niệm bao nhiêu năm nhƣng thiện căn phƣớc đức không hiện 

tiền, đó là nhân duyên gì? Chỉ niệm trên miệng mà không để trong lòng, miệng 

không thể chuyển biến cảnh giới, tâm mới có thể chuyển biến cảnh giới. Tâm 

ta tạp loạn, nên câu Phật hiệu trên miệng, cũng biến thành tạp loạn, không rõ 

ràng, chính là nhƣ vậy. 

Trong giáo lý đại thừa yêu cầu chúng ta, dùng tâm thanh tịnh niệm Phật. 

Điều kiện cơ bản vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc là tâm tịnh tức cõi 

Phật  tịnh.  Nên  niệm  Phật  đừng  để  ý  nhiều  hay  ít,  chỉ  quan  tâm  ta  dùng  tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, chân thành cung kính, nhƣ vậy mới 

có hiệu quả. Không dùng tâm nhƣ vậy niệm Phật, hiệu quả không lớn. 

“Lúc niệm Phật, tức là lúc thiện căn phƣớc đức đồng với Phật”, điều này 

đúng là vi diệu, ngƣời này dùng tâm gì? Là tâm Phật A Di Đà, đồng tâm với 

Phật A Di Đà, đồng nguyện với Phật A Di Đà. Phật A Di Đà phát 48 nguyện, 

họ cũng là 48 nguyện. Phật A Di Đà tu hành năm kiếp vô cùng gian nan, ngày 

nay chúng ta tu hành dễ dàng hơn ngài, vì sao vậy? Chúng ta chỉ dùng một câu 

danh hiệu Phật A Di Đà là đƣợc, là viên mãn, đã đem công đức tu hành năm 

kiếp của ngài dung hợp thành một với chúng ta. Vì chúng ta với Phật là cùng 

một tâm tánh, nhất định phải biết điều này. 

566  Tập 569 



Về mặt lý mà nói, trong kinh giáo thƣờng có câu này: “Tự tánh Di Đà, duy 

tâm Tịnh độ”. Di Đà và Tịnh độ không rời xa tự tánh, tự tánh của ai? Tự tánh 

của chính mình. 

“Nên  đạt  đƣợc  nhất  thiết  trí  trí  rộng  lớn”,  quý  vị  đáng  đạt  đƣợc,  đƣơng 

nhiên đạt đƣợc. Rộng lớn là biến pháp giới hƣ không giới, biến thập phƣơng, 

biến tam thế, nhất thiết trí trí, là trí  tuệ viên  mãn trong tự tánh đều hiện tiền. 

“Đối với tôi phàm phu trói buộc, cũng không có phần bên ngoài”, câu nói này 

rất hay. 

Ngày  nay  phàm  phu  chúng  ta  phiền  não  trùng  trùng,  chúng  ta  có  phần 

chăng? Có phần, chúng ta không ngoài phần đó, chúng ta là nhất thể. Vì sao 

chúng ta biến thành nhƣ vậy? Vì mê, tự tánh mê mờ, giác sẽ không nhƣ vậy. 

Hiện nay ta rất muốn giác, làm sao để phá mê khai ngộ? Tức chuyên niệm câu 

Phật hiệu này, niệm lâu ngày sẽ đƣợc định, niệm lâu hơn nữa sẽ giác ngộ. 

Lƣu Tố Vân đã làm gƣơng cho chúng ta,  mƣời năm bà đã khai ngộ, điều 

này  không  phải  giả.  Khoảng  ba  bốn  năm  là  đƣợc  định,  niệm  Phật  tam  muội 

liền hiện tiền. Nhƣ thế nào gọi là đƣợc định? Trong tâm không có vọng tƣởng, 

khi nghe kinh, khi niệm Phật không có vọng niệm, đây là đƣợc định. Chỉ cần 

có vọng niệm, niệm Phật tam  muội vẫn chƣa thành tựu, cũng chính là quý vị 

chƣa thật sự buông bỏ. Thật sự buông bỏ tự nhiên sẽ không còn. 

“Nhất  thiết  trí  trí”,  tiếp  tục  giải  thích  danh  từ  này.  “Là  tên  gọi  trí  tuệ  của 

Phật, giống nhƣ thất thiết trí, nhƣng nhất thiết trí có khi chỉ trí Phật. Nhƣ phẩm 

Hóa  Thành  Dụ  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  Vì  nhất  thiết  trí  Phật,  nên  phát  đại 

tinh  tấn”,  nhất  thiết  trí  này  là  trí  Phật.  “Trong  Trí  Độ Luận  lại  nói:  Nên Nhƣ 

Lai  gọi  là  nhất  thiết  trí”,  nhất  thiết  trí  là  xƣng  Đức  Phật,  nhƣng  cũng  có  chỗ 

không phải xƣng Phật, “có khi lại chỉ trí tuệ của Thanh văn, Duyên giác”, đây 

là trí tuệ tiểu thừa. “Nên vì nhất thiết trí này có khác, vì thế lấy nhất thiết trí trí 

chuyên chỉ trí Phật”, nên ở sau thêm vào một chữ trí: Nhất thiết trí trí, đây là 

chuyên chỉ trí Phật. Nếu chỉ nói nhất thiết trí, tiểu thừa cũng nói nhƣ vậy. 

Khi chúng ta mới học Phật, trí tuệ có ba loại. Đây là vì nói đến chữ Phật, 

trong chữ Phật có trí có giác. Trí là thể, giác là dụng, đây là giải thích thế nào 

gọi  là  Phật.  Tam  chủng  trí  của  Phật  là  nhất  thiết  trí,  đạo  chủng  trí,  nhất  thiết 

chủng trí. Nhất thiết trí là A la hán, Bích chi Phật chứng đƣợc, họ có trí này. 

Đạo chủng trí là Bồ Tát có; nhất thiết chủng trí là trí tuệ Nhƣ Lai. Nó khởi tác 

dụng cũng có ba loại_giác, ba loại giác: Thứ nhất là tự giác, A la hán tự giác. 

Bồ Tát giác tha, không những tự giác, mà còn giúp ngƣời khác, giác tha. Phật 

là giác viên mãn, nên trong chữ Phật có ba loại trí, ba loại giác. 

Tập 569  567 



Cho nên dùng nhất thiết chủng trí, có khi hỗn tạp không rõ ràng với Thanh 

văn, Duyên giác. Nên trong giáo lý đại thừa dùng nhất thiết trí trí, hoặc dùng 

nhất thiết chủng trí đều đƣợc. 

Đại Nhật Kinh Sớ, nhất là quyển thứ nhất nói: “Phàm nói Tát bà nhƣợc na 

tức  là  nhất  thiết  trí”.  Tát  bà  nhƣợc  na,  có  một  số  kinh  nói  tát  bà  nhƣợc  hải. 

Nhƣợc na là âm đuôi của tiếng phạn, nếu tát bà nhƣợc hải, đó chính là tát bà 

nhƣợc, hải là ví dụ, ví dụ rộng lớn không có biên tế. Nghĩa là gì? Chính là nhất 

thiết trí. Nếu Tát bà nhƣợc là nhất thiết trí, Tát bà nhƣợc hải chính là nhất thiết 

trí  hải,  gọi  nhất  thiết  trí  hải,  đây  là  trí  tuệ  của  Phật,  không  phải  A  la  hán.  Ý 

nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng với nhất thiết trí trí và nhất thiết chủng trí. 

Quý vị xem, địa thƣợng Bồ Tát không phải tam bất thoái ƣ? Trong tam bất 

thoái có niệm bất thoái, niệm bất thoái là niệm niệm không rời Tát bà nhƣợc 

hải.  Đây  là  niệm  bất  thoái,  là  cứu  cánh  viên  mãn.  Tiểu  thừa  đạt  đƣợc  vị  bất 

thoái trong tam bất thoái, họ không bị thoái chuyển đến phàm phu, chứng đƣợc 

tiểu quả Thanh văn Tu đà hoàn, sơ quả. Sơ quả nhất định không thoái lui phàm 

phu. 

Trong  đại  thừa,  Bồ  Tát  sơ  tín  của  thập  tín  vị,  Bồ  Tát  sơ  tín  vị  tuyệt  đối 

không thoái đọa xuống phàm phu. Họ chỉ nâng lên cao, sẽ không đọa xuống 

dƣới, đây là bất thoái thứ  nhất. Bất thoái thứ  hai là hành bất thoái, hành bất 

thoái là Bồ Tát, họ không bị thoái lui nhị thừa. Loại thứ ba là niệm bất thoái, 

chính là niệm niệm bất thoái tát bà nhƣợc hải. Nhất thiết chủng trí này là chắc 

chắn  thành  tựu,  chính  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  ba  loại  bất  thoái  đều  đạt 

đƣợc. 

Trong  Đại  Nhật  Kinh  nói:  “Tiếng  phạn  nói  tát  bà  nhƣợc  hải  tức  là  nhất 

thiết  trí,  ngày  nay  gọi  là  nhất  thiết  chủng  trí,  tức  là  trí  tuệ  trong  trí  tuệ.  Nhất 

thiết trí trí, nhƣ thật liễu tri, gọi là nhất thiết trí”. Nhƣ thật liễu tri hoàn toàn là 

chân tƣớng sự thật, không phải bản thân suy đoán. Mà ta đã tự thân thấy đƣợc, 

thật  sự  nghe  đƣợc,  thật  sự  tiếp  xúc  đƣợc.  Cũng  chính  là  thật  tƣớng  các  pháp 

nhƣ thật liễu tri, đây gọi là nhất thiết trí trí. 

“Lại  trí  này,  tâm  bồ  đề  làm  nhân,  đại  bi  làm  gốc,  phƣơng  tiện  làm  cứu 

cánh”,  điều  này  nói  rất  hay,  đây  chính  là  trí  tuệ  của  Nhƣ  Lai.  Bồ  đề  tâm  là 

nhân, bồ đề là giác, đại bi là gốc. Hai câu này cũng vô cùng quan trọng, nói rõ 

với chúng ta trí tuệ vốn có trong tự tánh, thế nào mới có thể hiển lộ ra. Chúng 

ta đều có, chúng ta đều muốn. 

Trí tuệ trong tự tánh của chúng ta, vì sao Đức Phật có thể hiển lộ ra, còn ta 

thì không? Bây giờ chúng ta đọc đến đây đã hiểu, chúng ta không có tâm bồ 

đề, chúng ta không có tâm đại bi, nên nhất thiết chủng trí trong tự tánh không 

568  Tập 569 



hiển lộ ra. Chúng ta muốn khiến trí tuệ trong tự tánh tự nhiên hiển lộ ra, tâm bồ 

đề và đại từ đại bi vô cùng quan trọng!      Ở sau có câu: “phƣơng tiện làm cứu 

cánh”, câu này là nói gì? Là ứng dụng, nhất thiết trí trí nó khởi tác dụng chính 

là phƣơng tiện, là cứu cánh, cứu cánh là viên mãn. Trí tuệ này, bất luận là xử 

lý cuộc sống, hay công việc đối nhân tiếp vật, đều làm đến cứu cánh viên mãn, 

vì sao vậy? Vì họ có trí tuệ. 

Mấy câu dƣới nói rất hay: “Tâm bồ đề làm nhân, tức hành giả nhƣ thật biết 

tâm  mình”.  Hành  là  gì?  Là  ngƣời  tu  hành,  chính  là bản  thân  chúng  ta, mình 

thật sự biết đƣợc tâm của mình, tâm gì? Ngƣời xƣa gọi là lƣơng tâm. Tổ tông 

chúng ta, các bậc thánh hiền nói bản thiện, tự tâm là lƣơng tâm, là bản thiện, 

trong Phật pháp gọi là tâm bồ đề.      Nó và thập thiện nghiệp đạo có quan hệ 

mật thiết, tâm bồ đề một đời, thập thiện nghiệp sẽ viên mãn. Thân khẩu ý của 

ta khởi tác dụng, nhất định là kết nối với thập thiện, trong này chắc chắn không 

có thập ác, tâm bồ đề hiện tiền. 

“Đại bi làm gốc, tức hành giả phát bi nguyện, bạt tận đau khổ và ban vui 

cho  chúng  sanh”,  chắc  chắn  là  nhƣ  vậy.  Ngƣời  học  này,  họ  khởi  tâm  động 

niệm đều không nghĩ đến mình, chỉ nghĩ đến chúng sanh đau khổ, làm sao để 

giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, đây là Bồ Tát. Khởi tâm động niệm không 

nghĩ đến lợi ích chúng sanh, chỉ nghĩ đến bản thân, nên biết chỉ nghĩ đến mình, 

không  nghĩ  đến  ngƣời  khác,  đây  là  tạo  nghiệp  luân  hồi,  đó  là  tâm  luân  hồi. 

Không thể không cẩn thận, không thể không biết, nghĩ đến bản thân chính là 

tâm luân hồi, những gì ta làm là nghiệp luân hồi. 

Làm sao để thay đổi ý niệm này? Không nghĩ đến chính mình, chỉ nghĩ đến 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà mỗi niệm đều vì chúng sanh. 48 nguyện độ chúng 

sanh, không có nguyện nào không vì chúng sanh cả. Không có nguyện nào vì 

mình, tất cả là vì chúng sanh. Những chuyện này, những đạo lý này, chúng ta 

phải rõ ràng minh bạch. 

Giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, bên dƣới nói đến phƣơng tiện. Phƣơng 

là phƣơng pháp, tiện là tiện nghi, tiện nghi nghĩa là gì? Chính là phƣơng pháp 

thích  hợp  nhất,  phƣơng  pháp  tốt  nhất,  nên  phƣơng  pháp  này  không  có  nhất 

định.  Tùy  ngƣời,  tùy  việc,  tùy  lúc,  tùy  nơi,  không  giống  nhau,  nó  rất  sống 

động, không cứng nhắc. Phƣơng pháp thỏa đáng nhất, phƣơng pháp hay nhất, 

gọi là phƣơng tiện. 

“Bởi vậy phƣơng tiện làm cứu cánh, là quả của nhất thiết trí trí”, quả là thành 

quả, nhất thiết trí trí đã kết quả, đã thực hiện. “Tức lấy hạnh lợi tha mà gọi nhƣ 

vậy”, không phải tự lợi, mà là lợi tha. 

Tập 569  569 



Nhân  Vƣơng  Kinh  lại  nói:  “Tự  tánh  thanh  tịnh,  gọi  là  bản  giác  tánh,  tức 

nhất thiết trí trí của chƣ Phật”. Điều này nói rõ nhất thiết trí trí là từ tâm thanh 

tịnh sanh ra. Đại sƣ Huệ Năng minh tâm kiến tánh, câu đầu tiên nói: “đâu ngờ 

tự  tánh,  vốn  tự  thanh  tịnh”,  tự  tánh  là  gì?  Tự  tánh  là  chân  tâm,  bản  tánh  của 

chúng  ta,  xƣa  nay  chƣa  từng  ô  nhiễm.  Xƣa  nay  chúng  ta  chƣa  dùng đến  nó, 

lãng quên nó, hiện nay chúng ta dùng là vọng tâm, không phải chân tâm, tâm 

đó là giả.      Có chân tâm chăng? Có, nhƣng không dùng đến, bây giờ thời 

gian  quá  lâu  nên  quên  mất,  không  biết  mình  có  chân  tâm,  xem  vọng  tâm  là 

chân tâm của mình, nên gây ra phiền phức. Đã giác ngộ, buông bỏ vọng tâm, 

chân tâm liền hiện tiền, vọng tâm là gì? Quý vị nghĩ xem, Mạt na thức nói: “Tứ 

đại phiền não thƣờng tùy tùng”, vọng tâm chính là tứ đại phiền não. 

Thứ  nhất  là  ngã  kiến,  vô  ngã  nhƣng  cho  rằng  có  cái  ta,  chấp  trƣớc  một 

phần của kiến phần A lại da. Kiến phần của A lại da vô lƣợng vô biên, giống 

nhƣ biển cả vậy. Lấy một giọt nƣớc trong biển cả, cho rằng đó là tâm mình. 

Lấy một phần của tƣớng phần A lại da, tƣớng phần cũng là vô lƣợng vô biên. 

Lấy  thân  thể  này,  cho  rằng  đây  là  thân  của  ta.  Không  biết  rằng  biển  lớn  vô 

lƣợng vô biên là chính mình, chỉ dùng một giọt nƣớc trong biển cả cho đó là 

chính mình, nhƣ vậy là sai.       Sự sai lầm này khiến ba căn bản phiền não đều 

khởi lên, khởi lên theo. Vì có cái tôi, có ngã ái, ngã ái là tham. Có ngã si, ngu 

si. Có ngã mạn, mạn là ngạo mạn, là sân nhuế, nên tham sân si đều khởi lên. 

Tham sân si gọi là câu sanh phiền não, nó đến đồng thời với cái tôi. Chỉ cần có 

ý niệm về cái tôi, tham sân si liền khởi lên theo. 

Chúng ta làm sao để chuyển Mạt na thức thành bình đẳng tánh trí? Đầu tiên 

phải  buông  bỏ  cái  tôi,  không  có  cái  tôi,  thân  không  phải  tôi,  linh  hồn  cũng 

không  phải  tôi.  Buông  bỏ  nó,  tham  sân  si  sẽ  không  còn,  tức  chuyển  Mạt  na 

thành  bình  đẳng  tánh  trí.  Bình  đẳng  tánh  trí  là  gì?  Bồ  Tát,  trong  một  niệm 

chuyển phàm thành thánh. Có cái tôi là có tham sân si, quý vị chính là phàm 

phu lục đạo, không thoát đƣợc luân hồi lục đạo. 

Thật sự dụng công chính là đoạn tận những thứ này, đoạn bằng cách nào? 

Có một phƣơng pháp hay nhất, là niệm Phật A Di Đà, nhất tâm chuyên niệm 

Phật  A  Di  Đà,  ngoài  ra  không  còn  gì  cả.  Quên  hết  tham  sân  si,  cái  tôi  cũng 

quên  luôn.  Bởi  thế  niệm  Phật  A  Di  Đà  lâu  ngày  sẽ  đƣợc  định,  định  là  gì? 

Trong  tâm  không có  những  thứ  này.  Khi  niệm  mà  tồn  tại  những  điều này,  là 

công  phu  chƣa  thuần  thục,  chƣa  đủ  niệm  lực,  phải  nổ  lực  hơn  nữa,  tiếp  tục 

niệm.  Đừng  hoài  nghi,  đừng  hối  hận,  đừng  thoái  chuyển,  cứ  niệm  nhƣ  vậy. 

Tiếp  tục  niệm  một  thời  gian  sẽ  phát  hiện,  thật  vậy,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền. 

Khi tâm thanh tịnh hiện tiền không đƣợc dừng lại, phải tiếp tục nổ lực niệm, 

570  Tập 569 



nhất  định  có  một  ngày  hoát  nhiên  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Kiến  tánh  là 

tìm  đƣợc  cái  tôi  chân  thật,  tôi  là  gì?  Tự  tánh  là  tôi,  tát  bà  nhƣợc  hải  là  tôi, 

thƣờng tịch quang là tôi. Thân này là tôi ƣ? Là tôi, là một chút của tôi, giống 

nhƣ một sợi lông trên thân tôi, là một tế bào trên thân vậy. 

Lúc này ta mới thật sự hiểu đƣợc, thì ra biến pháp giới hƣ không giới là tôi. 

Thế giới Cực Lạc là tôi, thế giới Hoa Tạng cũng là tôi. Phật A Di Đà là tôi, Tỳ 

Lô Giá Na cũng là tôi. Đều là tự tánh biến hiện ra, rời tự tánh không có pháp 

nào đạt đƣợc. Toàn là tôi, thƣờng lạc ngã tịnh xuất hiện. Thƣờng là gì? Không 

sanh không diệt, vĩnh hằng là thƣờng, đại sƣ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh 

vốn  không  sanh diệt”,  đó  là  thƣờng.  “Vốn  tự  thanh  tịnh”,  đó  là  tịnh; “vốn  tự 

đầy đủ”, đó là lạc; “vốn không dao động”, đó là ngã. Thƣờng lạc ngã tịnh, ở 

sau là “năng sanh vạn pháp”. Quý vị thật sự đã chứng đƣợc, đây là thật, không 

phải giả, là vĩnh hằng. 

“Từ đoạn kinh văn trên có thể thấy”, lấy trong Đại Nhật Kinh Sớ, Đại Trí 

Độ Luận và Nhân Vƣơng Kinh. Trong những đoạn kinh văn này có thể thấy: 

“Ngày nay ngƣời có thể nghe, có thể tin pháp môn vi diệu của Tịnh độ tông, 

đều do trong đời quá khứ từng cúng dƣờng Chƣ Phật, rộng tu các điều thiện, 

nhớ Phật niệm Phật. Do đó mới đƣợc oai lực của chƣ Phật gia trì, nên ngày nay 

mới đạt đƣợc pháp môn rộng lớn nhƣ vậy”. Không đơn giản! 

Trong đời này chúng ta đƣợc thân ngƣời, nghe Phật pháp, gặp bộ kinh này, 

nên biết rằng, biết bao Bồ Tát hâm mộ! Biết bao Thanh văn, Duyên giác ƣớc 

muốn, họ cũng có nhân duyên này, nhƣng không gặp đƣợc, vì sao vậy? Thiện 

căn phƣớc đức không nhƣ nhau. Nhƣ trong Kinh Di Đà nói: “Không thể thiếu 

thiện thiện căn phƣớc đức nhân duyên mà đƣợc sanh về nƣớc này”. Ngày nay 

chúng ta gặp đƣợc, chứng minh trong đời quá khứ ta đã cúng dƣờng chƣ Phật. 

Thiện  căn  chúng  ta  sâu  dày,  phƣớc  đức  chúng  ta  rộng  lớn.  Phƣớc  đức  này 

không phải là giàu sang phú quý, giàu sang phú quý cũng vô dụng, vì sao vậy? 

Không ra khỏi luân hồi lục đạo. Ngày nay giàu sang phú quý, quý vị thử hỏi 

xem,  họ  có  phiền  não  chăng?  Đêm  về  ngủ  không  ngon,  ngày  nào  cũng  uống 

thuốc  an  thần,  tôi từng  gặp  trƣờng  hợp  này.  Công  việc  họ  lo  lắng quá  nhiều, 

việc  phiền  hà  quá  nhiều,  họ  không  thể  nghỉ  ngơi  đƣợc.  Bởi  vậy  họ  giàu  mà 

không vui, ngƣời có tài sản ngàn ức mà không vui, quý mà không an vui. Làm 

đến Tổng thống, làm đến quốc vƣơng, không vui.  Tôi có nhân duyên tiếp xúc 

với  họ,  trái  lại  họ  rất  hâm  mộ  tôi,  vì  sao  vậy?  Cuộc  sống  của  tôi  vô  cùng  an 

vui, không lo lắng, không vƣớng bận, không có gì cả, còn họ thì quá nhiều, quá 

nhiều  nhƣ  thế  nào?  Không  buông  đƣợc.  Suy  hơn  tính  thiệt,  không  đƣợc  thì 

Tập 569  571 



muốn đạt đƣợc, đƣợc rồi lại sợ mất đi. Quý vị nói, lo lắng nhiều thế, sống nhƣ 

vậy quả thật rất mệt! 

Bởi thế chúng ta suy nghĩ, ngƣời thông minh nhất thế gian là Đức Thế Tôn, 

quả thật thông minh, vứt bỏ hết tất cả. Ba y một bát, ngày ăn một bữa, tối ngủ 

dƣới  gốc  cây,  đƣợc  đại  tự  tại.  Không  có  ƣu  tƣ,  không  vƣớng  bận,  không  lo 

lắng. Gặp chúng sanh có duyên thì giúp họ, dạy họ, suốt đời chỉ làm một việc- 

dạy  học,  vô  cùng an  lạc.  Vậy  nên  chúng  ta  có  thể khẳng  định,  là  thật,  không 

phải giả. Trong đời quá khứ chúng ta có thiện căn sâu dày, nếu không chúng ta 

không thể có cơ duyên này. 

Chƣ  vị  đồng  học,  bao  gồm  những  ngƣời  đang  ngồi  trƣớc  màn  hình,  trên 

mạng internet, hoặc là nghe đƣợc CD này, đều là đại thiện căn, đại phƣớc đức, 

đại nhân duyên. Nếu không sao ta có thể nghe đƣợc! 

Đời trƣớc rộng tu các điều thiện, nhớ Phật niệm Phật, không phải đời này 

chúng  ta  mới  bắt  đầu  niệm  Phật.  Vì  sao  trong  đời  quá  khứ  cúng  dƣờng  Chƣ 

Phật,  rộng  tu  các điều  thiện,  nhớ  Phật  niệm  Phật  mà  không  đƣợc  vãng  sanh? 

Đây là một vấn đề vô cùng nghiêm túc, chúng ta phải cẩn thận, vì sao vậy? Sợ 

đời  này  lại  giống  nhƣ  đời  quá  khứ,  lại  không  thể  vãng  sanh.  Một  niệm  sau 

cùng khi lâm mạng chung, không phải A Di Đà Phật, không biết quý vị nghĩ đi 

đâu, mấu chốt chính là một niệm sau cùng. Một niệm sau cùng nếu nghĩ đến 

vợ chồng con cái, tình chấp này lập tức bị đọa lạc. Nghĩ đến của cải trong gia 

đình, không nỡ buông bỏ. Nghĩ đến địa vị của mình, địa vị cao nhƣ vậy, không 

đành buông bỏ. Luôn bị danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, vẫn còn có ý 

niệm tham luyến. Khi nào buông bỏ hết những ý niệm tham luyến này, tất cả 

đều không còn, sinh hoạt trong đời thích ứng trong mọi hoàn cảnh. Có rất tốt, 

không có cũng rất tốt, tâm địa thanh tịnh, không hề bị quấy nhiễu, lúc nào cũng 

an vui, pháp hỷ sung mãn. Nhƣ vậy mới đƣợc, mới có thể vãng sanh. Công phu 

này  phải  bây  giờ  học,  phải  lƣu  ý,  nghĩ  rằng  trong  nhiều  đời  quá  khứ  tôi  học 

Phật, chỉ một ý niệm sau cùng bị sai lạc, lại bị trôi lăn trong luân hồi. Đời này 

vì  thiện  căn  phƣớc  đức  trong  quá  khứ  sâu  dày,  nên  lại  đƣợc  gặp.  Nếu  gặp 

đƣợc, một niệm này lại sai lạc, nhƣ vậy thì tiếp tục trôi lăn thêm một đời nữa, 

đời sau lại đến. Điều này rất phiền phức, không thể nói chơi. 

Bởi vậy ngày nay chúng ta có thể đạt đƣợc pháp môn rộng lớn nhƣ vậy, là 

có  nguyên  nhân.  Quý  vị  xem  pháp  môn  này  bao  nhiêu  ngƣời  không  tin,  bộ 

kinh điển này bao nhiêu ngƣời hủy báng, bao nhiêu ngƣời cự tuyệt, vì sao vậy? 

Vì  trong  đời  quá  khứ,  họ  không  có  cúng  dƣờng  nhiều  Chƣ  Phật  nhƣ  vậy, 

không rộng tu các điều thiện, không nhớ Phật niệm Phật, nên họ không đƣợc 

oai thần của Chƣ Phật gia trì. Đời này gặp đƣợc nhƣng không tin, gặp đƣợc mà 

572  Tập 569 



bài  xích.  Những  chân  tƣớng  sự  thật  này,  chúng  ta  đều  có  thể  tƣởng  tƣợng 

đƣợc. 

“Pháp môn Tịnh độ này rộng nhiếp vạn pháp”. Câu này là gì? Vạn pháp là 

Phật  pháp.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  ở  trong  bộ  kinh  này,  vô  lƣợng 

pháp  môn  đều  ở  trong  bộ  kinh  này.  Không  những  ở  trong  bộ  kinh  này,  nói 

thêm với chƣ vị, tức ở trong một câu danh hiệu A Di Đà Phật này. 

Ở trƣớc bộ kinh này, tôi từng nói với quý vị, công đức danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. Triển khai danh hiệu này ra là gì? 48 nguyện, triển khai 48 nguyện là 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  nói  rõ  về  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Triển  khai  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, là Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. Chƣ vị cổ đức gọi 

kinh  này  là  trung  bổn  Hoa  Nghiêm,  không  khác  gì  với  Kinh  Hoa  Nghiêm. 

Kinh này nói lƣợc hơn, Kinh Hoa Nghiêm nói tƣờng tận, nội dung hoàn toàn 

giống nhau. Triển khai Kinh Hoa Nghiêm, là tất cả pháp Đức Thế Tôn nói suốt 

49 năm. Triển khai tất cả pháp chính là hết thảy pháp  mà  mƣời phƣơng Nhƣ 

Lai nói từ trong vô lƣợng vô biên kiếp, đều ở trong đó. Quý vị xem, triển khai 

thì nhƣ vậy, nhƣng quy nạp lại tức một câu Phật hiệu, oai thần của danh hiệu 

Phật vô cùng lớn lao! 

Vì sao ngày nay chúng ta niệm mà không khởi tác dụng? Không có tín tâm, 

không tin, nói điều này quý vị bán tín bán nghi, khi nào quý vị mới có thể tiếp 

nhận? Phải giống nhƣ tôi vậy, kinh này đọc suốt 60 năm, quý vị sẽ tin. Huân tu 

suốt 60 năm, tôi cũng không phải vừa tiếp xúc đã tin. Tôi nói với quý vị rất rõ 

ràng,  tôi  tiếp  xúc  Phật  giáo  bằng  con  đƣờng  học  triết  học,  không  phải  bằng 

phƣơng pháp niệm Phật cầu vãng sanh, tôi không tin điều này. Phải mƣời mấy 

hai mƣơi năm sau mới tin, tôi từng nói với quý vị: Tôi tin là nhờ vào Kinh Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm.  Tin  pháp  môn niệm  Phật này, đặc biệt là 

Kinh Hoa Nghiêm, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử. Tôi đạt đƣợc khai 

thị trong điều này, thật sự minh bạch. 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, trƣớc đây tôi đã giảng mƣời lần. Giảng chú 

giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, đây là lần thứ nhất, vì sao giảng chú giải này? 

Tôi từng nói với quý vị, chú giải này quá hay, nếu quý vị không xem, quả thật 

rất đáng tiếc! Không đủ tín tâm với Tịnh độ tông, chính là chƣa hiểu rõ, trong 

này đích thực nói rất tƣờng tận. Từ đây chúng ta thật sự lý giải đƣợc, có thể 

kiến lập tín tâm, có thể phát ra nguyện tâm, nên nhất định phải giảng. 

Khi Hoàng Niệm Tổ chú giải bộ kinh này, sự vất vả đó tôi tận mắt chứng 

kiến. Chú giải này đến đời sau không ai đọc, không ai nghiên cứu. Quý vị xem 

sự gian nan đó, sáu năm mang bệnh, thân thể ông không đƣợc khỏe, tận lực để 


Tập 569  573 



làm, hoàn thành chú giải này, quả là đáng nể! Chúng tôi cũng là ân tri ngộ, tôi 

báo đáp ông. 

Lúc đó hoằng dƣơng bộ kinh này chỉ có hai chúng tôi, ông giảng ở trong 

nƣớc, tôi giảng ở nƣớc ngoài. Khi hai chúng tôi gặp nhau vô cùng hoan hỷ, lúc 

đó không có ai nói, tôi cũng chƣa thấy đƣợc chú giải này, chỉ thấy bản hội tập 

của Hạ Liên Cƣ. Tôi có thể xem hiểu, có thể lãnh hội đƣợc. Không thể để uổng 

phí  tâm  huyết  của  Hoàng  Niệm  Tổ  và  Hạ  Liên  Cƣ,  đó  là  điều  vô  cùng  đáng 

tiếc. Nên tôi nghĩ bộ kinh này, tôi sống đƣợc bao nhiêu, tôi sẽ giảng bấy nhiêu, 

tôi sẽ giảng lần này đến lần khác. Đại khái một năm giảng một bộ, một ngày 

giảng bốn tiếng, một năm một biến. 

Lần  này  sắp  giảng  xong,  tôi  lại  giảng  lần  thứ  hai,  lần  thứ  hai  tôi  sẽ  đƣa 

khoa phán của tôi vào. Chƣơng pháp, kết cấu này sẽ càng rõ ràng hơn, càng dễ 

thấu triệt, dễ hiểu hơn. Giảng lần này xong lần khác, mỗi lần đều khác  nhau, 

mỗi lần đều có chỗ ngộ. Nên càng học càng hoan hỷ, càng giảng càng hoan hỷ, 

pháp vị vô cùng. Cổ nhân nói: “thế vị sao đậm đà bằng pháp vị”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 570 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:01.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô  Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 752, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên, bắt 

đầu xem từ Nhân Vƣơng Kinh. 

Nhân Vƣơng Kinh lại nói: “Tự tánh thanh tịnh, gọi là bản giác tánh, tức là 

nhất thiết trí trí của chƣ Phật. Từ các kinh văn trên cho thấy, ngày nay ngƣời có 

thể nghe, có thể tin pháp môn Tịnh độ vi diệu này, đều do trong đời quá khứ đã 

từng cúng dƣờng Chƣ Phật, rộng tu các điều thiện, nhớ Phật niệm Phật, do đó 

mới  đƣợc  oai  thần  của  Chƣ  Phật  gia  hộ,  nên  ngày  nay  mới  có  thể  đạt  đƣợc 

pháp môn rộng lớn nhƣ vậy”. 

Ở  trƣớc  chúng  ta  học  đến  đây,  nghĩa  của  đoạn  kinh  này  rất  thâm  sâu,  rất 

rộng, rất quan trọng. Trong Nhân Vƣơng Kinh nói rất hay: Tự tánh thanh tịnh 

574  Tập 570 



chính là bản giác tánh, nhà Phật gọi là bản giác, cổ nhân gọi là bản thiện, nói 

bản tánh vốn thiện.       Tâm thanh tịnh hiện tiền, bản thiện sẽ xuất hiện. Nói 

cách khác, bản thiện, nó vốn là thiện, vì sao bây giờ bất thiện? Điều này chúng 

ta cần phải cố gắng để lãnh hội. Bản thiện là chân tâm, là bản tánh, nhà Phật 

gọi  là  tự  tánh.  Bản  thiện  vốn  không  mất  đi,  chỉ  là  hiện  nay  có  chƣớng  ngại, 

chƣớng ngại này là gì? Ô nhiễm, nhiễm ô tâm sẽ không thanh tịnh. Giống nhƣ 

thau nƣớc, đã dơ bẩn, trong đó có cát bụi, đã nhơ nhớp. Không những ô nhiễm, 

nó cũng không tĩnh lặng đƣợc, nó là động. Nếu chúng ta khiến nó bất động, 

khiến nó tĩnh lặng, thời gian lâu những nhiễm ô này sẽ lắng đọng xuống, nƣớc 

lại  khôi  phục  thanh  tịnh.  Sự  lắng  đọng  này  trong  nhà  Phật  gọi  là  phục  phiền 

não, chƣa đoạn. Quý vị xem cát bụi vẫn còn trong đó, chỉ là bất động mà thôi. 

Tuy có cát bụi, nó cũng không chƣớng ngại, nó không chƣớng ngại sự thanh 

tịnh quang minh của nƣớc. Đây chính là vì sao nhà Phật coi trọng tu định, định 

có thể phục phiền não, không thể đoạn phiền não. Định lâu sẽ khai trí tuệ, đại 

triệt đại ngộ. Trí tuệ đã khai, trí tuệ chiếu soi phiền não, phiền não liền không 

còn. Tức cát bụi trong thau nƣớc này đều không còn, hoàn toàn sạch sẽ. 

Vì sao vậy? Chiếu kiến ngũ uẩn đều là không. Ngũ uẩn chính là ô nhiễm, 

sắc thọ tƣởng hành thức là ô nhiễm, sắc là gì? Hoàn cảnh vật chất, thọ tƣởng 

hành thức là hoàn cảnh tinh thần. 

Chúng ta thử nghĩ, dục vọng từ đâu mà có? Dục vọng chính là ngũ uẩn lôi 

kéo  ra.  Chủng  tử  đích  thực  là  kiến  văn  giác  tri  trong  tự  tánh,  không  phải  gì 

khác. Vì có phiền não này đang mê hoặc, đang lôi kéo, biến kiến văn giác tri 

thành thọ tƣởng hành thức, biến thành phiền não trên tinh thần. Do phiền não 

trên  tinh  thần,  lại  biến  hiện  ra  phiền  não  trên  vật  chất.  Sự  việc  chính  là  nhƣ 

vậy, đây mới gọi là chân tƣớng sự thật. 

Do  đó  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  then  chốt  tu  hành  thật  sự  chính  là 

định. Công phu tu hành là gì? Chính là định. Công phu cạn hay sâu, liên quan 

đến  sức  mạnh  phục  phiền  não.  Năng  lƣợng  này  và  trí  tuệ  đức  năng  trong  tự 

tánh  hiển  lộ  ra  bên  ngoài  bao  nhiêu,  đều  quyết  định  ở  nơi  định  công.  Ngƣời 

định công càng sâu, trí tuệ sẽ càng lớn, phiền não sẽ càng nhẹ, đạo lý chính là 

nhƣ vậy. 

Định là gì? Nhất tâm chính là định, lại thêm vào hai chữ: nhất tâm chuyên 

chú,  chính  là  thiền  định.  Pháp  môn  Tịnh  độ  tông  áp  dụng,  dạy  chúng  ta  nhất 

tâm chuyên chú vào nơi danh hiệu A Di Đà Phật, hoặc là Nam Mô A Di Đà 

Phật cũng đƣợc. Nhất tâm chuyên chú vào danh hiệu, chính là trong Đại Tập 

Kinh  Đức  Phật  nói:  Vô  thƣợng  thâm  diệu  thiền.  Niệm  Phật  A  Di  Đà  là  vô 

thƣợng thâm diệu thiền, họ đang tu thiền. Nhất tâm chuyên chú vào câu Phật 

Tập 570  575 



hiệu này, có thể đại triệt đại ngộ, có thể minh tâm kiến tánh, có thể kiến tánh 

thành Phật. Đây chính là nhất thiết trí trí, nhất thiết chủng trí của Chƣ Phật. Đạt 

đƣợc nhất thiết chủng trí này từ trong tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh là do nhất 

tâm  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà  đạt  đƣợc.  Chúng  ta  dùng  phƣơng  pháp  này, 

phƣơng pháp này đáng tin cậy, phƣơng pháp này bản thân chắc chắn có thể đạt 

đƣợc, vì sao vậy? Vì không cầu ngƣời khác. Bản thân tinh tấn, lại đƣợc Phật 

lực gia trì, thật sự có thể đạt đƣợc, mà còn đạt đƣợc nhanh chóng. Thật ra có 

liên quan đến trong đời quá khứ, không phải không có liên quan. 

Bên dƣới nói: “từ kinh văn trên có thể thấy”, Nhân Vƣơng Kinh, Đại Nhật 

Kinh Sớ, Đại Trí Độ Luận, Kinh Pháp Hoa. Từ trong những kinh luận này ta 

có thể thấy đƣợc. Ngày nay ngƣời có thể nghe đƣợc pháp môn này, có thể tin 

pháp môn này, pháp môn Tịnh độ vi diệu, “đều do trong đời quá khứ”, tất cả 

đều nhƣ vậy, không có gì không phải. Trong đời quá khứ “đã từng cúng dƣờng 

chƣ Phật”, quá khứ  chắc chắn không chỉ  một đời.  Nhƣ Kinh Kim Cang nói: 

Quá khứ một đời, hai đời, ba bốn năm đời đều quá ít. Thiện căn phƣớc đức quý 

vị tích lũy chƣa đủ, mà là gì? Trong kinh nói rất hay: Thiện căn phƣớc đức tích 

lũy từ vô lƣợng kiếp quá khứ, trong đời này ta mới có cơ hội gặp đƣợc, mới có 

cơ hội nghe đƣợc, không phải là chuyện đơn giản. 

Cúng dƣờng chƣ Phật, đây là phƣớc báo rất lớn, chỉ gặp đƣợc Phật phƣớc 

báo đã vô lƣợng rồi. Không những chỉ gặp một lần. Không gặp mặt, chỉ nghe 

đến danh hiệu thôi. Trong kinh thƣờng nói: “chỉ nghe qua tai, vĩnh viễn thành 

hạt giống đạo”, hạt giống của Phật liền trồng vào trong A lại da thức của quý 

vị, vĩnh viễn không hƣ hoại, gọi là hạt giống kim cang. Gặp duyên nó sẽ khởi 

hiện hành, nó liền khởi tác dụng. Huống gì nghe đƣợc pháp  môn này, có thể 

tin, có thể lý giải, phát nguyện cầu sanh Tịnh độ. 

Đây  hầu  nhƣ  là  ngƣời  có  căn  tánh  thuần  thục,  trong  kinh  thƣờng  nói: 

“chúng sanh căn tánh thuần thục”, vì sao vậy? Họ sẽ thành tựu ngay trong đời 

này, đời này có thể thấy đƣợc Phật A Di Đà, đời này có thể chứng vô thƣợng 

bồ  đề,  đƣợc  Phật  gia  trì.  “Ngày  nay  mới  đƣợc  pháp  môn  rộng  lớn  nhƣ  vậy”, 

pháp môn rộng lớn chính là pháp môn Tịnh độ, Kinh Vô Lƣợng Thọ, Phật A 

Di Đà. 

“Pháp môn Tịnh độ này rộng nhiếp vạn pháp, phổ độ chúng sanh, nên gọi 

là  rộng  lớn”,  những  điều  này  chúng ta  cần  phải  hiểu,  phải  thật  sự  thâm  nhập 

thấu  triệt,  vì  sao?  Tâm  mới  có  thể  chuyên  nhất.  Không  nên  hôm  nay  nghe 

ngƣời này nói pháp môn này hay, ngày mai nghe ngƣơi kia nói pháp môn đó 

hay, tâm liền dao động. Đây là nguyên nhân gì? Đây là thiện căn tu trong đời 

quá khứ chƣa đủ, mới sanh ra hiện tƣợng này. 

576  Tập 570 



Đời này đối với sự chọn lựa pháp môn do dự không định, đời này nhất định 

qua đi  một cách  uổng phí, điều này vô cùng có thể. Quý vị  nhận thức rỏ  về 

pháp  môn  này,  sẽ  thâm  nhập  một  môn,  không  thay  đổi  nữa,  nhất  định  thành 

tựu.  Nên  nhớ,  bí  quyết  thành  tựu  chính  là  nhất  tâm  chuyên  chú.  Nhất  tâm 

không  thể  chuyên  chú,  đời  này  chắc  chắn  không  thành  tựu,  phải  đợi  đến  đời 

sau kiếp sau. Cho nên nhất định phải biết, pháp môn Tịnh độ rộng nhiếp vạn 

pháp, nghĩa là vô lƣợng pháp môn đều ở trong bộ kinh này, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, vô lƣợng pháp môn đều ở trong đó. 

“Phổ độ chúng loại”, trên từ Đẳng giác Bồ Tát, dƣới đến địa ngục vô gián, 

tất cả đều đƣợc độ. Chỉ cần quý vị có thể gặp đƣợc, có thể tin tƣởng, không có 

ai không đƣợc độ, nghĩa là tất cả đều có thể vãng sanh, tất cả đều có thể gặp 

Phật A Di Đà, nên gọi là rộng lớn. 

“Đối với pháp môn này”, ở sau khuyên chúng ta. “Nếu có thể tin”, đầu tiên 

là có thể tin, tiếp theo là có thể thọ, thọ là tiếp thọ. Thế nào gọi là tiếp thu? Y 

giáo phụng hành gọi là tiếp thu, tiếp thu rồi phải thực hành. Phải đem lý luận 

của  bộ  kinh  này,  biến  thành  tƣ  tƣởng  của  mình.  Giáo  huấn  của  bộ  kinh  này, 

biến thành hành vi sinh hoạt của mình, chúng ta thật sự hành trì. 

“Liền  đƣợc  nhất  thiết  trí  trí”,  chính  là  nhất  thiết  chủng  trí,  “tức  đắc  Phật 

trí”, quý vị chứng đƣợc trí Phật. “Nhƣ thật hiểu đƣợc tự tâm vốn thanh tịnh”. 

Trƣớc đây lục tổ Huệ Năng đã biểu diễn chiêu này cho chúng ta, khi kiến tánh 

câu  đầu  tiên  ngài  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh”.  Không  phải  nói 

ngƣời khác, là nói bản thân chúng ta, tâm tánh của ngài và tâm tánh chúng ta là 

một  không  phải  hai.  Chúng  ta  chƣa  chứng,  ngài  đã  chứng,  cũng  chứng  minh 

chƣ vị tổ tông nói không sai: Bản tánh vốn thiện. 

Cổ nhân dạy chúng ta tu hành nhƣ thế nào? “Chỉ ƣ chí thiện”, nói hay biết 

bao! Họ đều áp dụng vào trong cuộc sống. Quý vị xem: “minh đức thân dân, 

chỉ ƣ chí thiện”, đều áp dụng. Minh đức là bản thân đã khai ngộ, khai ngộ nhƣ 

thế  nào?  Khai  ngộ  phải  giáo  hóa  tất  cả  chúng  sanh.  Thân  dân  là  dạy  chúng 

sanh, là phổ độ chúng sanh. Trong tứ hoằng thệ nguyện: “chúng sanh vô biên 

thệ nguyện độ”, độ bằng cách nào? Quý vị phải thân cận họ, không thân cận họ 

làm sao độ đƣợc? Tự và tha đều làm đến viên mãn, chính là chỉ ƣ chí thiện. 

Ngày  xƣa  cổ  nhân  quả  là  tuyệt  vời,  đại  thánh  nhân.  Con  ngƣời  chúng  ta 

hiện nay coi thƣờng cổ nhân, không tin, hoài nghi cổ nhân. Những gì của cổ 

nhân, dùng trong xã hội chúng ta đƣợc chăng? Nhƣ vậy không phải chúng ta 

thụt lùi rồi sao? Thế giới vĩnh viễn đang tiến bộ, chúng ta nhƣ vậy là thụt lùi. 

Kiểu tri kiến, ngôn luận này, họ có sai lầm chăng? Những gì của cổ nhân, vào 

thời đó tốt, thiên hạ thái bình. Dùng trong thời này vẫn tốt, vẫn là thiên hạ thái 

Tập 570  577 



bình,  vì  sao  vậy?  Cái  gọi  là  chân  lý,  nó  siêu  việt  thời  gian,  siêu  việt  không 

gian.  Còn  nhƣ  trái  với  nó,  nhất  định  có  thiên  tai.  Quý  vị  y  theo  nó  để  làm, 

không phải y theo nó làm, mà y theo tánh đức của mình.      Cổ nhân họ tốt ở 

đâu? Họ đã minh tâm kiến tánh, chúng ta thì chƣa. Xã hội ngày nay tiến bộ, 

nhƣng tiến bộ theo phƣơng hƣớng nào? Tiến bộ theo loạn thế, mỗi năm  mỗi 

loạn,  bây  giờ  chúng  ta  nhìn  thấy,  phải  chăng  là  nhƣ  vậy?  Bây  giờ  những  gì 

chúng ta nhìn thấy là mỗi tháng mỗi loạn, chứ không phải mỗi năm mỗi loạn. 

Chúng ta từ năm  nay  chú ý đến vấn đề này, chƣ  vị đồng học đƣa cho tôi 

một  phần  tài  liệu,  đây  là  của  tháng  bảy,  bây  giờ  là  tháng  chín,  tháng  8  chắc 

khoảng  một  hai  ngày  này  sẽ  đƣa  đến,  là  tiêu  đề  liên  quan  đến  những  tin  tức 

thiên tai. Tháng 3 có 82 lần, tháng 4 có 59 lần, tháng 5  có 67 lần, tháng 6 có 

155  lần,  tháng 7  có  176  lần,  tháng  8  hơn  200  lần,  hiện  tƣợng  này  là  gì? Mỗi 

tháng mỗi loạn, thật đáng sợ! Tần suất mỗi tháng mỗi tăng cao, điều này thật 

ghê  gớm!  Khi  nào  trong  tháng  này  chúng  ta  không  nhìn  thấy.  Nên  chúng  ta 

phải  khẳng  định,  chúng  ta  không  bằng  ngƣời  xƣa,  không  sánh  bằng  tổ  tông, 

không sánh bằng Phật Bồ Tát, vì sao vậy? Họ minh tâm kiến tánh. Tâm họ là 

thanh tịnh, tâm chúng ta là ô nhiễm. Không nói gì khác, chỉ nói điểm này, tâm 

họ là định, tâm chúng ta động, trôi nổi, nông nổi. Họ có trí tuệ, chúng ta ngày 

nay có tri thức, tri thức không sánh bằng trí tuệ.  Học thuật của họ viên mãn, 

học thuật của chúng ta ngày nay là thiên về một phía, thiên về phía vật chất. 

Khoa  học,  đối  tƣợng  nghiên  cứu  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh 

thần rất ít, hiện tƣợng tự nhiên càng không có. Cổ nhân là cân bằng, ngạn ngữ 

có câu: “Không nghe lời ngƣời lớn, thiệt thòi ngay trƣớc mắt”. Chúng ta thay 

chữ  ngƣời  lớn  này  là  “không  nghe  lời  cổ  nhân”,  không  tin_không  tin  lời  cổ 

nhân,  thiệt  thòi  ngay  trƣớc  mắt.  Cổ  nhân  không  hại  quý  vị,  vì  sao  vậy?  Vì 

không có liên quan đến sự lợi và hại với quý vị, ngày nay quan hệ giữa ngƣời 

và ngƣời có lợi và hại. Cổ nhân không có quan hệ lợi và hại, nên họ không nói 

lời giả dối, không gạt, không hại quý vị. 

Lƣu  lại  nhiều  điển  tịch  trân  quý  nhƣ  vậy,  còn  hoài  nghi  nó,  phê  bình  nó, 

khinh thị nó, coi thƣờng nó, nhƣ vậy thiên tai tự mình phải gánh vác. Chúng ta 

rất may mắn, có thể tin vào giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, có thể lý giải, có 

thể tôn trọng, có thể  dùng tâm thành kính để học tập. Nhƣ vậy  mới đạt đƣợc 

một chút lợi ích, lợi ích chúng ta đạt đƣợc không bằng cổ nhân, đó là nguyên 

nhân gì? Chúng ta thiếu tâm thành kính, nên không sánh bằng cổ nhân.      Cổ 

nhân đích thực vạn phần thành kính, ngày nay chúng ta nhiều nhất là 100 phần 

thành kính, trăm không thể sánh với vạn. Nên cổ nhân đạt đƣợc lợi ích là viên 

578  Tập 570 



mãn, bây giờ chúng ta đạt đƣợc ít lợi ích, phần ít nhƣng chúng ta đã cảm thấy 

rất mãn nguyện, rất hoan hỷ. 

Bởi thế “nếu có thể tín thọ phụng hành, liền đƣợc nhất thiết trí trí”, quý vị 

đã thành Phật. “Nhƣ thật liễu tri”, đây là triệt ngộ, hiểu rõ triệt để. Giống nhƣ 

ngài Huệ Năng nói, tự tâm vốn thanh tịnh. Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: 

“Đối với pháp môn này rộng lớn thắng giải, đạt đƣợc đại hoan hỷ, rộng vì 

họ nói, thƣờng vui tu hành”. Đoạn kinh văn trên trích lục trong Đƣờng Dịch, 

năm câu này là bản dịch Kinh Vô Lƣợng Thọ thời nhà Đƣờng. “Nếu ngƣời”, 

đây là giả thiết ngƣời này, “có thể thắng giải rộng lớn đối với diệu pháp của 

Tịnh  tông,  thấu  triệt  Tịnh  tông  thị  tâm  tác  Phật,  thị  tâm  thị  Phật,  tâm  Phật 

không hai”. Thật sự hiểu, thật sự thông đạt đối với pháp môn Tịnh tông, đối 

với Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Do đây chúng ta có thể biết, nếu chúng ta đối với thị tâm tác Phật, thị tâm 

thị  Phật,  tâm  Phật  không  hai,  nếu  nhƣ  không  thể  hiểu,  trong  kinh  nói  đến 

những lợi ích thù thắng này, sẽ không làm đƣợc. 

Hai  câu  sau  cùng:  “Rộng  vì  ngƣời  nói”,  đây  là  lợi  tha,  “thƣờng  vui  tu 

hành”, là tự lợi, vui này là hoan hỷ, không làm đƣợc việc tự lợi lợi tha này. Hai 

câu này là nòng cốt của Tịnh tông. 

Thị tâm thị Phật ở trƣớc chúng ta nói là nhất niệm tâm, tâm này chính là 

Phật. Hiện nay trong nhất niệm tâm, niệm  A Di Đà Phật, đó chính là thị tâm 

tác  Phật.  Tâm  Phật  là  một  không  phải  hai.  Từ  điểm  này  mà  tôi  hiểu  đƣợc  rõ 

ràng phƣớc thứ ba trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc. Tôi nhớ là phải thời gian 

mấy năm, vấn đề này mới giải quyết đƣợc. Phƣớc thứ ba nói: “phát tâm bồ đề, 

thâm tín nhân quả”, tôi không hiểu lắm về câu này. Vì phƣớc thứ ba là Bồ Tát, 

không phải ngƣời bình thƣờng. Họ đặt thâm tín nhân quả lên hàng đầu, đặt vào 

hàng  thứ  hai  tôi  đã  không  hoài  nghi,  tôi  rất  dễ  tiếp  thu,  vì  sao  vậy?  Ngƣời 

phàm  phu  bình  thƣờng  chúng  ta  đều  tin  nhân  quả  báo  ứng,  chẳng  lẽ  Bồ  Tát 

không tin ƣ? Nghĩ sao cũng nghĩ không thông. Điều thứ nhất trong tam phƣớc 

là nhân thiên, điều thứ hai là tiểu thừa, điều thứ ba là  Bồ Tát. Vì sao Bồ Tát 

còn phải đặc biệt nói thâm tín nhân quả? Sau khi thắc mắc suốt mấy năm, đên 

khi đọc hai câu này: “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”. Bồ Tát không biết 

nhân quả này, nên họ có chƣớng ngại, họ không thành Phật đƣợc. 

Nhân quả này là gì? Niệm Phật A Di Đà là nhân, đến thế giới Cực Lạc làm 

Phật là quả. Thâm tín nhân quả này, không phải nhân quả bình thƣờng. Thiện 

có thiện quả, ác có ác báo, chúng ta đều biết, điều này rất rõ ràng. Nhƣng niệm 

Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả,  đúng  là  rất  nhiều  Bồ  Tát  không  biết.  Đây  là 

diệu pháp của Tịnh tông, vô cùng thù thắng. Chúng ta thật sự lý giải, thấu triệt, 

Tập 570  579 



thông đạt,  quý  vị  nhất  định nhất  tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật,  chắc  chắn 

buông bỏ hết thảy vạn duyên. Hiểu rõ ràng minh bạch rồi, sẽ không cần bất kỳ 

điều gì nữa. 

“Niệm Phật tức là tông chỉ viên mãn của Phật”, viên là viên mãn, chỉ là tôn 

chỉ. Niệm câu A Di Đà Phật này, chính là trong kinh nói tông chỉ viên mãn của 

Chƣ Phật Nhƣ Lai. Đối với bản kinh này mà nói, là tôn chỉ độ chúng sanh viên 

mãn của Phật A Di Đà. Quý vị  minh bạch, hiểu rõ ràng rồi thì “ tất nhiên có 

thể hoan hỷ tín thọ”. Chắc chắn, không hề có chút hoài nghi nào, ngữ khí rất 

khẳng định! 

Nếu nhƣ không thể hoan hỷ tín thọ, nói cách khác, quý vị chƣa hiểu rõ ràng 

minh  bạch,  phải  làm  sao?  Nghe  kinh,  tụng  kinh.  Chỉ  có  cách  đọc  kinh,  nghe 

giảng từ từ sẽ hiểu. Khi hiểu rồi, tự nhiên “hoan hỷ tín thọ, thƣờng vui tu tập”. 

Lúc này ta có thể buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm, vì sao vậy? Vì 

đã rõ ràng minh bạch, nhổ sạch cội gốc nghi ngờ. 

“Lại dùng điều này rộng khuyên ngƣời khác”, quý vị khuyên ngƣời, họ sẽ 

tin,  vì  sao  tin?  Vì  quý  vị  làm  gƣơng  cho  họ  thấy.  Rộng  khuyên  ngƣời  khác, 

đoạn bên dƣới nói “rộng vì ngƣời nói”, tiếp theo lại nói “vì ngƣời diễn thuyết”. 

Đây không chỉ là nói, còn phải diễn, diễn là gì? Là biểu diễn, làm ra cho ngƣời 

ta  thấy  gọi  là  diễn.  Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không 

vọng ngữ, chúng ta làm cho ngƣời khác thấy, đây gọi là diễn, sau đó ta nói họ 

sẽ nghe. Ta chỉ biết nói, không làm đƣợc, ngƣời khác sẽ không tin, nhất định ta 

phải làm đƣợc. Quý vị nói ăn chay tốt, quý vị chỉ suông khuyên ngƣời khác ăn 

chay, ngƣời ta không tin. Chúng ta ăn chay suốt mấy mƣơi năm, càng ăn thân 

thể càng mạnh khỏe, họ sẽ tin. Nếu không thực hành cho ngƣời ta thấy, họ sẽ 

không tin. Bởi vậy diễn quan trọng, đặt diễn ở đầu tiên, thuyết để ở sau, diễn 

trƣớc thuyết sau, vì ngƣời diễn thuyết. 

Sau  phẩm  này  nói:  “Chuyên  tâm  tín  thọ,  trì  tụng  thuyết  hành,  là  đều  phổ 

khuyên  diễn  thuyết,  hoằng  dƣơng  kinh  này  và  pháp  môn  Tịnh  độ”.  Đức  Thế 

Tôn từ bi tột cùng, phổ biến khuyên chúng ta phải diễn thuyết. Làm đƣợc hai 

chữ diễn thuyết này, chính là hộ trì chánh pháp, chính là chánh pháp cửu trú. 

Ở trƣớc chúng ta chúng ta đã học, trong Nhân Vƣơng Kinh nói, nói rất hay: 

Có dạy có hành, có chứng quả, đó gọi là chánh pháp. Có dạy có hành, không 

có chứng quả, là tƣợng pháp. Có dạy, không có hành, không có chứng quả, gọi 

là mạt pháp. Nếu nhƣ dạy cũng không, pháp sẽ diệt, dạy điều gì? Dạy là giảng 

kinh, không còn giảng kinh, pháp sẽ diệt. 

Ngƣời giảng kinh không nên cầu ngƣời khác, yêu cầu bản thân làm đƣợc, 

đó là gì? Tƣợng pháp ở chỗ chúng ta. Đến sau cùng khi lâm mạng chung, đích 

580  Tập 570 



thực ta vãng sanh tây phƣơng Tịnh độ, biểu diễn cho ngƣời ta thấy, đó gọi là 

chánh pháp ở ngay tại đây. Vãng sanh là chứng quả, y giáo phụng hành nhất 

định phải bắt đầu từ bản thân, chúng ta phải thực hành, không thực hành là phá 

hoại chánh pháp. Làm đệ tử Phật mà phá chánh pháp của Phật, đây là gì? Nhƣ 

vậy là sao? Đó là ma con ma cháu, ma vƣơng ba tuần phái họ vào trong Phật 

giáo  thế  pháp  xuất  gia,  đắp  y  cà  sa,  phá  hoại  Phật  pháp.  Phá  nhƣ  thế  nào? 

Không thuyết, không hành, không có chứng quả, đây chính là hủy diệt chánh 

pháp. Không thuyết, không hành, tƣợng pháp bị hủy diệt. bài xích kinh giáo, 

hủy báng kinh giáo, đó chính là hủy diệt mạt pháp của Phật. Những vấn đề này 

chúng ta cần phải hiểu rõ, phải thấu triệt. 

Bởi  thế  trong  phần  lƣu  thông,  trong  sáu  phẩm  kinh  này,  Đức  Thế  Tôn 

không  ngừng  khuyên  chúng  ta,  hy  vọng  chúng  ta  hộ  trì  chánh  pháp.  Hộ  trì 

chánh pháp nhất định phải y giáo phụng hành, không thể y giáo phụng hành, 

quý vị đến đây là diệt Phật pháp. Diệt Phật pháp, bản thân nhất định phải biết, 

quả báo ở địa ngục vô gián. 

“Bây giờ là phần lƣu thông, nên khuyên mọi ngƣời diễn thuyết, để rộng lƣu 

thông”.  Phật  pháp  không  phải  tự  thọ  dụng,  Phật  pháp  tuyệt  đối  không  phải 

chuyên  cúng  dƣờng  cá  nhân.  Phật  pháp  lƣu  thông  càng  rộng  công  đức  càng 

lớn, lƣu truyền thời gian càng dài, phƣớc báo càng lớn. Chúng ta muốn tu tập 

tích lũy đại phƣớc đức, đây là cơ duyên vô cùng thù thắng. Vấn đề là ta phải 

nhận  thức,  nếu  không  nhận  thức,  quý  vị  xem  quý  vị  rất  có  phƣớc  báo,  gặp 

đƣợc nhƣng bỏ lỡ. Điều này không thể trách ai, mà phải trách bản thân mình. 

Bao nhiêu ngƣời tu tích đại phƣớc đức, không có cơ hội này, cơ hội này quý vị 

gặp rồi, những bỏ lỡ qua ngay trƣớc mắt. Bỏ qua cơ hội, muốn tìm lại vô cùng 

khó khăn. Bởi thế cổ nhân thƣờng nói: “cơ bất khả thất”, không đƣợc để mất 

cơ hội. Phải có trí tuệ chân thực để nhận thức nó, nắm chặt nó, thành tựu vô 

lƣợng vô biên phƣớc tuệ cho bản thân. 

Nhƣ phẩm Nguyện Lực Hoằng Thâm, đây là phẩm thứ 29 ở trƣớc, trong đó 

có bốn câu kinh văn: “Chuyển tƣớng giáo thọ, chuyển tƣớng độ thoát, nhƣ thị 

triển chuyển, bất khả phục kế”. Chúng ta học rồi, học rồi phải hành, phải dạy 

ngƣời khác. Một ngƣời cũng dạy, hai ngƣời cũng dạy, đông cũng dạy, hoan hỷ 

giáo thọ. Giáo là dẫn dắt họ, thọ là cho họ, đem đạo lý, phƣơng pháp này dạy 

cho họ. Chuyển tƣớng độ thoát, họ lại tiếp tục dạy cho ngƣời có duyên, truyền 

từ đời này qua đời khác, công đức này rất lớn! 

Bản  thân  chúng  ta  chƣa  khai  ngộ,  không  có  thiên  nhãn,  cũng  không  biết 

ngƣời  nào  có  thể  truyền,  ngƣời  nào  không  thể  truyền,  thế  thì  phải  dùng  tâm 

bình đẳng, chỉ cần gặp mặt, chỉ cần nói chuyện hợp, là dạy cho họ. Ngƣời lạ, 

Tập 570  581 



chắp tay A Di Đà Phật, tức là dạy câu A Di Đà  Phật  này cho họ, liền truyền 

cho họ, họ đã nghe đƣợc. Bất luận là họ đồng ý hay không, trong A lại da thức 

đã trồng đƣợc hạt giống, hạt giống kim cang vĩnh viễn bất hoại. 

Chúng ta phải dùng phƣơng pháp này, trƣớc  cửa dán câu Nam  Mô  A Di 

Đà Phật, mọi ngƣời đi ngang qua đây đều nhìn thấy, nhƣ vậy nghĩa là sao? Đây 

chính là vì ngƣời diễn thuyết, chính là chuyển tƣớng độ thoát, đều là phƣơng 

tiện thiện xảo trong cuộc sống hằng ngày. 

Trong phẩm thứ 29 nói: “Triển chuyển nhƣ thế, không thể kể xiết”. Chúng 

ta lƣu thông, khuyên mọi ngƣời triển chuyển lƣu thông. Bởi thế keo kiệt pháp, 

quả báo không tốt, quả báo keo kiệt pháp đều ở trong địa ngục. Sau khi ra khỏi 

địa ngục, đời đời kiếp kiếp ngu si, vì họ keo kiệt pháp nên chiêu cảm quả báo 

ngu si. Vì họ chƣớng ngại Phật pháp, nên thời gian rất dài họ không gặp đƣợc 

Phật pháp. Mặc dù gặp đƣợc, nhƣng họ không tin, vì sao vậy? Nghiệp chƣớng 

của  họ  chƣa  tiêu  trừ,  nên  sanh  ra  chƣớng  ngại.  Gặp  rồi,  nhƣng  bán  tín  bán 

nghi. 

“Nên  biết  vui vì  ngƣời  nói,  khuyên  nhủ  tất  cả  chúng  sanh,  cùng  vào  nhất 

thừa  nguyện  hải  của  Phật  Di  Đà,  mới  là  chánh  hành của  tri  ân  báo  ân”.  Làm 

sao  để  vun  bồi  một  ngƣời  thích nói  với  ngƣời  khác,  thích  khuyên  dạy  tất  cả 

chúng  sanh,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Vì  chúng  ta  rất  rõ  ràng,  rất  minh 

bạch, con đƣờng này là con đƣờng nhanh nhất mà tất cả chúng sanh đƣợc độ. 

Con đƣờng này dễ dàng, đơn giản dễ dàng, ổn định nhanh chóng, mà còn thành 

tựu vô cùng thù thắng. Sanh đến thế giới Cực Lạc đều làm Bồ Tát A Duy Việt 

Trí chuyển, quá thù thắng. 

Chúng ta đã minh bạch, minh bạch rồi mới tri ân, đây là đại ân đại đức của 

Phật  A  Di  Đà  đối  với  chúng  ta.  Khiến  chúng  ta  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay,  ở 

trong lục đạo ngụp lặn trong luân hồi sanh tử không có ngày ra. Nhờ biết đƣợc 

Phật A Di Đà nên có thể ra khỏi đƣợc. 

Làm  sao  để  báo  đáp  ân  của  Phật  A  Di  Đà?  Đem  theo  nhiều  ngƣời  vãng 

sanh, đây gọi là báo ân, quý vị dẫn theo càng nhiều ngƣời càng tốt. Chỉ có nhƣ 

vậy mới thật sự có thể báo đáp ân Phật, vì bản nguyện của Phật là phổ độ tất cả 

chúng sanh. Vô lƣợng công đức của Phật A Di Đà thành tựu nên thế giới Cực 

Lạc,  là  tiếp  dẫn  chúng  sanh  lục  đạo,  trong  cõi  nƣớc  của  chƣ  Phật  khắp  biến 

pháp  giới  hƣ  không  giới,  đây  là  bản  nguyện  của  Phật  Di  Đà.  Chúng  ta  minh 

bạch,  tiếp  nhận  sẽ  đạt  đƣợc  lợi  ích,  phải  đem  lợi  ích  này  nói  với  tất  cả  mọi 

ngƣời, để họ cùng đến học tập. Tin thật nguyện thiết, cầu sanh Tịnh độ, làm 

tròn bản nguyện của Phật A Di Đà, nhƣ thế mới thật sự báo ân Phật. 

582  Tập 570 



“Diệu  pháp  lƣu  thông,  chính  là  phù  hợp  bản  nguyện  của  Nhƣ  Lai,  nên 

phẩm Pháp sƣ trong Kinh Pháp Hoa nói: Nếu thiện nam tử thiện nữ nhơn, đối 

với Kinh Pháp Hoa, thậm chí là một câu mà thọ trì, đọc tụng, giải thuyết, biên 

chép, các loại cúng dƣờng kinh quyển. Là ngƣời trong tất cả thế gian nên cung 

kính phụng trì, nên dùng cách cúng dƣờng Nhƣ Lai mà cúng dƣờng. Nên biết 

ngƣời này là đại Bồ Tát, thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. 

Đoạn kinh văn này nói rất hay. Nếu là giả thiết, nghĩa là giả thiết. Thiện 

nam  tử,  thiện  nữ  nhơn  đối  với  Kinh  Pháp  Hoa_Pháp  Hoa  là  nhất  thừa  viên 

giáo, kinh này cũng là nhất thừa viên giáo. Cho đến một câu kinh văn, quý vị 

có thể thọ trì, có thể tiếp nhận, y giáo phụng hành, giữ mãi không mất. Ngày 

ngày  đọc  tụng,  vì ngƣời  khác  diễn  thuyết.  Biên  chép  là  lƣu  thông,  ngày  xƣa 

không có in ấn, nên lƣu thông kinh điển đều nhờ vào viết tay. Hiện nay không 

cần nữa, bây giờ  dùng ấn tống, in  ấn số lƣợng lớn có thể tặng khắp nơi. Các 

cách cúng dƣờng kinh quyển, “các cách” trƣớc đây không nhiều phƣơng pháp. 

Ngày xƣa khắc trên đá, lƣu truyền hậu thế, sợ kinh điển hƣ hoại tổn thất. Hiện 

nay trên địa cầu động đất quá nhiều, khắc trên đá một trận động đất là hủy hết 

toàn bộ. Hiện nay nói “các cách” là rất nhiều, lợi dụng điện vô tuyến, lợi dụng 

truyền  hình  truyền  bá,  lợi  dụng  mạng  internet  truyền  bá,  lợi  dụng  CD  truyền 

bá, lại in thành văn tự số lƣợng lớn, đây là phƣơng pháp hay nhất. Nếu in bộ 

sách này mấy mƣơi vạn cuốn, mấy trăm vạn cuốn, lƣu thông trên toàn thế giới, 

chắc chắn không mất đi. Dù thiên tai có lớn đến đâu, cũng lƣu truyền đƣợc vài 

nơi. 

Còn có ngƣời muốn khắc Đại Tạng Kinh trên đá, cất giữ trong động. Tôi 

liền nói với họ: Ông dụng tâm rất tốt, nhƣng chƣa chắc có hiệu quả. Chúng ta 

thấy có rất nhiều dự ngôn nói về thiên tai, núi lở đất sụp, làm gì có nơi nào an 

toàn? Không có, vậy làm sao để bảo tồn? In ấn số lƣợng lớn, quý vị đƣa đến 

mọi  nơi  trên  thế  giới,  đƣa  đến  đô  thị  lớn,  các  hƣơng  thôn nhỏ  cũng  đƣa  đến, 

đƣa đi khắp nơi. Sau thiên tai, nhất định có một vài nơi lƣu lại, chỉ có phƣơng 

pháp này hay. Đây là cúng dƣờng kinh quyển. 

“Là  ngƣời  trong  tất  cả  thế  gian  nên  chiêm  phụng”,  đây  là  nói  gì?  Ngƣời 

này phƣớc báo lớn, phƣớc báo lớn mà họ tu đƣợc là tất cả thế gian đều cúng 

dƣờng  họ.  Chiêm  là  tôn  kính,  chiêm  ngƣỡng  họ.  Phụng  là  đối  với  họ  phụng 

thừa. 

“Nên  dùng  cách  cúng  dƣờng  Nhƣ  Lai  mà  cúng  dƣờng”,  chúng  ta  cúng 

dƣờng Chƣ Phật Nhƣ Lai nhƣ thế nào, cũng cúng dƣờng ngƣời này nhƣ vậy. 

Vì sao vậy? Vì họ là ngƣời giữ gìn, lƣu truyền chánh pháp. Hay nói cách khác, 

truyền thừa chánh pháp, lƣu thông chánh pháp, công đức này tƣơng đồng với 

Tập 570  583 



Phật. Hoặc là  chúng ta nói phƣớc đức, không giám nói công đức, phƣớc đức 

tƣơng đồng với Phật. 

“Nên  biết  ngƣời  này  là  đại  Bồ  Tát,  thành  tựu  vô  thƣợng  bồ  đề”.  Đối  với 

công đức và phƣớc đức, khác nhau ở chỗ nào? Khác nhau ở chỗ dụng tâm, nếu 

ngƣời này làm những điều này là tâm thanh tịnh, đó là công đức. Còn nhƣ nói 

ta làm phƣớc báo lớn nhƣ vậy, tƣơng lai phƣớc báo của tôi rất lớn, đó chính là 

phƣớc đức, chứ không phải công đức, chỉ trong một niệm. Hay nói cách khác, 

có  bản  ngã  chính  là  phƣớc  đức,  vô  ngã  chính  là  công  đức.  Trong  Kinh  Kim 

Cang  nói:  “Vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả 

tƣớng”, thì những gì quý vị làm đều là công đức. 

“Lại nói”- đây vẫn là trong Kinh Pháp Hoa nói. “Nếu thiện nam tử, thiện 

nữ nhơn, sau khi ta diệt độ”, Ta là Đức Thế Tôn tự xƣng. Sau khi Phật diệt độ: 

“Có thể vì một ngƣời”, quý vị chỉ vì một ngƣời mà nói Kinh Pháp Hoa, nói bao 

nhiêu? Cho đến nói một câu. “Nên biết ngƣời này là sứ giả của Nhƣ Lai, Đức 

Nhƣ Lai sai làm việc của Nhƣ Lai. Huống gì đối với đại chúng, rộng vì ngƣời 

nói”. Cho nên một ngƣời, quý vị gặp đƣợc một ngƣời, vì ngƣời đó nói. Quý vị 

chính là sứ giả của Nhƣ Lai, đƣợc Đức Nhƣ Lai sai đến. Nói cách khác, quý vị 

cũng chính là hóa thân của Nhƣ Lai, vì quý vị làm việc của Nhƣ Lai. Câu này 

phải đặc biết chú ý. Việc của Nhƣ Lai chính là vì ngƣời diễn thuyết. Nói cách 

khác, không chịu vì ngƣời diễn thuyết, chính là không làm việc của Nhƣ Lai. 

Huống gì ở trong đại chúng vì ngƣời diễn thuyết, công đức này lớn biết bao! 

“Lại nói, nên biết sau khi Đức Nhƣ Lai diệt độ, ngƣời có thể biên chép thọ 

trì‟, chính là thƣ tả, lƣu thông pháp bảo, vì ngày xƣa kinh sách phải viết tay. 

“Đọc tụng, cúng dƣờng, vì ngƣời khác nói, Đức Nhƣ Lai sẽ lấy y trùm cho, lại 

đƣợc chƣ Phật hiện tại trong mƣời phƣơng hộ niệm cho. Ngƣời này có đại tín 

lực, có chí nguyện lực và các thiện căn lực. Nên biết ngƣời này, cùng ở chung 

với Đức Nhƣ lai, lại đƣợc Nhƣ Lai lấy tay xoa đầu”. Quả là vi diệu! Phƣớc báo 

này lớn biết bao. 

Chúng  ta  đối  với  những  kinh  văn  này,  thứ  nhất  phải  tin  lời  này  là  thật, 

không hề giả dối. Đức Phật không gạt ngƣời, ngài là ngƣời chân ngữ, thật ngữ, 

nhƣ ngữ. Nhƣ ngữ nghĩa là đúng nhƣ chân tƣớng sự thật vậy, không nói thêm 

câu nào, cũng không nói bớt câu nào. 

Sau  khi  Nhƣ  Lai  diệt  độ  đến  nay  là  3038  năm,  ngài  diệt  độ  lâu  nhƣ  vậy. 

Hiện  nay  chúng  ta  có  thể  in  kinh,  có  thể  tụng  kinh,  có  thể  cúng  dƣờng  kinh 

sách. Kinh sách này nên cúng dƣờng nhƣ thế nào? Y giáo phụng hành chính là 

cúng dƣờng, không phải đem kinh sách đặt vào trong tủ khóa lại, không phải 

vậy, đó là sai lầm hoàn toàn. Phải mở tủ đem kinh sách cúng dƣờng đại chúng, 

584  Tập 570 



ai đến xem cũng đều hoan hỷ. Không đƣợc đặt vào trong tủ khóa lại, coi nhƣ 

một thứ trang sức, nhƣ vậy là có tội, tƣơng lai phải chịu quả báo là ngu si, sai 

lầm! 

“Vì ngƣời khác nói”, nhất định phải vì ngƣời khác nói, biết đƣợc một câu 

thì nói một câu, biết hai câu thì nói hai câu. Hoan hỷ vì ngƣời diễn nói, điều 

này vô cùng quan trọng, vì sao vậy? Vì vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, giúp 

ngƣời khác thoát ly tam giới lục đạo, thoát ly khổ hải, vãng sanh Cực Lạc, thân 

cận Di Đà, phải có tâm nguyện nhƣ thế. 

Đặc biệt là đối với oán thân trai chủ của mình, họ đến hại ta, ta phải giúp 

họ thành Phật, nhƣ vậy là đúng. Họ hại mình, mình hại lại, sai lầm, ý niệm này 

chính  là  luân  hồi  lục  đạo  trong  tƣơng  lai,  oan  oan  tƣơng  báo  không  bao  giờ 

dứt, nhƣ vậy là sai, Đức Phật không dạy chúng ta nhƣ thế. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  hay,  trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  cũng  nói: 

“Ngƣời tu đạo chân chánh, không thấy lỗi thế gian”, vì sao ngƣời thế gian tạo 

tội nghiệt? Lại có nhiều sai lầm nhƣ thế? Là vì không ai dạy họ, quả rất đáng 

thƣơng. Suốt đời không gặp đƣợc thiện tri thức, không gặp đƣợc ngƣời tốt dạy, 

nên  họ  học  những  điều  hƣ  hỏng.  Đó  là  tập  tánh,  không  phải  bản  tánh.  Nhất 

định phải nhớ, tất cả chúng sanh bản tánh bổn thiện. Bản tánh của chúng sanh 

trong địa ngục A tỳ vẫn là bổn thiện. Bản tánh của độc xà mãnh thú cũng là 

bổn  thiện.  Phải  hiểu  đạo  lý  này,  tâm  từ  bi  mới  sanh  khởi  đƣợc,  tâm  lân  mẫn 

cũng  sanh  khởi  đƣợc.  Đối  với  tất  cả  tạo  nghiệp  bất  thiện,  phải  sanh  tâm  lân 

mẫn đối với họ. 

Phật Bồ Tát tha thứ họ, đƣơng nhiên chúng ta cũng tha thứ cho họ, nhƣng 

phiền phức ở đâu? Nhân quả không tha thứ. Nhìn thấy trƣớc mắt, tƣơng lai họ 

chịu nhân quả báo ứng, tâm thƣơng xót của chúng ta liền sanh khởi. Phải nghĩ 

cách để giúp họ, siêu độ họ, hy vọng thời gian chịu khổ chịu nạn của họ ngắn 

lại,  giảm  nhẹ,  sớm  sanh  vào  đƣờng  lành,  gặp  Phật  nghe  pháp.  Chúng  ta  phải 

dùng tâm thái nhƣ vậy, đối đãi với tất cả chúng sanh. 

“Có thể hành trì nhƣ vậy”, đó chính là nhƣ trong kinh này nói: “liền đƣợc 

Nhƣ  Lai  lấy  y  trùm  cho”,  y  Nhƣ  Lai  đang  đắp  trùm  lên  thân  của quý vị,  hộ 

niệm cho quý vị, gia trì cho quý vị. “Lại đƣợc hiện tại chƣ Phật phƣơng khác 

hộ niệm cho”. Không những Phật A Di Đà hộ niệm, mà đƣợc tất cả chƣ Phật 

trong mƣời phƣơng đều hộ niệm. “Ngƣời này có đại tín lực”, họ thật sự có đại 

tín  lực.  Họ  tin  gì?  Họ  tin  giáo  huấn  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  họ  tin  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, họ có thể lý giải giáo huấn của Phật, y giáo phụng hành, nên họ có 

đại tín lực. 

Tập 570  585 



Lại  có  “chí  nguyện  lực”,  chí  đồng,  nguyện  đồng với  Phật  A  Di  Đà.  “Các 

thiện  căn  lực”,  họ  có  phƣơng  tiện  thiện  xảo,  đem  thiện  căn  của  Nhƣ  Lai  và 

thiện căn của mình kết hợp lại một nơi, nhờ vậy mà thấm nhuần đƣợc ánh sáng 

lớn của Phật, kết nối đƣợc. Từ thiện căn của mình dẫn phát thiện căn của Nhƣ 

Lai, sức mạnh này lớn biết bao! 

Ví dụ bên dƣới nói: “Nên biết ngƣời này, cùng Nhƣ Lai ở chung, lại đƣợc 

Nhƣ Lai lấy tay xoa đầu”, đây là xoa đảnh.       “Từ những gì ở trên nói có thể 

biết,  diễn  thuyết  Kinh  Pháp  Hoa  công  đức  vô  tận”,  vậy  bộ  kinh  này  thì  sao? 

“Bộ kinh này chính là tinh túy bí mật của Kinh Pháp Hoa”, là áo tạng của Hoa 

Nghiêm. Phật nói Kinh Pháp Hoa không có gì khác với nói kinh này. “Nhƣ Di 

Đà Yếu Giải nói: Tƣơng lai kinh pháp diệt tận, chỉ đặc biệt lƣu lại kinh này, 

tức  kinh  này,  chỉ  lƣu  lại  duy  nhất  phẩm  kinh  này”.  Là  phẩm  sau,  phẩm  tiếp 

theo chúng ta sẽ đọc đến. 

“Trú  thế  100  năm,  rộng  độ  hàm  thức,  A  già  đà  dƣợc,  vạn  bệnh  tổng  trì, 

tuyệt đối viên dung, không thể nghĩ bàn. Uyên áo của Hoa Nghiêm, tinh túy bí 

mật của Pháp Hoa, là tâm yếu của tất cả chƣ Phật, chỉ nam của vạn hạnh Bồ 

Tát,  đều  không  ra  ngoài  điều  này”.  Nói  cách  khác,  điều  này  nói  rất  rõ  ràng 

minh bạch, là đại sƣ Ngẫu Ích nói, là Phật nói trong Kinh Vô Lƣợng Thọ. Học 

bộ  kinh  này,  đích  thực  là  đem  vô  lƣợng  kinh  giáo  của  tất  cả  Nhƣ  Lai  trong 

mƣời phƣơng ba đời nói, và vô lƣợng pháp môn, vô lƣợng hành pháp, tất cả 

đều quy vào trong bộ kinh này, đúng là không thể tƣởng tƣợng đƣợc! 

Trong Kinh Hoa Nghiêm thƣờng nói: “một tức tất cả, tất cả tức một”, một 

chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là tất cả các kinh, tất 

cả kinh chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ. Chúng ta học bộ kinh này chính là học 

tất cả các kinh, học tập pháp môn này chính là chuyên niệm pháp môn A Di Đà 

Phật, chính là học vô lƣợng vô biên pháp môn. Vì vô lƣợng vô biên pháp môn 

đều quy về pháp môn này. Hoa Nghiêm và Pháp Hoa tƣợng trƣng tất cả các 

kinh Đức Nhƣ Lai nói trong suốt 49 năm. 

Tất  cả  chƣ  Phật,  đây  là  thế  giới  tha  phƣơng,  vô  lƣợng  vô  biên  chƣ  Phật 

trong cõi nƣớc của Chƣ Phật. Tâm yếu của Chƣ Phật là Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

chỉ nam của Bồ Tát vạn hạnh đều ở trong bộ kinh này. 

“Nên biết diễn thuyết kinh này công đức không thể nghĩ bàn”. Diễn thuyết 

tất cả kinh, bất cứ bộ kinh nào, cũng không viên mãn bằng bộ kinh này, không 

bình đẳng rộng nhiếp nhƣ bộ kinh này. Bên dƣới có câu nói rằng: “tất nhiên 

đƣợc chƣ Phật sở hộ niệm”, chúng ta có thiên tai, cầu chƣ Phật Bồ Tát gia hộ, 

bộ  kinh  này  chính  là  tất  cả  Chƣ  Phật  đều  đến,  tất  cả  Bồ  Tát  cũng  đều  đến. 

Trong gia đình mình cúng dƣờng bộ kinh này, thƣờng đọc tụng bộ kinh này, y 

586  Tập 570 



giáo phụng hành, sẽ đƣợc chƣ Phật hộ niệm một cách viên mãn, tiêu tai giáng 

phƣớc. 

Bên  dƣới  nói:  “thƣờng  vui  tu  hành”,  vui  là  thích,  yêu  thích,  y  theo  kinh 

điển  này  tu  tập.  Dụ,  bên  dƣới  nói  dụ:  “Ví  dụ  ngƣời  nói  pháp  tâm  khẩu  nhất 

nhƣ,  ngôn  hành  nhất  trí.  Tự  mình  không  tu  tập,  sao  có  thể  khuyên  ngƣời  tu 

tập”. Đây là Nhƣ Lai khai thị cho chúng ta, dụ nghĩa là khai thị, nói với ngƣời 

thuyết pháp. Vì một ngƣời nói pháp, vì hai ngƣời nói pháp, vì nhiều ngƣời nói 

pháp  đều  giống  nhau,  nhất  định  phải  lời  nói  đi  đôi  với  việc  làm.  Tự  mình 

không tu không thể khuyên ngƣời khác, ngƣời ta không tin. Bản thân ta thực 

hành, ngƣời khác sẽ làm theo. 

Bên  dƣới  lại  phổ  khuyên  đoạn  nghi  sanh  tín,  “nếu  muốn  thuyết  pháp  lợi 

ngƣời, tự thân phải đoạn tận khiên nghi trƣớc”. Khiên là sợi dây, rất nhỏ, rất 

tinh tế, cũng chính là nói không có chút nghi ngờ nào, điều này không dễ. Làm 

sao để đoạn nghi sanh tín? Đoạn tận tất cả  nghi hoặc, nhƣ vậy cần phải học 

thông bộ kinh giáo này. Thật sự thông đạt thấu triệt kinh điển này, tôi tin rằng 

quý vị không còn nghi hoặc, thật sự có thể buông đƣợc. Nếu còn một chút nào 

chƣa buông đƣợc, nói cách khác quý vị còn có một chút nghi hoặc chƣa đoạn 

tận.  Thật  sự  đoạn  tận,  từ  trong  sự  hành  trì,  có  thể  nhận  ra  đƣợc.  Đây  là  điều 

kiện mà ngƣời thuyết pháp cần phải đầy đủ. 

Ở đây ý nghĩa mà chúng ta lãnh hội đƣợc, là điều kiện đầu tiên của ngƣời 

thuyết pháp. Ngƣời thuyết pháp này nhƣ trƣớc nói, họ ở trong pháp nào? Trong 

Nhân Vƣơng Kinh nói họ trú trong chánh pháp, vì sao vậy? Vì họ có thể nói, 

có thể hành, tƣơng lai chắc chắn sanh Tịnh độ là có thể chứng, đó là thời chánh 

pháp.  Ngƣời  trú  trong  chánh  pháp,  giảng  kinh  trong  thời  mạt  pháp,  hoặc  là 

giảng kinh trong thời diệt pháp, công đức không thể nghĩ bàn. Ý nghĩa này rất 

sâu, phải lãnh hội tƣờng tận. 

Trong kinh nói: “Phàm những gì cầu là pháp, đều đạt đƣợc thiện lợi”, pháp 

là  pháp  môn  Tịnh  độ,  pháp  môn  niệm  Phật  vãng  sanh.  Quý  vị  cầu pháp này, 

đều có thể đạt đƣợc lợi ích chân thật, đây là thiện lợi, vì sao vậy? Đều có thể 

vãng sanh Tịnh độ. “Thế nên đƣợc an trú không có nghi ngờ”, phải an trú tâm 

trong vô lƣợng thọ, an trú trên danh hiệu của Phật A Di Đà. Nhất định không 

hoài nghi, chân thành niệm không thôi. 

Trì  niệm,  trì  là  không  gián  đoạn,  không  thất  niệm,  không  quên,  không  bị 

thất  niệm,  nghĩa  là  niệm  rốt  ráo  một  câu  Phật  hiệu  này.  “Thật  thà  trì  niệm, 

đừng sanh nghi hoặc. Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, là gốc của các 

điều thiện. Nên phụng trì nhƣ cƣơng lĩnh tôn chỉ, an trú trong pháp này”. Lời 

Tập 570  587 



này  nói  rất  hay,  ngƣời  niệm  Phật  nhất  định  phải  nhớ,  nhất  định  phải  y  giáo 

phụng hành, nhƣ vậy chúng ta sẽ thành tựu trong đời này. 

Trong thế giới ngày nay, chúng sanh nghiệp chƣớng quá nặng, tạo nghiệp 

rất sâu. Bây giờ mặc dù phát tâm đại từ bi, cũng không độ đƣợc họ, họ không 

tiếp thu, nhƣ vậy phải làm sao? Lập tức giác ngộ, đến thế giới Cực Lạc trƣớc, 

cầu  tự  độ  trƣớc.  Đến  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc,  bản  thân  thành  tựu.  Ở  đây  mọi 

ngƣời đại khái cũng đã quay đầu, chịu khổ nạn chiều, biết thức tỉnh, lúc đó ta 

trở lại, đây là phƣơng pháp hay. Không tiếp thọ, miễn cƣỡng họ tiếp thu, đó là 

điều không thể. Bản thân thành tựu, làm tấm gƣơng tốt cho xã hội đại chúng, 

nhƣ vậy là đúng. 

“Nên  thƣờng  tu  tập,  khiến  không  còn  nghi  hối”.  Không  nên  hoài  nghi, 

không nên dừng lại, nghĩa là dõng mãnh tinh tấn. “Chƣa đoạn cội rễ nghi ngờ, 

tức là tội căn”, hai câu này vô cùng quan trọng. Chúng ta sám hối, sám hối tất 

cả tội căn, nguồn gốc của tội là gì? Chính là hoài nghi, chính là do dự không 

quyết định, chúng thử nghĩ xem có đạo lý chăng? 

Ngày nay chúng ta học Phật, bất luận là trong kinh giáo, hay là niệm Phật, 

công phu đều không đắc lực. Nguyên nhân không đắc lực phải chăng do cội rễ 

của nghi ngờ? Càng nghĩ càng có đạo lý, chƣa đoạn gốc nghi ngờ, cho nên lúc 

nào cũng chƣớng ngại, công phu không đắc lực. 

“Muốn  đoạn  cội  rễ  nghi  ngờ,  nên  biết  phƣơng  tiện”,  phải  dùng  phƣơng 

pháp nào để đoạn trừ gốc rễ nghi ngờ? “Nghi hoặc chƣa đoạn, chỉ vì tuệ tâm 

chƣa  khai”,  trí  tuệ  chƣa  phát,  nên  không  đoạn  đƣợc  gốc  nghi,  có  định  cũng 

không đƣợc. 

Tôi vừa mới đƣa ra một ví dụ, chúng ta đƣa ra một ví dụ nhỏ để nói: Trong 

ly nƣớc có nhiễm ô, có vật dơ bẩn, chúng ta để một nơi. Để khoảng một tiếng, 

nƣớc lóng xuống sạch sẽ. Nƣớc sạch, có thể uống, nhƣng gốc nghi chƣa trừ, 

những thứ lóng xuống dƣới là gốc của nghi ngờ. Nếu khuấy động nƣớc này, nó 

lại khởi lên, cần phải trừ sạch tất cả những thứ dơ bẩn trong đó, khi đổ nƣớc 

sạch ra nó cũng không bị dơ, không có chút ô nhiễm nào. 

Vì sao huệ tâm không khai phát? “Chỉ vì ba cấu chƣớng sâu”, ba cấu này là 

tham sân si. Bây giờ phải thêm vào hai loại là tham sân si mạn nghi, có ngạo 

mạn, có hoài nghi. Năm loại tham sân si mạn nghi, năm loại này chỉ cần có trí 

tuệ thì không thể hiện tiền. Đây là từng bƣớc từng bƣớc dần dần tìm ra nguồn 

gốc bệnh của chúng ta. Bây giờ làm sao để trừ diệt gốc của bệnh? 

Đoạn văn bên dƣới đƣa ra một phƣơng pháp. Căn cứ vào An Lạc Tập, thì 

niệm Phật tam muội có thể trừ tất cả tội chƣớng tham sân si trong quá khứ hiện 

tại và vị lai. Chúng ta có tin đƣợc chăng? Cần phải tin, chúng ta niệm Phật đã 

588  Tập 570 



nhiều năm nay, vì sao không trừ diệt đƣợc tham sân si? Không những không 

trừ đƣợc, mà hình nhƣ mỗi năm còn tăng trƣởng. Chúng ta chỉ có niệm Phật, 

không  có  tam  muội.  Ở  đây  nói  “niệm  Phật  tam  muội  có  thể  trừ”,  chứ  không 

phải nói niệm Phật có thể trừ. Chúng ta chỉ có niệm Phật, xƣa nay chƣa từng 

đạt đƣợc tam muội, đây là gì? Công phu niệm Phật chƣa đắc lực, nếu công phu 

niệm Phật đắc lực sẽ tiêu trừ đƣợc. 

Tam muội là gì? Tam muội là thiền định, chúng ta niệm Phật xƣa nay chƣa 

để tâm định vào trong danh hiệu Phật. Quý vị xem, khi niệm Phật trong lòng 

vẫn suy nghĩ vẫn vơ, còn rất nhiều thứ xen tạp vào, nhƣ vậy là không sạch sẽ. 

Nhƣ vừa rồi nói ly nƣớc này bị dơ bẩn, tâm luôn động, những thứ dơ bẩn này 

vĩnh viễn không lắng đọng, nó cứ nỗi lên trên mặt nƣớc, công phu không đắc 

lực. Nếu công phu thật sự đắc lực, khi niệm Phật buông bỏ vạn duyên. 

Tổ sƣ Ấn Quang dạy chúng ta: Niệm rõ ràng, nghe rõ ràng, nhớ rõ ràng, có 

hiệu  quả  chăng?  Vẫn  không  hiệu  quả.  Ngài  có  hiệu  quả,  vì  sao  ta  không  có 

hiệu quả? Ngài buông bỏ hết danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, nên có hiệu 

quả, mình chƣa buông bỏ. Nên ngài có thể niệm mấy tiếng, niệm đến câu Phật 

hiệu thứ mấy đều rất rõ ràng, chúng ta niệm chƣa đến 10 câu đã lẫn lộn. Cần 

phải biết nguyên nhân, nếu không biết thì làm sao tiến bộ đƣợc?       Hiểu rồi 

mới biết, trong nguyên nhân còn có nguyên nhân, càng tìm càng sâu, tìm đến 

nơi sâu nhất là gì? Tập khí phiền não, cần phải đoạn tận nó, nó mới là nguồn 

gốc  của  tội.  Nếu  không  nhổ  sạch  tội  căn  này,  vĩnh  viễn  không  thể giải  quyết 

vấn đề, nhất định phải nhổ sạch tội căn này. Đó chính là đối với tất cả pháp thế 

xuất thế gian, không chỉ là pháp thế gian, Phật pháp cũng không ngoại lệ. 

Trong Kinh Kim Cang nói rất hay: “Pháp còn phải bỏ, huông gì phi pháp”, 

nói một cách rõ ràng minh bạch. Đối với Phật pháp không có tham sân si, đối 

với pháp thế gian càng không có tham sân si. Hoằng pháp lợi sanh là báo ân, 

không phải tham lam nói tôi phải tu công đức lớn bao nhiêu, tu phƣớc báo lớn 

bao  nhiêu,  không phải  vậy,  quý  vị  vẫn  còn  tham  sân  si  trong  đó.  Dùng  tham 

tâm tu, là phƣớc báo nhân thiên, không phải công đức, không ra khỏi luân hồi 

lục đạo. 

Có rất nhiều ngƣời nhìn thấy kinh điển, đây là tu đại phƣớc báo, nên nhanh 

chóng làm theo, không sai! Không ra khỏi luân hồi lục đạo. Phƣớc báo hƣởng 

hết, nghiệp chƣớng xuất hiện, vẫn phải đọa lạc. Ngƣời nào hƣởng phƣớc báo 

không tạo nghiệp? Nên hƣởng hết phƣớc báo liền đến tam đồ, đây không phải 

cách. Cần phải hiểu rõ chân tƣớng sự thật, chúng ta giải quyết tận gốc, không 

còn dùng tham sân si mạn nghi, tu tất cả pháp, đó gọi là công đức, là công đức 

chân thật. 

Tập 570  589 



Đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, không xen vào tham sân si mạn nghi, không 

có những thứ này, đây gọi là công đức chân thật. Công đức chân thật cũng là 

giả  danh,  công  đức  chân  thật  ở  đâu?  Không  tìm  thấy,  nhƣng  nó  có  tác  dụng 

thật sự, tác dụng gì? Quý vị xem công đức chân thật của Phật A Di Đà, thành 

tựu nên thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Công đức chân thật của chúng ta, cũng 

thành tựu đƣợc thế giới Cực Lạc. Bởi thế chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

cố nhiên là thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, cũng là một phần công đức của 

mình ở trong đó. Giống nhƣ ngài là ông chủ của công ty, mình cũng tham gia 

vào  một  phần  cổ  đông.  Tôi  niệm  một  tiếng  Phật  hiệu  này,  chính  là  một  cổ 

đông, hai tiếng Phật hiệu là thêm vào hai phiếu, chính là nhƣ vậy. Cho nên của 

Phật Di Đà, cũng là của bản thân chúng ta, tự và tha không hai. Phải hiểu đạo 

lý này, quý vị mới hoan hỷ trì tụng. Nếu không hiểu đạo lý này, tâm hoan hỷ 

không sanh khởi đƣợc. Vốn niệm Phật A Di Đà là thêm cổ đông, tâm hoan hỷ 

sẽ sanh khởi. 

Bợi  vậy  niệm  Phật  tam  muội,  nhất  tâm  bất  loạn  là  niệm  Phật  tam  muội, 

công  phu  thành  phiến  cũng  là niệm  Phật  tam  muội.  Công  phu  thành  phiến  là 

cạn nhất, nhƣng chắc chắn có thể vãng sanh, nắm chắc chuyện vãng sanh. Sự 

nhất tâm bất loạn sanh vào cõi phƣơng tiện, lý nhất tâm bất loạn sanh vào cõi 

thật  báo,  công  phu  thành  phiến  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ.  Cho  nên 

công phu thành phiến cũng là nhất tâm bất loạn thấp nhất. Nhƣ vậy mới thật sự 

có  thể  trừ  tất  cả  các  chƣớng  ngại  tham  sân  si  của  quá  khứ  hiện  tại  và  vị  lai, 

công phu thành phiến chế phục đƣợc nó. Sự nhất tâm bất loạn là đoạn tận, lý 

nhất tâm bất loạn là triệt để đoạn tận. 

“Cấu trừ trí tuệ sanh”, phiền não không còn, trí tuệ lập tức sanh khởi. “Tức 

không  còn  nghi  ngờ”,  thật  sự  gọi  là  đoạn  nghi  sanh  tín.  Nên  công  phu  đoạn 

nghi sanh tín là phải thật thà niệm Phật, mới có thể đoạn nghi sanh tín, mới có 

thể nắm chắc vãng sanh. 

“Nhƣ  vậy  thì  không  đọa  vào  chƣ  Thiên,  nhị  thừa”.  Vì  quý  vị  tu  phƣớc, 

niệm Phật là tu phƣớc, tu phƣớc tƣơng lai nhất định đƣợc sanh cõi trời, hƣởng 

hết phƣớc trời lại phải đọa lạc. Nhị thừa là Thanh văn, Duyên giác, trong giáo 

lý đại thừa nói, đây đều không phải là nơi đến tốt, “nƣớc giải mạn, biên địa, 

nghi thành”. Biên địa nghi thành cũng coi là không tệ, coi nhƣ đã đến đƣợc bên 

thành của thế giới Cực Lạc, nhất định đến đƣợc thế giới Cực Lạc, chỉ là làm 

mất một ít thời gian. Nƣớc Giải mạn không đƣợc, nƣớc giải mạn khi hƣởng hết 

phƣớc vẫn bị đọa lạc. 

“Tất cả chủng loại trân bảo nhƣ thế, thành tựu lao ngục”. Lao ngục là ví 

dụ, lao ngục này là gì? Chƣ thiên, hƣởng phƣớc cõi trời, hƣởng hết lại bị đọa 

590  Tập 570 



lạc.  Nhị  thừa  không  thể  kiến  tánh,  nƣớc  giải  mạn  có  thoái  chuyển.  Nên  biên 

địa, nghi thành thật sự không tệ. “Trân bảo ví nhƣ niềm vui trong đó, lao ngục 

ví nhƣ chƣa đạt đƣợc giải thoát cứu cánh, nên không đƣợc tự tại”. Đây là thật, 

không phải giả. 

Đoạn văn tiếp theo, “lại trong An Lạc Tập nói”, ở trƣớc nói ra nhiều ví dụ 

nhƣ vậy, đây mới là trở lại vấn đề, “xƣng danh cũng nhƣ vậy”, giống nhƣ ví dụ 

ở trƣớc vậy, “nhƣng có thể chuyên đến tƣơng tục không gián đoạn, nhất định 

sanh trƣớc Phật”. Câu này trong An Lạc Tập rất hay, chỉ cần chúng ta chuyên 

đến tƣơng tục không gián đoạn, chắc chắn đƣợc vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Chữ then chốt ở đây chính là “chuyên đến”, phải 

chuyên đến tƣơng tục không gián đoạn, không đơn giản! Đây là ý gì? Trong 

tâm thật sự có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, đây mới 

gọi là chuyên chí. 

Trƣớc đây khi ở Đài Trung, thầy Lý dạy chúng tôi: Để Phật A Di Đà trong 

tâm, dạy chúng tôi thay đổi tâm. Tâm chúng ta rất tạp, rất loạn, phải buông bỏ 

hết những tạp loạn này, thỉnh Phật A Di Đà vào trong tâm. Niệm niệm đều là 

Phật  A  Di  Đà,  bất  luận  là  niệm  hay  là  không  niệm,  trong  tâm  nhất  định  có 

Phật, gọi là trong tâm có Phật. Ý niệm không khởi thì thôi, khởi niệm chính là 

Phật  A  Di  Đà,  nhƣ  vậy  mới  gọi  trong  tâm  có  Phật.  Nếu  khởi  ý  niệm,  không 

phải Phật A Di Đà, nhƣ vậy trong tâm không có Phật. 

Khởi  tâm  động  niệm  đều  là  Phật  A  Di  Đà,  không  niệm  Phật  cũng  vãng 

sanh, vì sao vậy? Vì tâm họ là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là tâm của họ, sao 

họ không vãng sanh đƣợc? Đây thật sự là tƣơng tục không gián đoạn, công phu 

này là chân thật, công phu này không phải giả. 

“Ngày nay khuyên ngƣời đời sau học, nếu muốn biết nhị đế này. Nên biết 

niệm niệm bất khả đắc, tức là trí tuệ môn”. Nhị đế là chân đế và tục đế, chân 

đế  tƣơng ƣng với tánh đức, tục đế  là trái với tánh đức. Ngƣời giác ngộ  thấy 

đƣợc chân đế, ngƣời mê hoặc chỉ thấy đƣợc tục đế. Tục đế là luân hồi lục đạo, 

chân đế là cõi thật báo của Chƣ Phật. 

Câu ở dƣới rất quan trọng: “Nên biết”, quý vị đã thật sự biết, “niệm niệm 

bất khả đắc”, đây chính là trí tuệ. Niệm niệm bất khả đắc là gì? Bồ Tát Di Lặc 

nói: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm niệm bất khả đắc. 32 

ức 100 ngàn niệm là gì? “Phàm sở hữu tƣớng”, bất khả đắc thì sao? “Giai thị 

hƣ vọng”. Không những pháp thế gian nhƣ vậy, mà pháp xuất thế gian cũng 

nhƣ vậy. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc, ngoài cõi thƣờng tịch quang Tịnh ra, ba cõi 

khác đều là niệm niệm bất khả đắc. Vì sao cõi thƣờng tịch quang là ngoại lệ? 

Tập 570  591 



Thƣờng tịch quang không có niệm, nên thƣờng tịch quang là thật, vĩnh hằng. 

Nó không sanh không diệt, không có niệm. Điều này không thể không biết. Có 

niệm và vô niệm, chúng ta nhất định phải hiểu rõ ràng, minh bạch. Ý niệm quá 

vi tế. 

Trong kinh điển đại thừa nói, ngƣời nhƣ thế nào mới biết đƣợc ý niệm này, 

phát hiện đƣợc ý niệm này? Đức Phật nói bát địa Bồ Tát. Nói cách khác, trƣớc 

thất  địa  đều  không  biết  đƣợc  ý  niệm  này,  phàm  phu  chúng  ta  làm  sao  biết 

đƣợc! Tất cả hiện tƣợng này từ đâu đến? Tần suất một giây là 1600 triệu hiện 

tƣợng dao động, tức trong một giây có bao nhiêu niệm? 1600 triệu, làm sao ta 

biết đƣợc? 

Chúng  ta  xem  film,  trƣớc  đây  film  là  băng  nhựa,  là  cuộn  băng  nhựa  nhƣ 

vậy. Một giây chiếu đƣợc bao nhiêu tấm? 24 tấm, 1 giây/24 tấm, đã lừa đƣợc 

chúng ta. Chúng ta thấy trên màn hình giống nhƣ thật, Đức Phật nói cho chúng 

ta  biết  về  tình  trạng  thực  tế,  một  giây  bao  nhiêu  tấm?  1600  triệu,  đơn  vị  là 

triệu, một giây, làm sao ta có thể biết đƣợc nó là giả? Ai thấy đƣợc, bát địa trở 

lên, không ít ngƣời thấy đƣợc. Bát địa Bồ Tát, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, 

Diệu giác, năm địa vị này, họ đều thấy đƣợc. 

Trong đại thừa Phật pháp, tất cả có 52 địa vị, năm địa vị cao nhất đều thấy 

đƣợc, đây không phải gạt ngƣời. Vì sao họ thấy đƣợc? Công phu của họ đã rốt 

ráo, định công đã rốt ráo. Ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao 

động”, ý câu này là gì? Là tự tánh vốn định, tự tánh xƣa nay chƣa từng dao 

động, làm sao chúng ta đạt đƣợc cảnh giới này? Tôi dùng hai câu để nói rõ sự 

thật  này,  gọi  là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Thật  sự  nghe  hiểu  không 

khởi  tâm,  không  động  niệm,  họ  sẽ  gật  đầu.  Nhƣng  không  khởi  tâm,  không 

động niệm rất khó hiểu, vì sao vậy? Chúng ta khởi tâm động niệm quá thô, ý 

niệm  quá  thô.  Đây  là  ý  niệm  vi  tế,  căn  bản  quý  vị  không  biết.  Nếu  thật  sự 

không khởi tâm, không động niệm, những thứ của thế giới này sẽ vi diệu. Cho 

nên “giác hậu không không vô đại thiên”, nó không còn nữa. Chỉ cần nó còn, 

hay nói cách khác, nó vẫn là khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm không 

còn, giống nhƣ fiml ngừng chiếu vậy, màn hình trống không, không có gì cả. 

Đó gọi là không khởi tâm, không động niệm. Chỉ cần còn hình ảnh liền khởi 

tâm động niệm, hình ảnh không còn tức không khởi tâm không động niệm, nên 

hình  ảnh  luôn  tồn  tại.  Khi  nào  hình  ảnh  không  tồn  tại?  Thì  cõi  thƣờng  tịch 

quang không còn. Cho nên ta không còn liền nhập vào thƣờng tịch quang, thật 

sự không khởi tâm, không động niệm. “Nên biết niệm niệm bất khả đắc, là trí 

tuệ môn”, trong Phật pháp gọi là trí tuệ chân thật. 

592  Tập 570 



Câu bên dƣới nói: “Mà có thể hệ niệm tƣơng tục không gián đoạn, tức là 

công đức môn”. Công đức và trí tuệ khác biệt ở chổ này. Niệm Phật tƣơng tục 

không  gián  đoạn  là  công  đức,  công  đức  môn  là  gì?  Nhất  niệm,  chỉ  có  nhất 

niệm  này,  không  thể  có  ý  niệm  thứ  hai,  trong  niệm  Phật  vẫn  còn  xen  lẫn  tạp 

niệm, làm công đức của quý vị bị phá hoại. 

Vậy niệm Phật có lợi ích chăng? Có lợi ích, đó gọi là công đức môn. Niệm 

Phật  có  phƣớc  báo,  không  có  công  đức.  Khi  niệm  Phật  không  xen  tạp  vọng 

niệm là công đức, xen lẫn vọng niệm là phƣớc đức. Hay nói cách khác, niệm 

Phật đều có lợi ích. 

Công đức có thể giúp ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, phƣớc đức không thể 

vãng  sanh,  có  thể  giúp  ta  đạt  đƣợc  phƣớc  báo  nhân  thiên.  Phải  hiểu  rõ  ràng 

minh bạch điều này. Niệm Phật nhất định có lợi ích, đây là sự thật không phải 

giả. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 571 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:01.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.    Mời  quý vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 755, hàng thứ ba. “Nên trong kinh nói”, 

bắt đầu xem từ đây. 

“Nên trong kinh nói: Bồ Tát ma ha tát, luôn dùng công đức trí tuệ để tu tâm 

mình.  Nếu  ngƣời  mới  học  chƣa  thể  phá  tƣớng,  nhƣng  có  thể  nƣơng  tƣớng 

chuyên  chí,  không  có  ai  không  vãng  sanh,  không  cần  nghi  ngờ”.  Đây  là  lời 

trong An Lạc Tập, sách này do đại sƣ Đạo Xƣớc trƣớc tác, cũng là giải thích 

Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

593 



Ở trƣớc nói với chúng ta, nên biết niệm niệm bất khả đắc, đây chính là trí 

tuệ. Đƣợc mấy ngƣời biết niệm niệm bất khả đắc, đây là gì? Đây là thật tƣớng 

các pháp, đích thực là nhƣ vậy. Nhƣng biết niệm niệm bất khả đắc, còn có thể 

hệ niệm tƣơng tục không gián đoạn. Chính là niệm câu Phật hiệu này câu này 

nối câu kia không gián đoạn. Đây là công đức, chƣ vị thử nghĩ xem công đức 

là gì? Vì sao ngài nói là công đức? Biết niệm niệm bất khả đắc là trí tuệ, dùng 

trí tuệ làm việc đều là công đức. Nếu chấp tƣớng thì sao? Trƣớc tƣớng chính là 

phƣớc  đức,  công  đức  và  phƣớc  đức  sai  khác  ở  điểm  này.  Không  biết  niệm 

niệm bất khả đắc, mà tịnh niệm tƣơng tục, câu Phật hiệu không gián đoạn, đây 

là  phƣớc  đức.  Biết  niệm  niệm  bất  khả  đắc,  biến  thành  công  đức,  phƣớc  đức 

biến thành công đức, khác nhau ở điểm này. Chúng ta có biết chăng? Hình nhƣ 

biết, lại hình nhƣ không biết. Vì nghe kinh nhiều, nói đến cũng có một chút ấn 

tƣợng, đặc biệt là đối thoại của Đức Phật và Bồ Tát Di Lặc. 

Thế Tôn hỏi Di Lặc: “Tâm có mấy niệm”, đây là nói phàm phu. Trong tâm 

phàm phu khởi ý niệm, trong một niệm này có mấy niệm? Nhƣ vậy mới biết, ý 

niệm này rất thô. Trong ý niệm này, có bao nhiêu ý niệm vi tế? Có mấy tƣớng, 

có mấy thức? Quý vị xem, trong ý niệm này quá phức tạp. 

Bồ Tát Di Lặc đáp_thật ra Phật và Bồ Tát ngƣời hỏi ngƣời đáp là để chúng 

ta nghe, là để chúng ta học tập. Bồ Tát Di Lặc đáp rằng: Một khảy móng tay có 

32 ức 100 ngàn niệm. Một khảy  móng tay, thời gian một khảy móng tay quá 

ngắn.  32  ức  100  ngàn  niệm,  đơn  vị  của  nó  là  trăm  ngàn.  10  lần  ngàn  là  một 

vạn, 100 ngàn là 10 vạn. Cũng chính là nói 32  ức nhân 10 vạn, có đƣợc  một 

đáp án là 320 triệu. Quý vị xem, một khảy móng tay có 320 triệu, rất nhiều ý 

niệm, niệm niệm thành hình. Thành hình chính là tƣớng mà Đức Nhƣ Lai hỏi- 

có mấy tƣớng. Mỗi ý niệm đều có tƣớng, tƣớng là hiện tƣợng vật chất. Có mấy 

thức? Thức là thọ tƣởng hành thức, là hiện tƣợng tinh thần, gọi là “niệm niệm 

thành hình, hình đều có thức”, đây là Bồ Tát Di Lặc nói, trong mỗi hiện tƣợng 

đều có thọ tƣởng hành thức. Quý vị nên biết một khảy móng tay có một phần 

trên 320 triệu, bây giờ chúng ta quen dùng giây, một giây chúng ta khảy đƣợc 

mấy lần? Tôi có thể khảy bốn lần, tôi tin có ngƣời khảy nhanh hơn tôi. Ngƣời 

trẻ tuổi sức  mạnh, nếu họ khảy đƣợc năm lần, 5 nhân 320 là 1600 triệu. Một 

giây, một giây có 1600 triệu ý niệm, có rất nhiều ý niệm. Mỗi ý niệm đều đầy 

đủ ngũ uẩn, chính là sắc thọ tƣởng hành thức. Vật chất là sắc, thọ tƣởng hành 

thức  là  tinh  thần,  nên  tinh  thần  và  vật  chất  không  thể  tách  rời  nhau.  Quý  vị 

xem, trong một ý niệm vi tế nhƣ vậy, có đầy đủ thọ tƣởng hành thức. Nhƣ vậy 

chúng ta mới hiểu đƣợc trong Tâm Kinh nói: Quán Bồ Tát Thế Âm chiếu kiến 

594  Tập 571 



ngũ uẩn đều là không.      Chiếu kiến nhƣ thế nào mà ngũ uẩn đều là không? 

Chính là một giây, chúng ta nói là một giây trên 1600 triệu, ý niệm đó là ngũ 

uẩn giai không, đây là gì? Đây là cơ bản nhất của vật chất và tinh thần. Tất cả 

các  pháp  đều  từ  đây  biến  hiện  ra.  Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “Phàm  sở  hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”, không có pháp nào là thật. Quý vị biết niệm niệm này 

bất khả đắc, đây là trí tuệ, vì sao vậy? Niệm niệm bất khả đắc, tâm quý vị sẽ 

buông bỏ, không khởi bất kỳ một ý niệm nào. 

Ông  Viên  Liễu  Phàm  đƣợc  tƣớng  số  đoán  chắc,  xem  không  sai  chút  nào, 

nên  ông  không  có  vọng  tƣởng,  vì  sao  vậy?  Nghĩ  cũng  vô  dụng,  hà  tất  phải 

nghĩ? Có thể ngồi ba ngày ba đêm trong thiền đƣờng với thiền sƣ  Vân Cốc, 

không  khởi  một  ý  niệm.  Thiền  sƣ  Vân  Cốc  khâm  phục  ông  ta,  một  ngƣời  có 

thể không khởi ý niệm nào trong suốt ba ngày ba đêm, không khởi ý niệm nào, 

quả là không đơn giản. Đây là định công khá sâu! Liền thỉnh giáo ông, ông tu 

nhƣ thế nào? Ông nói, tôi không có công phu, Khổng tiên sinh đoán chắc số 

mạng tôi, nên có nghĩ cũng không lợi ích gì, nên thà rằng đừng nghĩ. Thiền sƣ 

Vân Cốc nghe xong cƣời lớn: Tôi cứ nghĩ ông là thánh nhân, thì ra ông vẫn là 

một  kẻ  phàm  phu.  Phàm  phu  này  là  gì?  Gọi  là  vô  tƣởng  định,  công  phu  của 

Viên Liễu Phàm chính là vô tƣởng định, không nghĩ gì cả, không biết gì cả, vô 

minh. Nếu là thiền thật sự, không nhƣ vậy! Không nghĩ gì cả nhƣng hỏi họ đều 

biết hết, vì sao vậy? Trí tuệ của họ đã hiện tiền, đây chính là điểm không tƣơng 

đồng. Nên biết vạn pháp đều là không, niệm câu A Di Đà Phật này, niệm niệm 

không gián đoạn. Biết đƣợc thế giới Cực Lạc cũng là “phàm sở hữu tƣớng giai 

thị  hƣ  vọng”,  vẫn  bằng  lòng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  bằng  lòng  thân  cận 

Phật A Di Đà. Đây là gì? Đây là công đức, trí tuệ công đức. 

Bởi thế trong kinh nói: “Bồ Tát ma ha tát luôn  -luôn là không gián đoạn, 

vĩnh viễn nhƣ vậy- lấy công đức trí tuệ tu tâm mình”, vì sao vậy? Vì họ chƣa 

đoạn tập khí vô thỉ vô minh, họ dùng phƣơng pháp này có thể đoạn tận tập khí 

vô  thỉ  vô  minh,  đoạn  tận  họ  liền  chứng  đƣợc  quả  Phật  viên  mãn.  Kinh  Hoa 

Nghiêm  gọi  là  Diệu  giác  Nhƣ  Lai,  cao  hơn  Đẳng  giác,  đó  là  viên  mãn  thành 

tựu. Nên ý câu này rất thâm sâu, ý rất đậm đà, chúng ta phải tƣờng tận lãnh hội 

nó. Đây là vấn đề của đại Bồ Tát, Bồ Tát Ma Ha Tát, ít nhất đều là viên giáo sơ 

trụ, biệt giáo sơ địa trở lên, đây là họ tu. 

“Nếu ngƣời  mới học chƣa thể phá tƣớng”, nhƣ thế nào gọi là phá tƣớng? 

Biết đƣợc niệm niệm bất khả đắc tức phá tƣớng, tức tƣớng ly tƣớng, họ không 

còn  chấp  trƣớc.  Lục  căn  ở  trong  cảnh  giới  lục  trần,  tâm  địa  họ  thanh  tịnh, 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc gọi là ly 

Tập 571  595 



tƣớng. Đây không phải là cảnh giới của ngƣời sơ học, hàng sơ học không làm 

đƣợc. 

“Chƣa ly tƣớng, nhƣng có thể nƣơng tƣớng chuyên chí”, ở đây quan trọng 

nhất  là  chuyên  chí.  Chúng  ta  nƣơng  vào  tƣớng  cũng  không  sao,  có  thể  dùng 

vọng  tâm,  chỉ  cần  ta  chuyên  chú  đến  cực  điểm,  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà. 

Quý  vị  xem  tôn  chỉ  tu  hành  của  kinh  này  có  tám  chữ:  “Phát  tâm  bồ  đề,  nhất 

hƣớng  chuyên  niệm”,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm  chính  là  ở  đây  nói:  nƣơng 

tƣớng  chuyên  chí.  Nghĩa  là  nƣơng  tựa  tƣớng  của  Phật  A  Di  Đà,  nƣơng  tựa 

tƣớng của thế giới Cực Lạc. Niệm niệm chỉ cầu thế giới Cực Lạc, chỉ cầu Phật 

A Di Đà, nhƣ vậy là đúng, nhất định vãng sanh.      Quan trọng là đừng nên 

nghi  hoặc,  chắc  chắn  không  nghi  hoặc,  nhƣ  vậy  nhất  định  đƣợc  vãng  sanh. 

Nghi hoặc cũng có thể sanh, sanh đến biên địa nghi thành, hà tất phải nghi? Có 

thể hoàn toàn không nghi, đó chính là phải thật sự dụng tâm để học kinh này. 

Khi  đã  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  sẽ  không  còn  nghi hoặc,  không  có  ai không 

vãng  sanh.  Gặp  đƣợc  pháp  môn  này,  đó  là  vô  lƣợng  thiện  căn  trong  đời  quá 

khứ,  từng  cúng  dƣờng  Chƣ  Phật,  đƣợc  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  gia  trì,  mới  có  thể 

gặp đƣợc. Khi gặp rồi ta mới có thể tin tƣởng, có thể lý giải, có thể phát tâm, 

phát  tâm  gì?  Phát  tâm  cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  làm 

Phật. Khi thành Phật liền lên thuyền từ trở lại thế giới này để độ chúng sanh. 

Nhƣ vậy thì không phải chỉ đến thế giới này, vô lƣợng vô biên cõi nƣớc của 

mƣời phƣơng Chƣ Phật. Trong đó tuyệt đại đa số đều có luân hồi lục đạo, vào 

trong lục đạo để độ chúng sanh. Đến thế giới Cực Lạc quý vị đều thấy hết. Ở 

thế giới này của chúng ta, nghiệp chƣớng sâu nặng, không cách nào thấy đƣợc. 

Nhƣng nên nhớ rằng, đoạn trƣớc trong kinh nói rất rõ ràng: Thật sự là một 

câu Phật hiệu diệt 80 ức kiếp tội nặng sanh tử, điều này hoàn toàn là sự thật. Vì 

sao  khi  chúng  ta  niệm  Phật  không  có  hiệu  quả  này?  Không  có  hiệu  quả,  vì 

chúng ta không chí tâm, không có chuyên chí, chuyên chí sẽ khởi tác dụng lớn 

nhƣ vậy. Chúng ta niệm  Phật đƣơng nhiên có thể  diệt tội, nhƣng không diệt 

đƣợc nhiều nhƣ vậy. Nếu là chuyên chú vậy chúng ta không nghĩ đến bất kỳ 

điều gì, chỉ nghĩ đến xa lìa thế giới này, chỉ nghĩ đến thế giới Cực Lạc. Dùng 

tâm này niệm Phật, quả thật là một niệm tiêu 80 ức kiếp tội nặng sanh tử. Bởi 

vậy chúng ta đến đƣợc thế giới Cực Lạc, tội nghiệp đó cũng gần tiêu hết. 

Những gì trong kinh Phật nói, mỗi câu mỗi chữ đều là chân thật, tuyệt đối 

không  có  câu  nào  giả  dối.  Phật  là  phƣơng  tiện  nói  ƣ?  Không  phải,  từng  câu 

từng chữ Phật đều chân thật nói. 

596  Tập 571 



“Đại  sƣ  Đạo  Xƣớc  nói  lời  này”,  đây  là  ba  hàng  rƣỡi  ở  trên.  Quý  vị  xem 

trong  An  Lạc  Tập  nói,  toàn  là  lời  của  đại  sƣ  Đạo  Xƣớc.  Ngài  Đạo  Xƣớc  nói 

rằng:  “Phân  tích  rõ  rành  mật  tạng  của  Chƣ  Phật”,  đoạn  khai  thị  này  nói  quá 

hay. “Trực tiếp lộ rõ tâm tủy của Tịnh tông”. Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ nói hai câu 

này vô cùng thích hợp, đích thực mật tạng của Chƣ Phật là tâm tủy của Tịnh 

tông. 

“Nếu  có  thể  tín  thọ  phụng  hành,  nƣơng  tƣớng  chuyên  chí,  thật  thà  niệm 

Phật.  Mặc  dù  chƣa  ly  tƣớng,  chắc  chắn  vãng  sanh  Tịnh  độ”.  Chúng  ta  muốn 

đời này đến thế giới Cực Lạc, phải y giáo tu hành, không ai không vãng sanh. 

Chúng ta sắp giảng xong kinh này, nghe giảng xong lần này thời gian cũng 

hơn một năm, đáng giá! Rất có giá trị. Thật sự hiểu rõ ràng minh bạch về thế 

giới Cực Lạc, không thể không đi. Tuyệt đối đừng lƣu luyến thế gian này, nên 

biết rằng cơ hội này không phải ai cũng gặp đƣợc. Phải thật sự tín thọ phụng 

hành, thật sự tin tƣởng, tiếp nhận hoàn toàn, y giáo phụng hành. 

Nhƣ trong An Lạc Tập nói, chúng ta nƣơng tƣớng chuyên chí. Trong kinh 

nói thế giới Cực Lạc y chánh trang nghiêm là tƣớng, then chốt, nòng cốt ở chỗ 

chuyên chí. Chuyên đến tột cùng gọi là chuyên chí, chuyên đến tột cùng mới 

thật sự gọi là thật thà niệm Phật. Lìa tƣớng, đó là việc của đại Bồ Tát, không 

phải phàm phu. Ngƣời trong mƣời pháp giới đều chƣa lìa tƣớng.       Quý vị 

xem mƣời pháp giới_A la hán, Bích chi Phật, Bồ Tát và Phật trong mƣời pháp 

giới đều chƣa lìa tƣớng. Lìa tƣớng là pháp thân Bồ Tát, họ không ở trong mƣời 

pháp giới, mà ở trong cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, đó là 

lìa tƣớng. Trong mƣời pháp giới đều là nƣơng tƣớng chuyên chí, không có ai 

không vãng sanh, chắc chắn vãng sanh Tịnh độ. 

“Nƣơng vào tƣớng chuyên chí, phàm phu có thể hành”. Lìa tƣớng là cảnh 

giới Bồ Tát, phàm phu chúng ta không làm đƣợc, điều này là thật, không phải 

giả. Phàm phu chúng ta ngày nay, biết có nhƣ vậy, đây là trong kinh nói, chúng 

ta biết có nhƣ vậy, nhƣng không phải cảnh giới của chúng ta. 

Chúng ta biết, giống nhƣ các nhà khoa học_Bồ Tát Di Lặc nói hiện tƣợng 

này,  tiến  sĩ  Max  Planck  ngƣời  Đức  đã  phát  hiện.  Max  Planck  là  thầy  của 

Einstein, suốt đời chuyên môn nghiên cứu lƣợng tử. Báo cáo nghiên cứu của 

ông nói, Ông nói giữa vũ trụ căn bản không có thứ gọi là vật chất, vật chất là 

gì? Ông đã lật tẩy con bài về vật chất ra, vật chất là do ý niệm biến hiện ra, 

không phải thật, là giả, cũng chính là ý niệm biến hiện. Hay nói cách khác, có 

ý niệm trƣớc có vật chất sau, mà ý niệm có thể thay đổi vật chất. 

Tập 571  597 



Ngày  nay  địa  cầu  xảy  ra  nhiều  chuyện,  khắp  nơi  đều  có  thiên  tai,  do 

nguyên nhân gì? Ý niệm có vấn đề, tất cả đều là ý niệm bất thiện. Điều này 

trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói rất hay: Ý niệm tham, tham lam, tham 

lam không có giới hạn, chiêu cảm nên điều gì? Thủy tai, hồng thủy, nƣớc biển 

dâng cao, nƣớc sông tràn lan, chiêu cảm điều này. Sân nhuế, đây là nổi nóng, 

chiêu  cảm  lấy  hỏa  hoạn,  núi  lửa  phun  trào,  nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  cao,  chiêu 

cảm lấy điều này. 

Khởi tâm động niệm có liên quan đến địa cầu, không những liên quan đến 

địa cầu, mà còn liên quan đến toàn vũ trụ. Vì toàn thể vũ trụ với chúng ta là 

nhất thể. Vũ trụ đích thực giống nhƣ lƣới điện, một màng lƣới điện không nhìn 

thấy. Ý niệm chúng ta vừa khởi, biến pháp giới hƣ không giới đều biết, vấn đề 

này gần đây các nhà khoa học đã phát hiện. Chúng ta chỉ cần cẩn thận với ý 

niệm của mình, đừng để sai, tƣơng ƣng với tánh đức, tất cả đều tốt đẹp. Ý niệm 

ngu si, ngu si là không hiểu rõ sự lý, không hiểu chân tƣớng sự thật, chiêu cảm 

lấy  gió  bão.  Ngạo  mạn  chiêu  cảm  địa  chấn.  Hoài  nghi  là  phiền  phức  nhất, 

nghiêm trong hơn ba thứ trƣớc, hoài nghi gây nên điều gì? Chiêu cảm là đất 

đai lỏng lẻo. Đất đai vốn kiên cố, có vấn đề nên tổ chức đất đai lỏng lẻo, rất dễ 

sụp xuống. Hiện nay chúng ta thƣờng nghe nói hố tử thần. Nguyên nhân này là 

gì? Hoài nghi, hoài nghi đến lúc nghiêm trọng, lục địa chúng ta chìm xuống 

đáy biển, núi cao sụp lở. Nói cách khác, chính là tham sân si mạn nghi, đối với 

thân thể của chúng ta. Tham sân si mạn nghi gây ra độc bệnh cho lục phủ ngũ 

tạng, đối với bên ngoài thì gây ra nhiều thiên tai cho sơn hà đại địa. Chúng ta 

muốn cứu thiên tai này, thực tế mà nói thì không khó! Ý niệm thay đổi, không 

tham sẽ không có lũ lụt; không sân hận sẽ không có hỏa hoạn; không ngu si 

không có gió bảo; không ngạo mạn sẽ không có động đất; không hoài nghi đại 

địa sẽ an định. Nhƣ trong Kinh Địa Tạng nói: “Kiên lao địa thần”, trên địa cầu 

này sẽ không xảy ra sự cố. Nếu quý vị hoài nghi, không tin điều này, không tin 

đất sẽ sụp xuống, núi sẽ lở, đây là do không tin. 

Trong thời đại ngày nay, tôi cảm thấy trong phiền não nghiêm trọng nhất 

chính  là  hoài  nghi.  Vì  hoài  nghi  nên  ở  trƣớc  đều  không  tin,  nếu  con  ngƣời 

không hoài nghi, họ sẽ tin những điều ở trƣớc. Nên hoài nghi là nguyên nhân 

căn bản của tất cả thiên tai, tất cả tật bệnh, tai họa. 

Quý vị thấy, bây giờ rất phiền phức, hoài nghi cổ thánh tiên hiền, hoài nghi 

Phật Bồ Tát, đây đúng là chỉ còn con đƣờng chết. Điều này chƣa từng xảy ra 

trong xã hội ngày xƣa, có hoài nghi nhƣng rất ít, chỉ là thiểu số. Hiện nay hoài 

nghi quá phổ biến, khắp nơi đều nhƣ vậy. Ngƣời hoài nghi thật đáng thƣơng, 

598  Tập 571 



đến bản thân mình họ cũng không tin, sống thật đáng thƣơng.       Ở nhà không 

tin cha mẹ, kết hôn rồi vợ chồng không tin tƣởng nhau, con cái không tin, anh 

em  không  tin  nhau,  bạn  bè  không  tin  nhau.  Khắp  xã  hội  này  họ  tìm  không 

đƣợc một ngƣời đáng tin, quý vị nói sống nhƣ ngƣời này đáng thƣơng biết bao. 

Không tin thế gian có ngƣời tốt, đây là gì? Đây là tƣ tƣởng của ngƣời phƣơng 

tây, phƣơng đông không nhƣ vậy. Ngƣời phƣơng đông từ xƣa đến nay không 

hoài nghi, mà tự tin. 

Quý vị xem, nhân lễ nghĩa trí tín, niềm tin là mẹ của mọi công đức. Ngƣời 

phƣơng đông có tự tin, tin tƣởng cha mẹ, anh em chị em không ai không tin, 

tin tƣởng bạn bè. Làm thế nào mới có thể kiến lập niềm tin này? Đối với giáo 

huấn của thánh hiền, quý vị xem mấy ngàn năm nay, làm gì có hoài nghi? Chỉ 

có thời đại này. 

Khi  tôi  còn  nhỏ,  trƣớc  10  tuổi  tôi  sống  ở  nông  thôn,  ngƣời  trong  thông 

trang nếu phát sanh tranh chấp, tìm ngƣời đến giải hòa, tìm ai? Tìm thầy dạy 

trƣờng tƣ thục, thầy giáo của tƣ thục, cứ đem lời Khổng tử ra nói, mọi ngƣời 

đành chịu, sự việc lập tức đƣợc giải quyết êm đẹp. Không cần pháp luật, không 

cần cảnh sát. Thầy giáo chỉ nói: Khổng tử nói thế nào, Mạnh tử nói ra sao, tâm 

bình, vấn đề lập tức giải quyết. Họ có niềm tin đối với truyền thống văn hóa, 

có niềm tin đối với thánh hiền. 

Quý vị xem, đối với một tú tài nghèo dạy tƣ thục ở nông thôn, ngƣời ta đều 

có niềm tin đối với họ. Ngƣời đọc sách, ngƣời hiểu lý lẽ, họ rất có niềm tin. 

Hiện nay không còn nữa, hiện nay mắt nhìn thấy thiên tai này phải làm sao? 

Tôi nói với mọi ngƣời một câu: Ngƣời có niềm tin, ngƣời có nhân lễ nghĩa trí 

tín  không  gặp  thiên  tai.  Điều  này  tức  là  chúng  ta  không  giúp  đƣợc  xã  hội, 

nhƣng  có  thể  giúp  đƣợc  bản  thân,  có  thể  giúp  gia  đình  mình,  điều  này  chắc 

chắn làm đƣợc. Kiến lập niềm tin rất quan trọng! Cần phải giảng kinh điển của 

thánh hiền. 

Quý vị xem ở trƣớc trong Nhân Vƣơng Kinh nói, nói đến điều gì? Chánh 

pháp, tƣợng pháp, mạt pháp, sau cùng là diệt pháp. Trong kinh không nói đến 

diệt pháp, là tôi thêm vào. Thế nào gọi là chánh pháp? Có ngƣời giảng kinh, có 

ngƣời  học  tập  kinh  giáo,  có  ngƣời  chứng  quả,  đây  là  chánh  pháp.  Sau  1000 

năm Đức Thế Tôn diệt độ, có! Thời kỳ chánh pháp. 

Thời  kỳ  thứ  hai  là  tƣợng  pháp,  thời  tƣợng  pháp  có  ngƣời  giảng  kinh,  có 

ngƣời học tập kinh giáo, có ngƣời tu hành chơn chánh, không có ngƣời chứng 

quả, đó là tƣợng pháp. Mạt pháp là gì? Mạt pháp có ngƣời giảng kinh, không 

có ngƣời chân tu, không có ngƣời chứng quả, đây gọi là mạt pháp. Diệt pháp là 

Tập 571  599 



gì? Không có ngƣời giảng kinh, pháp sẽ diệt. Việc dạy học quan trọng biết bao, 

giảng kinh chính là dạy học. 

Chƣ vị cổ đức biết: “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, một đất nƣớc 

cũng là nhƣ vậy. Đất nƣớc này có ngƣời dạy học, có ngƣời thật sự học tập theo 

cổ thánh tiên hiền. Nhƣ vậy con ngƣời đều học thành thánh nhân, học thành 

hiền nhân, học thành quân tử, nhƣ vậy là sao? Đây là thiên hạ đại trị, là thế 

giới đại đồng, thạnh thế. 

Có dạy học, có ngƣời tinh tấn học tập, nhƣng không có thánh nhân. Đây là 

bậc trung, ngƣời xƣa gọi là bình thƣờng. Có dạy học, nhƣng ngƣời siêng năng 

học tập rất ít, không thấy. Càng không có thánh hiền, nhƣng vẫn còn quân tử, 

xã hội còn có thể hòa thuận. Nếu nhƣ đến dạy học, ngƣời dạy học cũng không 

có, đó chính là loạn thế. Không khác gì ba thời kỳ pháp vận của Phật pháp. 

Quý vị thử xem, sau đó mới biết đƣợc, dạy học quan trọng biết bao. 

Đức  Thế  Tôn  suốt  đời  tận  tâm  tận  lực  làm  gƣơng  cho  chúng  ta,  suốt  đời 

dạy học, không có ngày nào bỏ qua, dạy suốt 49 năm. 30 tuổi khai ngộ, ngài 

bắt đầu dạy học, 79 tuổi viên, dạy suốt cả đời. Dạy cổ thánh tiên hiền biết, dạy 

Phật  Bồ  Tát  cũng  biết,  Phật  Bồ  Tát  biết  âm  dƣơng  lƣỡng  lợi.  Trong  thính 

chúng,  có  ngƣời  mắt  chúng  ta  nhìn  thấy  đƣợc,  còn  có  ngƣời  mắt  chúng  ta 

không thấy đƣợc, đều đang nghe. Quỷ thần nghe kinh giác ngộ, họ sẽ không 

phá phách, họ sẽ không quấy phá xã hội. 

Quỷ thần quấy phá xã hội là gì? Là ngƣời thế gian đầu óc mê hồ, không rõ 

ràng, nên rất dễ gây nên sự cố. Quỷ thần không làm loạn, thực tế mà nói giúp 

ích rất lớn cho nền an định và hòa thuận của xã hội. Thế nên giảng kinh dạy 

học đích thực nhất định có lợi ích, Phật pháp gọi là có công đức chân thật. Vấn 

đề này cũng không cần hoài nghi. 

Bên dƣới dẫn chứng một câu trong Kinh Kim Cang để chứng minh, Kinh 

Kim  Cang  nói:  “lìa  tất  cả  các  tƣớng,  gọi  là  Chƣ  Phật”.  Lìa  tất  cả  các  tƣớng 

nghĩa là gì? Lục căn đối với cảnh giới lục trần, buông bỏ khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc, nên gọi là lìa tất cả các tƣớng. Lục căn ở trong cảnh giới 

lục trần: mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh, không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trƣớc. Đây là cảnh giới của Chƣ Phật Nhƣ Lai và 

pháp  thân  Bồ  Tát,  phàm  phu  không  làm  đƣợc.  Phàm  phu  thấy  sắc  nghe  âm 

thanh liền khởi tâm động niệm, thích liền sanh tham ái, không thích liền sanh 

đố kỵ, sân nhuế, đó là tạo nghiệp. Chƣ Phật Bồ Tát thấy sắc  nghe âm  thanh 

không  tạo  nghiệp,  họ  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc,  họ  không  có  khởi  tâm 

động niệm, nên gọi là Chƣ Phật. 

600  Tập 571 



Đƣơng nhiên cảnh giới này “không phải tâm sanh diệt của phàm phu có thê 

đạt đƣợc”. Chƣ Phật Bồ Tát khác với chúng ta, chính là điểm này. Chúng ta 

không có cách nào lìa tất cả tƣớng, nhƣng các ngài có cách. “Diệu dụng của 

Tịnh  tông,  quả  thật  là  phƣơng  tiện  trong  phƣơng  tiện”,  vì  nó  nƣơng  tƣớng 

chuyên chí. 

Khi  tôi  còn  trẻ,  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  thƣờng  dạy  chúng  tôi,  tức  là  dùng 

phƣơng pháp này. Thầy dạy chúng tôi thay đổi tâm, trong tâm chúng ta không 

phải rất lẫn lộn ƣ? Nghĩ đông nghĩ tây, buông bỏ hết những thứ này, đổi thành 

A Di Đà Phật. Thỉnh Phật A Di Đà vào, đem những thứ lung tung trong tâm 

vứt  bỏ  hết,  thỉnh  Phật  A  Di  Đà  vào  trú  trong  tâm  chúng  ta,  quý  vị  sẽ  thành 

Phật, đây gọi là gì? Đây gọi là trú tƣớng, chuyên chí, nƣơng tƣớng chuyên chí. 

Phƣơng pháp này hay. 

Sao biết đƣợc bản thân thật sự đã mời đƣợc Phật A Di Đà vào? Khởi tâm 

động niệm đều là A Di Đà Phật, không khởi tâm không động niệm vẫn là A Di 

Đà Phật, Phật A Di Đà không xa rời, phƣơng pháp này hay! Áp dụng phƣơng 

pháp này không có ai không vãng sanh, không có ai không thành Phật. Vì đạo 

lý của nó là: Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi, Phật A 

Di Đà từ đâu đến? Kinh điển đại thừa nói rất hay: “Duy tâm Tịnh độ, tự tánh 

Di Đà”, Phật A Di Đà là trong tâm ta biến hiện ra, thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc cũng là tự tánh biến hiện ra. Đây là đạo lý và cƣơng lĩnh chung trong kinh 

điển đại thừa: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Thế  giới Cực  Lạc là từ tâm 

tƣởng ta sanh ra, Phật A Di Đà cũng là tâm tƣởng ta sanh ra. Trong kinh nói rất 

rõ ràng, Thế giới Cực Lạc là công đức 48 nguyện và năm kiếp tu hành của Phật 

A Di Đà thành tựu nên. Hôm nay chúng ta niệm Phật A Di Đà_Ở trƣớc tôi có 

đƣa ra một ví dụ, Phật A Di Đà giống nhƣ ông chủ, chúng ta tham gia cổ đông. 

Khi  tôi  niệm  một  tiếng  A  Di  Đà  Phật,  là  thêm  vào  một  phần  cổ  đông,  niệm 

càng nhiều thì cổ phần của tôi càng nhiều. Ta và Phật Di Đà không hai, nhất 

định phải có tƣ tƣởng này. Tƣ tƣởng này tuyệt đối chính xác, chắc chắn không 

phải  giả.  Mỗi  tiếng  A  Di  Đà  Phật  đều  tăng  thêm  cổ  phần  của  chúng  ta,  nếu 

niệm  càng  nhiều  thì  cổ  phần  ta  có  càng  nhiều.  Điều  này  mọi  ngƣời  dể  hiểu, 

không phải là chơi cổ phần nhƣ thế gian, nhƣ vậy là sai, đó là trôi lăn trong ba 

đƣờng sáu nẻo. Chúng ta tham gia cổ phần của Phật A Di Đà, đây là thế giới 

Cực Lạc, chúng ta sẽ thành Phật rất nhanh. Tuyệt đối đừng hiểu lầm, hiện nay 

nói đầu tƣ, là đến thế giới Cực Lạc đầu tƣ. Diệu dụng của Tịnh tông quả thật là 

phƣơng tiện trong các phƣơng tiện. 

Tập 571  601 



Chúng ta xem kinh văn bên dƣới: “A Dật Đa, nhƣ thị đẳng loại, đại oai đức 

giả, năng sanh Phật pháp, quảng đại dị môn. Do ƣ thử pháp, bất thính văn cố, 

hữu nhất ức Bồ Tát, thoái chuyển A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề. Nhƣợc 

hữu chúng sanh, ƣ thử kinh điển, thƣ tả, cúng dƣờng, thọ trì, đọc tụng, ƣ tu di 

khoảnh, vi tha diễn thuyết, khuyên linh thính văn, bất sanh ƣu não, nãi chí trú 

dạ,  tƣ  duy  bỉ  sát.  Cập  Phật  công  đức,  ƣ  vô  thƣợng  đạo,  chung  bất  thoái 

chuyển”. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Thế  Tôn  lại  đƣa  ra  các  đại 

oai đức của Bồ Tát, vì chƣa nghe pháp này mà thoái chuyển bồ đề, nên quan 

trọng là phổ biến và lƣu thông kinh này”. Đặc biệt hiển thị ra, không thể không 

lƣu thông, không thể không vì ngƣời diễn thuyết. Vì ngƣời diễn thuyết chính là 

ví dụ tôi vừa mới nói, nghĩa là đầu tƣ vào thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà là 

ông chủ lớn của thế giới Cực Lạc, chúng ta tham gia cổ đông, đầu tƣ vào. Nói 

nhƣ vậy mọi ngƣời dễ hiểu, niệm Phật một tiếng, tức là đầu tƣ vào một đồng, 

niệm 100 danh hiệu tức đầu tƣ vào 100 đồng. Đều đầu tƣ vào đó, càng nhiều 

càng tốt. Một ngày niệm 10 ngàn danh hiệu, quả là không thể tƣởng! Nếu quý 

vị thật sự biết đƣợc lợi ích này, nhất định tận sức để đầu tƣ. 

Quý vị xem, có một ức Bồ Tát không có cơ duyên gặp đƣợc pháp môn này, 

nên họ đã thoái chuyển. 

Chúng ta xem tiếp chú giải bên dƣới: “Các vị có oai đức lớn nhƣ vậy”, đây 

là chỉ cho ai? “Là các đại sĩ có thể sanh vào các pháp môn rộng lớn khác trong 

Phật pháp. Pháp môn khác ở câu sau là đối với pháp này mà nói”. Những đại 

Bồ Tát, đại sĩ này gọi là Ma Ha Tát. Chúng ta gọi Bồ Tát Quán Âm là đại sĩ; 

xƣng Bồ Tát Di Lặc, Văn Thù, Phổ Hiền là đại sĩ. Đại sĩ là đại Bồ Tát. 

“Pháp này”, chính là pháp môn Tịnh độ. “Pháp môn khác, tức ngoài Tịnh 

độ ra, còn có nhiều pháp môn khác”. Pháp môn khác là chỉ tám vạn bốn ngàn 

pháp môn. Trong tứ hoằng thệ nguyện nói: vô lƣợng pháp môn, là ý này, ngoài 

Tịnh tông ra. Kinh nói: “Niết bàn không có hai đƣờng, phƣơng tiện có nhiều 

cửa”. Tóm lại mà nói đều là buông bỏ, buông bỏ sẽ đạt đƣợc. 

Trƣớc đây, lúc tôi 26 tuổi, gặp đƣợc đại sƣ Chƣơng Gia. Ngày đầu tiên tôi 

thỉnh  giáo  đại  sƣ:  Phật  pháp  thù  thắng  nhƣ  vậy,  có  phƣơng  pháp  nào  kiến 

chúng ta nhanh chóng khế nhập chăng? Đại sƣ dạy_lúc gặp đại sƣ tôi 26 tuổi, 

đại sƣ 65 tuổi, lớn hơn tôi 39 tuổi, thuộc hàng tổ phụ. Đại sƣ nói với tôi: “Nhìn 

đƣợc thấu, buông bỏ đƣợc”, nhƣ vậy là nhập môn, có thể khế nhập cảnh giới. 

Đến khi chúng tôi thâm nhập kinh tạng mới biết, tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

là tám vạn bốn ngàn phƣơng pháp khác nhau. Tổng cƣơng lĩnh tu học là gì? 

602  Tập 571 



Vẫn là nhìn thấu, buông bỏ. Phƣơng pháp khác nhau giúp ta nhìn thấu, phƣơng 

pháp khác nhau giúp ta buông bỏ. Cƣơng lĩnh chung là nhìn thấu, buông bỏ. 

Từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa, vấn đề này, buông bỏ thì dễ, nhìn thấu rất 

khó. Đây đều là lúc đó đại sƣ dạy cho tôi, Phật pháp khó biết dễ hành. Vì sao 

quý  vị  không  chịu  buông  bỏ?  Vì  không  hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật,  hiểu 

đƣợc chân tƣớng sự thật là biết, khi biết rồi tự nhiên buông bỏ. Bởi thế buông 

bỏ, Phật không hỏi, không quan tâm, ngài chỉ giúp quý vị hiểu rõ chân tƣớng 

sự thật. Cho nên 49 năm giảng kinh dạy học, ngài dạy gì? Thật tƣớng các pháp, 

chân  tƣớng  của  tất  cả  pháp,  chân  tƣớng  là  gì?  Chân  tƣớng  là  không.  Trong 

Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Trong 

Kinh Kim Cang nói: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, đây là chân tƣớng, 

rất khó hiểu. Rõ ràng ở ngay trƣớc mắt, sao nói nó là hƣ vọng? 

Phật nói pháp quả thật là có phƣơng tiện. Quý vị xem, ngài dạy học suốt 49 

năm, đặt nền tảng cho mọi ngƣời. 12 năm đầu đồng nghĩa với tiểu học, nói về 

vấn đề gì? Nói về tiểu pháp, nội dung của tiểu pháp là gì? Là luân lý, là đạo 

đức, là nhân quả, kinh điển tiểu thừa, lấy nó làm trung tâm, mọi ngƣời nghe sẽ 

hiểu, ngƣời ta  muốn tiếp nhận. 12 năm này đặt nền  móng căn bản xong, lên 

cao  hơn  nữa  là  nói  về  Phƣơng  đẳng.  Phƣơng  đẳng  là  mở  đầu  của  đại  thừa, 

chính là lớp dự bị, tám năm Phƣơng đẳng đã đƣa quý vị lên, thêm 12 năm đầu 

nữa  là  20  năm.  Đã  học  theo  Phật  20  năm,  đã  nghe  ngài  giảng  kinh  20  năm, 

Phật  mới  nói  lời  thật,  nói  tất  cả  pháp  là  không,-  Bát  Nhã.  Bát  Nhã  nói  bao 

nhiêu năm? 22 năm, những điều nói trong 22 năm này là Tâm Kinh, chính là 

cƣơng  lĩnh  chung,  là  nguyên  tắc  chung  của  Kinh  Bát  Nhã,  tất  cả  là  nói  về 

không. 

600 quyển Đại Bát Nhã, nòng cốt chính là Tâm Kinh, cho nên Tâm Kinh là 

trung  tâm  của  600  quyển  Bát  Nhã,  Kinh  Kim  Cang  là  cƣơng  lĩnh  của  600 

quyển  Bát  Nhã.  Tâm  Kinh  là  cƣơng  lĩnh  của  cƣơng  lĩnh.  Tổng  kết  một  câu 

chính là: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Phật nói 

Bát Nhã suốt 22 năm, mọi ngƣời thật sự đã hiểu, hiểu mới thật sự buông bỏ. 

Tám năm sau cùng Đức Phật giảng Kinh Pháp Hoa, đƣa họ đến nhất chân 

pháp giới. Pháp Hoa ví nhƣ nghiên cứu sở, tất cả đều lấy đƣợc học vị tiến sĩ, 

học vị tiến sĩ là Phật, học vị thấp hơn là Bồ Tát. Đều thành tựu, mỗi ngƣời đều 

thành tựu. 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dƣới:  “chƣ  Bồ  Tát,  tuy  có  thể  ở  trong  Phật  pháp, 

ngoài Tịnh tông ra còn khai hiển rất nhiều pháp môn phƣơng tiện khác”. Nghĩa 

là chƣ vị Bồ Tát có năng lực. Khai là khai thị, là giảng kinh dạy học. Hiển là 

Tập 571  603 



hiển thị, là thể hiện ra cho mọi ngƣời noi theo. Ngoài Tịnh tông ra có tám vạn 

bốn ngàn pháp môn, vô lƣợng pháp môn, chứng minh họ tu học, họ đều y giáo 

phụng hành. 

“Nhƣng vì chƣa nghe đƣợc pháp này”, chƣa từng nghe nói đến pháp môn 

Tịnh độ. Nghĩa là trong số chƣ vị Bồ Tát này có ngƣời thành tựu, thiện căn sâu 

dày. Thiện căn  kém  một chút liền bị đào thải ngay. Giống nhƣ tham gia thi, 

không đủ điểm nên bị đào thải. 

“Một  ức  Bồ  Tát  thoái  chuyển  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”,  họ 

thoái chuyển về đâu? Thoái về Thanh văn, Duyên giác, thoái đến quyền giáo 

Bồ Tát. Nếu họ gặp đƣợc pháp môn Tịnh tông, những Bồ Tát này chắc chắn là 

thƣợng phẩm thƣợng sanh, vì sao vậy? Họ có nền tảng rất vững chắc, họ không 

phải phàm phu. Phàm phu mà còn có thể vãng sanh, thì họ có vấn đề gì nữa? 

Cho nên Thanh văn tiểu thừa, từ Tu đà hoàn đến A la hán, bao gồm Bích Chi 

Phật, nếu họ gặp đƣợc pháp môn này, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là  cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ. Bồ Tát gặp đƣợc pháp môn này, sanh đến thế giới Cực 

Lạc là cõi thật báo trang nghiêm. Nhƣng không gặp đƣợc, thật đáng tiếc. 

Bên dƣới nói: “Tại sao vậy?”, giả thiết vấn đề này, vì sao vậy? “Niệm Phật 

tam muội là vua trong tam muội”. Bồ Tát đều tu tam muội, tam muội chính là 

thiền  định.  Công  phu  thiền  định  không  giống  nhau,  đẳng  cấp  thiền  định  vô 

lƣợng vô biên, không giống nhau, không tƣơng đồng. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy 51 đẳng cấp của Bồ Tát, đó là 51 

loại tam muội sâu cạn khác nhau. Sơ tín Bồ Tát có tam muội của sơ tín Bồ Tát, 

nhị tín cao  hơn họ, tam tín lại cao  hơn  một chút. Trải qua thập tín, thập trụ, 

thập hành, thập hồi hƣớng, thập địa, Đẳng giác, 51 địa vị. 51 địa vị, lên thêm 

nữa chính là Diệu Giác, tổng cộng có 52 địa vị, đây là phân lớn, phân nhỏ thì 

rất nhiều. 

Vậy  có  bao  nhiêu  loại  tam  muội?  Trong  Kinh  Phật  nói  có  vô  lƣợng  tam 

muội, quý vị phân nhỏ không phải là vô lƣợng ƣ? 52 địa vị là phân lớn, đẳng 

cấp khác nhau. 

Niệm Phật tam muội là vua trong tam muội, vì niệm Phật tam muội quá 

thù thắng, đƣợc tam  muội nhỏ là có thể vãng sanh, tam  muội nhỏ này là gì? 

Chúng  ta  bình  thƣờng  nói  là  công phu  thành  phiến,  thực  tế  mà  nói  điều  này 

mỗi ngƣời đều có thể làm đƣợc.  Công phu thành phiến, nghĩa là trong tâm chỉ 

có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, họ đều buông bỏ hết nên gọi là thành 

phiến.  Có  trình  độ  nhƣ  vậy  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh,  sanh  vào  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ, trình độ phải cao. Trong cõi phàm thánh đồng cƣ cũng có tam 

604  Tập 571 



bối  cửu  phẩm.  Thƣợng  bối  của  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,  thƣợng  tam  phẩm: 

Thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  thƣợng  phẩm  trung  sanh,  thƣợng  phẩm  hạ  sanh 

đều là sanh tử tự tại.      Thế nào gọi là tự tại? Muốn khi nào vãng sanh cũng 

đƣợc, ý niệm vừa khởi, Phật liền đến tiếp dẫn, tức là sanh tự tại. Có  một số 

ngƣời  thọ  mạng  còn  dài  nhƣng  không  cần  nữa,  muốn  vãng  sanh  trƣớc,  Phật 

cũng đến tiếp dẫn, điều này quả là tuyệt vời. Chúng ta liên hệ với Phật A Di Đà 

rất nhanh chóng, không có chút sai lầm nào. Hạ tam phẩm đa phần cần ngƣời 

trợ niệm, trung tam phẩm không cần trợ niệm, bản thân biết trƣớc giờ đi, khi 

nào đi đều biết rõ ràng. Điều này những năm gần đây chúng ta thấy rất nhiều, 

không hề giả dối. Bởi thế niệm Phật tam muội không dễ gặp đƣợc. 

“Nếu không lắng nghe tu tập, khó mà đƣợc cứu cánh tự giác”. Cứu cánh tự 

giác rất khó, cứu cánh tự giác là chỉ khai ngộ. Đƣợc định trƣớc, sau đó  mới 

khai ngộ, nên nói nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ, điều này khó. “Lại 

nữa,  pháp  môn  niệm  Phật,  là  con  đƣờng  nhanh  nhất  hợp  với  ba  căn”,  con 

đƣờng này là chỉ con đƣờng gần, con đƣờng thành Phật, đƣờng gần trong con 

đƣờng gần. 

“Nếu  không  nghe  biết  pháp  này,  tức  khó  mà  phổ  độ  hữu  tình,  tốc  thoát 

sanh tử, làm hạnh lợi tha viên mãn”, đây là Bồ Tát. Nếu quý vị không có cơ 

duyên  nghe  đƣợc  pháp  môn  này,  quý  vị  giáo  hóa  chúng  sanh  vì  ngƣời  diễn 

thuyết, quý vị muốn phổ độ chúng sanh, tốc thoát sanh tử không dễ. Thực tế 

mà nói, bản thân liễu sanh tử xuất tam giới đã quá khó khăn, chính là nói thoát 

ly luân hồi lục đạo. Trên luân hồi lục đạo còn có tứ thánh pháp giới, thoát ly 

luân  hồi  lục  đạo  là  A  la  hán.  A  la  hán  cần  phải  đoạn  tận  kiến  tƣ  phiền  não. 

Chúng ta thử nghĩ xem, đời này chúng ta có năng lực, đoạn tận 88 phẩm kiến 

hoặc trong tam giới chăng? Chƣ vị nên biết, đoạn tận 88 phẩm kiến hoặc là địa 

vị gì? Tiểu thừa sơ quả Tu đà hoàn, là địa vị thấp nhất. Trong đại thừa Kinh 

Hoa Nghiêm, đây  là viên giáo, Bồ Tát sơ tín trong thập tín. Thập tín ví nhƣ 

tiểu  học,  tiểu  học  10  năm,  họ  là  năm  thứ  nhất,  cần  phải  đoạn  88  phẩm  kiến 

hoặc trong tam giới. 

Đức Phật giáo hóa thƣờng dùng phƣơng pháp quy nạp, 88 phẩm quá phức 

tạp, nói quý vị cũng không nhớ. Nên quy nạp 88 phẩm kiến hoặc thành năm 

loại lớn, nhƣ vậy sẽ dễ nói hơn. 

Năm loại lớn, thứ nhất là thân kiến, phàm phu đều chấp trƣớc thân này là 

ta, đây chính là thân kiến. Có thân kiến là không đƣợc, thân này là giả, không 

phải thật. Thân không phải ta, quý vị lại chấp trƣớc nó là ta, nhƣ vậy là sai. 

Quý vị xem, đời này vì thân này ta tạo biết bao nhiêu nghiệp? Tạo thiện nghiệp 

Tập 571  605 



cũng vì thân này, tạo ác nghiệp cũng là vì thân này, thân này có lợi ích gì? Tạo 

ác  nghiệp  đọa  tam  đồ,  tạo  thiện  nghiệp  bất  quá  chỉ  hƣởng  đƣợc  phƣớc  báo 

nhân thiên, đây là cửa ải đầu tiên. Đức Phật muốn quý vị nhìn thấu, buông bỏ, 

thân không phải ta. Thân không phải ta vậy là gì? Là ta sở hữu, phải hiểu rõ 

điều này. Nhƣ y phục, y phục không phải ta, y phục là ta sở hữu, thân này cũng 

nhƣ vậy. Thân cũng nhƣ y phục, là ta sở hữu, không phải ta, vì sao vậy? Nó có 

sanh tử.      Khi sanh giống nhƣ y phục mang trên thân, khi tử là cởi ra, vứt đi, 

vứt rồi thì sao? Lại đi tìm một thân khác, nhƣ vậy không phải gọi là đầu thai ƣ? 

Gọi là luân hồi lục đạo, lại đi tìm một thân khác, chính là ý này. Cho nên thân 

trong lục đạo đều không phải là ta, gọi là xả thân thọ thân. Xả thân là không 

cần thân này nữa, lập tức lại đi tìm thân khác, đây chính là luân hồi lục đạo. 

Nếu thân là ta, ta chết rồi, nhƣ vậy làm gì còn có luân hồi? Không phải là 

không có luân hồi sao? Đây nói lên điều gì? Không chết, học Phật điều đầu 

tiên phải khẳng định: Ta không chết. Là y phục này của ta đã hƣ, không cần 

nữa, vứt bỏ. Ta không chết, ta lại đi đầu thai, ta là vĩnh viễn không chết. Nếu 

thật sự hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề này, quý vị sẽ không tham sống sợ chết, 

vị sao vậy? Vì không có sanh tử, sanh tử là thân, ta không có sanh tử. Điều này 

là một vấn đề lớn không thể không biết. 

Bây  giờ  sẽ  nói  đến  vấn  đề  của  ta,  ta  mê  hoặc  điên  đảo,  chƣa  giác  ngộ. 

Trạng thái này gọi là gì? Gọi là linh hồn, thật ra nói linh hồn là tăng bốc, nó 

không linh. Thực tế nó là trạng thái gì? Nó là mê hồn. 

Khổng  tử  nói  rất  hay,  Khổng  tử  không  phải  không  biết,  ông  biết  có  nhƣ 

thế. Khổng tử gọi nó là du hồn, điều này chính xác, vì sao vậy? Vì nó không ổn 

định,  tốc  độ  của  nó  rất  nhanh,  lƣu  lạc  khắp  nơi,  đi  tìm  ngƣời  có  duyên,  tìm 

ngƣời có duyên nó sẽ đầu thai. Nó tìm cha mẹ, du hồn.  Nếu nó giác ngộ thì 

sao? Giác ngộ không gọi nó là hồn, khi giác ngộ chúng ta gọi nó là linh tánh, 

trong Phật giáo gọi nó là A lại da. 

Quan trọng nhất nó phải giác ngộ, giác ngộ sẽ không mê. Giác ngộ nó sẽ 

không ở trong lục đạo, vƣợt ra đƣợc, có năng lực ra khỏi lục đạo. Mê sẽ không 

có năng lực này, khi mê phạm vi hoạt động của nó chính là lục đạo, giác ngộ 

khẳng định nó xuất luân hồi. Nên giác ngộ gọi là linh tánh, đó mới là ta, mãi 

đến thành Phật, ta đã thành Phật. Ta chứng đƣợc A la hán, ta chứng đƣợc Bồ 

Tát, ta chứng đƣợc quả Phật, đó là ta. Nên đừng tiếp tục trôi lăn trong luân hồi 

lục đạo nữa. 

Đầu tiên nhất định phải nhìn thấu thân này, hoàn toàn không lƣu luyến đối 

với thân này, tất cả đều tùy duyên. Có cũng tốt, không có cũng rất tốt, đừng 

606  Tập 571 



nên chấp trƣớc. Ta còn không có, huống gì là vật ngoài thân? Ta đã buông bỏ, 

vật ngoài thân làm gì không buông đƣợc! Nhƣ vậy mới có điều kiện học Phật, 

mới  có  thể  khế  nhập  vào  cảnh  giới  Phật,  thật  sự  quý  vị  rất  nhanh  chóng  sẽ 

thoát ly sanh tử. Thoát ly sanh tử chính là thoát ly luân hồi lục đạo. Trong kinh 

Phật nói sanh tử, chính là tƣợng trƣng cho luân hồi lục đạo. Không còn vào 

trong lục đạo làm chuyện ngu ngốc, trong luân hồi đều là mê hoặc điên đảo. 

Con ngƣời khi đã giác ngộ, sao họ lại còn ở đây? 

“Nên giúp chúng sanh liễu sanh tử xuất tam giới, viên mãn hạnh lợi tha”. 

Đây là điều thƣờng hay nói, giúp họ thoát ly luân hồi lục đạo, vãng sanh đến 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, gọi là tứ thánh pháp giới. Đây là những Bồ 

Tát không gặp đƣợc pháp môn Tịnh tông, gặp đƣợc pháp môn Tịnh tông quả là 

không thể nghĩ bàn, họ một đời nhƣ thế nào? Viên mãn thành tựu. Ở đây nói 

viên mãn, chỉ là thoát ly luân hồi lục đạo. 

“Đối với tự thân phải bạt thiệp trên con đƣờng gian nguy”, chính là Bồ Tát 

độ chúng sanh, chƣa nghe đƣợc Phật pháp. Đối với bản thân mà nói, họ ở trong 

lục đạo, đây là từ bi. Bản thân lại chƣa thành Phật, vị thứ Bồ Tát cũng không 

cao, tâm từ bi rất nặng. Tức là đến lục đạo độ chúng sanh trƣớc, “bạt thiệp trên 

con đƣờng khó khăn nguy hiểm”, vì sao vậy? Vì sợ tâm họ không định, lại bị 

lục đạo mê hoặc, có tình hình này. 

A  la  hán  vào  trong  lục  đạo  độ  chúng  sanh  lại  bị  mê,  mê  thì  sao?  Thoái 

chuyển, A la hán sẽ thoái chuyển, thoái đến đâu? Họ thoái đến sơ quả, thoái 

đến Tu đà hoàn, không còn thoái chuyển nữa, Tu đà hoàn là giới hạn thấp nhất. 

Vốn họ là học sinh lớp 7, lập tức rơi xuống lớp một, họ không ổn định, Bồ Tát 

cũng nhƣ vậy, Bồ Tát sẽ đọa đến nhị thừa, nếu nhị thừa tiếp tục đọa, là đọa đến 

Tu đà hoàn, Tu đà hoàn là thấp nhất. Quý vị nói lên lên xuống xuống, mất hết 

bao nhiêu thời gian? Đây gọi là con đƣờng khó khăn nguy hiểm. 

“Đối với chúng sanh, tức dẫn dắt đi trên con đƣờng gập ghềnh”, gập ghềnh 

là  con đƣờng  rất khó đi,  con  đƣờng  này  không  bình  thản,  không  dễ đi. Tiếp 

theo  là  nói  ra  nguyên  nhân:  “Chƣa  khế  nhập  phƣơng  tiện  của  Nhƣ  Lai,  khó 

nhập vào nhất thừa nguyện hải”.  Đây là họ chƣa khế  nhập, Nhƣ lai  có  pháp 

phƣơng  tiện.  Pháp  phƣơng  tiện  này  chính  là  pháp  môn  Tịnh  độ,  chính  là 

phƣơng pháp niệm  Phật. Nếu quý vị nƣơng vào Tịnh độ, sẽ  rất dễ nhập vào 

nhất thừa nguyện hải. Nhất thừa là Phật thừa, nguyện là 48 nguyện. 48 nguyện, 

nguyện nguyện độ tất cả chúng sanh, nên họ không biết. 

“Cho nên sẽ có một ức Bồ Tát”, một ức không phải là định số, là đƣa ra ví 

dụ để nói, nghĩa là rất nhiều Bồ Tát. “Vì chƣa nghe pháp này mà thoái chuyển 

Tập 571  607 



đối với vô thƣợng bồ đề”, cho thấy pháp này vô cùng quan trọng, pháp này rất 

khó  đƣợc.  Phật  không  keo  pháp,  hy  vọng  phƣơng  pháp  này  phổ  biến  tuyên 

dƣơng. Dặn dò chúng ta, say khi đạt đƣợc tuyệt đối không đƣợc tự tƣ, phải tự 

hành  hóa  tha,  phải  đem  pháp  này  giới  thiệu  cho  đại  chúng.“Thế  Tôn  muốn 

khiến  tất  cả  phàm  thánh,  đều  nghe  Phật  nói  Kinh  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ 

Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”, chính là  bộ kinh này. “Khuyên 

khiến thƣ tả”, hiện nay không cần thử tả, hiện nay thuật in ấn lƣu thông, chúng 

ta nên in kinh gì? In bộ kinh này. Ngày xƣa thuật in ấn chƣa phát minh, thời 

Đức Phật không có thuật in ấn, kinh điển đều viết tay. Phật pháp truyền đến 

Trung quốc cũng viết tay, khi phiên dịch toàn bộ đều viết tay. Thuật in ấn đến 

thời nhà Tống mới phát minh, cũng chính là trƣớc thời nhà Tống đều là sách 

viết tay. Nên phân lƣợng rất ít, lƣợng lƣu thông không lớn. Hiện nay khoa học 

kỹ thuật tiến bộ, phải in ấn số lƣợng lớn, càng nhiều càng tốt, chúng ta biên tập 

nó thành thiện bản. 

Kinh này là Hạ Liên Cƣ hội tập, cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải, tôi còn có 

một khoa phán, khoa phán rất tƣờng tận. Hiện nay chúng tôi phát hiện, đem ba 

bản  này  hợp  lại,  đó  chính  là  Phật  Thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Trang 

Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh Khoa Chú. 

Cổ nhân, chúng ta thấy, mọi ngƣời rất dễ nhìn thấy Địa Tạng Bồ Tát Bổn 

Nguyện Kinh Khoa Chú, là pháp sƣ Linh Kiệt Phụ thời nhà Thanh trƣớc tác, 

chú nghĩa là chú giải. Cho nên chúng ta đem ba bản này hợp lại, khi xem càng 

rõ ràng hơn, khoa phán là nổi bật lên. Nghĩa là mỗi đoạn đều có tiêu đề nhỏ, 

nói rõ đoạn này nói về điều gì, sau đó xem chú giải tƣờng tận của Hoàng Niệm 

Tổ.  Luôn  hy  vọng  bộ  kinh  này  khi  ngƣời  khác  học  đƣợc  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

càng dễ khế nhập cảnh giới, rộng vì ngƣời tuyên dƣơng. 

Bởi thế khi giảng xong lần này, lần sau giảng tôi sẽ giảng Khoa Chú. Khoa 

chú, chú đều là chú giải của Hoàng Niệm Tổ, không áp dụng của ngƣời khác, 

chú là Hoàng Niệm Tổ chú, chỉ là thêm phần khoa phán vào. Bởi vậy khuyên 

ngƣời  thƣ  tả,  ngày  nay  chính  là  nói  ấn  tống  pháp  bảo,  ấn  tống  số  lƣợng  lớn 

“cúng dƣờng”. Cúng dƣờng là pháp cúng dƣờng. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thƣờng dạy chúng ta, Kinh Kim Cang 

mọi ngƣời đọc rất nhiều, trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói: “Lấy đại thiên 

thế giới thất bảo bố thí, cũng không bằng vì ngƣời khác nói bốn câu kệ”, chính 

là pháp cúng dƣờng. Trong Kinh Hoa Nghiêm Bồ Tát Phổ Hiền nói: “Trong tất 

cả cúng dƣờng, pháp cúng dƣờng là tối cao nhất”. 

608  Tập 571 



Nên chúng ta in kinh sách thật đẹp, đó chính là pháp cúng dƣờng tốt nhất. 

Khiến  ngƣời  cầm  đƣợc  cuốn  sách  tâm  sanh  hoan  hỷ,  ngƣời  không  học  Phật 

cũng  hoan  hỷ,  cũng  không  nở  bỏ  nó  đi.  Giá  thành  cao  hơn  một  chút  cũng 

không sao, khiến tất cả chúng sanh xem thấy đều sanh tâm hoan hỷ. Tƣơng lai 

phối hợp với CD thì càng dễ, phối hợp với CD, mọi ngƣời có thể cùng nhau 

học tập. Một gia đình, một đoàn thể nhỏ đều có thể nổ lực học tập. 

“Thọ trì”, tiếp thu, duy trì mà không mất đi. “Đọc tụng”, nhìn vào kinh gọi 

là đọc, không có kinh gọi là tụng, thuộc rồi có thể tụng thuộc. “Tín thọ phụng 

hành”, ở trƣớc thuộc về giải môn, câu sau là hành môn. Chúng ta thật sự tin, 

thật sự tiếp thọ, y giáo phụng hành. “Lại có thể lƣu thông”, sau cùng khuyên 

chúng ta lƣu thông, lƣu thông pháp bảo, chính là vì ngƣời diễn thuyết.“Tuy chỉ 

trong khoảnh khắc”, đây là nói thời gian ngắn ngủi “vì ngƣời diễn thuyết”, nói 

một  đoạn  hoặc  một  câu  kinh  này.  “Khuyên  ngƣời  lắng  nghe  kinh,  khiến  họ 

không sanh ƣu não, nói pháp nhƣ vậy. Cho đến chí tâm tinh tấn, đêm ngày tƣ 

duy  về  cõi  nƣớc  này  và  công  đức  của  Phật.  Ngƣời  nhƣ  vậy,  đối  với  đạo  vô 

thƣợng,  suốt  đời  không  thoái  chuyển”.  Đây  là  gì?  Niệm  niệm  không  quên, 

niệm niệm không rời thế giới Cực Lạc, niệm niệm không rời Phật A Di Đà, vì 

ngƣời khác diễn thuyết.      Khuyên ngƣời nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ, giúp họ 

học  tập  không  sanh  ƣu  não.  Không  sanh  ƣu  não,  chính  là  giúp  họ  đạt  đƣợc 

pháp hỷ, đạt đƣợc an ủi, đạt đƣợc phƣơng pháp giải quyết ƣu não. 

Hiện nay ta thấy thế giới này, tuyệt đại đa số ƣu não chính là vấn đề thiên 

tai. Thứ nhất là xã hội động loạn, thứ hai là địa cầu biến hóa, đây là hai vấn đề 

lớn. Đại khái là ngƣời trên  toàn thế giới, không ai không vì điều này  mà ƣu 

não,  có  thể  giải  quyết  chăng?  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này  thật  sự  có  thể  giải 

quyết, ở trƣớc chúng ta có đọc, có giảng qua. 

“Thuyết pháp nhƣ thế, thuyết pháp khế cơ, cho đến chí tâm tinh tấn”, đây 

là nói đối với ngƣời nói pháp. “Ngày đêm tƣ duy về cõi nƣớc này và công đức 

của Phật”, câu ở sau rất quan trọng, thế giới tây phƣơng Cực Lạc y chánh trang 

nghiêm từ đâu mà có? Là công đức của Phật A Di Đà khi xuất gia làm Tỳ kheo 

Pháp Tạng ở nhân địa, phát 48 lời nguyện và công đức năm kiếp tu hành thành 

tựu. Thế giới Cực Lạc do đây mà có. 

Hôm nay chúng ta phát nguyện hồi hƣớng, lấy gì để hồi hƣớng? Phải có 

công đức tu hành chơn chánh mới có thể hồi hƣớng, không có công đức chân 

tu hồi hƣớng đó là giả, đó là ngân phiếu không, không thể thực hiện. Nhất định 

phải có công đức tu thật, lấy công đức đó để hồi hƣớng. Vì thế dạy chúng ta 

Tập 571  609 



ngày đem tƣ duy về thế giới Cực Lạc, tƣ duy về Phật A Di Đà, còn phải tƣ duy 

về công đức 48 nguyện và năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà. 

“Ngƣời  nhƣ  thế  suốt  đời  không  thoái  chuyển  đối  với  đạo  vô  thƣợng”. 

Ngƣời tu hành nhƣ thế, đối với đạo vô thƣợng, con đƣờng thành Phật, tuyệt đối 

không thoái chuyển. 

“Bỉ nhân lâm chung, giả sử tam thiên đại thiên thế giới, mãn trung đại hỏa, 

diệc năng siêu quá, sanh bỉ quốc độ. Thị nhân dĩ tằng trực, quá khứ Phật, thọ 

bồ đề ký, nhất thiết Nhƣ Lai, đồng sở xƣng tán. Thị cố ƣng đƣơng, chuyên tâm 

tín thọ, trì tụng, thuyết hành”. 

Chúng  ta  xem  chú  giải:  “Ngƣời  này,  tức  là  ngƣời  vì  ngƣời  khác  mà  diễn 

thuyết kinh điển này”, ở trƣớc nói là ngƣời tự hành hóa tha. “Giả sử tam thiên 

đại thiên thế giới đầy cả biển lửa”, đây là nói đến thiên tai, là thiên tai gì? Đức 

Phật dạy, từ thế giới Ta bà đến thế giới Cực Lạc, ở giữa là 10 vạn ức cõi nƣớc 

Phật.  Quốc  độ  của  một  vị  Phật,  chính  là  một  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới. 

Chúng ta cần phải trải qua bao nhiêu tam thiên đại thiên thế giới? 10 vạn ức. 

Đến thế giới Cực Lạc, đây là giả thiết, trong đó có một thế giới Phật. Thế giới 

này đều bị đốt cháy, có chăng? Có. Chúng ta từ kính viễn vọng của thiên văn 

hiện đại thấy đƣợc tinh cầu nổ tung, tinh hệ nổ tung. Đây là nói tinh hệ, không 

phải một tinh cầu, toàn bộ một tinh hệ bị hủy diệt. Đây là hiện tƣợng rất bình 

thƣờng trong không trung. Giới khoa học dự đoán hệ thái dƣơng của chúng ta, 

60 ức năm sau sẽ xuất hiện vấn đề này. Sau 60 ức năm sau, giống nhƣ tinh cầu 

đã già, đến lúc hủy diệt tất cả đều nổ tung. Đó chính là lửa đầy trong đại thiên 

thế giới. 

Ngày nay trên kính viễn vọng chúng ta thấy đƣợc tinh vân, một mảng ánh 

sánh đó là hỏa quang. Nhƣ thái dƣơng chính là hỏa cầu, lửa lớn khắp cả thái 

dƣơng, đây là một tinh cầu. Nếu trong một tinh hệ này đầy lửa lớn, nhƣ vậy thì 

thật đáng sợ. Đƣa ra ví dụ, ngƣời y theo kinh điển này để tự hành hóa tha, mặc 

dù gặp phải tam thiên đại thiên thế giới đầy lửa lớn, đây gọi là kiếp hỏa. 


Quý vị xem: “Sau thành kiếp là trụ kiếp, sau trụ kiếp có hoại kiếp, sau hoại 

kiếp có tam tai thủy hỏa phong, hỏa tai này cũng gọi là kiếp hỏa”, đây chính là 

thiên tai trong đại tam tai. Hiện nay có ngƣời nói sang năm, rất nhanh. Sang 

năm  có  thiên  tƣợng,  điều  này  giới  khoa  học  thừa  nhận,  sang  năm  vào  ngày 

nào? Ngày 21 tháng 12 năm 2012, có một hiện tƣợng là ngân hà thẳng hàng. 

Trung  tâm  của  ngân  hà,  thái  dƣơng  và  địa  cầu  xếp  thành  một  đƣờng  thẳng. 

Hiện tƣợng này hai vạn năm ngàn ba trăm năm mới có một lần. Lần này chúng 

ta may mắn gặp đƣợc, hai vạn năm ngàn ba trăm năm mới có một lần, đời này 

610  Tập 571 



chúng ta đã gặp đƣợc. Rốt cuộc gặp đƣợc là xấu hay tốt? Cho nên mọi ngƣời 

đều sợ hãi, sợ điều gì? Tận thế, sợ ngày này chính là kiếp hỏa mãn đại thiên. 

Kiếp hỏa này từ đâu mà có? Từ thái dƣơng, thái dƣơng là hỏa cầu, trung tâm 

của hệ ngân hà là hắc động. Điều này gần đây các nhà thiên văn học mới phát 

hiện, hắc động này vô cùng lớn, sức hút rất mạnh, đến ánh sáng cũng bị nó hút 

vào, sức hút của nó rất lớn. 

Lần đối tề này, đối tề với địa cầu này sẽ phát sanh hiện tƣợng gì? Khi thái 

dƣơng, địa cầu, mặt trăng đối tề sẽ dẫn khởi hải triều. Nghĩa là thủy triều lên 

xuống, nƣớc dâng lên, hạ xuống, có hiện tƣợng này. Vì địa cầu nhìn bên ngoài 

là nƣớc, hiện nay nó ở giữa, thái dƣơng ở giữa, chúng ta ở bên ngoài, bên trong 

là trung tâm hệ ngân hà. Sức hút đó sẽ dẫn phát bão mặt trời, ngƣời xƣa nói 

thái dƣơng hắc tử. 

Bão mặt trời, bão mặt trời là biển lửa, nếu biển lửa này thổi đến địa cầu thì 

rất  phiền  phức,  đúng  là  hậu  quả  khó  tƣởng  tƣợng,  có  khả  năng  này  chăng? 

Tháng 8 năm ngoái, vừa đúng một năm, tháng 8 năm ngoái có một số nhà khoa 

học dự hội nghị ở Sydney, hội nghị hai ngày. Chủ đề thảo luận ngày đầu tiên, 

là báo cáo về những phát hiện gần đây của khoa học. Chúng tôi nghe đƣợc rất 

hoan hỷ, rất gần với những gì Phật nói trong kinh. Chứng minh những gì Đức 

Phật nói trong 3000 năm trƣớc không sai. Chủ đề thảo luận ngày thứ hai chính 

là lời dự ngôn về thiên tai năm 2012 của Maya. Giới khoa học này có một nửa 

cho rằng có thể xảy ra, một nửa khác không tin lắm. Cho rằng thiên tai có thể 

có, nhƣng không đến nỗi nghiêm trọng. Có một nhà khoa học ngƣời Mỹ, ông 

Baladen, ông đã làm một báo cáo. Căn cứ nhận xét của ông, nếu ngƣời trên địa 

cầu đều có thể giác ngộ, bắt đầu từ hôm nay đoạn ác tu thiện. Lời của ông là bỏ 

ác dƣơng thiện, tức là đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. 

Không những có thể hóa giải thiên tai, mà còn đƣa địa cầu đến một tƣơng lai 

tốt đẹp hơn. 

Cách  nói  này  giống  nhƣ  đạo  lý  trong  kinh  Phật  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm 

tƣởng sanh”, ý niệm chúng ta thay đổi, thiên tai liền có thể hóa giải. Nên biết 

rằng ý niệm của chúng ta, không những có thể chuyển đổi hoàn cảnh trên địa 

cầu, còn có thể thay đổi hoàn cảnh của hƣ không. Toàn thể vũ trụ có liên quan 

mật thiết với ý niệm của chúng ta, hiện nay các nhà khoa học đã phát hiện. Bởi 

thế có không ít nhà khoa học thay đổi phƣơng hƣớng nghiên cứu vấn đề này. 

Trƣớc  đây  đều  nghiên  cứu  vật  lý,  lơ  là  tâm  lý.  Hiện  nay  đổi  phƣơng  hƣớng 

nghiên cứu tâm lý, nghĩa là từ vật chất chuyển hƣớng đến tinh thần. Vì Max 

Tập 571  611 



Planck nói cơ sở của vật chất là tinh thần, có thể nghiên cứu thấu triệt điều này 

tức có thể giải quyết hiện tƣợng vật chất. 

Bởi thế đoan chánh tâm niệm vô cùng quan trọng, khởi tâm động niệm  là 

luân lý, là đạo đức, là nhân quả, thiên tai liền đƣợc hóa giải. Nếu vẫn còn hoài 

nghi không tin, thì phiền phức rất lớn, nhƣ vậy thì khó tránh khỏi. Nó khiến 

chúng ta nghĩ đến đại tam tai trong kinh này nói: phong tai, phong tai, thủy tai. 

Trong kinh nói hỏa tai có thể thiêu đến Trời sơ thiền, thủy tai có thể ngập 

đến Trời nhị thiền, phong tai có thể thổi hƣ Trời tam thiền. Đây không phải là 

một địa cầu, đây là một hệ thái dƣơng, thậm chí còn lớn hơn hệ thái dƣơng, 

thiên tai giữa vũ trụ. 

Nhân Vƣơng Kinh nói: “Kiếp hỏa sáng chói, đại thiên đều hƣ hoại”. Hai 

câu này vô cùng nghiêm trọng, là đại tinh hệ, đại thiên thế giới,  ít nhất là toàn 

bộ hệ ngân hà có sự cố. 

Câu Xá Luận lại nói: “Gió thổi lửa lớn đốt đến thiên cung, cho đến phạm 

cung  không  còn  lƣu  lại  gì”,  đây  là  nói  đến  đại  hỏa,  đốt  đến đâu?  Đốt  đến  sơ 

thiên, Sơ thiền thiên là Đại phạm thiên, cung điện của Đại phạm thiên vƣơng 

đều bị đốt cháy, đây là Trời sơ thiền. 

“Phật thọ ký cho ngƣời này”, Phật đối với ngƣời niệm Phật này,  bản thân 

có thể niệm Phật, lại có thể khuyên ngƣời khác niệm Phật, Đức Phật thọ ký cho 

ngƣời này. “Khi lâm chung, mặc dù tam thiên đại thiên thế giới này đều bị kiếp 

hỏa thiêu cháy. Ngƣời này cũng có thể từ đó vƣợt ra khỏi, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc”. Họ không bị chƣớng ngại, có thể bình an thông qua, nguyên nhân 

gì? Hiện nay chúng ta có một chút lãnh hội, thứ nhất là họ có tín tâm kiên định, 

thứ hai là Phật lực gia trì, nên họ có thể bình an thông qua. 

Tín tâm quan trọng hơn tất cả, ngƣời có tín tâm, họ nhất định không hoài 

nghi. Vì sao họ có thể thông qua? Trong kinh nói rất rõ ràng: “Phàm sở hữu 

tƣớng, giai thị hƣ vọng”, đã là hƣ vọng thì sẽ không tổn hại mảy may nào, nên 

họ có thể thông qua thuận lợi. Vì sao có ngƣời không thông qua? Cho rằng nó 

là  thật,  nên  thật  sự  bị  lửa  thiêu  đốt.  Phải  biết  đây  là  huyễn  tƣớng,  nó  không 

phải thật, nhƣ vậy sẽ bình an thông qua nhƣ không có việc gì, mà còn thông 

qua rất nhanh. 

“Ngƣời này có thể vƣợt qua kiếp hỏa, vãng sanh thế giới Cực Lạc. Ngƣời 

này lấy sức công đức trì thuyết kinh này”. Bản thân họ có thể y theo kinh này 

tu hành, gọi là trì. Thuyết là vì ngƣời diễn thuyết, nói bộ kinh này, nói pháp 

môn  này.  Tự  mình  tu  hành  lại  có  thể  khuyên  ngƣời  khác.  “Và  sức  oai  thần 

mƣời phƣơng Nhƣ Lai gia hộ”, chắc chắn đƣợc Phật lực gia trì. “Nên đối với 

612  Tập 571 



thế giới này, tuy là kiếp hỏa rực sáng, đại thiên đều hƣ hoại, nhƣng vẫn có thể 

an ổn tự tại, nhẹ nhàng vãng sanh”. Oai lực thù thắng không thể nghĩ bàn này, 

chúng ta nhất định phải tin, không đƣợc hoài nghi. 

Ngƣời  mê  hoặc  không  hiểu  chân  tƣớng  sự  thật,  họ  ở  trong  này  cảm  thấy 

nóng, giống nhƣ địa ngục vậy, một biển lửa. Bồ Tát hiểu đƣợc chân tƣớng sự 

thật, vào trong này đều mát mẻ tự tại. Đây không phải là nói tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh đó sao? Xem quý vị nghĩ nhƣ thế nào, nếu nghĩ nó có, nó có thật, 

nghĩ  nó  không  có,  nó  thật  sự  không  có,  vì  sao  vậy?  Vì  “tất  cả  pháp  từ  tâm 

tƣởng sanh”. Câu  này trong Phật pháp đại thừa, không biết Đức Phật đã nói 

bao nhiêu lần, chúng ta cần phải nhớ rõ. 

Tất cả hạnh phúc hay tai họa đều do chính mình chịu trách nhiệm, tuyệt đối 

không đƣợc oán trời trách đất, vì sao vậy? Tất cả đều từ tâm tƣởng mình sanh 

ra,  sao  có  thể  oán  trách  ngƣời?  Ngƣời  ta  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  cũng 

không cần ngƣỡng mộ, nguyên nhân gì? Vì sao họ có thể vãng sanh? Tâm của 

họ và tâm Phật A Di Đà hợp thành một, thế giới Cực Lạc là công đức Phật A 

Di Đà thành tựu. Ngày nay chúng ta niệm danh hiệu A Di Đà Phật, tin Phật A 

Di Đà, không có chút hoài nghi, biến công đức của Phật A Di Đà thành công 

đức chính mình, đạo lý chính là nhƣ vậy. Nên khi đã hiểu rõ ràng minh bạch 

rồi, chắc chắn không còn hoài nghi. Mới biết rằng ta có thể vãng sanh bất cứ 

lúc nào, đƣợc đại tự tại. 

Thế  giới  ngày  nay,  quả  đúng  là  mạt  pháp  trong  mạt  pháp,  vì  sao  vậy? 

Không  có  ngƣời  giảng  kinh.  Có  ngƣời  giảng  kinh,  không  có  ngƣời  tu  hành, 

không có ngƣời chứng quả, đây gọi là mạt pháp. Không có ngƣời giảng kinh, 

pháp sẽ diệt, là thời diệt pháp, chúng ta còn đang chống đở. Nếu chúng ta có 

thể nói lại có thể hành, y giáo phụng hành, đó là nâng cao, nâng mạt pháp lên 

thành tƣợng pháp. Sát na tôi vãng sanh, đó là chánh pháp. 

Khi quán thông những đạo lý này, không có ƣu tƣ, không có hoài nghi, quý 

vị nói nhƣ vậy hạnh phúc an vui biết bao. Chúng ta đối với những gì trong thế 

gian  này  không  có  chút  ƣu  tƣ  lo  lắng.  Không  có  lo  lắng,  không  có  sợ  hãi, 

không có khiếp sợ, không có hoài nghi. Ở thế gian này khi thiên tai ập đến có 

hai loại hiện tƣợng: một hiện tƣợng là Phật đến tiếp dẫn, chúng ta đi theo Phật. 

Một hiện tƣợng khác là Phật gia trì, bảo hộ quý vị, không bị thiên tai, vƣợt qua 

bình an, đó là gì? Quý vị vẫn còn nhiệm vụ, còn việc chƣa hoàn thành, phải xử 

lý những vấn đề sau thiên tai, những vấn đề sau thiên tai, đó cũng là nhiệm vụ 

vô cùng nặng nề, giúp những chúng sanh đau khổ cũng là việc tốt. Cho nên an 

ổn tự tại, nhẹ nhàng vãng sanh. 

Tập 571  613 



Bên dƣới nhƣ phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện nói: “Tuy hạnh nguyện vƣơng 

này không rời bỏ tƣớng”. Nguyện vƣơng này là thập đại nguyện vƣơng của Bồ 

Tát Phổ Hiền. “Bất cứ lúc nào dẫn dắt những ngƣời đó chỉ trong sát na, liền 

đƣợc  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc”.  Những  đoạn  kinh văn  này  đều nói  rõ  về 

chân  tƣớng  sự  thật,  lợi  ích  chân  thật  của  tín  thọ  phụng  hành.  Công  đức  vì 

ngƣời diễn thuyết thật không thể nghĩ bàn. 

Phật lại thọ ký nói: “Ngƣời này đã từng đƣợc Phật quá khứ thọ ký bồ đề”, 

đƣợc là gặp đƣợc, ngƣời này trong đời quá khứ từng đƣợc gặp Phật, thọ ký bồ 

đề. “Phật ấn chứng, ngƣời nhƣ thế,  đều đã đƣợc lãnh lời thọ ký bồ đề trƣớc 

Phật quá khứ, đều đƣợc làm Phật, và đƣợc tất cả Nhƣ Lai cùng xƣng tán”. 

Đây chính là nói trong thời kỳ mạt pháp, có nhân duyên gặp đƣợc đại thừa, 

gặp đƣợc Tịnh tông, gặp đƣợc bộ kinh này, gặp đƣợc pháp môn trì danh niệm 

Phật, không dễ. Tuyệt đối không phải ngẫu nhiên, tuyệt đối không phải chuyện 

nhỏ. Ngƣời này trong đời quá khứ từng học Phật, mà còn từng cúng dƣờng rất 

nhiều chƣ Phật. Thiện căn sâu dày, thậm chí từng đƣợc Phật thọ ký. 

Hiện  nay  Đức  Thế  Tôn  lại  ấn  chứng  cho  họ,  nói:  “ngƣời  nhƣ  thế  đều  đã 

đƣợc lãnh lời thọ ký bồ đề trƣớc Phật quá khứ, đều đƣợc làm  Phật”.  Đây là 

Thế Tôn chứng minh cho ngƣời thật sự phát tâm tu hành. “Lại đƣợc tất cả Nhƣ 

Lai cùng xƣng tán”, chúng ta thử nghĩ tất cả Nhƣ Lai có hộ trì chăng? Nhất 

định hộ trì! Phật tán thán sao lại không hộ trì, làm gì có đạo lý không hộ trì? 

Đƣợc tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai hộ trì, sẽ đƣợc tất cả Bồ Tát hộ trì, tất cả thiện 

thần, long thiên thiện thần hộ trì, ta sẽ không bị gặp nạn. Bởi thế cần phải có 

tín tâm. 

“Sau cùng khuyên khắp đại chúng- khuyên đại chúng- chuyên tâm tín thọ”. 

Chuyên tâm tín thọ này  nghĩa là nhất tâm tín thọ, nhất tâm nhất ý không có 

chút hoài nghi, không có chút hối hận nào. Tin thật, hoàn toàn tiếp nhận. 

“Trì  tụng”,  đây  là  tự  mình  tu  học,  nghĩa  là  bình  thƣờng  chúng  ta  thƣờng 

nói,  đem  những  đạo  lý  trong  kinh  biến  thành  tƣ  tƣởng,  kiến  giải  của  chính 

mình.  Đem  tất  cả  những  giáo  huấn  trong  kinh  biến  thành  hành  vi  sinh  hoạt 

hằng ngày của mình, đây gọi là y giáo phụng hành. Đây là sống đời sống của 

Phật Bồ Tát, điều chỉnh lại đời sống sinh hoạt của chúng ta, chúng ta phải sống 

đời sống của Phật Bồ Tát. 

“Thuyết  hành”,  đây  là  hóa  tha,  bản  thân  phải  làm  đƣợc  hóa  tha,  mình 

không làm đƣợc ngƣời khác sẽ không tin. Cho nên dạy ngƣời trƣớc phải dạy 

mình, bản thân mình làm đƣợc sẽ cảm động ngƣời khác. Ví dụ ngay trƣớc mắt, 

thiên tai ngày càng đến gần, chúng ta nghe đƣợc những tin tức truyền thông. 

614  Tập 571 



Đích thực thiên tai trên toàn thế giới, hiên nay mỗi tháng mỗi tăng, mức độ gia 

tăng,  mà  lần  sau  còn  nghiêm  trọng  hơn  lần  trƣớc.  Đây  tuyệt  đối  không  phải 

hiện tƣợng tốt. Trong tình trạng này, chúng ta không kinh không sợ, mỗi ngày 

vẫn tinh tấn tu học, không coi việc thiên tai là điều đáng sợ. Tâm định, tâm 

tình an vui, ổn định. Nhiều ngƣời thấy vậy sẽ khâm phục, liền đến thỉnh giáo, 

vì sao bạn không sợ hãi? Chúng ta có thể phân tích tƣờng tận cho họ, có thể 

hƣớng dẫn họ, không cần sợ hãi. 

Ý niệm của chúng ta có thể thay đổi cảnh giới, dạy họ bỏ ác dƣơng thiện. 

Những gì làm sai trong quá khứ, nay nỗ lực sám hối, sau không phạm nữa. Cải 

tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, khởi tâm động niệm đều là A Di Đà Phật, 

thù thắng bậc nhất trong đoan chánh tâm niệm. Tôi niệm niệm không gì khác, 

mà niệm niệm đều là A Di Đà Phật. Niệm niệm A Di Đà Phật, chính là niệm 

niệm đều là 48 nguyện, niệm niệm đều là công đức viên mãn của Phật A Di 

Đà. Thù thắng biết bao, tự tại biết bao! 

“Nhƣ kinh mà nói, y giáo phụng hành”. Chúng ta học đến đây, cảm xúc rất 

sâu sắc. Tôi giảng kinh dạy học suốt 53 năm, thời gian khá lâu, nhƣng không 

chuyên  chú.  53  năm  đã  giảng  mấy  mƣơi  bộ  kinh,  không  phù  hợp  nhất  môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Cho nên từ tết Thanh minh năm ngoái, chúng 

tôi đã dừng giảng Kinh Hoa Nghiêm, chuyên giảng bộ kinh này. Sau khi giảng 

xong bộ kinh này, sẽ bắt đầu giảng lại. Những năm tháng còn lại của tôi, chỉ 

giảng bộ kinh này, không giảng kinh khác. 

Chúng  tôi  phải  thể  hiện,  làm  ngƣời  dẫn  đầu,  dẫn  dầu  nhƣ  thế  nào?  Nhất 

môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, dẫn đầu làm điều này. Cho nên những nơi 

khác có ngƣời mời đi giảng kinh, tôi vẫn giảng bộ kinh này. Điều kiện tôi yêu 

cầu chính là đạo tràng này phải có mạng internet, có thể trực tiếp phát trên toàn 

cầu thì tôi đến. Bất luận giảng ở đâu cũng vậy, tất cả đều giảng bộ kinh này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 572 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:02.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Tập 572  615 



Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 758, hàng thứ nhất: “Độc lƣu thử kinh 

đệ tứ thập ngũ”, đây là phẩm 45. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ, ở trƣớc có một đoạn nói rõ về 

“phẩm này”, nghĩa là phẩm kinh này. “Độc lƣu thử kinh” là phẩm kinh này. 

“Biểu thị tƣơng lai kinh diệt, Đức Phật từ bi đặc biệt lƣu lại kinh này, chỉ trú 

100 tuổi”, nghĩa là kinh giáo sẽ bị diệt ở thế gian. Thế nào gọi là diệt? Trong 

Nhân Vƣơng Kinh nói rất rõ ràng. Pháp vận của Đức Thế Tôn phân ra ba thời 

kỳ: Chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp. Sau thời mạt pháp chính là diệt pháp, 

pháp sẽ diệt. Bốn thời kỳ này phân nhƣ thế nào? Trong Nhân Vƣơng Kinh nói 

rất rõ ràng: Thế gian này có ngƣời dạy học, có ngƣời tu hành, có ngƣời chứng 

quả_giáo hành quả, đầy đủ cả ba điều này gọi là chánh pháp. Nếu có dạy, có 

hành, không có chứng quả, đó gọi là tƣợng pháp. Chỉ có dạy, không có hành, 

cũng không có quả, đó gọi là  mạt pháp. Nếu dạy cũng không có, gọi là  diệt 

pháp. Trong Nhân Vƣơng Kinh nói điều này rất hay. 

Từ trên  mặt thời gian mà nói,  mọi ngƣời đều biết, chánh pháp 1000 năm, 

tƣợng pháp 1000 năm, mạt pháp mƣời ngàn năm, đây là nói trên mặt thời gian. 

Trong 1000 năm này, ba chữ này đều đầy đủ, có dạy, có hành, có chứng quả, 

đây  gọi  là  chánh  pháp.  1000  năm  thứ  hai,  căn  tánh  chúng  sanh  không  nhƣ 

trƣớc, tập khí phiền não quá nặng. Có dạy, có tu hành, không chứng quả, đây 

gọi  là  tƣợng  pháp.  Thời  kỳ  thứ  ba  rất  dài,  mƣời  ngàn  năm.  Có  dạy,  nhƣng 

không có tu hành chứng quả, không còn thật sự tu hành chứng quả, đây gọi là 

mạt pháp. Nếu dạy cũng không có, nghĩa là giảng kinh cũng không có, đây gọi 

là  diệt  pháp.  Hợp  cả  hai  lại  để  xem,  cái  gọi  là  chánh  pháp,  tƣợng  pháp,  mạt 

pháp, không phải nhất định. Trong chánh pháp có tƣợng pháp chăng? Có! Quý 

vị  xem,  có  dạy,  có  tu  hành,  đều  không  chứng  quả.  Không  chứng  quả  chẳng 

phải chính là tƣợng pháp sao? Chứng quả chính là chánh pháp, nói cách khác, 

trong tƣợng pháp có chánh pháp chăng? Có, trong tƣợng pháp cũng có tu hành 

chứng quả. Cho nên quý vị hợp lại nhƣ vậy để xem, nó rất linh hoạt, không hề 

cứng nhắc. Thời kỳ mạt pháp có chánh pháp chăng? Có. Quý vị gặp đƣợc Tịnh 

độ tông, có dạy, có thể nghe kinh nghe pháp, y giáo tu hành, tƣơng lai vãng 

sanh thế giới Cực  Lạc, đây  chính là  chánh pháp. Điều then chốt  muốn hỏi là 

chúng ta sống trong thời kỳ nào? Chúng ta trú trong chánh pháp, hay trú trong 

tƣợng  pháp,  hay  là  trú  trong  mạt  pháp?  Điều  này  quan  trọng,  là  trong  Nhân 

Vƣơng Kinh nói, là Phật nói, không phải tùy tiện nói đâu. Nghĩa là nói trong 

616  Tập 572 



chánh pháp có mạt pháp, trong mạt pháp có chánh pháp, phải hiểu đạo lý này, 

Phật pháp quả thật gọi là pháp bình đẳng. 

Trong này rất quan trọng, đã gợi mở cho chúng ta, nếu không giảng kinh, ở 

đây không có Phật pháp, pháp sẽ diệt. Ở đây có chùa chiền, có tƣợng Phật, có 

kinh  điển,  không  có  ngƣời  giảng,  không  có  ngƣời  nghiên  cứu,  ở  đây  là  diệt 

pháp. Ở đây không có chùa chiền, không có tƣợng Phật, không có kinh sách, 

nhƣng có ngƣời ở đây giảng, đó gọi là mạt pháp. 

Cùng  một  đạo  lý,  nếu  đem  nó  chuyển  đến  truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  cổ 

thánh tiên hiền có dạy, Nghiêu Thuấn Ngu Thang đều có dạy. Vua Nghiêu là 

ngƣời có chủ quản giáo dục đệ nhất trong quan viên chính phủ ngày xƣa, thiết 

lập nên chế độ này. Quan này gọi là tƣ đồ, đồ là đồ đệ, đây chính là giáo dục, 

tƣ đồ chính là bộ trƣởng giáo dục. Đầu tiên của quốc gia, lịch sử Trung quốc 

ghi chép là đầu tiên quốc gia chính thức có cơ cấu giáo dục, có tƣ đồ, ngƣời 

chuyên môn phụ trách. Có dạy, có thực học, có quả.      Vì sao vậy? Vì họ thật 

sự học thành thánh nhân, học thành hiền nhân. Tu học có đẳng cấp, giống nhƣ 

ba học vị ở nhà trƣờng hiện nay. Học vị cao nhất là thánh nhân giống nhƣ học 

vị tiến sĩ, học vị thứ hai là thạc sĩ_Hiền nhân, học vị thứ ba là quân tử, chính là 

đại học. Có ba học vị, nghĩa là Thánh_Hiền_Quân tử. Trong nhà Phật là Phật, 

Bồ Tát, A la hán. Phật là học vị cao nhất_Tiến sĩ, Bồ Tát là học vị thứ hai, A la 

hán là học vị thứ ba_Đại học. Giống nhau, đều là nền tảng giáo dục. 

Thời  đại  chánh  pháp  là  gì?  Chúng  ta  nói  cách  trị  đại  đồng,  chính  là  Đức 

Phật  nói  chánh  pháp.  Có  dạy,  có  học,  có  thánh  nhân  xuất  hiện,  có  quả  của 

thánh hiền. Thành thánh thành hiền chính là chứng quả, đó là thời đại gì? Cách 

trị đại đồng. 

Sau thời tam đại, thánh nhân lãnh đạo quốc gia, hiền nhân giúp trị lý quốc 

gia. Nhƣng thánh hiền hạ xuống một bậc. Nghiêu Thuấn đại công vô tƣ, tuyển 

ngƣời hiền có năng lực, truyền ngƣời hiền không truyền cho con, ngƣời xƣa 

cho rằng đó là đại đồng. Vua Đại Ngu truyền ngôi cho con, con trai rất giỏi, tất 

cả mọi ngƣời đều tiến cử, hy vọng vua Ngu truyền ngôi cho con trai, con trai 

ông đúng là ngƣời tốt. Sau khi truyền cho Ngu, Ngu đều từ đời này sang đời 

khác  đều  truyền  cho  con  cháu,  biến  thành  nhà  thiên  hạ.  Cho  nên  ba  đời  Hạ 

Thƣơng Chu, trong lịch sử gọi là bậc trung. Tuy là thánh hiền, nhƣng họ vẫn 

có một chút tƣ tâm, từ đại đồng hạ xuống đến bậc trung. 

Khổng tử sanh vào cuối thời nhà Chu, thời đại Xuân thu chiến quốc, lúc đó 

có  ngƣời  giảng  chăng?  Có  giảng,  không  có  học,  cũng  không  có  chứng,  đây 

Tập 572  617 



chính là gì? Chính là thời mạt pháp, trong Phật pháp gọi là mạt pháp, nhà Nho 

gọi là loạn thế, bậc trung cũng coi là không tệ! 

Từ sau khi nhà Hán thống nhất cho đến thời nhà Thanh, xã hội Trung quốc 

chỉ duy trì bậc trung. Ngƣời lãnh đạo quốc gia tiếp thu nền giáo dục rất tốt, quý 

vị xem các bậc đế vƣơng ngày xƣa lên ngôi, nghĩa là nhậm chức, ngƣời lãnh 

đạo quốc gia nhậm chức, việc lớn bậc nhất là gì? Đào tạo thái tử, bồi dƣỡng 

đời  sau,  nghĩa  là  ngƣời  nối  nghiệp  của  quốc  gia,  thái  tử  là  vua  tƣơng  lai. 

Cùng học với thái tử là con cháu của các đại thần, tuyển chọn ra những tử đệ 

ƣu tú cùng học với thái tử. Tƣơng lai thái tử lên ngôi, những ngƣời cũng học 

với thái tử đều là đại thần. Nên không biết mất bao nhiêu thời gian mới đào tạo 

ra  ngƣời  nối  nghiệp,  họ  học  những  gì?  Ba  vị  thầy,  trên  thực  tế  ba  vị  thầy, 

chúng ta nên biết là ba ngƣời thầy phụ trách dạy. 

Thái bảo, thứ nhất là thái bảo, thái bảo dạy gì? Ngày nay gọi là an toàn sức 

khỏe,  làm  sao  để  giữ  tốt  thân  thể.  Thân  thể  là  quan  trọng,  không  có  thân  thể 

những  điều  khác  khỏi  nói.  Thân  tâm  mạnh  khỏe,  môn  học  này  thái  bảo  phụ 

trách. Thứ hai là thái phó, thái phó dạy điều gì? Quản giáo dục luân lý đạo đức, 

dạy  ngũ  thƣờng,  ngũ  luân,  tứ  duy,  bát  đức.  Dạy  những  thứ  này,  trách  nhiệm 

của thái phó. Thứ ba là thái sƣ, thái sƣ dạy hành chánh, tƣơng lai làm sao để 

quản lý quốc gia này, dạy những chuyện nhỏ nhặt. 

Quý vị xem ba vị thầy, họ học những gì chắc quý vị đã biết. Ngoài ba vị 

thầy dạy, còn ba ngƣời huấn luyện, huấn luyện những? Dẫn thái tử làm  việc, 

cùng sống với họ, thầy dạy họ phải thực hành, họ chịu trách nhiệm giúp thái tử 

thực hành. Cấp bậc của ba ngƣời này, nói nhƣ cách nói ngày nay cấp bậc của 

họ là thƣợng đại phu, ngày nay gọi là cấp chánh bộ. Cấp bậc ngƣời huấn luyện 

này là cấp chánh bộ, cùng sinh sống với những ngƣời nối nghiệp của hoàng đế, 

những  gì  thầy  dạy  đều  làm  đƣợc.  Họ  dẫn  đầu,  nên  chúng  ta  gọi  họ  là  huấn 

luyện. 

Ngƣời nối nghiệp này, là hoàng đế làm vua  mƣời  hai  mƣơi năm, khi ông 

qua  đời,  ngƣời  nối  nghiệp  lên  ngôi,  hợp  tình  hợp  lý,  nên  không  hề  bị  loạn. 

Ngƣời  nối  nghiệp  tiếp  thu  nền  giáo  dục  tốt  nhƣ  vậy,  phƣơng  pháp  giáo  dục 

này,  quý  vị  xem  các  triều  đại  ngày  xƣa,  nhiều  lần  thay  đổi  triều  đại.  Nhƣng 

phƣơng pháp này, nghĩa là chế độ này không hề thay đổi, cho đến thời Mãn 

Thanh vẫn nhƣ vậy. Vẫn có thái sƣ, thái phó, thái bảo. 

Thái sƣ là cố vấn của hoàng đế, ba ngƣời này: Thái sƣ, thái bảo, thái phó là 

cố  vấn  của  hoàng  đế,  thầy  của  thái  tử.  Nếu  đế  vƣơng  tiếp  thu  giáo  huấn  của 

thầy,  họ  đều  thành  thánh  nhân,  thành  hiền  nhân.  Ngƣời  lãnh  đạo  quốc  gia  là 

618  Tập 572 



thánh hiền, đại thần là hiền quân tử, hiền nhân, quân tử, quốc gia đó sao không 

tốt đƣợc! Bởi vậy xã hội Trung quốc 5000 năm có nền trị an lâu dài, từ đâu mà 

có? Dạy mà có, rất coi trọng giáo dục. Có dạy, có học, có thực hành. Thật sự 

làm đƣợc chính là chứng, Phật pháp gọi là thời kỳ chánh pháp. 

Hoàng đế sau cùng rất kém, hoàng đế sau cùng cũng học, học nhƣng không 

hành. Họ không tuân thủ giáo huấn của thánh hiền, chỉ thích ăn chơi trác táng. 

Hàng ngày mê đắm trong tài sắc, quyền lực, địa vị, tham đắm trong những điều 

này. Sau cùng mất nƣớc, bị ngƣời khác lật đổ. 

Nhân  dân  trăm  họ  nhất  định  không  chịu  tạo  phản,  ép  họ  không  còn  cách 

nào khác, không còn đƣờng để đi, nên mới khởi nghĩa, mới tạo phản. Lật đổ 

chính quyền trƣớc, triều đại mới lên thay, lại tìm về những thứ của ngƣời xƣa, 

bào chế nhƣ pháp, đều tuân thủ giáo huấn của ngƣời xƣa. 

Trƣớc đây, khi tôi vừa mới tiếp xúc Phật pháp, thầy Phƣơng nói rằng: Trên 

toàn thế giới, ngƣời bây giờ gọi là hiến pháp, chính là pháp lớn trị quốc_hoàn 

chỉnh nhất, hay nhất chính là Chu Lễ. Lúc đó thầy muốn tôi xem Chu Lễ, tôi 

xƣa nay chƣa từng xem, vì không có hứng thú đối với chính trị. Thầy nói nếu 

nhà Chu đời này qua đời khác đều tuân thủ, hoàn toàn làm theo thì Trung quốc 

hiện nay vẫn là nhà Chu cai trị. 

Chu  Lễ  do  ai  làm  ra?  Chu  Công,  em  trai  của  Võ  Vƣơng,  chú  của  Thành 

Vƣơng. Thành Vƣơng làm thái tử lúc 10 tuổi, Chu Công là thái phó của ông. 

Ba vị thái sƣ, thái phó, thái bảo, hai vị là thân thích. Thái bảo là tiểu thúc của 

ông, thái phó là đại thúc của ông, chính là Chu Công. Thái sƣ là Giang Thái 

Công, Giang Thái Công làm thái sƣ, quá tuyệt vời! Thầy là thánh nhân, học trò 

của họ sao có thể không là thành thánh đƣợc! Bởi vậy Thành Vƣơng rất giỏi. 

Nhà Chu chánh trị giỏi nhất, gọi là Thành khang chi trị. 

Nhà  Đƣờng  có  Trinh  Quán,  Khai  Nguyên;  nhà  Thanh  có  Khang  Hy,  Càn 

Long,  đây  là  thời  đại  hƣng  thịnh  nỗi  tiếng  nhất  trong  lịch  sử  Trung  quốc.  Vì 

sao mà có thời đại hƣng thịnh? Thầy đào tạo ra. Cha mẹ có thể mời đƣợc thầy 

giáo  giỏi,  thầy  giáo  tận  tâm  tận  lực  đào  tạo  nên.  Bởi  vậy  xa  rời  giáo  dục  là 

không có gì cả, pháp thế gian nhƣ thế, pháp xuất thế gian cũng nhƣ thế. 

Trong Phật pháp tức là ngày nay, chúng ta có dạy, có học, có chứng. Hiện 

tại chúng ta tin thật nguyện thiết, y giáo phụng hành chính là chứng. Đem Phật 

pháp đại thừa thể hiện trên bản thân chúng ta, thể hiện từ cuộc sống của chúng 

ta, đây chính là chánh pháp. Tƣơng lai khi thọ mạng hết, vãng sanh thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, nhƣ vậy sao không phải là chứng quả? Vãng sanh thế giới 

Cực  Lạc  chính  là  thành  Phật,  vãng  sanh  thật  sự,  không  bệnh,  biết  trƣớc  giờ 

Tập 572  619 



chết,  biết  đƣợc  lúc  nào  ra  đi.  Đến  lúc  Phật  đến  tiếp  dẫn,  nói  với  mọi  ngƣời, 

Phật đang đến tiếp dẫn tôi, và ra đi, đây là gì? Chánh pháp. Nếu ở vùng đất này 

ngƣời  giảng  không  có,  ngƣời  học  cũng  không  có,  cũng  không  có  ngƣời  nào 

vãng sanh, đây là gì? Đây là diệt pháp, không phải là mạt pháp, mạt pháp có 

giảng.  Ngƣời  học  hiện  tại  không  đƣợc  lợi  ích,  cái  gọi  là:  “nhất  lịch  nhĩ  căn 

vĩnh vi đạo chủng”, trồng hạt giống Phật trong A lại da thức. Trong đời này 

không gặt hái đƣợc, đây gọi là mạt pháp. 

Thế  nên  Phật  nói  ba  thời  kỳ:  Chánh  pháp,  tƣợng  pháp,  mạt  pháp  là  linh 

động, không phải cứng nhắc. Đây cũng là trong giáo lý đại thừa thƣờng nói, 

chúng ta quen tai, nhƣng không biết áp dụng. Đức Phật nói: “tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh”, tâm chánh chính là chánh pháp, tâm tà chính là mạt pháp. Tà đến 

Phật cũng không muốn nghe, đó chính là diệt pháp. Đúng là tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh, phải hiểu đạo lý này. 

Đây  chính  là  nói:  “Tƣơng  lai  kinh  diệt”,  diệt  thì  sao?  Không  ai  giảng, 

không có ngƣời học, kinh điển biến thành gì? Biến thành đồ cổ, công việc của 

ai? Công việc của các nhà khảo cổ học, một số rất ít ngƣời đem đi khảo cổ, đây 

gọi là diệt pháp. 

“Đức  Phật  từ  bi,  đặc  biệt  lƣu  lại  kinh  này,  chỉ  trú  100  năm”.  Tức  là  nói 

Phật pháp diệt, kinh này hủy diệt sau cùng. Tất cả kinh điển đều đã diệt, chỉ có 

kinh này lƣu lại thêm 100 năm, còn lƣu lại 100 năm ở thế gian này, nhƣ vậy là 

thế  nào,  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội.  Vì  sao  những  pháp  đó  đều  diệt?  Phải  có 

nguyên nhân, nguyên nhân gì? Chúng sanh tạo ra những tội nghiệp này, những 

kinh và pháp đó không trị đƣợc. Giống nhƣ chúng sanh mắc bệnh, thuốc này 

không trị khỏi, trị không khỏi đƣơng nhiên không cần nữa. Thuốc này còn trị 

đƣợc, pháp môn này còn có thể áp dụng, nên pháp môn này còn có thể lƣu lại 

100 năm. 100 năm sau kinh này không còn nữa, chỉ còn một câu Nam Mô A 

Di Đà Phật, lƣu lại 100 năm. Trong 100 năm đó, ngƣời nghe đƣợc câu A Di Đà 

Phật này công đức vô lƣợng. Có thể niệm mấy câu A Di Đà Phật, thật sự phát 

nguyện  cầu  sanh  đều  có  thể  vãng  sanh,  điều  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Sự  thù 

thắng của pháp môn này nghĩ cũng có thể biết đƣợc! 

Tôi nhớ trƣớc đây, khoảng năm 1984, tôi ở Dallas nƣớc Mỹ. Từng có một 

vị đồng tu hỏi tôi, ông nói: Thầy Tịnh Không, kinh điển trong Đại Tạng Kinh 

nhiều nhƣ vậy, nếu chỉ cho thầy chọn một bộ, thầy sẽ chọn bộ nào? Tôi nói tôi 

không chút hoài nghi nào, tôi chọn Di Đà Kinh Yếu Giải của đại sƣ Ngẫu Ích, 

bộ  kinh  này  nhất  định  có  thể  giúp  tôi  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Lúc  đó  tôi  chƣa 

thấy  đƣợc  bản  này,  chƣa  thấy  bản  hội  tập  của  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Sau  này 

620  Tập 572 



khi ở Đài Trung thầy Lý đƣa bản này cho tôi, bản chú thích đầu trang của thầy, 

sau  khi  xem  xong  tôi  vô  cùng  hoan  hỷ.  Lúc  đó  tôi  muốn  giảng  bộ  kinh  này. 

Lúc đó quản trƣởng Hàn 50 tuổi, bà lớn hơn tôi 5 tuổi, nghĩa là năm đó tôi 45 

tuổi. Thấy đƣợc bộ kinh này, vô cùng hoan hỷ, cho nên những năm sau này tôi 

quyết định chỉ giảng bộ kinh này. Từ tết Thanh minh năm ngoái, chúng tôi bắt 

đầu giảng chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Tâm tình ông chú giải bộ kinh này, tôi 

hoàn toàn có thể lý giải, gian khổ, tôi rất khâm phục. 

Hội tập của Hạ Liên Cƣ, Hoàng Niệm Tổ vất vả chú giải sáu năm, vô cùng 

khó đƣợc. Chúng tôi có giao tình, có nghĩa vụ phát triển rộng rãi cuốn sách mà 

ông để  lại, cho nên tôi phát tâm  mỗi năm giảng  một  biến, dự  định thời gian 

khoảng 1200 tiếng. Một năm giảng một biến, tôi sống bao nhiêu năm thì giảng 

bấy  nhiêu  biến,  không  giảng  những  kinh  khác.  Tuổi  tác  đã  lớn,  tất  cả  những 

hoạt động trong nƣớc hay nƣớc ngoài đều không tham gia. Có ngƣời  mời tôi 

giảng kinh, tôi bằng lòng đi, nhƣng có một điều kiện, họ phải có mạng intrenet, 

nhƣ chúng tôi ở đây vậy. Khi giảng kinh đồng bộ phát ra cho toàn thế giới đều 

có thể nghe đƣợc, nhƣ vậy tôi sẽ đến giảng. Còn nhƣ không có thiết bị này tôi 

không đi, có thiết bị này tôi có thể đi, tất cả đều giảng bộ kinh này. Nhất môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Lấy công đức này hồi hƣớng, quyết tâm cầu 

sanh Tịnh độ. Sống một ngày làm một ngày, không tham sống, không sợ chết, 

cuộc sống vô cùng an lạc. 

Chúng ta xem tiếp phần sau: “Trong phần tựa, phẩm Đại giáo duyên khởi. 

Đức Thế Tôn phóng đại quang minh, ánh sáng đẹp đẽ thù diệu, từ xƣa đến nay 

chƣa từng thấy đƣợc”. Ở trƣớc chúng ta đã thấy, trƣớc khi Đức Phật nói pháp 

môn này, phóng ra ánh sáng tốt đẹp, vô cùng thù thắng. 

Tôn  giả  A  nan  xƣa  nay  chƣa  từng  thấy  tƣớng  này,  cho  nên  “A  nan  thỉnh 

giáo nhân duyên phóng quang. Thế Tôn khen ngợi ngài A nan rằng: Tƣơng lai 

tất cả hàm linh, chƣ thiên, nhân dân đều vì câu hỏi của ông mà đƣợc độ thoát”. 

Tôn giả A nan hỏi, Đức Phật liền trả lời, nói rõ ý nghĩa của việc phóng quang, 

chính là thuyết bộ Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ này. 

“Vì A nan khởi thỉnh, Thế Tôn bèn nói ra Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ 

Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác thù thắng hy hữu này”, đây là bản 

hội  tập  hiện  nay.  Đức  Thế  Tôn  nhiều  lần  tuyên  thuyết,  đem  nhiều  lần  tuyên 

thuyết đó hội tập thành một bản, để tiện lợi cho ngƣời đời sau học tập. “Cho 

thấy kinh này chính là vì Thế Tôn dùng từ bi vô tận thƣơng xót tam giới”, đây 

là lòng từ bi vô tận lân mẫn chúng sanh trong tam giới. Tam giới chính là dục 

giới, sắc giới, vô sắc giới, là chỉ cho luân hồi lục đạo. 

Tập 572  621 



Trong  tất  cả  quốc  độ  Chƣ  Phật  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  cuộc 

sống đau khổ nhất là chúng sanh trong lục đạo. Mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo. 

Thọ báo lại mê hoặc, đây chính là lý của luân hồi. Hoặc nghiệp khổ, mê hoặc, 

tạo nghiệp, thọ quả báo, khi thọ quả báo lại mê hoặc. Vĩnh viễn, có thể nói là 

đời này không nhƣ đời trƣớc, họ ngày càng đọa lạc, chứ không nâng cao lên. 

Chỉ có gặp đƣợc giáo huấn của Thánh hiền, họ mới có thể tiến lên trƣớc. Văn 

minh vật chất không đƣợc, giáo huấn của văn minh vật chất vẫn đọa lạc nhƣ 

thƣờng. 

Ngày  nay  chúng  ta  thấy  đều  bày  ra  trƣớc  mắt,  phƣơng  diện  đời  sống  vật 

chất  nâng  cao,  đạo  đức  luân  lý  hạ  thấp.  Thăng  trầm  của  lục  đạo,  không  phải 

văn  minh  vật  chất,  mà  là  luân  lý  đạo  đức.  Luân  lý  đạo  đức  không  còn,  mọi 

ngƣời đều biết đời sau quả là đáng thƣơng. Đây là vấn đề hiện nay rất nhiều 

ngƣời lãng quên. 

Khi  Đức  Phật  còn  tại  thế,  ngài  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy.  Quý  vị  thấy 

xuất thân của ngài thuộc dòng đế vƣơng, không phải bình dân, phụ thân ngài là 

quốc vƣơng.  Ngài lớn nhất trong các anh em, là đại thái tử, là ngƣời kế thừa 

vƣơng vị. Vậy mà năm 19 tuổi ngài có thể từ bỏ quyền kế thừa vƣơng vị, để ra 

đi cầu học, cuộc sống cầu học nhƣ thế nào? Là cuộc sống khổ hạnh tăng, nhƣ 

vậy nghĩa là sao? Ý nghĩa rất thâm  sâu, nói với chúng ta hƣởng thụ cao nhất 

của đời ngƣời, là văn minh tinh thần, chứ không phải văn minh vật chất. Từ bỏ 

văn minh vật chất, sống đời sống tinh thần. Tuy ngày ăn một bữa, ba y một bát, 

nhƣng an lạc vô cùng. Sống không cố  định, du học bốn phƣơng. Ngày ngày 

đều học tập, không có thầy giáo nhất định. Thấy gì học đó, nghe đƣợc điều gì 

thì tiếp thu điều đó. Nên suốt 12 năm quảng học đa văn. Lúc đó, tất cả pháp thế 

xuất thế gian ngài đều học hết. Đã học xong, nhƣng nghi vấn chƣa giải quyết. 

Ngƣời Ấn độ, thực tế đáng để ngƣời khác khâm phục, bất luận là tôn giáo 

hay  là  triết  học  họ  đều  tu  thiền  định.  Thiền  định  là  một  môn  học  quan  trọng 

nhất trong chƣơng trình tu học, trong định có thể đột phá tầng không gian. Hay 

nói cách khác, đối với tình hình trong luân hồi lục đạo, họ biết rõ ràng. Trong 

định họ có thể hoàn toàn thấy đƣợc, có thể thấy đƣợc quá khứ, thấy đƣợc vị lai, 

nhƣng không ra khỏi phạm vi lục đạo. 

Một ngƣời trẻ tuổi hiếu học đa văn, chắc chắn sẽ hỏi: Lục đạo từ đâu mà 

có? Tôi đã thấy lục đạo, sao lại có lục đạo? Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo ra 

còn có thế giới chăng? Đây là vấn đề mà khoa học và triết học luôn tìm kiếm. 

Những vấn đề này trong Tôn giáo không có cách giải đáp, những nhà đại triết 

học cũng không giải đáp đƣợc.      Đức Thế Tôn đến bên sông Hằng, nhập định 

622  Tập 572 



dƣới cây Bồ Đề, dùng phƣơng pháp này để thâm nhập vào thiền định thâm sâu 

hơn. Ngƣời Ấn độ là tứ thiền bát định, Đức Phật thâm nhập sâu hơn, cuối cùng 

minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Vấn đề của ngài, tất cả đáp án đều rõ 

ràng, hiểu rõ lục đạo là gì, thế giới ngoài lục đạo vô cùng lớn. Nói với chúng ta 

về thế giới Hoa Tạng, nói với chúng ta về nguồn gốc của vũ trụ, thế giới từ đâu 

mà  có,  không  phải  khuếch  trƣơng.  Các  nhà  khoa  học  hiện  nay  cho  rằng  là 

khuếch trƣơng, không phải vậy. 

Các  nhà  lƣợng  tử  học  cận  đại  cũng  không  đồng  ý  đây  là  khuếch  trƣơng, 

không nói nhƣ vậy đƣợc. Chân tƣớng đã đƣợc nói ra, trong kinh điển đại thừa, 

Đức Phật nói ra nguồn gốc của vũ trụ, nguồn gốc của vạn pháp và nguồn gốc 

của sinh mạng, các nhà lƣợng tử học cận đại đã chứng minh. Nhƣng những gì 

họ nói, báo cáo khoa học của họ không nói một cách tƣờng tận nhƣ trong Phật 

pháp, không nói một cách thấu triệt, và khẳng định nhƣ vậy, còn kém một bậc. 

Nên chúng ta có lý do tin rằng, thêm hai ba mƣơi năm nữa, kinh Phật, Phật 

pháp sẽ không suy yếu, mà còn đặc biệt hƣng thịnh, là sao? Các nhà khoa học 

khẳng định Phật pháp là khoa học cao cấp, các nhà khoa học khẳng định Phật 

pháp là triết học cao cấp. Nó thoát ly Tôn giáo, biến thành khoa học triết học 

bậc nhất trên thế giới. Đức Thế Tôn không phải là nhà Tôn giáo, là nhà khoa 

học,  là  nhà  triết  học.  Chúng  ta  thấy  trong  nghiên  cứu  báo  cáo  của  các  nhà 

lƣợng tử học cận đại. Vật chất là gì? Hoàn toàn giống với những gì trong kinh 

Phật nói. Vật chất là gì đều hiểu rõ ràng minh bạch, đây là công lao của Max 

Planck, nhà khoa học ngƣời Đức, thầy của Einstein. Nghiên cứu của ông, thế 

gian căn bản không có thứ gọi là vật chất, vật chất là gì? Vật chất là một hiện 

tƣợng do ý niệm sanh ra, hiện tƣợng không ổn định, là do ý niệm sanh ra. Nên 

vật  chất,  tất  cả  hiện  tƣợng  vật  chất  đều  không  ổn  định.  Nó  là  một  loại  hiện 

tƣợng dao động, nghĩa là tần suất đang dao động. Nếu tần suất này bất động, 

hiện tƣợng vật chất sẽ không còn. Ông đã phát hiện ra điều này, giống y nhƣ 

trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói trong 3000 năm trƣớc. Quả là hiếm có, 

thật không dễ chút nào. Còn nói với chúng ta vật chất và tinh thần là nhất thể, 

nhất định không tách rời đƣợc. 

Nhỏ nhƣ tiểu quang tử, nhỏ đến mức độ nào? Nguyên  tử mọi ngƣời đã có 

khái  niệm,  nguyên  tử  thông  thƣờng  là  một  hạt  nguyên  tử,  có  điện  tử  chạy 

quanh,  giống  nhƣ  hệ  mặt  trời  vậy,  giống  khí  hy-đrô.  Khí  hy-đrô  chỉ  có  một 

điện tử, nếu tiếp tục phân điện tử này, các nhà khoa học nói: Trung vi tử này 

lớn bao nhiêu? 100 ức trung vi tử tụ tập lại là một điện tử. Nói cách khác một 

trên  100  ức  là  một  điện  tử,  nhỏ  đến  mức  độ  nào  khó mà  tƣởng  tƣợng  đƣợc. 

Tập 572  623 



Một  vật nhỏ nhƣ vậy,  mà tinh thần và vật chất là một, nó có hiện tƣợng vật 

chất, có thọ tƣởng hành thức. Nên nhà Phật gọi là ngũ uẩn sắc thọ tƣởng hành 

thức.  Sắc  là  vật  chất,  thọ  tƣởng  hành  thức  là  tâm  lý.  Nên  nói  tâm  và  vật  là 

thống nhất, chắc chắn không thể tách rời. Quý vị nói duy vật, sai! Nói là duy 

tâm, cũng sai, tâm và vật không tách rời đƣợc. 

Rất nhiều ngƣời đọc Tâm Kinh, câu đầu tiên trong Tâm Kinh, Bồ Tát Quán 

Thế Âm chiếu kiến ngũ uẩn giai không. Chính là trung vi tử này liễu bất khả 

đắc, vì sao vậy? Thời gian nó tồn tại quá ngắn. Các nhà khoa học đã phát hiện, 

chỉ nói nó rất ngắn, không nói ra đƣợc chữ số. Bồ Tát Di Lặc nói ra chữ số, 

ngắn đến mức độ nào? Một giây trên 1600 triệu, đơn vị là giây, thời gian nó 

tồn tại là một giây trên 1600 triệu. Nói cách khác, trong một giây nó sanh diệt 

bao nhiêu lần? Có 1600 triệu lần, quý vị không cách nào nắm bắt đƣợc nó. 

Khi Max Planck nói, chỉ là nói nó rất nhanh, tốc độ quá nhanh, không nói 

ra  chữ  số,  trong  kinh  Phật  nói  ra  con  số.  Phát  hiện  của  khoa  học!  Khoa  học 

hiện nay đích thực đã phát hiện, năng lƣợng của ý niệm không thể nghĩ bàn. 

Năng lƣợng ý niệm có thể thay đổi hiện tƣợng vật chất, có thể thay đổi tinh cầu 

đang vận hành trong không trung, có sức mạnh lớn nhƣ vậy. Nếu mọi ngƣời có 

thể tiếp nhận, thấu hiểu đạo lý này, thiên tai trên địa cầu đều có thể hóa giải. Ý 

niệm  có  thể  hóa  giải  đƣợc  nó,  có  thể  khiến  núi  lửa  không  phun  trào,  có  thể 

khiến vỏ trái đất không có động đất. Có thể làm cho thế gian này mƣa hòa gió 

thuận ngũ cốc đƣợc mùa. Con đƣờng ý niệm này có thể đi thông suốt. Bởi vậy 

hiện nay không ít nhà khoa học đã điều chuyển phƣơng hƣớng. 300 năm trƣớc 

đều từ hiện tƣợng vật chất, hiện nay phải điều chỉnh đi theo con đƣờng hiện 

tƣợng tâm lý. 

Hiện tƣợng giữa vũ trụ có ba loại lớn: Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng 

tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên, ba loại lớn này. Nhƣng bản thể là tự tánh, tự 

tánh không có ba loại hiện tƣợng này, nên không tìm đƣợc tự tánh. 

Max Planck chỉ nói đến ý niệm, ý niệm từ đâu mà có? Từ trong không sanh 

ra có, nói rất có đạo lý. Vì tự tánh không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện 

tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự nhiên, nhƣng nó có thể sanh ra 

cả ba loại hiện tƣợng. Bản thân nó vốn không có gì cả, nhƣng lại có thể sanh ra 

ba loại hiện tƣợng này. Sanh nhƣ thế nào? Dao động động liền sanh ra. Cho 

nên khởi tâm động niệm nó liền sanh ra, không khởi tâm không động niệm nó 

sẽ không có. 

Đức  Phật  dạy  rằng,  nếu  con  ngƣời  muốn  chứng  đƣợc  quả  Phật  cứu  cánh, 

cũng rất đơn giản. Chỉ cần không khởi tâm không động niệm là chứng đƣợc, 

624  Tập 572 



khởi tâm động niệm không cách nào chứng đƣợc. Cho nên Phật pháp đích thực 

là khó biết dễ hành. 

Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, chúng ta chứng A la hán, quả Bồ Tát không 

khó, buông bỏ là đƣợc. Buông bỏ chấp trƣớc đối với hết thảy pháp thế xuất thế 

gian, liền chứng đƣợc A la hán, lục đạo không còn. Buông bỏ phân biệt đối với 

tất cả pháp, buông bỏ khởi tâm động niệm, liền minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. Thành tựu đó cao hơn các nhà khoa học và triết học thế gian, vì sao 

vậy? Vì họ không thể liễu sanh tử, không thể xuất tam giới, ngƣời học Phật có 

thể. 

A nan khởi thỉnh, Đức Phật liền nói ra bộ kinh này. Giới thiệu phƣơng tây 

của  thế  giới  Ta  bà  cách  đây  10  vạn ức  cõi  nƣớc  Phật.  Một  cõi  nƣớc  Phật  là 

mƣời ức hệ ngân hà. Cách mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật nhƣ vậy, có thế giới Cực 

Lạc, có Phật A Di Đà. Đức Phật giới thiệu cho chúng ta, nên nói ra bộ kinh 

này. Bộ kinh này không những có thể độ chúng sanh 9000 năm của thời mạt 

pháp,  mà còn có thể độ thoát chúng sanh trong cõi nƣớc của tất cả Chƣ Phật 

khắp biến pháp giới hƣ không giới. Từ cõi thật báo đến tam đồ ác đạo, tất cả 

chúng sanh  chỉ cần  gặp đƣợc, có thể tin, có thể lý giải, có thể  y giáo phụng 

hành, không có ai không vãng sanh, tất cả đều đƣợc độ. 

Câu hỏi của ngài A nan, công đức không thể nghĩ bàn! Bởi thế kinh này 

đích thực là Thế Tôn từ bi vô tận, lân mẫn tam giới. “Dục chửng quần manh”, 

chửng là cứu tế, manh là chúng sanh, quần manh nghĩa là tất cả chúng sanh. 

Manh là những chúng sanh này không có trí tuệ, mê hoặc điên đảo. “Huệ dĩ 

chân thật chi lợi”, huệ là cho, ban cho mọi ngƣời lợi ích chân thật. Nên nói đây 

là pháp bảo khó gặp hy hữu đệ nhất, rộng lớn viên mãn, giản dị, trực tiếp tiện 

lợi. 

Bộ  kinh  này  là  gì?  Nếu  quý  vị  giới  thiệu  cho  ngƣời  khác,  quý  vị  học  bộ 

kinh này, trong kinh này nói những gì? Quý vị dùng câu này trả lời là tốt nhất. 

Bộ kinh này là pháp bảo khó gặp, rộng lớn viên mãn, đơn giản dể dàng, trực 

tiếp  tiện  lợi,  hy  hữu  đệ  nhất,  khiến  chúng  ta  thành  Phật  ngay  trong  đời  này. 

Thành Phật họ không hiểu, cũng không hứng thú. Ta nói với họ, bây giờ họ chỉ 

muốn  tiền.  Bộ  kinh  này  cho  quý  vị  vô  lƣợng  vô  biên  tài  bảo,  địa  cầu  cũng 

không chứa hết. Thật vậy, không phải giả. Trí tuệ viên mãn, phƣớc báo viên 

mãn. Quý vị xem, khi ta đến thế giới Cực Lạc_Hiện nay mọi ngƣời tham vàng, 

nghe nói giá vàng rất đắt. Ở thế giới Cực Lạc dùng vàng rải trên đƣờng đi, nhƣ 

hiện nay chúng ta dùng nhựa đƣờng rải đƣờng đi vậy, ai cần những thứ này! 

Thất bảo đấy. Mọi ngƣời đều cảm thấy đá kim cƣơng là vật quý giá, nhƣng nó 

Tập 572  625 



là vật liệu xây dựng ở thế giới Cực Lạc. Thân tƣớng ở thế giới Cực Lạc, thân 

có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Thân kim cang bất hoại, vĩnh 

viễn không bệnh, vĩnh viễn không chết, quý vị đến đâu để tìm? Những gì nói 

với quý vị là thật, nhất định không hề giả. Thân tƣớng này có ngƣời từng thấy, 

có ngƣời nói với tôi, bản thân tôi cũng từng thấy một lần. Thân tƣớng này quá 

vĩ đại, chúng ta quá nhỏ bé khi đứng bên họ, giống nhƣ kiến vậy. 

Cho nên thế gian này, trên trời hoàn cảnh tốt đến đâu chúng ta cũng không 

thích. Thế giới Cực Lạc là quê nhà, vƣợt trên thế gian và cõi trời không biết 

bao nhiêu lần, không sánh đƣợc! Quý vị cũng có phần, nếu thật sự muốn trở 

về, nên cố gắng học bộ kinh này sẽ hiểu đƣợc, Thế giới Cực Lạc là quê hƣơng. 

Đích thực hy hữu khó gặp, viên mãn là không khiếm khuyết. Đơn giản dễ 

dàng, không khó. Các pháp môn khác rất khó, đây gọi là đƣờng dễ đi, trực tiếp 

tiện lợi. Ai cũng có thể học đƣợc, không ai nói học không thành công, không 

có, quả đúng là pháp bảo hy hữu khó gặp bậc nhất, chính là bộ kinh này. 

“Mãi đến tƣơng lai kinh đạo diệt tận”, nghĩa là cho đến tƣơng lai, tƣơng lai 

là gì? 9000 năm sau, pháp vận của Đức Thế Tôn đã đến, pháp vận của Phật là 

mƣời hai ngàn năm. Nói pháp vận mọi ngƣời không hiểu, đổi một danh từ khác 

mọi ngƣời dể hiểu, ảnh hƣởng dạy học của Đức Thế Tôn, thời gian ảnh hƣởng 

của ngài là 12 000 năm. Hiện nay đã qua 3000 năm, ở sau còn 9000 năm, có 

sức ảnh hƣởng lớn nhƣ vậy. 9000 năm sau đều nhờ vào bộ kinh này, gặp đƣợc 

bộ kinh này chắc chắn đƣợc độ, nhất định thành tựu. 

“Phật dùng từ mẫn”, từ bi lân mẫn những chúng sanh đau khổ, “chỉ lƣu lại 

duy nhất kinh này”. Tất  cả kinh điển đều không ai học tập, không ai nghiên 

cứu giảng giải. Bộ kinh này “chỉ trú thế 100 năm”, nó còn có thể lƣu thông ở 

thế gian này 100 năm nữa. “Gặp đƣợc kinh này, tùy ý sở nguyện, đều có thể 

đƣợc  độ”.  Gặp  đƣợc  bộ  kinh  này,  tùy  ý  của  quý  vị,  quý  vị  muốn  đƣợc  thân 

ngƣời cũng đƣợc, muốn sanh thiên cũng đƣợc, đều có thể mãn nguyện quý vị. 

Quý vị muốn đến thế giới Cực Lạc cũng đƣợc, tùy theo ý quý vị, đều có thể 

giúp ta thành tựu. 

“Hiển  lộ  lòng  từ  bi  thâm  sâu  vô  tận  của  Phật”,  từ  bi  của  Phật  không  có 

cảnh dừng. “Ân Phật vô cùng cực. “Lại nói rõ những gì trong kinh này nói phát 

tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm là diệu pháp thù thắng. Thực tế là thuốc A 

Già Đà phổ tế chúng sanh”. Thế giới này càng về sau càng nhiều thiên tai, vì 

sao vậy? Cổ nhân có thể lãnh hội đƣợc, vì từ trong lịch sử quá khứ để nhìn, 

ngày càng xuống cấp. Nó đi xuống dốc, đời này không bằng đời trƣớc. 

626  Tập 572 



Vào thời thƣợng cổ, quốc quân lấy đạo trị thiên hạ, đạo là gì? Đạo trị vô vi, 

đây là cao nhất. Đạo mất đi thì có đức, đức là gì? Đức giáo đó chính là luân lý, 

đạo đức, nhân quả, đây đều thuộc đức giáo, lấy đức trị thiên hạ. Khi đức mất 

đi,  có  nhân:  “kẻ  nhân  thƣơng  ngƣời,  suy  mình  ra  ngƣời”,  “điều  mình  không 

muốn, chớ cho ngƣời khác”, ai làm điều này? Tam vƣơng trong lịch sử Trung 

quốc. 

Thời thƣợng cổ tam hoàng là lấy đạo trị thiên hạ, ngũ đế lấy đức trị thiên 

hạ_Nghiêu  Thuấn  thuộc  về  ngũ  đế.  Đến  hạ  Thƣơng  Chu  gọi  là  tam  vƣơng: 

Ngu vƣơng, Thang vƣơng, Chu văn vƣơng lấy nhân trị thiên hạ_Nhân nghĩa. 

Đến  thời  Xuân  thu  chiến  quốc,  lúc  này  thế  gian  rất  loạn.  Tuy  loạn  nhƣng 

những ngƣời này vẫn  nói nghĩa khí, đến đánh trận, khi quân đội của quý vị 

chƣa sắp xong đội ngũ là không đánh, phải đợi sắp xong đội ngũ mới đánh, nói 

nghĩa khí. Nên Ngũ bá lấy nghĩa trị thiên hạ. Tần thống nhất thiên hạ, 15 năm 

thì diệt vong, nhà Hán thay thế lấy lễ trị thiên hạ. 

Quý  vị  xem,  đạo  đức  nhân  lễ  nghĩa,  đây  là  trƣợt  dốc,  đời  này  không  nhƣ 

đời trƣớc. Sau khi nhà Thanh diệt vong, đất nƣớc Trung quốc không còn nói 

đến lễ, không có lễ. Không có lễ chính là thời loạn, tức hiện nay là loạn thế. Cổ 

nhân nói không sai, sau khi lễ mất thiên hạ đại loạn. 

Cổ nhân, quý vị xem sự suy diễn này, về sau còn 9000 năm, cứ nhƣ vậy, 

tức là đời này không nhƣ đời trƣớc. Nên 9000 năm sau, khi pháp vận của Phật 

kết thúc, là lúc ngƣời thế gian đáng thƣơng nhất. Ai đến cứu họ? Bồ Tát Địa 

Tạng đến cứu họ. Nên biết, khi Bồ Tát Địa Tạng đến cứu họ, cuộc sống của họ 

là đời sống địa ngục. 

Ngày nay chúng ta vô cùng may mắn, chúng ta sống trong sự mở đầu 1000 

năm thứ hai của thời mạt pháp. 1000 năm thứ hai mới qua 38 năm, năm nay là 

năm thứ 38. Chúng ta nhất định phải nắm chắc cơ hội này, bỏ lỡ cơ hội này, thì 

đời này của chúng ta thật sự đã sai lầm. Những sai lầm khác chẳng đáng gì, 

nhƣng đánh mất cơ hội này là sai lầm thật sự. Cơ hội này giúp chúng ta thành 

Phật ngay trong đời này. 

Thế  giới  chúng  ta  ngày  nay,  chúng  ta  không  phải  diễn  kịch,  không  phải 

diễn viên, mà chúng ta là đang xem kịch. Chúng ta ở bên cạnh xem, họ đang 

diễn,  chúng  ta  xem  một  cách  rõ  ràng.  Thấy  rõ  ràng  minh  bạch  rồi,  nơi  đây 

không thể ở, nhanh chóng quay đầu, nghĩa là trở về quê hƣơng. Thế giới Cực 

Lạc là quê nhà của chúng ta, vì sao vậy? Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. 

Quý vị xem “duy tâm Tịnh độ, tự tánh Di Đà”, đây chính là quê nhà. Chúng ta 

quen biết, Phật A Di Đà thừa nhận. 

Tập 572  627 



Từ trong bộ kinh này, chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, từ bi và ân đức của 

Đức Thế Tôn và Phật A Di Đà. Dạy chúng ta phƣơng pháp tu học chính là tám 

chữ: “phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, không khó. Bồ đề là tiếng Ấn 

độ, dịch sang tiếng Trung nghĩa là giác ngộ. 

Tâm bồ đề là gì? Thực tế mà nói chính là Tam quy y. Đệ tử Phật đều thọ 

Tam quy y, tuy đã thọ nhƣng đều không hiểu. Tam quy y chính là tâm bồ đề. 

Quy y Phật, Phật là giác ngộ, thế nào gọi là giác ngộ? Không mê tức là giác 

ngộ, mê tức không giác. Cho nên quy y Phật, quy y Phật nào? Điều này nói rất 

rõ ràng minh bạch: Quy y tự tánh Phật. Tự tánh là Phật, chân Phật, ngoài tự 

tánh đó là giả Phật. Tự tánh giác, tự tánh bổn giác. Khi Phật pháp chƣa truyền 

đến Trung quốc, cổ nhân nói rằng: “Bản tánh bổn thiện”, đó chính là tự tánh 

giác. Chúng ta quy y bản tánh bổn thiện, chính là quy y Phật. Phải nƣơng vào 

điều này, không thể nƣơng vào mê hoặc, nên đây là trí tuệ. Quy y pháp, pháp 

là chánh, chánh tri chánh kiến, phản diện là tà tri tà kiến. Nghĩa là sao? Chúng 

ta từ tà tri tà kiến, quay đầu nƣơng theo chánh tri chánh kiến, đây là tự tánh 

chánh. 

Tăng là gì? Tăng tƣợng trƣng cho sự thanh tịnh, tự tánh vốn thanh tịnh. Khi 

khai ngộ, câu đầu tiên ngài Huệ Năng nói rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh”. Nên tâm thanh tịnh là chân tâm của chúng ta, là bản tánh của chúng ta. 

Chúng ta bây giờ là nhiễm ô, từ nhiễm ô quay đầu, quay về với tự tánh thanh 

tịnh, chính là tự tánh tịnh. Tịnh mà không nhiễm, chánh mà không tà, giác mà 

không mê, đây gọi là Tam quy y. Bởi thế chƣ vị nên biết, quy y Phật không 

phải là tƣợng Phật bằng thạch cao bằng gỗ. Đó gọi là tƣợng Bồ Tát qua sông tự 

thân khó giữ, bản thân chƣa giữ đƣợc an toàn, làm sao bảo hộ quý vị, làm gì có 

đạo lý đó? Tự tánh giác là chân Phật, tự tánh chánh là pháp, tất cả kinh điển 

Phật nói là tự tánh chánh. Tự tánh thanh tịnh là Tăng bảo, gọi là quy y tự tánh 

Tam bảo. Đây là thật, không dạy chúng ta hƣớng ngoại. 

Tam bảo bên ngoài là sao? Tam bảo bên ngoài là tƣợng trƣng, vì sao phải 

tƣợng  trƣng  nhƣ  vậy?  Nếu  không  có  hình  tƣớng  tƣợng  trƣng  đó  chúng  ta 

thƣờng  hay  quên,  thƣờng  mê,  thƣờng  tà,  thƣờng  nhiễm.  Có  hình  tƣợng  biểu 

trƣng trƣớc mắt, để chúng ta thƣờng nhìn thấy. Thấy tƣợng Phật liền nghĩ đến 

tự tánh giác, thấy kinh sách liền nghĩ đến tự tánh chánh, thấy hình bóng của 

ngƣời xuất gia liền nghĩ đến tự tánh thanh tịnh. Dùng hình ảnh tƣợng trƣng đó 

để nhắc nhở chúng ta, để từng giờ từng phút cảnh tỉnh bản thân, đừng nên mê 

hoặc, đừng nên đi vào đƣờng tà, đừng để bị nhiễm ô, chính là ý này. 

628  Tập 572 



Cho  nên  trú  trì  Tam  bảo,  bản  thân  nó  đầy  đủ  công  đức  sẽ  rất  lớn.  Nếu 

không hiểu ta sẽ không biết, còn nhƣ hiểu đƣợc công đức rất lớn. 

Thông thƣờng hàng đệ tử Phật nhƣ chúng ta, thờ tƣợng Phật tƣợng Bồ Tát 

trong nhà. Phật tƣợng trƣng Phật bảo, Bồ Tát là Tăng bảo, kinh sách là Pháp 

bảo, vậy là quý vị đầy đủ Tam bảo. Phải hiểu ý nghĩa, nếu không là mê tín, 

những điều này không thể không biết. 

Trong Phật giáo đích thực không có mê tín, trƣớc khi chúng ta giảng kinh 

là lạy Phật, tiếp đến lạy thầy, cảm ân! Không phải Phật xuất hiện ở thế gian thì 

làm gì có kinh điển? Uống nƣớc nhớ nguồn, mở kinh ra đừng quên Đức Thế 

Tôn. Đây là báo ân, gọi là “phản bổn báo thỉ”. Thỉ là gì? Là ngƣời thầy đầu 

tiên, bây giờ đời này truyền qua đời khác, truyền đến đời chúng ta. Tôi học với 

ai,  nên  thầy  của  tôi  cũng  đặt  bên  cạnh,  bên  này  13  vị  tổ  sƣ  của  Tịnh  tông. 

Tƣơng truyền từ đời này sang đời khác, pháp này không mất đi. 

Căn bản của pháp thế xuất thế gian, chúng ta cần phải nhận thức, chính là 

hiếu thân tôn sƣ. Xã hội bây giờ bất hiếu cha mẹ, không kính thầy tổ. Nhƣ vậy 

sẽ chịu tội, phải chịu đau khổ, phải lãnh chịu thiên tai. Có thể đề xuất hiếu thân 

tôn sƣ, thiên tai này sẽ đƣợc hóa giải. Nên cứu là phải cứu từ gốc, không cứu 

từ gốc thì đành chịu. Chắc chắn không tìm ra phƣơng pháp thứ hai có thể giải 

quyết vấn đề xã hội ngày nay, có thể hóa giải vấn đề thiên tai ngày nay, không 

thể. Nhất định phải từ gốc, gốc chính là: “hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ 

trƣởng”. Ngƣời xƣa nói hiếu thân tôn sƣ là căn bản lớn của thế xuất thế gian. 

Đức Phật dạy chúng ta phát tâm bồ đề, quy y Tam bảo là thật sự phát tâm 

bồ đề. Sau đó nhất hƣớng chuyên niệm, một phƣơng hƣớng, cuộc đời chúng ta 

chỉ  có  một  phƣơng  hƣớng  là  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc;  một  mục  tiêu  là 

thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Tôi  chắc  chắn  phải  đi,  ngoài  ra  không  muốn  gì  cả. 

Niệm niệm nghĩ đến Phật A Di Đà, niệm niệm nghĩ đến thế giơi Cực Lạc. Thế 

giới Cực Lạc ở đâu?  Kinh này giới thiệu về thế giới Cực Lạc, đọc một lƣợt 

kinh này từ đầu đến cuối, chính là đi tham quan một vòng ở thế giới Cực Lạc. 

Mỗi ngày đừng bỏ qua, để chúng ta ngày càng rõ ràng, minh bạch hơn về thế 

giới Cực Lạc. Nhất định sẽ có một ngày, ta thật sự thấy đƣợc thế giới Cực Lạc, 

đây là gì? Ý niệm này sanh khởi- tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Thƣờng nghĩ 

đến thế giới Cực Lạc, thƣờng nghĩ đến Phật A Di Đà, sao ngài không hiện thân 

đƣợc! Cảnh giới hiện tiền, quý vị thử nghĩ những gì trong kinh nói, giống y 

nhƣ trong kinh. Đây là thật, không phải giả. Nếu thế giới Cực Lạc và Phật A 

Di Đà hiện tiền, không giống nhƣ trong kinh nói, đó là giả, đó là cảnh giới ma 

hiện, không phải thật. Bởi thế chính mình phải có năng lực phân biệt. 

Tập 572  629 



Diệu  pháp  thù  thắng  này  “thật  là”,  thật  là  “nhƣ  thuốc  A  Già  Đà  phổ  tế 

chúng sanh”. A Già Đà là tiếng Ấn độ, dịch sanh tiếng Trung nghĩa là vạn linh 

dƣợc, trị đƣợc tất cả các bệnh. Bất luận bệnh gì, chỉ cần uống đƣợc thuốc này 

mọi  căn  bệnh  đều  dứt  hết.  Dùng  thuốc  này  để  ví  với  nhất  hƣớng  chuyên 

niệm.“Phát  tâm  bồ  đề  nhất  hƣớng  chuyên  niệm”,  có  thể  trị  tham  sân  si  mạn 

nghi,  sát  đạo  dâm  vọng  của  chúng  ta.  Có  thể  trị,  đều  có  thể  trị  lành.  Từ  vô 

lƣợng  kiếp  đến  nay,  bất  luận  tạo  ra  bao  nhiêu  tội  nghiệp.  Quý  vị  xem  trong 

kinh nói, trong kinh nói không phải giả: Niệm  một câu Phật hiệu tiêu 80 ức 

kiếp tội nặng sanh tử. Vì sao vậy? Nó là thuốc A Già Đà. Chúng ta ngày ngày 

niệm hình nhƣ tội nghiệp không tiêu, nguyên nhân gì? Chúng ta niệm quá ít, 

nhƣng tội lại tạo quá nhiều. Ngày ngày đang tạo nghiệp, khởi tâm động niệm 

không có gì không phải nghiệp. Khi niệm Phật tâm không chuyên, sức mạnh 

của tín và nguyện đều rất yếu ớt, còn niệm tham đối với danh văn lợi dƣỡng, 

tài sắc danh thực thùy quá nặng. Thua xa ý niệm chúng ta niệm Phật cầu vãng 

sanh, nên công phu không đắc lực. Nếu chúng ta nhất tâm chuyên niệm, sức 

mạnh công đức đó sẽ vô cùng lớn mạnh. Chúng ta không chuyên, không nhất. 

Không phải trong kinh Phật nói sai, kinh Phật nói không hề sai, chỉ là tâm 

bồ đề chúng ta chƣa phát ra. Do chúng ta không chuyên nhất, nên công phu 

niệm Phật hiệu quả không lớn. Nếu nhƣ thật sự phát tâm bồ đề, thật sự phát 

tâm bồ đề sẽ thật sự nghĩ đến thế giới Cực Lạc, thật sự muốn thấy Phật A Di 

Đà.  Chuyên  nhất,  nhất  định  không  có  tạp  niệm.  Chúng  ta  buông  bỏ  tất  cả 

những tạp niệm, vọng tƣởng trong tâm, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Tâm ta 

chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Nhƣ vậy niệm Phật một 

câu chắc chắn tiêu 80 ức kiếp tội nặng sanh tử. 

Kinh không nói sai, chỉ là chúng ta chƣa hiểu thật sự, hiểu thật sự chúng ta 

sẽ làm đƣợc. Vì sao không làm đƣợc? Không hiểu, phải làm sao? Nghe kinh 

nhiều, đọc kinh nhiều. Thật sự hiểu, minh bạch tức quý vị làm đƣợc. Chƣa làm 

đƣợc, tự mình phải nói với bản thân rằng: Tôi vẫn chƣa hiểu, nhƣ vậy là đƣợc 

cứu.  Còn  nhƣ  chƣa  hiểu  mà  tự  cho  mình  đã  hiểu,  nhƣ  vậy  thì  hết  cách  cứu. 

Nếu thành khẩn biết rằng mình chƣa thật sự hiểu, tôi có thể sám hối, có thể sửa 

đổi, có thể tiếp tục tinh tấn. Tự cho mình đã hiểu, họ không có tâm tinh tấn, đời 

này trôi qua một cách uổng phí. 

Ngƣời xƣa nói: đọc sách ngàn lần phải tự hiểu nghĩa của nó. Đó là cổ nhân, 

tâm cổ nhân thanh tịnh, tâm cổ nhân cung kính, nên có thể đọc đƣợc ngàn lần, 

hiện nay không thể. Hiện nay gấp mƣời lần, một vạn lần cũng sợ không làm 

đƣợc, phải làm sao? Mƣời vạn biến, có mƣời vạn biến thật, tôi tin rằng họ sẽ 

630  Tập 572 



đƣợc  niệm  Phật  tam  muội.  Đƣợc  niệm  Phật  tam  muội,  chắc  chắn  vãng  sanh 

Tịnh  độ.  Phải  đọc  nhiều  lần,  phải  buông  bỏ  tạp  niệm,  vọng  tƣởng.  Không 

buông bỏ, nó là chƣớng ngại lớn, ma chƣớng đầu tiên chính là nó. Đây là gì? 

Ma  phiền  não.  Quý  vị  có  quá  nhiều  chuyện  phải  lo  lắng  nhƣ  vậy,  đó  không 

phải gọi là ma chƣớng sao? Xa rời tất cả ma chƣớng. 

“Đến thời pháp diệt, chúng sanh nghiệp chƣớng sâu nặng”, điều này hiện 

nay chúng ta đã thấy đƣợc. Ở trƣớc nói rất rõ ràng, nơi đây không có ngƣời 

giảng kinh, pháp sẽ diệt. Trong Nhân Vƣơng Kinh nói rất hay, thế nào gọi  là 

diệt pháp? Nơi đây không có ngƣời giảng kinh pháp sẽ diệt. Có ngƣời giảng 

kinh nhƣng không có ngƣời tu hành, không có chứng quả, nghĩa là không có 

vãng sanh, đây gọi là mạt pháp. Có ngƣời giảng kinh, có ngƣời tu hành, không 

có ngƣời chứng quả, đây là tƣợng pháp. Nếu nơi này có ngƣời giảng kinh, có 

ngƣời tu hành, lại có ngƣời chứng quả. Chứng quả là gì? Thật sự vãng sanh, ở 

đây có chánh pháp. 

Nếu  có  thể  lãnh  hội  đƣợc  ý  này,  mới  hiểu  đƣợc  những  gì  ngƣời  xƣa  nói: 

“kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”. Dạy học quan trọng biết bao, không có 

dạy học, pháp sẽ diệt. Nên phải coi trọng việc dạy học. 

Hiện nay không có ai giảng kinh, một số ngƣời đều nói về khoa học, khoa 

học  cũng  có  điểm  có  thể  mƣợn  dùng.  Kiểu  khoa  học mƣợn  dùng  này  từ  lâu 

thầy Phƣơng đã nói với tôi. Lúc đó là ti vi của 60 năm trƣớc không có màu, chỉ 

đen trắng, thầy Phƣơng nói, thứ này quả lợi hại. Nếu nội dung trong đó phát ra 

là chƣơng trình tiêu cực, nó có thể hũy diệt thế giới. Còn nhƣ dùng nó để dạy 

về luân lý đạo đức, Trung quốc có thể phục hƣng. Thầy chỉ vào ti vi nói nhƣ 

vậy. Lúc đó chúng tôi nghe hiểu, nhƣng không giám nói, vì cần rất nhiều tiền. 

Phí dùng là tính theo giây, không dám tƣởng tƣợng. Chúng tôi xƣa nay chƣa 

từng nghĩ đến, cƣ sĩ Trần Thái Quýnh ngƣời Đài Loan đã làm thành công. Rất 

nhiều đồng tu đều biết đến cƣ sỹ họ Trần này, những đồng tu lớn tuổi đều biết. 

Suốt đời kinh doanh nhƣng chƣa từng có lời, đều lỗ vốn. Cũng may nhà bà sản 

nghiệp nhiều, bồi thƣờng hết tiền trở về bán nhà, đại khái bán cũng khá nhiều, 

năm nào cũng lỗ. Khuyết điểm là gì? Không làm mà chỉ tuyên truyền, sau cùng 

không có việc gì thành công. 

Bà làm kênh truyền hình này, từ lúc đó là một bƣớc ngoặt, không nói với 

chúng  tôi,  chỉ  âm  thầm  làm  một  mình.  Đến  trƣớc  một  tuần  chính  thức  phát 

sóng mới nói với tôi, tôi cũng không để tâm. Tôi thấy công việc của bà trƣớc 

đây  nhƣ  vậy,  nên  khẳng  định  làm  không  thành  công.  Bà  đến  nói  với  tôi,  tết 

nguyên đán năm 2003 chính thức phát sóng, tôi nói, đƣợc rồi! Xem bà có thể 

Tập 572  631 



làm  đƣợc  một  tuần.  Một  tuần  qua  đi,  tôi  xem  thử  bà  có  thể  làm  đƣợc  nữa 

tháng! Đến nay đã  mà đƣợc chín năm, không tệ, tầm ảnh hƣởng rất lớn! 

Nếu  không  đƣợc  nhƣ  vậy,  thế  giới  này  không  nghe  đƣợc  Phật  pháp,  toàn 

thế giới đều đƣợc nghe. Hiện nay bà có sáu đài truyền hình vệ tinh. Khu vực Á 

Châu  hai đài,  nên  ở  Á  Châu bất  cứ  nơi  nào,  chỉ  cần  một  máy  tiếp  sóng  nhỏ 

cũng có thể nghe đƣợc. Đây chính là sao? Có ngƣời giảng kinh. 

Chúng ta ngày nay quan trọng nhất là đào tạo ngƣời giảng kinh, phải huấn 

luyện giảng kinh, học ở đâu? Chỉ cần có ti vi, có mạng internet, quý vị đều có 

thể học, học ngay ở nhà. Học bằng cách nào? Nghe nhiều, nghe trên mƣời lần, 

chắc chắn quý vị sẽ biết nói. Học giảng tốt nhất là dùng CD, CD bản thân có 

thể khống chế, nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân vân, ngày nghe một tiếng, tức học một 

tiếng.  Một  tiếng  nghe  mƣời  lần,  nên  một  ngày  nghe  mƣời  tiếng.  Mƣời  tiếng 

giống nhau, nghĩa là 1 tiếng lập đi lập lại mƣời lần, bà dùng phƣơng pháp này. 

Điều  này  phù  hợp  với  lời  cổ  nhân  nói:  Nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời 

huân  tu.  Đều  có  thể  học  đƣợc.  Hiện  nay  bà  nói  rất  hay,  pháp  duyên  rất  thù 

thắng, rất nhiều nơi mời bà giảng kinh. Nên ngƣời ngƣời đều có thể học, phải 

có nhẫn nại. Bà nghe mƣời năm, quý vị xem mƣời năm chỉ một bộ Kinh Vô 

Lƣợng  Thọ.  Ngoài  bộ  kinh  này  ra  là  niệm  Phật,  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  bà 

không hề tạp, không hề loạn. Một ngày một tiếng nghe mƣời lần. Bà nghe CD 

trƣớc đây tôi giảng ở Đài Loan, hình nhƣ là 60 tiếng giảng xong bộ Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, bà chuyên học bộ này. Hai tháng nghe xong một bộ, nghe xong bà 

lại  nghe  từ  đầu,  dùng  phƣơng  pháp  này.  Một  ngày  mƣời  tiếng,  mƣời  năm 

không gián đoạn, bà đƣợc niệm Phật tam muội, thật sự thành tựu. Điều này rất 

tốt. 

Tôi  bao  nhiêu  năm  nay,  thƣờng  nói,  thƣờng  khuyên  mọi  ngƣời  tu  theo 

phƣơng pháp này, nhƣng không ai thực hành. Tôi nghe nói có ngƣời, còn có 

mấy ngƣời nhƣ Lƣu Tố Vân vậy, tinh tấn tu hành, đều có thành tựu. Nên tôi 

hiện nay cũng phải tinh tấn, những năm về già phải làm gƣơng. Hiện nay tôi 

không giảng kinh gì khác, chỉ giảng bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, một năm giảng 

một lần. Giảng chú giải của Hoàng Niệm Tổ, cũng báo ân tri ngộ của ông. Nếu 

tôi  còn  có  thể  sống  mƣời  năm  sẽ  giảng  mƣời  lần,  làm  tấm  gƣơng  nhất  môn 

thâm nhập trƣờng thời huân tu. Nhƣ vậy chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc 

còn có vấn đề gì, nhất định không có vấn đề. Quả thật muốn khi nào đi thì khi 

đó đi đƣợc, thật sự đƣợc đại tự tại. 

Ngày  nay  chúng  ta  đang  đứng  giữa  ranh  giới  của  thời  kỳ  diệt  pháp,  lợi 

dụng  sự  giúp  đỡ  của  khoa học,  khiến  Phật  pháp  vẫn  có  thể  lƣu  truyền  ở  thế 

632  Tập 572 



gian. Hy vọng mọi ngƣời đều học Vô Lƣợng Thọ Kinh Khoa Chú. Bộ kinh này 

sắp giảng xong, sau khi giảng xong sẽ giảng khoa chú. Trƣớc đây tôi có làm 

một bộ khoa phán của kinh này, làm rất tƣờng tận. Nên lần sau tôi in sách này 

sẽ in khoa chú, chú giải vẫn dùng chú Hoàng Niệm Tổ, và khoa phán tôi biên 

tập. Có cùng chí hƣớng, chúng ta cùng nhau học tập. Bất luận ở đâu, mỗi ngày 

trên mạng đều có thể thu nhận, chúng tôi mỗi ngày giảng bốn tiếng. 300 ngày 

giảng 1200 tiếng, giảng xong một bộ kinh, một năm giảng 300 ngày. 

Đây  là  “trong  thời  kỳ  pháp  diệt,  chúng  sanh  nghiệp  chƣớng  sâu  nặng, 

nhƣng có thể nhờ vào pháp này  mà độ sanh tử”, đây chính là vãng sanh  thế 

giới Cực Lạc. “Hiện rõ pháp cứu cánh phƣơng tiện, không thể nghĩ bàn”, trong 

bộ kinh này dạy chúng ta phƣơng pháp tu hành: “phát tâm bồ đề, nhất hƣớng 

chuyên niệm”, nhất định thành tựu. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn bên dƣới: “Ngô kim vi chƣ chúng sanh, 

thuyết thử kinh pháp. Linh kiến vô lƣợng thọ Phật, cập kỳ quốc độ, nhất thiết 

sở hữu. Sở đƣơng vi giả, giai khả cầu chi, vô đắc. Dĩ ngã diệt độ chi hậu, phục 

sanh nghi hoặc”. Đây là đặc biệt lƣu lại bộ kinh này đến sau thời pháp diệt, 

tiếp tục lƣu lại ở thế gian thêm 100 năm. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Khiến thấy vô lƣợng thọ Phật 

và tất cả những gì ở cõi nƣớc này”. Câu này là chỉ Phẩm Lễ Phật Hiện Quang 

ta đọc ở trƣớc. “Cực  Lạc  y chánh, mọi thứ sở hữu, thấy oai lực Phật,  nhƣ ở 

trƣớc mắt. Đại chúng trong hội, ngƣời đều thấy”. A nan thấy đƣợc, Bồ Tát Di 

Lặc cũng thấy, đại chúng dự hội mỗi ngƣời đều nhìn thấy. 

Điều này chúng ta thấy trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, đƣơng thời sơ tổ 

Huệ Viễn. Khi ngài còn tại thế, ba lần nhìn thấy thế giới Cực Lạc, trong lúc 

niệm Phật ngài nhìn thấy. Thuộc cảnh giới trong định, không phải trong mộng, 

xƣa nay chƣa từng nói với ai. Đây là công phu của tổ sƣ, thấy nhƣ không thấy, 

không quấy nhiễu tâm thanh tịnh của mình, không bị cảnh giới xuay chuyển. 

Không phải nói ngƣời ta vừa thấy đƣợc liền rất hoan hỷ, nói với ngƣời này, nói 

với ngƣời kia, đó là tâm nông nổi. 

Vì sao Phật không hiện cho quý vị thấy? Chính là sợ quý vị rêu rao sanh 

sự, quý vị không có công phu này, ngài không hiện cho quý vị thấy. Nhƣ đại 

sƣ Huệ Viễn ngài có định lực, thấy rồi cũng nhƣ nhƣ bất động, thấy lần thứ 

hai, lần thứ ba đều nhƣ nhƣ bất động. Sau cùng đến khi lâm chung, hiện tƣợng 

này  lại  xuất  hiện.  Lần  thứ  tƣ  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn  ngài,  những  ngƣời 

đồng tu vãng sanh trƣớc đây trong Liên xã, đều ở bên cạnh Phật A Di Đà, cùng 

đến tiếp dẫn, ngài mới nói với mọi ngƣời. Nói với ngƣời bên cạnh, trƣớc đây 

Tập 572  633 



ngài  từng  thấy  thế  giới  Cực  Lạc  ba  lần.  Bây  giờ  lại  thấy,  tôi  chắc  chắn  vãng 

sanh, rồi tạm biệt mọi ngƣời và ra đi, không phải giả! 

Nhƣ  cảnh  giới  của  ngài  Huệ  Viễn,  trong  các  đời  tổ  sƣ  Trung  quốc  có, 

không chỉ riêng  mình ngài, có rất nhiều ngƣời đều thấy đƣợc cảnh giới này. 

Đây là đến giúp chúng ta, chứng minh cho chúng ta, chứng minh điều này là 

thật không phải giả. 

“Lấy nhân duyên thù thắng này”, nhân duyên thù thắng, “khiến hội chúng 

sanh khởi thật tín”, khiến mọi ngƣời sanh khởi tín tâm chân thật. “Lại nhờ oai 

đức  của  Phật  Di  Đà  gia  trì,  thiện  căn  của  hội  chúng  đều  đƣợc  tăng  trƣởng”. 

Quý vị thấy đƣợc, nghe đƣợc, tiếp xúc đƣợc, tín tâm liền tăng trƣởng, không 

còn hoài nghi. Nguyện lực của quý vị kiên định, sẽ không thoái chuyển, trong 

đời này tôi nhất định tu rốt ráo pháp môn này, nhất định phải vãng sanh thấy 

Phật. Đƣợc chăng? Mỗi ngƣời đều có thể đƣợc. 

Bồ Tát Đại Thế Chí nói rất rõ ràng: Nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai 

nhất định thấy Phật. Đây không phải là giả. Nhƣ ngài Huệ viễn thấy Phật bốn 

lần trƣớc lúc lâm chung, gọi là hiện tại, chúng ta thấy khi còn sống ở thế gian. 

Tƣơng lai là đến thế giới Cực Lạc, đến đó mỗi ngày sống bên cạnh Phật, không 

rời xa. 

Thế giới Cực Lạc là thế giới gì? Trong Kinh nói với chúng ta quá rõ ràng 

minh bạch, thế giới Cực Lạc là trƣờng học. Thế giới này không có biên tế, vô 

cùng  rộng  lớn.  Ngƣời  xƣa  nói:  “lớn  không  có  bên  ngoài,  nhỏ  không  có  bên 

trong”, hai câu này dùng để hình dung thế giới Cực Lạc hoàn toàn phù hợp. 

Trên thực tế mà nhìn, thế giới Cực Lạc là một trƣờng học, đến đó để làm gì? 

Đi học, đi cầu học. Trƣờng học này có hai môn học, một môn trí tuệ, một môn 

phƣớc báo. Chúng ta đến đó tu là cầu phƣớc cầu tuệ, phƣớc tuệ viên mãn là 

thành Phật. Chúng ta quy y không phải thƣờng đọc đó sao? “Quy y Phật, nhị 

túc tôn”, nhị là gì? Trí tuệ và phƣớc báo, túc là viên mãn, đầy đủ. Đầy đủ hai 

thứ này sẽ  thành Phật, sẽ  viên  mãn. Nên đến thế giới Cực  Lạc tốt nghiệp sẽ 

thành Phật, chính là nhị túc tôn. 

Ngƣời ở thế giới Cực Lạc rất hạnh phúc, không cần ăn cơm, không cần ngũ 

nghỉ. Không nghe nói thế giới Cực lạc có ngƣời ngũ nghỉ, có ngƣời ăn uống, 

không có. Tài sắc danh thực thùy đều không có. Thế giới Cực Lạc không có 

ban đêm, thế giới Cực Lạc tự phóng ánh sáng. Thân mỗi ngƣời đều phóng ánh 

sáng, tất cả vạn vật đều phóng ánh sáng. Thế giới quang minh, tốt đẹp vô cùng. 

Thế giới Cực Lạc không có nóng lạnh, khí hậu không nhƣ chúng ta ở đây, mùa 

hè quá nóng, mùa đông quá lạnh, không có. Thế giới Cực Lạc bốn mừa đều là 

634  Tập 572 



mùa xuân, vĩnh viễn là mùa xuân. Trong này đều có đạo lý, ở trƣớc chúng ta 

có nói đến. 

Thế giới Cực Lạc chỉ có hai hạng ngƣời, thứ nhất là thầy- Phật A Di Đà. 

Ngoài ra là học sinh. Mƣời phƣơng thế giới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

Bồ  Tát  cũng  là  học  sinh,  A  la  hán  cũng  là  học  sinh,  thiên  nhân  cũng  là  học 

sinh,  tam  đồ  ác  đạo  vãng  sanh  đều  là  học  sinh.  Học  sinh  có  nhiều  lớp  khác 

nhau, Bồ Tát là cao cấp, lớp lớn, đó là cõi thật báo trang nghiêm. Trung cấp là 

A la hán, cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Chúng ta vãng sanh là lớp nhỏ, cõi phàm 

thánh đồng cƣ. Tất cả đều là học sinh. 

Chƣa từng thấy, Phật chƣa từng nói thế giới Cực Lạc có tổ chức chính trị, 

không nghe nói. Không nghe nói có quốc vƣơng, cũng không có đại thần, cũng 

không có sĩ nông công thƣơng, không có, là trƣờng học thuần túy. Đến đó là đi 

học, tốt nghiệp sẽ thành Phật, thành Phật là đến mƣời phƣơng thế giới giáo hóa 

chúng  sanh  có  duyên,  đƣợc  đại  tự  tại.  Trong  mƣời  phƣơng  thế  giới,  cần  lấy 

thân gì để đƣợc độ liền hiện thân đó. Thân gì cũng có thể hiện đƣợc, nhƣ 32 

ứng thân của Bồ Tát Quan Âm. 

Chúng  ta  hiểu rõ  ràng  minh  bạch  thế  giới  này,  không  gian  hoạt  động  của 

thế  giới  này  là  biến  pháp  giới  hƣ  không giới,  quý vị  không  có  chƣớng ngại. 

Đến bất cứ cõi nƣớc Phật nào, Phật đều hoan hỷ, đều tôn trọng quý vị, vì sao 

vậy? Quý vị là học sinh của Phật A Di Đà, tất cả chƣ Phật đều tôn trọng Phật A 

Di Đà, chúng ta hƣởng tiếng thơm của Phật. Học sinh của Phật A Di Đà, đặc 

biệt ƣu đãi, đặc biệt tôn kính quý vị. Quý vị phải là đệ tử chơn chánh của Phật 

A Di Đà, không giả đƣợc. Chúng ta có thể gạt ngƣời, chứ không gạt đƣợc Phật 

Bồ Tát, không gạt đƣợc quỷ thần, nhất định bản thân phải tu thật. 

“Lại vì oai thần của Phật Di Đà gia trì, khiến thiện căn của hội chúng đều 

đƣợc tăng trƣởng. Nên gọi những ngƣời trong hội đều có thể cầu”, đúng là đệ 

tử nhà Phật có cầu tất ứng. 

Hội  sớ  nói:  “Những  ngƣời  này  đều  là  những  ngƣời  nguyện  hạnh  vãng 

sanh, đều có thể cầu, có thể thuận theo kinh Phật mà đạt đƣợc”. Tùy thuận kinh 

Phật chính là tùy thuận giáo huấn của Phật. Chúng ta hy vọng vãng sanh, hy 

vọng  thành  tựu  đại  nguyện  đại  hạnh  của  chúng  ta,  đến  thế  giới  Cực  Lạc, 

nguyện này sẽ viên mãn. 

Đoạn  sau  của  kinh  này  rất  quan  trọng.  Đoạn  sau  Đức  Phật  thùy  từ  dạy 

rằng: “Hiện tức thân tự thấy nghe, nên không thể sau khi Phật diệt độ, lại sanh 

nghi  hoặc  đối  với  Cực  Lạc  y  chánh  của  pháp  môn  Tịnh  độ”,  đây  là  câu  sau 

cùng: “không đƣợc sau khi Ta diệt độ lại sanh nghi hoặc”. Hiện này mọi ngƣời 

Tập 572  635 



ở trong hội lớn đều nhìn thấy, quý vị không hoài nghi. Sau khi Phật diệt độ, có 

hoài nghi chăng? Có số ít ngƣời, tuyệt đại đa số không hoài nghi, vì sao vậy? 

Vì  thiện  căn  sâu  dày.  Đặc  biệt  là  sanh  trên  mãnh  đất  này,  vì  sao  vậy?  Vì  tổ 

tông có nền giáo dục hay. 

Truyền  thống  dạy  học  thời  cổ  đại,  không  dạy  ngƣời  hoài  nghi,  khác  với 

ngƣời nƣớc ngoài, nƣớc ngoài từ mẫu giáo đã dạy hoài nghi. Tôi ở Mỹ rất lâu, 

mẫu giáo của Mỹ chính là nhƣ vậy. Chúng tôi thấy cháu của quản trƣởng Hàn, 

năm sáu tuổi đi học mẫu giáo đã dạy hoài nghi. Nhắc nhở chúng, xã hội này rất 

nhiều ngƣời xấu, không đƣợc tin ngƣời. Ngƣời ta sẽ lừa gạt, gian dối quý vị, từ 

nhỏ đã dạy nhƣ thế! 

Ngƣời phƣơng đông từ xƣa đến nay dạy, nhất định phải tin nhân nghĩa lễ 

trí  tín.  Tin  là  căn  bản  của  pháp  thế  xuất  thế  gian.  “Tin  là  mẹ  của  mọi  công 

đức”.  Từ  nhỏ  đã  dạy  chúng  ta  tin,  dạy  ta  không  vọng  ngữ,  không  đƣợc  gạt 

ngƣời,  phải  tin,  tin  tánh  ngƣời  vốn  thiện.  Học  Phật,  tin  vào  những  gì  Phật 

nói.“Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Ngƣời  học  Phật  điều  đầu  tiên  phải  tin, 

bản thân chúng ta vốn là Phật, nhƣ vậy mới thành Phật đƣợc. Nếu nhƣ không 

tin mình vốn là Phật, chắc chắn không thể thành Phật. 

Thế nên ngƣời đọc sách ngày xƣa đều tin thánh nhân, hiền nhân, quân tử. 

Đây là mục tiêu của ngƣời đọc sách, đồng nghĩa nói ba học vị này nhất định 

đạt đƣợc. Tinh tấn không giải đãi, quý vị có thể chứng đƣợc thánh nhân. Khi 

không  đạt  đƣợc  thánh  nhân,  chắc  chắn  có  thể  đạt  đƣợc  hiền  nhân.  Nên  con 

ngƣời phải lập chí, phải hƣớng lên trên cầu, cần phải lấy đƣợc học vị cao nhất. 

Đức Phật dạy chúng sanh, đều hy vọng chúng sanh thành Phật. Không phải nói 

quý vị thành Bồ Tát cũng tốt lắm rồi, đây không phải hoài bảo của Phật. Hoài 

bảo của ngài đích thực là hy vọng chúng ta chứng đƣợc quả Phật, đây mới gọi 

là đƣợc độ viên mãn. Chƣa thành Phật là chƣa viên mãn. 

Chúng ta hiểu đƣợc ý của Phật, biết đƣợc tâm lý của Phật, đời này chúng 

ta nhất định đặt mục tiêu ở chỗ thành Phật, đƣợc trợ duyên của thế giới Cực 

Lạc, đƣợc giáo huấn của Phật A Di Đà, không có ai không thành tựu. Bởi thế 

pháp môn Tịnh tông thật sự là cứu cánh viên mãn, đơn giản dễ dàng. Ngƣời 

ngƣời  có  thể  tu  học,  ngƣời  ngƣời  có  thể  thành  tựu.  Gặp  đƣợc  phải  biết  quý 

trọng nhân duyên này, không đƣợc bỏ lỡ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

636  Tập 572 



Tập 573 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:02.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 759, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ kinh 

văn. 

“Đƣơng  lai  chi  thế,  kinh  đạo  diệt  tận,  ngã  dĩ  từ  bi  ai  mẫn,  đặc  lƣu  thử 

kinh, chỉ trú bách tuế. Kỳ hữu chúng sanh, trực tƣ kinh giả, tùy ý sở nguyện, 

giai khả đắc độ”. 

Đoạn kinh văn này nói đến hai vấn đề: Thứ nhất là vì từ bi nên lƣu lại kinh 

này 100 năm, thứ hai là gặp đƣợc bộ kinh này. Đây là nói thời mạt pháp, gặp 

đƣợc bộ kinh này, tùy nguyện đƣợc độ. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Tƣơng lai khi kinh diệt, đại 

sƣ Thiện Đạo nói: mƣời ngàn năm Tam bảo diệt, kinh này trú 100 năm”. Đại 

sƣ Thiện Đạo là ngƣời thời nhà Đƣờng, tổ sƣ đời thứ hai của Tịnh độ. Sau đại 

sƣ Huệ Viễn, ngài là ngƣời có cống hiến lớn nhất cho Tịnh độ. Tổ sƣ của Tịnh 

độ tông khác với các Tông khác, chƣ vị tổ sƣ của các Tông khác đều là đời này 

truyền qua đời khác, cứ truyền nhƣ vậy. Tịnh độ tông là do dân chọn, không có 

tổ  sƣ.  Tổ  sƣ  do  đâu  mà  có?  Ngƣời  này  ở  trong  thời  đại  này  có  cống  hiến  vô 

cùng lớn lao cho  Tịnh độ tông, bản thân tu hành nhƣ pháp, hậu nhân tiến cử 

họ, trở thành nhất đại tổ sƣ của Tịnh tông. Nên sự phát triển của họ không nhƣ 

các Tông phái khác. Ngài Huệ Viễn là đời thứ nhất, từ ngài Huệ Viễn đến ngài 

Thiện Đạo thời gian rất dài, ở giữa không có, đến thời nhà Đƣờng mới có đời 

thứ hai. 

Quý vị xem, tổ sƣ các Tông phái khác truyền đến nay phải gần mấy mƣơi 

đời, phải có bảy tám mƣơi đời. Quý vị xem truyền thừa Tịnh tông mới có 13 

đời. Họ là do dân tuyển, không phải đƣơng thời tuyển. Là sau khi vị pháp sƣ 

này viên tịch, ngƣời đời sau tiến cử lên, nên rất công bình. Thực tế mà nói các 

vị Tổ sƣ này đều không có ý niệm làm tổ sƣ, ngƣời đời sau đặt họ lên vị trí tổ 

sƣ, phải hiểu đạo lý này. 

Trong truyền thuyết ngày xƣa, đại sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh. 

Chúng tôi giảng kinh ở Nhật bản, thăm dò những ngƣời xuất gia ở đó, họ nói 

có thuyết này, Nhật Bản vô cùng sùng bái Thiện Đạo đại sƣ. Khoảng vào thời 

Tập 573  637 



nhà Đƣờng, Nhật bản có rất nhiều ngƣời Xuất gia đến du học ở Trung quốc, 

ngƣời theo đại sƣ Thiện Đạo rất nhiều, và rất nhiều ngƣời theo đại sƣ Trí Giả 

tông Thiên thai, chiếm đa số. Nên tƣợng các tổ sƣ trong các ngôi chùa tại Nhật 

bản, đại sƣ Thiện Đạo và đại sƣ Trí Giả rất nhiều, hầu nhƣ khắp nơi đều có thể 

thấy. Ngƣời Nhật Bản cung kính tổ sƣ còn hơn cả Phật Bồ Tát, vì tổ sƣ là trực 

tiếp  truyền  thừa.  Tức  giống  nhƣ  ngƣời  xƣa  hiếu  thuận  cha  mẹ  vậy,  đƣơng 

nhiên vƣợt qua ông bà, ông bà cố, chắc chắn vƣợt qua, vì cha mẹ là ngƣời gần 

gũi họ nhất. Đây là tôn sƣ trọng đạo, là hiện tƣợng tốt, nên làm nhƣ vậy. 

Mƣời ngàn năm là nói mạt pháp, chánh pháp 1000 năm, tƣợng pháp 1000 

năm, mạt pháp mƣời ngàn năm. Trong này chứa đựng ý nghĩa rất thâm sâu, đó 

chính là thời kiếp vô lƣợng. Quá khứ vô lƣợng kiếp, vị lai cũng vô lƣợng kiếp, 

mƣời ngàn năm không phải là thời gian quá dài. Thực tế mà nói thì thời gian 

rất ngắn, rất ngắn trong đại vũ trụ. 

Con ngƣời nếu mất thân ngƣời, đời sau lại đƣợc thân ngƣời, e rằng không 

chỉ là mƣời ngàn năm, vì thân ngƣời khó đƣợc. Ý nghĩa chứa đựng trong này, 

chính là nói với chúng ta cơ hội khó gặp. Trong mƣời hai ngàn  năm gặp đƣợc 

Phật pháp, mƣời hai ngàn năm này trong đại vũ trụ là vô cùng ngắn ngủi, hiển 

thị ra Phật pháp khó nghe. Nếu không nắm chắc thời tiết nhân duyên này, bỏ lỡ 

qua đúng là đáng tiếc. Lần sau gặp lại, không biết là đời kiếp nào. Không phải 

mƣời ngàn năm, mƣời ngàn năm không dài, không biết là vấn đề của đời nào 

kiếp nào.Ý nghĩa này rất thâm sâu, chúng ta nhất định phải lãnh hội đƣợc, nhất 

định phải nắm bắt thời tiết nhân duyên này, không đƣợc để qua đi một cách 

uổng phí. 

Đại  sƣ  Thiện  Đạo  là  Phật  A  Di  Đà  tái  sanh,  câu  này  đƣợc  nói  ra  từ  kim 

khẩu của Phật Di Đà, chúng ta phải đặc biệt tôn trọng. 

“Đại  sƣ  Tịnh  Ảnh,  Đạo  Xƣớc,  Từ  Ân”,  Từ  Ân  chính  là  đại  sƣ  Khuy  Cơ. 

“Nghĩa  Tịch,  Pháp  Trú,  Vọng  Tây”,  Vọng  Tây  là  pháp  sƣ  ngƣời  Nhật  bản. 

“Các vị đại sƣ này đều giống nhau”, tƣ tƣởng của họ đều đồng với đại sƣ Thiện 

Đạo. Tịnh Ảnh Sớ nói: “Đời tƣơng lai khi kinh đạo diệt, tức là nói đến tƣơng 

lai  pháp  này  bị  diệt  tận”,  là  vấn  đề  pháp  diệt  tận.  “Chánh  pháp  của  Đức  Thế 

Tôn có 500 năm, tƣợng pháp 1000 năm, mạt pháp mƣời ngàn năm, tất cả đều 

qua, gọi là diệt tận”. 

Tịnh Ảnh là pháp sƣ Huệ Viễn, ngài Huệ Viễn này có tên hoàn toàn giống 

với sơ tổ Huệ Viễn, nhƣng hai ngƣời khác nhau, thời đại khác nhau. Sơ tổ Huệ 

Viễn  là  ngƣời  Đông  Tấn,  thời  đại  Nam  Bắc  Triều.  Pháp  sƣ  Huệ  Viễn  ngƣời 

thời  Tùy  Đƣờng,  nên  trong  nhà  Phật  gọi  ngài  là  tiểu  Huệ  Viễn.  Ngài  ở  chùa 

638  Tập 573 



Tịnh  Ảnh,  ngƣời  đời  sau  rất  tôn  kính  ngài, nên  không  gọi  tên  ngài  mà  gọi  là 

đại sƣ Tịnh Ảnh, xƣng hô ngài nhƣ vậy. 

Ngài có chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ, ý ngài nói trong chú giải giống với ý 

của đại sƣ Thiện Đạo. Đƣơng lai là tƣơng lai, “khi kinh đạo diệt”, kinh là kinh 

điển, đạo là pháp môn, pháp môn Tịnh độ này không còn. “Tức là nói đến việc 

tƣơng lai pháp diệt tận”, Phật pháp không phải mãi mãi truyền thừa ở thế gian 

này, có thời tiết nhân duyên. Mƣời hai ngàn năm sau, pháp vận của Phật không 

còn, càng về sau đƣơng nhiên pháp vận càng suy yếu. Chỉ có pháp môn này có 

thể  giúp  chúng  sanh  thành  tựu  trong  một  đời,  ngoài  pháp  môn  này  ra  đều 

không có thể. 

Hiện nay chúng ta nghe đƣợc rất nhiều ngƣời tham thiền niệm Phật A Di 

Đà, tu mật cũng niệm Phật A Di Đà. Nhƣ vậy là chính xác, đây đúng là có trí 

tuệ chân thật. 

Cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ,  ông  là  thƣợng  sƣ  của  Mật  tông,  ông  đƣợc  truyền 

thừa. Thời gian chúng tôi gặp nhau tuy không dài, nhƣng cũng gặp mặt nhiều 

lần. Khi ông còn tại thế, một năm ít nhất tôi gặp ông hai lần, có khi ba lần, nên 

lúc đó tôi thƣờng đến Bắc Kinh. Bắc Kinh còn có một ngƣời bạn cũ, là cƣ sĩ 

Triệu  Bộc  Sơ,  đồng  hƣơng.  Chúng  tôi  rất  hợp  nhau,  lần  đầu  tiên  gặp  nhau 

chúng tôi nói chuyện 4 tiếng rƣỡi đồng hồ, đó là đại hộ pháp của tôi. 

Trong  nƣớc  có  ba  vị hộ pháp,  xuất  gia  là  pháp  sƣ Danh  Sơn,  còn  có  một 

ngƣời Thiên chúa giáo, phó đại giáo chủ Phó Thiết Sơn. Ba ngƣời đều đã ra đi, 

ngƣời hộ pháp trong nƣớc đều không còn. Nên bây giờ có nhiều ngƣời hỏi tôi, 

vì sao không đến Bắc Kinh? Bạn cũ đều không còn, bản thân cũng đã già, niệm 

Phật vãng sanh quan trọng hơn, ngoài ra không quan trọng. 

Chánh pháp của Thế Tôn 500 năm, cũng có ngƣời nói 1000 năm, vì sao trở 

thành 500 năm? Trong kinh có nói: Tỳ  kheo ni Đạo  Ái Đạo xuất gia, chánh 

pháp giảm đi 500 năm. Nếu nói mƣời hai ngàn năm tức không bị giảm đi. Cho 

nên chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp chúng ta nên tuân thủ những gì trong 

Nhân Vƣơng Kinh nói, điều này nói rất có đạo lý. Gọi là chánh pháp phải có 

đủ  ba điều kiện: Ngƣời nói pháp, ngƣời tu hành, ngƣời chứng quả, có đủ  ba 

hạng  ngƣời  này  chính  là  chánh  pháp.  Có  ngƣời  nói  pháp,  có  ngƣời  tu  hành, 

không  có  chứng  quả,  đây  gọi  là  mạt  pháp.  Có  ngƣời  giảng  kinh,  không  có 

ngƣời  tu  hành,  không  có  ngƣời  chứng  quả,  đây  gọi  là  mạt  pháp.  Đến  ngƣời 

giảng kinh cũng không có, tức gọi là diệt pháp. 

Từ trên ý này, chúng ta hoàn toàn có thể hiểu đƣợc, đích thực có pháp vận, 

nên  nói  nhƣ  thế  nào?  Chúng  ta  sanh  vào  thời  đại  nào?  Trong  chánh  pháp  có 

Tập 573  639 



tƣợng  pháp,  có  mạt  pháp.  Trong  tƣợng  pháp  có  chánh  pháp,  có  mạt  pháp. 

Trong mạt pháp cũng có chánh pháp, cũng có tƣợng pháp. Hoàn toàn xem bản 

thân ta, điều này có thể nói đƣợc. Trong kinh điển có căn cứ lý luận, đó chính 

là “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. 

Chúng ta nhớ Phật, muốn đến thế giới Cực Lạc để thân cận Phật A Di Đà. 

Đây  chính  là  chánh  pháp,  đây  là  trong  mạt  pháp  có  chánh  pháp.  Nếu  chỉ  có 

hình dáng của Phật giáo, đây là hình thức. Kinh cũng không giảng, dạy cũng 

không học, đó chính là diệt pháp, diệt pháp trong thời mạt pháp. Do đây có thể 

thấy, hoàn toàn tại con ngƣời. Đạo lý này nói rất hay. Tất cả đều là quá khứ, 

đây gọi là diệt tận. 

Nhƣng  căn  cứ  Pháp  Trú  Ký  của  đại  sƣ  Cảnh  Hƣng,  lại  có  một  cách  nói 

khác. “Trong Pháp Trú Ký là là chỉ sau bảy mƣời ngàn năm của kiếp tăng”, 

thời  gian  này  rất  dài,  đó  không  chỉ  là  mƣời  hai  ngàn  năm.  Pháp  Trú  Ký  nói: 

“Tuổi thọ  con ngƣời ngắn nhất là  mƣời tuổi”. Đây là nói kiếp, Phật nói tiểu 

kiếp,  tiểu  kiếp  tính  nhƣ  thế  nào?  Khi  thọ  mạng  của  con  ngƣời  dài  nhất,  thọ 

mạng  dài  nhất  của  con  ngƣời  là  tám  vạn  bốn  ngàn  tuổi.  Mỗi  trăm  năm  giảm 

một tuổi, giảm đến 10 tuổi là tuổi thọ ngắn nhất của con ngƣời, giảm đến mƣời 

tuổi.  Từ thọ  mạng  mƣời tuổi lại tăng lên, 100 năm thêm  một  tuổi, thêm  đến 

tám vạn bốn ngàn tuổi. Một tăng một giảm này gọi là một tiểu kiếp, thời gian 

một tiểu kiếp dài nhƣ vậy. 20 tiểu kiếp là một trung kiếp, bốn trung kiếp là một 

đại kiếp, có cách nói nhƣ vậy. Tuổi thọ con ngƣời dài chắc chắn là phƣớc báo 

lớn,  là  đạo  lý  nhất  định.  Tuổi  thọ  ngắn,  phƣớc  báo  sẽ  kém,  không  có  phƣớc, 

tạo tội nghiệp nhiều. 

Khi Đức Thế Tôn xuất thế là tuổi thọ con ngƣời trong thời kiếp giảm. Quý 

vị xem, đây là nói kiếp tăng, kiếp giảm. Thọ mạng bình quân của con ngƣời là 

100 tuổi. Đức Thế Tôn đã diệt độ 3000 năm, 100 năm giảm  một tuổi,  tức đã 

giảm 30 tuổi. Nên thế giới hiện nay thọ mạng con ngƣời, thông thƣờng nói thọ 

mạng 70 tuổi, 70 tuổi trong kiếp giảm. Nên ngƣời xƣa nói: “nhân sinh thất thập 

cổ lai hy”. 

100 năm giảm một tuổi, khi giảm đến mƣời tuổi, “kiếp đao kinh khởi dậy, 

tàn sát lẫn nhau, lúc này Phật pháp tạm diệt. Sau khi tăng đến 100 tuổi, 16 đại 

A la hán và các quyến thuộc trở lại làm ngƣời, tuyên dƣơng nói rõ chánh pháp 

vô thƣợng, độ vô lƣợng chúng”, đây đều có căn cứ. Khi tuổi thọ của con ngƣời 

còn 10 tuổi, tạo tội nghiệp nặng, kiếp đao binh khởi lên, tàn sát lẫn nhau. 

“Phật  pháp  tạm  diệt”,  lúc  này  Phật  pháp  không  còn.  Nhƣng  sau  khi  tăng 

đến 100 tuổi, 100 tuổi là mƣời ngàn năm. 100 năm là một tuổi, 1000 năm 10 

640  Tập 573 



tuổi, mƣời ngàn năm, mƣời ngàn năm 100 tuổi. Khi tăng đến mƣời ngàn năm, 

có 16 đại A la hán và quyến thuộc của họ. Quyến thuộc chính là những học 

sinh của họ. Ở đây là đại  A la hán,  nếu là đại thừa A  la hán, đó chính là địa 

thƣợng Bồ Tát. 

Họ vào trong loài ngƣời, “xƣng dƣơng nói rõ chánh pháp vô thƣợng, độ vô 

lƣợng chúng. Thậm chí khi ngƣời ở châu này thọ sáu mƣơi ngàn tuổi, chánh 

pháp vô thƣợng lƣu hành thế gian, cháy mãi không ngừng. Đến bảy mƣơi ngàn 

tuổi, Tân Đầu Lô tôn giả- đây là học trò của Đức Thế Tôn -16 đại A la hán và 

các quyến thuộc, cùng một lúc đều nhập vào Vô dƣ niết bàn”, những ngƣời này 

đều diệt độ. 

Tôn giả Tân Đầu Lô hiện nay vẫn ở thế gian, Đức Thế Tôn không cho phép 

ngài  diệt  độ.  Nhân  gian  tu  phƣớc,  ăn  chay  tu  phƣớc,  không  có  thánh  hiền  để 

ứng cúng, phƣớc của họ sẽ rất mỏng. Ai đến ứng cúng? Thế Tôn đã diệt độ, 

những vị đại đệ tử của Thế Tôn đều diệt độ, chỉ lƣu lại một ngƣời, chính là tôn 

giả Tân Đầu Lô. 

“Trai chủ lấy tâm  chân thành cúng  dƣờng Tam  bảo, tu phƣớc”, ngài nhất 

định sẽ đến, ngài hóa thân đến, phải xem thành tâm của trai chủ. Chân là chí 

thành, không có tƣ tâm, vì chánh pháp cửu trú, vì lợi ích chúng sanh, A la hán 

sẽ đến ứng cúng, cho nên thƣờng trú ở thế gian. 

Còn có một ngƣời cũng trú ở thế gian, là Tôn giả Ca Diếp, ở núi Kê Túc 

Vân Nam. Ngài cũng không diệt độ, sứ mạng của ngài là truyền pháp, đợi Bồ 

Tát Di Lặc hạ sanh xuống thế gian, đem y bát của Thế Tôn truyền cho Di Lặc. 

Ngài phải đợi Bồ Tát Di Lặc hạ sanh, thị hiện thành Phật ở cõi Ta bà này. Thời 

gian đó bao lâu? Bồ Tát Di Lặc  ở  Trời đâu suất, thọ  mạng cõi trời này,  một 

ngày  ở  cõi  trời  Đâu  suất  bằng  400  năm  ở  nhân  gian,  thời  gian  khác  nhau  rất 

lớn. Thọ mạng của họ là 4000 tuổi, một năm cũng là 365 ngày. 4000 tuổi, quý 

vị  thử  tính  sẽ  biết,  khoảng  56  ức  bảy  ngàn  vạn  năm,  Bồ  Tát  Di  Lặc  mới  hạ 

sanh. Hiện nay có rất nhiều ngƣời tuyên truyền nói, Bồ Tát Di Lặc đã hạ sanh, 

đó là lời đồn chứ không phải thật. Bởi vậy Tôn giả Ca Diếp phải đợi thời gian 

rất dài, cũng để cho ngƣời thế gian tạo phƣớc điền, ngài trú ở nhân gian, vì sao 

không  xuất  hiện  giảng  kinh  thuyết  pháp,  giáo  hóa  chúng  sanh?  Đây  chính  là 

trong  Phật  giáo  đại  thừa  thƣờng  nói,  Phật  không  độ  ngƣời  không  có  duyên. 

Không phải Phật Bồ Tát không từ bi, là do chúng sanh không có duyên. Vì sao 

gọi  là  không  có  duyên?  Chúng  sanh  không  tin.  Nếu  ngài  xuất  hiện,  tôi  nghĩ 

Tôn giả Ca Diếp sẽ gặp rất nhiều rắc rối, vì sao vậy? Vì mỗi ngƣời đều đến lạy 

ngài,  chắc  ngƣời  lên  núi  Kê  Túc  rất  đông,  ngài  còn  có  thể  sống  đƣợc  những 

Tập 573  641 



ngày tháng thanh tịnh ƣ? Điều này chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Một số 

ngƣời cảm thấy kỳ lạ, vì thọ mạng của con ngƣời không sống đến 100 tuổi, vậy 

mà ngài sống hơn 3000 năm, tức đã trở thành quái nhân. Ngƣời thế gian về mặt 

nhân tình không thừa nhận ngài, cho nên chỉ có ngƣời đặc biệt có nhân duyên, 

ngẫu nhiên thị hiện chốc lát. 

Cảnh Hƣng nói: “Khi thọ mạng con ngƣời bảy mƣơi ngàn tuổi, chánh pháp 

vô thƣợng mới hoàn toàn đoạn diệt, nên gọi là kinh đạo diệt tận”. 

Hai  cách  nói  trên,  mỗi  thuyết  đều  căn  cứ  vào  một  nghĩa,  đều  có  căn  cứ. 

Khoa phán của Đại sƣ Vọng Tây nói, đại sƣ Vọng Tây là một vị tổ sƣ của Nhật 

bản. “Đại sƣ Thiện Đạo, Di Đà thùy tích”, là Phật A Di Đà tái sanh. Từ Ân- Bồ 

Tát  Quán  Âm  hóa  thân  đến,  là  đại  sƣ  Khuy  Cơ.  Đại  sƣ  Khuy  Cơ  là  Bồ  Tát 

Quán Thế Âm tái sanh. “Những gì hiểu đƣợc không ít, lấy nó làm bằng cứ”, ý 

của đại sƣ Vọng Tây là nên tuân thủ cách nói của đại sƣ Thiện đạo, đây chính 

Phật A Di Đà nói. Căn cứ ý của ngài Vọng Tây, chú thích kinh văn này, nên 

theo lời dạy của đại sƣ Thiện Đạo, thuyết này rất thâm sâu.  Chú giải này của 

Hoàng Niệm Tổ là tập chú. 

Quý vị xem cách nói khác nhau, ông đem tất cả viết vào đây, lựa chọn sau 

cùng rốt cuộc chúng ta y cứ vào đâu? Vẫn là nƣơng vào ý của các bậc cổ đức, 

bản thân không dám kết luận, vẫn dùng của các bậc cổ đức. Chú giải này quá 

hay,  hàng  hậu  nhân  chúng  ta  cần  phải  học  tập.  Nói  thật  ngƣời  hiện  nay,  chú 

kinh tốt nhất áp dụng phƣơng pháp của Hoàng Niệm tổ. Tập chú giải kinh luận 

của các bậc tổ sƣ, mới có thể lấy niềm tin cho ngƣời khác. Bản thân chúng ta 

tu hành chƣa đủ, chỉ có sƣu tập kinh văn, sƣu tập tƣ tƣởng của các bậc cổ đức, 

mọi  ngƣời  mới  có  thể  tin  đƣợc.  Đây  là  mở  ra  một  trƣờng  hợp  chú  kinh.  Tập 

chú ngày xƣa có, không phải không có, nhƣng ít. Trong này dẫn chứng hơn 80 

loại kinh luận, 101 loại chú giải của các bậc tổ sƣ, còn có 9 loại chú giải của 

các tổ sƣ Hàn quốc, Nhật bản. Tổng cộng có 193 loại, nên đây là tập đại thành 

chú giải. Chúng ta đọc bộ chú giải này, chính là đọc đƣợc 193 loại kinh luận và 

chú sớ của chƣ vị tổ sƣ. Đích thực nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Một là 

tất cả, tất cả là  một”. Đọc cuốn chú giải này là đọc đƣợc tất cả kinh điển đại 

thừa tiểu thừa, hiển giáo mật giáo. 

Câu sau cùng của Hoàng Niệm Tổ, cách nói này rất thâm sâu, chúng ta y 

theo tƣ tƣởng của đại sƣ Thiện Đạo, nhƣ vậy là chính xác. 

“Đặc  biệt  lƣu  lại  kinh  này,  Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  Phật  dùng  từ  bi  lân  mẫn 

chúng sanh, nên sau khi pháp diệt, lƣu lại duy nhất kinh này thêm 100 năm để 

tế độ”. Tế là từ bi tế thế, độ thoát chúng sanh. Trong kinh này khai thị về Tịnh 

642  Tập 573 



độ, khiến ngƣời cầu vãng sanh, nên đặc biệt lƣu lại. Nghĩa là phƣơng pháp này 

đơn  giản,  dễ  dàng,  ổn  định,  nhanh  chóng.  Chỉ  cần  quý  vị  tin,  có  thể  lý  giải 

quan hệ không lớn, quan trọng là tin thật, nguyện thiết, chính là hai điều kiện 

này,  tôi  tin  thật  sự,  tôi  bằng  lòng  đến  thế  giới  Cực  Lạc.    Hai  điều  kiện  này, 

trong  Yếu  Giải  đại  sƣ  Ngẫu  Ích  gọi là  tâm  bồ  đề  vô  thƣợng.  Tin  thật,  không 

chút hoài nghi, bằng lòng vãng sanh, đây chính là phát tâm vô thƣợng bồ đề. 

Đối với tƣ tƣởng của đại sƣ Ngẫu Ích, đại sƣ Ấn Quang tán thán đến tột đỉnh: 

Mặc  dù  cổ  Phật  tái  sanh để  viết  chú  giải  cho  Kinh  A Di  Đà,  cũng  không  thể 

hơn đƣợc bản này. 

Đại sƣ Ngẫu Ích là ai? Thân phận chƣa bộc lộ chúng ta không biết. Trong 

tƣởng tƣợng, nếu ngài không phải Phật A Di Đà tái sanh, chắc chắn là Quán 

Âm Bồ Tát hoặc Đại Thế Chí. Không phải chƣ vị Bồ Tát này không nói đƣợc 

nhƣ thế. Chúng ta phải tin, chúng ta đúng là có phƣớc báo, 100 năm gần đây có 

lỗi với tổ tông, đúng là đại bất hiếu. Mặc dù là có lỗi, nhƣng tổ tông vẫn yêu 

thƣơng bảo vệ con cháu, con cháu phạm lỗi lầm lớn đến mấy họ cũng có thể 

tha thứ, đây là đạo lý tất nhiên.       Ngƣời đồng với tâm này, tâm đồng với lý 

này, sẽ có Phật Bồ Tát đặc biệt quan tâm đến mảnh đất này, đặc biệt quan tâm 

đến những chúng sanh này, đều là đời sau của tổ  tông. Vì sao  phạm lỗi lầm 

này, bất hiếu bất kính, đại bất hiếu, đại bất kính, vì sao vậy? Cũng không thể 

trách những ngƣời bây giờ, nên trách ai? Mở đầu bất hiếu bất kính này do ai 

gây ra? Thái hậu Từ Hy, món nợ này phải tính nơi bà ta. Bà là ngƣời dẫn đầu 

phá hoại nếp sống của chúng ta.  Từ lúc mở nƣớc, các bậc đế vƣơng thời nhà 

Thanh đều quy y Tam bảo, vô cùng tôn kính Tam bảo, các bậc cao tăng đại 

đức đƣợc phong làm quốc sƣ. Chỉ đến bà, tự xƣng là lão Phật gia, Phật Bồ Tát 

đều thấp hơn một bậc, vì bà là lão Phật gia. Trên sao dƣới vậy, ngƣời lãnh đạo 

khinh mạn Phật Bồ Tát, khiến tín tâm của ngƣời bên dƣới đối với thánh hiền, 

Phật Bồ Tát dần dần suy yếu.  Từ Hy đến cuối thời nhà Thanh, ảnh hƣởng của 

bà cũng gần 100 năm, bà đã phá hoại nếp sống này. Nên thời đại của bà còn có 

nói,  nhƣng  ít  ngƣời  chân  tu,  ngƣời  chứng  quả  không  có.  Đến  đầu  năm  dân 

quốc, sau khi nhà Thanh mất nƣớc, ngƣời nói cũng không có. 

Lúc  chúng  tôi  học  Phật,  60  năm  trƣớc,  điểm  xem  những  pháp  sƣ  hoằng 

pháp, giảng kinh dạy học trên cả nƣớc, không  quá  mƣời ngƣời_một nơi rộng 

lớn  nhƣ  Trung  quốc.  Hơn  nữa  không  phải  giảng  mỗi  ngày,  lúc  giảng  lúc 

không, một năm giảng khoảng một hai tháng là nhiều. Đến nay hầu nhƣ không 

có ai giảng. 

Tập 573  643 



Theo tƣ tƣởng trong Nhân Vƣơng Kinh: không có ngƣời nói, pháp sẽ diệt. 

Chúng ta ngày nay, thực tế mà nói cũng là thấy đƣợc chân tƣớng sự thật. Đây 

không phải là tôi nhận ra, đại sƣ Chƣơng Gia nhận ra đƣợc. Tôi theo học với 

đại sƣ ba năm, ông khuyên tôi xuất gia, theo gƣơng Đức Thế Tôn. Lúc đó tôi 

không hiểu là ý gì, sau khi đại sƣ viên tịch, tôi dần dần lãnh hội đƣợc. Tôi nghĩ 

những điều đại sƣ nói rất có đạo lý, tôi có thể xuất gia, không có gì vƣớng bận, 

vì sao? Chỉ một mình ở Đài  Loan, cho nên y theo lời dạy của đại sƣ, lựa chọn 

con đƣờng này. 

Cuốn sách đầu tiên là Thích Ca Phổ, là cuốn sách đại sƣ chỉ định cho tôi 

đọc, đó là truyện ký của Đức Phật. Sau khi xem xong mới nhận thức và hiểu rõ 

về Đức Thế Tôn, ngài là ngƣời nhƣ thế nào? Nói nhƣ cách nói hiện nay, ngài là 

một nhà giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên. Từ hành nghi một đời của ngài để 

xem,  từ  công  tác  một  đời  của  ngài  để  xem,  ngài  là  một  ngƣời  làm  công  tác 

nghĩa  vụ  của giáo  dục văn  hóa  đa nguyên,  suốt đời  dạy  học.  Nên  ngài là  sƣ 

đạo, là thầy giáo, ngƣời thầy rất có trách nhiệm, lại không thu học phí.  Thái độ 

dạy  học  giống  nhƣ  Khổng  Tử  vậy,  dạy  bất  cứ  ai,  không  phân  biệt  quốc  tịch, 

không  phân  biệt  chủng  tộc,  không  phân  biệt  tôn  giáo  tín  ngƣỡng.  Chỉ  cần  ta 

chịu  học,  ngài  đều  dạy,  dạy  rất  siêng  năng.  Trong  kinh  điển  chúng  ta  thấy, 

trong hàng đệ tử của ngài có Bà la môn giáo. Trong Kinh Hoa Nghiêm có biến 

hành ngoại đạo, đó đều là truyền nhân, là tôn giáo sƣ trong Tôn giáo, nhƣng họ 

đều là học trò của Đức Phật. 

Đức Phật không dạy họ thay đổi tín ngƣỡng, nhƣ trƣờng học vậy. Quý vị 

đến học, bất luận tôn giáo nào cũng không sao. Bởi thế chúng ta khẳng định 

Phật giáo là giáo dục, Phật giáo là dạy học. Ngài làm tấm gƣơng tốt nhất cho 

chúng ta, suốt đời dạy học. Trong kinh không thấy nói Đức Thế Tôn có nghĩ 

phép  ngày  nào,  không  có.  Từ  những  điều  này  chúng  ta  cũng  lãnh  hội  đƣợc, 

thân thể Đức Phật mạnh khỏe, đúng là thân kim cang bất hoại. 

Phƣơng thức sinh hoạt của ngài, chúng ta không theo kịp, một ngày chúng 

ta cũng không chịu nổi. Đêm về ở ngoài trời, ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một 

bữa, thân thể yếu ốm không đƣợc. Tuổi trẻ còn chịu đƣợc, lúc ngài viên tịch đã 

79 tuổi, trên 70 tuổi vẫn sống cuộc sống nhƣ vậy. Không nói trên 70 tuổi ngài 

sống  trong  nhà,  không  có,  lúc  viên  tịch  ngài  ở  trong  rừng,  không  ở  trong 

phòng.  Đây  đều  là  làm  gƣơng  cho  chúng  ta,  trong  này  bao  hàm  ý  nghĩa  rất 

thâm sâu. 

Bởi vậy chúng ta cần lấy ngài làm gƣơng, phải học tập theo ngài. Mỗi ngày 

ngài  giảng  kinh  không  chỉ  bốn  tiếng,  chúng  ta  thua  xa,  ngài  không  hề  nghỉ 

644  Tập 573 



ngơi. Một ngƣời đến cũng dạy, hai ngƣời đến cũng dạy, ngƣời nhiều hay ít đều 

không sao. Ngài cũng không mở lớp chính thức, đến lúc nào dạy lúc đó. Muốn 

học nhiều thì ở thêm vài ngày, học một hai ngày thấy đủ rồi vậy thì ra đi. Đúng 

là không cự tuyệt ngƣời đến, không lƣu giữ ngƣời đi. Chúng ta phải hiểu đƣợc 

điều này, việc làm của ngài đáng để hàng hậu nhân chúng ta học tập. 

“Chỉ lƣu lại duy nhất kinh này”, bộ kinh này đặc biệt quan trọng, Đức Thế 

Tôn khi tại thế nhiều lần tuyên thuyết. Lƣu lại những Kinh Đại Tạng này, trong 

đời Đức Phật chỉ nói một lần, không lặp lại. Duy nhất bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

đích thực là tuyên thuyết nhiều lần, không chỉ một lần. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ lƣu truyền đến Trung quốc từ sớm, đặc biệt có nhân 

duyên với Trung quốc, truyền đến Trung quốc sớm nhất. Ngài An Thế Cao có 

bản dịch, đáng tiếc bản này đã thất truyền. Từ nhà Hán đến nhà Tống, thời gian 

800  năm  phiên  dịch  12  lần.  Trong  Đại  Tạng  Kinh  có  đề  mục  của  kinh  này, 

nhƣng kinh không còn. Thất truyền bảy loại, còn lại năm loại. Từ trong năm 

loại  lƣu  lại  này,  chúng  ta  nhận  ra  không  phải  giảng  một  lần.  Trong  kinh  này 

phần quan trọng nhất chính là nguyện, nguyện do Phật A Di Đà phát.      Có 

hai bản là 48 nguyện, hai bản khác là 24 nguyện, bản dịch thời nhà Tống là 36 

nguyện. Bất luận dịch nhƣ thế nào, chắc chắn không phải do dịch sai. Vì sao có 

sự  khác  biệt  lớn  đến  thế?  Nên  các  bậc  cổ  đức  nghĩ  rằng,  ít  nhất  phải  tuyên 

giảng ba lần, không giống nhau, mới có khác biệt lớn nhƣ vậy. 

Kinh  điển  tiếng  Phạn  truyền  đến  từ  Ấn  độ,  không  phải  chỉ  một  bản.  Còn 

bảy bản thất truyền không thấy đƣợc, nếu thấy đƣợc có thể càng nhiều. Nên tổ 

sƣ đại đức chắc chắn rằng, ít nhất là ba lần, hoặc trên ba lần, chứng minh rằng 

kinh này vô cùng quan trọng, xƣa nay chƣa từng có. Trong kinh này lại có một 

đoạn kinh văn: “Đặc biệt lƣu lại kinh này trú thế 100 năm”. Câu này hoàn toàn 

tƣơng đồng với trong Kinh Pháp Diệt Tận. Đức Phật nói tƣơng lai Phật pháp 

diệt tận, kinh diệt đầu tiên là Kinh Lăng Nghiêm, sau cùng là Kinh Vô Lƣợng 

Thọ.  Sau  khi  các  kinh  điển  diệt  hết,  sau  cùng  mới  đến  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ. 

Đều có thể tìm đƣợc ấn chứng. 

Vì pháp môn Tịnh độ nói trong kinh này “khiến ngƣời cầu sanh, dạy ngƣời, 

khuyên ngƣời phải cầu sanh thế giới Cực Lạc ngay trong đời này”, giới thiệu 

về thế giới Cực Lạc  một cách rất tƣờng tận. Đặc biệt lƣu lại bộ kinh này, bộ 

kinh này là kinh điển viên mãn, có thể giúp chúng ta thành tựu. 

“Kinh  Đại  Niết  Bàn  hiển  thị  Phật  tánh,  thánh  nhân  ẩn  trƣớc,  gọi  là  diệt 

trƣớc”. Đây là nói đến Kinh Đại Bát Niết Bàn, thánh nhân ẩn trƣớc, ẩn chính là 

diệt độ, tức là ý này. “Kinh này dạy ngƣời chán khổ cầu vui, cứu giúp ngƣời 

Tập 573  645 



phàm,  gọi  là  hậu  diệt”.  Nghĩa  là  nói  Phật  pháp  trú  thế,  những  gì  diệt  trƣớc, 

những gì diệt sau, cũng là dần dần bị đào thải, vì sao bị đào thải? Không khế 

cơ, những kinh điển đại thừa này khế lý không khế cơ, càng về sau căn cơ càng 

kém. Từ đâu để thấy đƣợc? Mất niềm tin, không tin nữa. Ngƣời bây giờ không 

có tín tâm, muốn khôi phục niềm tin của họ, vấn đề này quá khó, mà “tin là mẹ 

của mọi công đức”. 

Trong pháp thế gian, nhân lễ nghĩa trí tín trong truyền thống xƣa, tín là gì? 

Tín là giới hạn thấp nhất của truyền thống văn hóa, là giới hạn sau cùng. Nếu 

mất niềm tin, truyền thống văn hóa sẽ bị diệt- Nhân lễ nghĩa trí tín. Khôi phục 

tín tâm này là vấn đề nan giải, cho nên trong Phật pháp đại thừa nói: Phật độ 

ngƣời  có  duyên.  Câu  này  đã  nói  đến  tận  cùng.  Thế  nào  là  ngƣời  có  duyên? 

Ngƣời có tín tâm, tín tâm này chắc chắn trong đời quá khứ đã từng học. Nếu 

trong đời quá khứ không có nền tảng sâu dày, ta gặp đƣợc làm sao có thể tin? 

Bởi vậy nói không tin, rất khó tin, đây là hiện tƣợng rất bình thƣờng. Chúng ta 

thấy đƣợc, nghe đƣợc, chẳng có gì kỳ lạ. Biết đƣợc quý vị có thể tin, có thể lý 

giải, có thể hiểu, nhất định trong đời quá khứ có thiện căn sâu dày. Thiện căn 

này tuyệt đối không phải một đời một kiếp có thể học đƣợc. 

Nhƣ trong Kinh Kim Cang nói, quý vị có thể tin đại thừa, kinh điển nói rất 

hay, tuyệt đối không phải trồng thiện căn một đời, hai đời, ba bốn năm đời, mà 

là gì? Từ vô lƣợng kiếp chúng ta trồng thiện căn với Chƣ Phật, mới có thể tin 

đƣợc. 

Ngƣời có chánh tín này, khi gặp đƣợc nhất định phải biết thƣơng mình, vì 

sao vậy? Có căn cơ tốt nhƣ vậy, trong đời này ta có thể vƣợt thoát luân hồi lục 

đạo, có thể  vãng sanh thế  giới Cực  Lạc,  chứng đại viên  mãn ngay  trong đời 

này, quý vị phải có lòng tin nhƣ vậy. Cần phải nắm bắt cơ hội này, đừng bỏ lỡ. 

Nhƣ  vậy  trong  đời  này  sẽ  thành  tựu,  sẽ  viên  mãn,  giải  thoát.  Đây  là  một  sự 

may mắn biết bao. Do đó chúng ta không còn lƣu luyến đối với tất cả pháp thế 

xuất thế gian, tôi chỉ theo pháp môn này, chỉ đi con đƣờng này, chắc chắn sẽ 

thành công. 

Đức Thế Tôn đã chứng minh cho chúng ta, Phật Di Đà đã chứng minh cho 

chúng ta, tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng chứng minh cho chúng 

ta. Nhƣ vậy còn có thể hoài nghi ƣ? Nên dạy chúng ta chán khổ cầu vui, đây là 

những gì ngƣời thế gian mong cầu. Chúng ta học Phật, đời đời kiếp kiếp nhƣng 

không  vãng  sanh  đƣợc,  khuyết  điểm  cũng  là  do  đây.  Chúng  ta  vui  trong  sự 

khổ, mà tƣởng là vui thật, không biết luân hồi khổ, không biết tam đồ là khổ. 

646  Tập 573 



Nên chúng ta lơ là đối với giáo huấn của Phật, không biết sơ suất bao nhiêu 

lần. Đời này không đƣợc tiếp tục nhƣ thế, nhất định phải nắm bắt. 

“Cứu phàm trọng yếu”, pháp môn này, bộ kinh này quan trọng nhất để cứu 

tế hàng phàm phu, cho nên Đức Phật dùng oai thần gia trì, khiến nó diệt độ sau 

cùng. 

“Sớ  nói  kinh  này  dạy  ngƣời  niệm  Phật  vãng  sanh,  nên  chỉ  lƣu  lại  kinh 

này, 100 năm sau cùng cứu độ chúng sanh. Đối với Kinh Đại Niết Bàn và Kinh 

Thủ Lăng Nghiêm- đây là kinh diệt độ sớm nhất- Hiển thị  mỗi ngƣời đều có 

Phật tánh, và giáo pháp thậm thâm trong thánh giáo. Đời  mạt thế về sau, căn 

tánh chúng sanh hạ liệt, không ai hiểu đƣợc, nên diệt độ trƣớc”, đã nói ra điều 

này. Nghĩa lý của kinh điển quá thâm sâu, không khế cơ nữa. Hiện nay không 

có ngƣời căn cơ sắc bén, họ không tin, họ cũng không học pháp môn này, cho 

nên kinh này diệt trƣớc. 

Năm 1977, hơn 30 năm trƣớc, lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng Kinh 

Lăng  Nghiêm.  Lúc  đó  HongKong  có  pháp  sƣ  Hải  Nhân,  suốt  đời  chuyên 

nghiên  cứu  Kinh  Lăng  Nghiêm,  chuyên  gia  Lăng  Nghiêm.  Ông  chỉ  có  sáu 

ngƣời  đệ  tử,  điều  kiện  ông  thu  nhận  đệ  tử  rất  khắt  khe.  Đệ  tử  cần  phải  học 

thuộc Kinh Lăng Nghiêm, còn thuộc chú giải, cả kinh lẫn chú đều phải thuộc, 

mới có thể làm đệ tử ông, không đƣợc nhƣ vậy ông không nhận. Nên suốt đời 

ông chỉ đƣợc 6 vị đệ tử. Trong sáu vị đệ tử này, pháp sƣ Đại Quang giao tình 

với  tôi  rất  tốt,  ông  ta  lớn  hơn  tôi  khoảng  năm  sáu  tuổi,  đều  không  còn.  Ông 

thuộc  Kinh  Lăng  Nghiêm  và  chú  giải  rất  thú  vị,  ông  học  Văn  Cú  của  đại  sƣ 

Ngẫu  Ích_Lăng  Nghiêm  Kinh  Văn  Cú.  Đến  kinh  văn  hay  Văn  Cú  đều  thuộc 

hết. Vì thông thƣờng học Lăng Nghiêm đa phần đều học Trƣờng Thủy Sớ_Sớ 

của pháp sƣ Trƣờng Thủy thời nhà Tống. Hoặc mới hơn một chút, là chú giải 

của đại sƣ Giao Quang thời nhà Minh, đa số đều học hai bản này, rất ít ngƣời 

học Văn Cú của đại sƣ Ngẫu Ích. Vậy mà ông lại chọn Lăng Nghiêm Kinh Văn 

Cú của đại sƣ Ngẫu Ích. 

Lúc đó chúng tôi cũng coi là hàng sơ học, tuổi trẻ, cũng giảng Kinh Lăng 

Nghiêm, đến gặp hòa thƣợng. Lúc đó hòa thƣợng trên 90 tuổi, vô cùng hoan 

hỷ, khi gặp mặt rất hoan hỷ, giảng cho tôi nghe về đạo ý Lăng Nghiêm. 

Lăng  Nghiêm  là  bộ  kinh  khai  trí  tuệ,  rất  nổi  tiếng  trong  kinh  điển  Phật 


giáo, gọi là Pháp Hoa thành Phật, Lăng Nghiêm khai tuệ. Khi Pháp Hoa nói về 

thành  Phật,  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  về  khai  ngộ.  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  phản 

văn văn tự tánh, tánh thành vô thƣợng đạo. Thiền và Mật đều vô cùng coi trọng 

Tập 573  647 



bộ kinh này. Thật ra Lăng Nghiêm hiển thị hai pháp môn đặc biệt, không phải 

một. 

Chƣơng Quán Thế Âm Bồ Tát Nhĩ Thông Viên rất rõ ràng, ai cũng có thể 

thấy  đƣợc.  Ngoài  ra  là  chƣơng  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông, 

chƣơng này không dễ nhận ra, vì nó đƣợc đặt ở sau cùng. 25 vị Bồ Tát, vị sau 

cùng là Bồ Tát Di Lặc. Trƣớc Bồ Tát Di Lặc là Bồ Tát Đại Thế Chí, nên Bồ 

Tát Đại Thế Chí đặt ở thứ 24, Bồ Tát Di Lặc thứ 25. Quý vị xem, vị trí hai ngài 

bị thay đổi, Bồ Tát Đại Thế Chí đặt ở sau cùng. Bồ Tát Di Lặc, hai ngài thay 

đổi vị trí. Thay đổi nhƣ vậy, tƣợng trƣng điều gì? Pháp môn đặc biệt, nó không 

phải là pháp môn bình thƣờng. Pháp môn bình thƣờng là sắp xếp theo thứ tự, 

sắp xếp đặc biệt chính là pháp môn đặc biệt. Bởi thế có hai pháp môn đặc biệt, 

một số ngƣời đều không nhận ra điều này, quá sơ ý. 

Thật  ra  lúc  tôi  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm,  cũng  không  nhận  ra,  cũng  là 

nghiêng về Bồ Tát Quán Thế Âm. Tôi làm sao phát hiện đƣợc pháp môn của 

Bồ Tát Đại Thế Chí? Là một vị pháp sƣ ngƣời Nhật khi ở Đài Loan, lần đầu 

tiên chùa Lâm Tế truyền giới. Lúc đó tôi đã xuất gia, đang làm thƣ ký cho giới 

đàn. Có bốn học sinh của Đại học Đài Loan, họ đều là sinh viên sắp tốt nghiệp, 

sinh viên năm thứ tƣ. Đi cùng thầy giáo của họ là ngƣời Nhật bản, là giáo thọ 

khách mời của đại học Đài Loan, đi cùng ông đến Chùa Lâm Tế gặp tôi, đó là 

thân phận giáo thọ. 

Ông hỏi tôi học gì? Lúc đó tôi đang học Kinh Lăng Nghiêm với thầy Lý ở 

Đài Trung. Ông hỏi tôi tu pháp môn gì? Tôi nói tu Tịnh độ. Thái độ của vị này 

rất  ngạo  mạn,  rất  coi  thƣờng,  hỏi  tôi  một  câu:  Lăng  Nghiêm  và  Tịnh  độ  có 

quan hệ gì? Câu hỏi của ông khiến tôi nghĩ đến sự thay đổi vị trí của Bồ Tát 

Đại Thế Chí, thay đổi vị trí với Bồ Tát Di Lặc_hai pháp môn đặc biệt. Câu hỏi 

của ông ta đã nhắc nhở tôi, và trả tôi hỏi lại ông ta: Quán Thế Âm và Đại Thế 

Chí có liên quan với Tịnh độ nhƣ thế nào? Tôi hỏi nhƣ vậy ông ta không biết 

trả lời sao. 

Tôi nói, vị trí thứ tự của Chƣ Vị Bồ Tát trong Nhị Thập Ngũ Viên Thông 

Chƣơng, đặc biệt đƣa hai vị này lui sau cùng. Quán Thế Âm Bồ Tát Nhĩ Căn 

Viên Thông Chƣơng và Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chƣơng là 

một không phải hai. Pháp môn niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí là pháp môn 

thù thắng bậc nhất mà biến pháp giới hƣ không giới cùng học. Còn Quán Thế 

Âm  Bồ  Tất  Nhĩ  Căn  Viên  Thông  Chƣơng  là  khế  hợp căn  cơ  của  chúng sanh 

cõi  Ta  Bà  nhất.  Ngƣời  thế  gian  chúng  ta  năng  lực  nghe  mạnh  hơn  thấy,  thấy 

không hiểu, nghe hiểu, đây chính là nhĩ căn sắc bén. Vì sao Bồ Tát Quán Thế 

648  Tập 573 



Âm đặc biệt có nhân duyên với chúng ta? Chúng ta căn tánh tƣơng đồng. Còn 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  tƣợng  trƣng  trí  tuệ,  trí  tuệ  thật  sự  mới  chọn  niệm  Phật 

vãng sanh, đệ nhất đẳng trí tuệ. Không phải trí tuệ chân thật họ không biết. Thế 

nên Niệm Phật Viên Thông Chƣơng, phải đợi trí tuệ bậc nhất Bồ Tát Đại Thế 

Chí làm tƣợng trƣng. 

Cho nên hỏi đúng rất có ích, khi ngƣời ta hỏi tôi mới nghĩ ra đƣợc vấn đề, 

khi không có ai hỏi chỉ biết một cách hồ đồ nhƣ vậy. Nên hỏi đáp đúng là tự 

lợi  lợi  tha,  rất  nhiều  vấn  đề  bình  thƣờng  tự  mình  không  nghĩ  ra,  đến  khi  hỏi 

liền nghĩ ra. 

Bộ kinh này cũng vậy, Phật Thích Ca phóng quang, tôn giả A nan hỏi, nhờ 

vậy mà Thế Tôn nói kinh này. 

Tự  tánh,  trí  tuệ  bát  nhã  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh  chính  là  Thủ  Lăng 

Nghiêm.  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  tự  tánh  vốn  đầy  đủ,  vì  sao  không  hiển  lộ 

đƣợc? Phiền não, tập khí chƣớng ngại tự tánh, càng về sau những tập khí phiền 

não này càng nặng. Qúy vị xem, tập khí chúng ta nhiễm từ đời trƣớc, đến đời 

này  lại  mang  theo.  Không  những  không  đoạn  đƣợc,  lại  càng  thêm  sâu  nặng. 

Nhƣ vậy quý vị sẽ biết 9000 năm sau, càng về sau tập khí càng thêm sâu nặng. 

Đạo lý chính là nhƣ vậy, nghĩa là chúng sanh ngày càng khó độ. 

Chúng ta thấy không nhiều, chỉ thấy ba đời. Đời trƣớc, đời trƣớc nữa, đời 

trƣớc nữa là đại sƣ Ấn Quang, pháp sƣ Đế Nhàn. Chúng ta thấy thời đại của họ 

độ chúng sanh khá dễ dàng, nhiều ngƣời tin, ít ngƣời hoài nghi. Đời sau của họ 

là pháp sƣ Đàm Hƣ, nhƣ cƣ sĩ Lí Bỉnh Nam, đây là trƣớc một đời. Tình trạng 

xã hội không giống nhƣ trƣớc, chúng sanh nhiều vọng tƣởng, tạp niệm. Họ độ 

chúng sanh khó hơn, khó hơn nhiều so với thời tổ sƣ Ấn Quang. 

Bây giờ đến thời đại chúng ta, càng khó khăn hơn so với thời đại của thầy 

Lý. Chúng ta có thể nghĩ đến, tƣơng lai đời sau chúng ta còn khó hơn so với 

chúng  ta.  Chúng  ta  thấy  ở  trên  là  có  thể  biết  đƣợc,  căn  tánh  đời  này  không 

bằng  đời  trƣớc,  vọng  tƣởng  ngày  càng  nhiều,  tạp  niệm  ngày  càng  nhiều  hơn, 

những lý luận lệch lạc, tà tri tà kiến, “chúng sanh căn tánh ác liệt, không ai có 

thể hiểu”, không sai chút nào. 

Nếu bản thân chúng ta cũng không biết, làm sao giải thích cho ngƣời khác 

nghe? Bản thân làm sao để biết? Nhất định phải phiền não nhẹ, tri tuệ trƣởng. 

Nếu  không  buông  bỏ  phiền  não,  chẳng  thể  vào  đƣợc  cửa.  Ngày  ngày  nghe 

cũng  vô  dụng,  vì  đã  bị  phiền  não  chƣớng  ngại,  chắc  chắn  không  nghe  hiểu, 

không minh bạch. 

Tập 573  649 



Thầy Lý mở lớp giảng sƣ, chính là đào tạo nhân tài giảng kinh, có hơn 20 

học  viên,  tôi  cũng  tham  gia  vào  lớp  này.  Thầy  giáo  lên  lớp,  mọi  ngƣời  cùng 

nghe,  chúng  tôi  lý  giải  không  giống  thầy.  Ngƣời  nhiều  vọng  niệm  họ  nghe 

không hiểu, năng lực tiếp thu rất kém. Ngƣời nhất tâm chuyên chú, ngƣời chân 

thành cung kính, họ lãnh ngộ nhiều, rất rõ ràng. Điều này không liên quan đến 

trình độ cao hay thấp, không liên quan đến vấn đề đó. Không cần biết quý vị 

có  bao  nhiêu  kiến  thức,  cũng  không  hề  liên  can  đến.  Đúng  nhƣ  câu  nói  của 

ngài Ấn Quang: Ở nơi thành kính. Ngài nói rất hay: Một phần thành kính đƣợc 

một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. 

Nói đến sau cùng vẫn là hiếu thân tôn sƣ, đây mới là căn bản. Quý vị có thể 

hiếu thân, sẽ biết tôn trọng thầy giáo, tôn trọng thầy mới đạt đƣợc nhiều thứ, 

mới  thật  sự  đạt  đƣợc  một  ít.  Còn  nhƣ  không  có  tâm  cung  kính  đối  với  thầy, 

không đạt đƣợc. 

Hiện nay vì sao tôi không đến trƣờng dạy học? Trƣớc đây ở Đài Loan, lúc 

đó không gọi là đại học văn hóa, mà gọi là học viện văn hóa, về sau phát triển 

rộng  lớn  thành  đại  học.  Tôi  dạy  ở  học  viện  văn  hóa  năm  năm  rồi  không  dạy 

nữa. Tôi đi tham quan qua rất nhiều trƣờng đại học ở nƣớc ngoài, đôi khi đến 

dạy  vài  tiết.  Vì  sao  tôi  không  dạy?  Tâm  học  sinh  không  chuyên  chú,  có  thể 

nhận ra đƣợc. Thầy ở trên bục giảng, quý vị thấy đƣợc nhãn thần của chúng, 

chuyên chú của chúng, khoảng bao lâu? Nhiều nhất là 15 phút, mƣời phút đầu 

còn đƣợc, sau 15 phút là bắt đầu lơ là, không biết đang nghĩ đến vấn đề gì, nhƣ 

vậy làm sao tiếp thu đƣợc gì? 

Bởi thế tôi hồi tƣởng lại thời gian tôi theo đại sƣ Chƣơng Gia, đại sƣ dạy 

tôi, nhất định tâm tình phải hoàn toàn ổn định. Chỉ cần có một chút hiện tƣợng 

trôi nổi, ngài không giảng. Chúng ta phải ngồi thật đoan chánh, ngồi đối diện 

với đại sƣ, không  nói câu nào. Nhất định phải thả lỏng, buông bỏ tất cả ngài 

mới giảng cho ta nghe. Phƣơng pháp dạy học đó, nếu hiện nay trong trƣờng đại 

học  áp  dụng  phƣơng  thức  này,  học  trò  nghỉ  hết,  ai  nghe  quý  vị  giảng?  Đây 

chính  là  gì?  Quả  thật  là  chúng  sanh  hạ  liệt,  không  ai  có  thể  hiểu  đƣợc,  nên 

pháp cũng diệt, thầy cũng viên tịch, đều không còn. Không phải họ không từ 

bi, mà vì không có ai tiếp thu. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ này dạy ngƣời ghét bỏ Ta Bà, ngƣỡng mộ Cực Lạc, là 

phƣơng pháp quan trọng để cứu tế phàm phu”, phƣơng pháp quan trọng nhất, 

cho nên nó diệt sau”. Nhƣng cần phải có thiện căn, ngƣời không có thiện căn, 

gặp đƣợc cũng không tin. Nói quý vị là Tôn giáo, là mê tín. Họ không mê tín, 

nên không tin, họ không học những thứ này. Bởi vậy đây chính là Phật không 

650  Tập 573 



độ ngƣời không có duyên, nhân duyên này là tu đƣợc từ nhiều đời kiếp, không 

phải ngẫu nhiên. 

“Có  chúng  sanh  này,  cho đến đều  đƣợc  giải  thoát”,  đây  là  đoạn  sau cùng 

trong kinh: “Nếu có chúng sanh, tin đƣợc kinh này, tùy ý sở nguyện, đều đƣợc 

độ thoát”. Bốn câu, bốn câu này Đức Thế Tôn tận tình khuyên chúng ta. Tịnh 

Ảnh Sớ  nói: “Ngƣời gặp đƣợc đƣợc kinh này”, trực chính là gặp, ngƣời gặp 

đƣợc bộ kinh này, “đều đƣợc sở nguyện”. Quý vị muốn cầu nguyện gì đều có 

thể mãn nguyện, đều có thể đạt đƣợc. 

“Nói rõ lợi ích khi lƣu lại kinh này”, nói rõ vì sao Đức Phật lƣu lại bộ kinh 

này  đến  sau  cùng,  nguyên  nhân  do  đâu.  Bộ  kinh  này  thật  sự  có  thể  lợi  ích 

chúng sanh trong đời mạt thế, chính là chúng sanh trong thời kỳ pháp diệt tận. 

Nếu họ gặp đƣợc cũng đạt đƣợc lợi ích. “Sau khi pháp diệt tận”, sau khi Phật 

pháp diệt tận, “ngƣời nghe trong 100 năm đó, vẫn đƣợc lợi ích, vãng sanh Tịnh 

độ, huống gì ngƣời bây giờ nghe, làm gì có chuyện không vãng sanh”. Bây giờ 

chúng ta cách thời pháp diệt tận 9000 năm, là vấn đề sau 9000 năm này. Bây 

giờ chúng ta có duyên đọc đƣợc bộ kinh này, nghe đƣợc bộ kinh này, làm gì có 

lý không vãng sanh! Chúng ta phải xây dựng lòng tin từ chỗ này. Tội chƣớng, 

tạo tội nghiệp dù nặng cũng không sao, trong kinh nói rất rõ: Ngũ nghịch thập 

ác, nhƣng khi gặp đƣợc pháp môn này đều đƣợc độ thoát. Ngũ nghịch thập ác 

là  quá khứ  không có  trí  tuệ,  mê  hoặc  điên đảo,  tạo  ra những  chuyện  sai lầm. 

Hiện nay nhất niệm giác ngộ, nhất định không tạo nữa. Về sau không tạo nữa, 

đó gọi là chân sám hối, đã quay đầu. Cổ nhân có câu ngạn ngữ rằng: “Lãng tử 

hồi đầu kim bất hoán”, chỉ cần họ quay đầu, đó chính là ngƣời tốt, ngƣời tốt 

trong những ngƣời tốt. Họ thật sự quay đầu, Phật A Di Đà có thể không tiếp 

dẫn họ ƣ? 

Đặc biệt họ tạo ra nhiều loại ác nghiệp, là do không ai dạy họ. Họ không 

biết đó là sai lầm, cho rằng nhƣ vậy là đúng, nên phải tha thứ cho họ. Đức Phật 

khuyên chúng ta tha thứ, đƣơng nhiên Đức Phật lại càng không cần nói. Quý vị 

xem  chúng  ta  đọc  trong  kinh:  Ngƣời  trƣớc  không  hiểu,  không  biết  đạo  đức, 

không có ngƣời dạy, không dạy họ, nên họ làm việc xấu. Ngƣời trƣớc là cha 

mẹ họ, là ông bà họ, là ông bà cố của họ. Ngƣời trong thời đại này tạo nghiệp, 

cần phải tha thứ, vì sao vậy? Chúng ta đã vứt bỏ truyền thống văn hóa đã 200 

năm nay, 200 năm bao nhiêu đời! 100 năm trƣớc là cuối thời nhà Thanh, lãng 

quên,  không  tôn  trọng.  Nhà  Thanh  mất  nƣớc  đến  nay  là  100  năm,  đã  mất, 

không  phải  lơ  là,  vứt  bỏ,  hoài  nghi.  Cho  rằng  đây  là  phong  kiến,  là  mê  tín, 

Tập 573  651 



không hợp khoa học, không theo kịp thời đại, cần phế bỏ tất cả. Bao nhiêu đời 

không dạy, không nhắc đến, quý vị trách họ đƣợc chăng? 

Phƣơng  pháp  duy  nhất  hiện  nay,  không  những  phải  giảng,  phải  học,  nhất 

định phải làm gƣơng cho mọi ngƣời noi theo. Thực hiện trong một vùng nhỏ, 

thị  trấn  nhỏ,  chúng  ta  lợi  dụng  nơi  đây,  hoặc  làm  ở  thị  trấn  khác  cũng  đƣợc, 

nhƣ vùng kinh tế mới hiện nay.  Hàng đệ tử Phật thích ngƣời của truyền thống 

văn hóa, mọi ngƣời đều sống cùng nhau. Khu vực nhỏ này phải làm gƣơng cho 

mọi ngƣời noi theo, ở đây hòa thuận, giữa ngƣời với ngƣời tƣơng thân tƣơng 

ái. Chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, thể hiện cho ngƣời ta thấy. Quý vị 

thấy nhƣ vậy, sẽ rất ngƣỡng mộ. Dùng phƣơng pháp này để thức tỉnh tín tâm 

của con ngƣời, điều đầu tiên là tín tâm. Nếu họ không tin thì không còn cách 

nào khác, đó gọi là không có duyên. Họ thấy rồi mới tin, nếu họ không thấy sẽ 

không tin. Đây cũng là nhân duyên, nhân duyên, tôi cảm thấy do Phật Bồ Tát 

sắp đặt. Nếu chúng tôi không có nhân duyên tham gia hội nghị hòa bình của 

Liên  Hiệp  Quốc,  sẽ  không  có  ý  niệm  này.  Không  ngờ  sau  khi  tham  gia  hội 

nghị của Liên Hiệp Quốc, từ trong vấn đề đã phát hiện đƣợc. Tôi đã tham gia 

mƣời mấy lần, mỗi lần chủ đề diễn giảng của tôi đều nói đến phƣơng pháp giải 

quyết vấn đề xã hội hiện tại trong truyền thống văn hóa và Phật pháp đại thừa, 

hóa giải xung đột. Đề xuất báo cáo với mọi ngƣời. Những ngƣời tham gia nghe 

xong đều vỗ  tay,  hoan hỷ. Sau khi hội nghị  kết thúc, cùng nhau ăn cơm  nói 

chuyện, rất nhiều ngƣời nói với tôi: Pháp sƣ nói rất hay, nhƣng đó là lý tƣởng, 

không làm đƣợc!      Câu này đã kích tôi rất mạnh, vì sao vậy? Vì họ không tin, 

ngƣời bây giờ tin vào khoa học, khoa học là sao? Cần chứng cứ. Khoa học nói 

điều này, chứng cứ là gì? Chúng ta cần phải có điểm thí nghiệm, làm ra để mọi 

ngƣời thấy, mọi ngƣời tin tƣởng. Cho nên thí nghiệm ở trấn Thang Trì là bắt 

buộc,  nếu  những  ngƣời  đó  không  ép  tôi  cũng  không  nghĩ  đến,  không  khởi  ý 

niệm  này.  Do  câu  nói  của  họ  khiến  tôi  nghĩ  nhất  định  phải  làm  thí  nghiệm, 

không làm thí nghiệm ngƣời ta không tin. Thí nghiệm, bản thân có nắm chắc 

không đều không biết, bản thân tôi cũng không nắm chắc. Cứ làm, cứ làm thử 

xem.  Đầu  tiên  vốn  nghĩ  từ  hai  đến  ba  năm,  thử  xem  có  chút  thành  tựu  nào 

chăng. Không ngờ chƣa đầy bốn tháng, hơn ba tháng đã có thành tích. Ngƣời 

nơi thị trấn này đã thức tỉnh lƣơng tâm, quả là không dễ. Nên tôi nói, đó không 

phải  là  công  lao  của  chúng  tôi.  Tôi  nói  với  các  thầy  cô  giáo  làm  thí  nghiệm: 

Chúng  ta  phải  khiêm  tốn,  nhất  định  không  đƣợc  cho  rằng  chúng  ta  giỏi  hơn 

ngƣời, đều nói với họ nhƣ vậy. Nếu nhƣ vậy là sai lầm lớn, đây là gì? Đức của 

tổ tông và Tam Bảo gia trì, chúng ta làm gì có năng lực. Chúng ta phải cảm ân 

652  Tập 573 



tổ tông, cảm ân Tam bảo, đích thực là Tam Bảo gia trì và đức của tổ tông. Thí 

nghiệm thành công, chúng tôi  muốn báo cáo lên Liên  Hiệp Quốc, đây không 

phải là việc đơn giản. Thế nên tất cả đều là phƣớc đức của tổ tông gia trì, hai 

tháng sau Liên Hiệp Quốc đến tìm  chúng tôi, tìm tôi  thì quá hay. Tôi tìm  họ 

mới khó, họ đến tìm tôi sẽ dễ làm việc, mà còn mời tôi tổ chức hoạt động này, 

đây là điều không thể ngờ đƣợc. Hoạt động này là kỷ niệm 2550 năm của Đức 

Thế Tôn, năm 2006, là Phật lịch 1550, tổ chức hoạt động này. Chủ đề là: Cống 

hiến của Phật Giáo đồ đối với nhân loại. Tổ chức theo đề mục này đúng với tƣ 

tƣởng của tôi. Tôi cũng không dám tin, nên phái ba ngƣời đến Paris xem thử, 

rốt  cuộc  là  nhƣ  thế  nào.  Nếu  Liên  Hiệp  Quốc  muốn  tìm  một  đơn  vị  cùng  họ 

hợp tác tổ chức, họ tìm nƣớc hội viên, sao lại đến tìm tôi? Ba ngƣời đến Paris 

nghe ngóng thử, thật sự có việc này, họ tìm ai? Tìm Thái lan, nhƣ vậy tôi đã 

hiểu.  Đặc  sứ  Thái  lan  kiến  nghị  mời  tôi  cùng  làm  đơn  vị  tổ  chức,  Liên  Hiệp 

Quốc đồng ý, chính là nhƣ vậy. Đây là tổ tông sắp xếp, Phật Bồ Tát sắp đặt, 

chúng  tôi  mới  có  cơ  hội  làm  ba  ngày  triển  lãm  tại  Liên  Hiệp  Quốc,  chính  là 

thành tích ở thị trấn Thang Trì. Triển lãm ba ngày và báo cáo tám tiếng đồng 

hồ. 8 tiếng chia ra ba thầy giáo, vì báo cáo ở Liên Hiệp Quốc dài nhất không 

quá hai tiếng. Chúng tôi yêu cầu 8 tiếng, họ không cách nào đáp ứng. Tôi nói 

thời gian không dài chúng tôi không thể nói rõ đƣợc nội dung, không thể ít hơn 

tám tiếng. Đàm phán sau cùng là nhiều nhất bốn tiếng, không thể nhiều hơn, 

nhƣ vậy là đã phá lệ. Chúng tôi mời thầy Thái đảm nhận bốn tiếng, và hai vị 

thầy khác, mỗi vị hai tiếng, nhƣ vậy là tám tiếng. 

Sau  đại  hội,  192  đại  biểu,  đặc  sứ  các  nƣớc  đều  muốn  đến  Thang  Trì  để 

khảo sát, tham quan. Cơ duyên này không phải Phật Bồ Tát sắp đặt, tổ tông sắp 

đặt ƣ? Chúng ta làm sao có thể làm đƣợc? Không thể. Chúng tôi nhân cơ hội 

này mời 9 Tôn giáo của Singapore, mời Tôn giáo của Australia cùng hợp tác 

với  chúng  tôi_Đạo  Do  Thái  của  Australia.  Chúng  tôi  hợp  lại  ở  trong  đại  hội 

của Liên Hiệp Quốc, làm cầu nguyện cho hòa bình thế giới. Đây là điều vốn họ 

không dám động chạm, tôi vô cùng kiên trì nhất định phải mời, để mọi ngƣời 

trong  Liên  Hiệp  Quốc  thấy:  Tôn  giáo  là  hòa  bình,  Tôn  giáo  có  thể  đoàn  kết. 

Họ sợ, cho rằng bất đồng Tôn giáo ở cùng nhau sẽ có đấu tranh, không dám. 

Ba ngày hội nghị này họ thấy đƣợc, mƣời Tôn giáo hợp lại rất hòa thuận, giống 

nhƣ anh chị em một nhà vậy, họ đều nhận ra. 

Sau khi hoạt động này kết thúc, Liên Hiệp Quốc thành lập một văn phòng 

Tôn giáo, trƣớc đó không có. Khiến họ có cảm tình tốt đối với Tôn giáo, thành 

lập văn phòng Tôn giáo. Bởi vậy không thể không làm  thí nghiệm, ngày nay 

Tập 573  653 



nhất định phải có thí nghiệm, mọi ngƣời tận mắt chứng kiến họ mới cảm nhận 

đƣợc. Nếu nhƣ không có thí nghiệm, muốn để một số ngƣời có tín ngƣỡng có 

niềm tin đối với truyền thống văn hóa là điều vô cùng khó khăn. 

Truyền thống văn hóa, Phật pháp đại thừa có tiền đồ chăng, hiện nay còn là 

dấu  chấm  hỏi,  ai  dám  nói?  Văn  hóa  và  Phật  pháp  đúng  là  rất  hay,  bản  thân 

chúng ta đều biết, chúng ta đƣợc độ, cầu vãng sanh chắc chắn không vấn đề gì. 

Nhƣng muốn mọi ngƣời có thể tin, có thể tiếp nhận, là điều không dễ chút nào. 

Phải xem vào điều gì? Xem vận nƣớc, xem vận khí của thời thế, vận khí của 

toàn  thế  giới.  Đây  đúng  là  cần  chƣ  thần  đến  gia  trì,  phải  dựa  vào  đức  của  tổ 

tông.  Nếu  thế  vận  không  còn,  vận  nƣớc  không  còn,  đó  chính  là  ngƣời  nƣớc 

ngoài nói: Tận thế_sang năm 2012 là tận thế. Vấn đề  này hiện tại không còn 

cấm kỵ, công khai đƣa ra thảo luận. Chúng ta nên ứng phó vấn đề này nhƣ thế 

nào?  Những  ngƣời  tu  theo  Tịnh  độ  áp  dụng  câu  Phật  hiệu.  Công  đức  lợi  ích 

của câu Phật hiệu này, trong các buổi giảng chúng tôi nói đến rất nhiều. Thật 

sự có tín tâm, dù thiên tai có lớn cũng có thể vƣợt qua bình an. Phải tin thật, 

phải nguyện thiết. Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm sẽ vƣợt qua đƣợc 

kiếp nạn này. 

Bởi vậy bộ kinh này có thể cứu chúng ta trong thời kỳ pháp diệt tận, chúng 

sanh trong thời đó. Đối với hiện nay tuyệt đối không vấn đề gì. 

Bên  dƣới  là  nói  đến  ý  trong  Sớ:  “Sớ  nói,  ngƣời  gặp  kinh  này,  nhất  định 

mãn bản nguyện mình”, bản nguyện, bản nguyện của ngƣời học Phật chính là 

vãng sanh làm Phật, chúng ta nhất định phải đi làm Phật. Trong kinh dạy rằng: 

“thị tâm thị Phật”, quý vị vốn là Phật. Hiện nay chúng ta niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ là “thị tâm tác Phật”, vốn là Phật, hiện nay lại phát tâm làm Phật, nhất 

định thành Phật, nên tròn đƣợc bản nguyện. 

“Điều  này  chứng  minh  lợi  ích  khi  lƣu  lại  kinh  này”,  lợi  ích  chân  thật. 

Trong  bộ  kinh  này  nói  đến  ba  điều  chân  thật:  Chân  thật  rốt  ráo,  trí  tuệ  chân 

thật, lợi ích chân thật. Ba loại chân thật này đều có đủ trong bộ kinh này. “Đối 

với  thời  kỳ  pháp  diệt,  nghe  kinh  còn  đƣợc  lợi  ích”,  vãng  sanh  Cực  Lạc.  Sau 

9000 năm còn đạt đƣợc lợi ích thù thắng này. “Huống gì bây giờ ngƣời nghe 

kinh tín thọ, làm gì có đạo lý không thê vãng sanh Cực lạc”, đây là khẳng định, 

chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

Sớ lại nói tiếp: “Chắc chắn đƣợc vãng sanh, đừng nên nghi hoặc lo lắng”. 

Câu này quá hay, kiên định niềm tin của mình. Phải tin rằng chắc chắn đƣợc 

vãng  sanh,  đừng  nên  do  dự,  đừng  nên  nghi  hoặc.  Đƣợc  độ  là  vƣợt  qua  biển 

sanh  tử  mà  chứng  niết  bàn,  vĩnh  viễn  xa  lìa  lục  đạo,  xa  lìa  mƣời  pháp  giới. 

654  Tập 573 



Biển ví nhƣ sanh tử, bỉ ngạn ví với niết bàn. Vƣợt thoát dòng sanh tử, bƣớc lên 

bỉ ngạn của niết bàn, có nghĩa là đƣợc độ. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Nhƣ Lai hƣng thế, nan trực nan kiến, 

Chƣ Phật kinh đạo, nan đắc nan văn, ngộ thiện tri thức, văn pháp năng hành. 

Thử diệc vi nan, nhƣợc văn tƣ kinh, tín nhạo thọ trì, nan trung chi nan, vô quá 

thử nan”. Đức Thế Tôn quả thật từ bi tột cùng, không ngừng khuyên chúng ta, 

nói ra cho chúng ta biết về chân tƣớng sự thật. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ,  một  đoạn  chú  giải  rất  dài: 

“Hữu”, đoạn kinh văn bên phải, “than”, là than thở, “nghe kinh tín thọ là khó 

trong các điều khó”, đây là nói với ai? Không phải nói với một số ngƣời, cũng 

không phải nói với ngƣời học Phật,  là nói với những ngƣời tu Tịnh độ.  Nhất 

định phải hiểu đƣợc ý này. 

Chúng  ta  đƣợc  thân  ngƣời,  gặp  đƣợc  Phật  pháp,  gặp  đƣợc  đại  thừa,  gặp 

đƣợc Tịnh độ. Gặp đƣợc Tịnh độ, trong đời này có thể thành tựu chăng? Là nói 

đến khó trong các điều khó, vì sao lại khó nhƣ vậy, gặp đƣợc rồi mà không thể 

vãng sanh? Đối với Tịnh tông hiểu chƣa đủ thấu triệt, tín tâm không kiên định, 

nguyện tâm không khẩn thiết. Cảnh giới hiện tiền vẫn còn động tâm, thậm chí 

vẫn còn thoái chuyển, nhƣ vậy là không đƣợc. 

Bởi vậy nghe kinh tin hiểu thọ trì là khó trong các điều khó. Khiến ngƣời 

biết kinh khó nghe, sanh tâm kính trọng hy hữu, quả là không dễ. 

Mấy  năm  trƣớc,  trƣớc  sau  trải  qua  ít  nhất 5  năm,  là  cửa  ải  nghiêm  trọng. 

Biết bao ngƣời phản đối bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, dùng ngôn ngữ lẫn văn tự 

phê phán. Áp lực lớn này rất khó gánh vác, chúng tôi rất kiên trì, không vị vậy 

mà dao động. Hai năm đó cục Tôn giáo của nhà nƣớc đã thừa nhận, áp lực này 

coi nhƣ đƣợc thả  lỏng. Cục Tôn giáo quốc gia xuất bản Tịnh Độ  Ngũ Kinh, 

Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là dùng bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, chứng tỏ quốc 

gia đã thừa nhận. 

Bộ chú giải này của Hoàng Niệm Tổ rất hay, lƣợng lƣu thông không lớn, vì 

chú  giải  quá  dài,  chú  giải  rất  tƣờng  tận.  Ngƣời  bây  giờ  không  đủ  kiên  nhẫn, 

những thứ họ cần càng đơn giản càng tốt, nhiều trang quá họ không tiếp thu. 

Bản chú giải này rất dày, nên khó. Chúng ta phát tâm, tinh tấn học một lần, học 

hai lần, học 10 lần, có thể khiến ngƣời thế gian sanh khởi sức chú ý đối với bộ 

kinh này. Có thể xem trọng và sanh khởi tín tâm với kinh này, họ đƣợc độ và 

cơ duyên sẽ thuần thục. Cho nên “sanh tâm kính trọng hy hữu”. 

“Hƣng thế”, “xuất hƣng ƣ thế”, xuất hiện tại thế gian, Nhƣ Lai xuất hiện tại 

thế gian. 

Tập 573  655 



Tƣ  Trì  Ký  nói:  “Thân  Phật  sung  mãn,  tùy  vật  hiện  hình,  thị  hiện  sanh  ra 

khởi xƣớng rồi diệt tận, cứu độ quần sanh”. Mấy câu này, pháp thân của Phật, 

chân thân, đích thực là đầy cả vũ trụ, tồn tại mọi lúc mọi nơi. Chúng ta thấy 

đƣợc Phật A Di Đà, phải chăng là Phật A Di Đà từ thế giới Cực Lạc đến đây, 

phải trải qua 10 vạn ức  cõi nƣớc Phật? Không phải, Phật A Di Đà ở trong hiện 

tại, gặp duyên ngài liền hiện hình, không có duyên ngài ẩn mất. Cho nên “tùy 

vật hiện hình”, chữ vật này phạm vi rất lớn. Nếu tùy ngƣời, trong mƣời pháp 

giới chỉ có nhân pháp giới. Dùng vật, tức 10 pháp giới đều có. Trong tứ thánh 

pháp giới rất dễ hiện hình, vì sao vậy? Vì những ngƣời này tâm thanh tịnh, ít 

vọng tƣởng tạp niệm, nhiều cơ hội thấy Phật. Nhƣng cũng khó thấy khó gặp, vì 

sao  vậy?  Vì  họ  không  muốn  thấy,  chúng  ta  muốn  thấy  không  thấy  đƣợc,  họ 

không muốn thấy, không có ý muốn thấy Phật. Đây là gì? Không biết áo nghĩa 

của  Tịnh  tông,  không  biết  sự  thù  thắng  của  Tịnh  tông,  nguyên  nhân  chính  là 

nhƣ vậy. 

Ở Nam Thiệm Bộ Châu của chúng ta, tức hiện nay mọi ngƣời nói là trên 

địa  cầu.  3000  năm  trƣớc  Đức  Thế  Tôn  ứng  hóa  tại  đây,  hiện  thân  giáo  hóa 

chúng sanh. Đây là thế gian có nhân duyên với Phật. Tuy muốn gặp, nhƣng vì 

tập khí phiền não quá nặng, nghiệp lực quá nặng đã làm chƣớng ngại, chƣớng 

ngại nhân duyên này, muốn thấy không thấy đƣợc. Nên đúng là “khó thấy khó 

gặp”. 

“Thị  hiện  sanh  ra  khởi  xƣớng  và  diệt  độ”,  đây  là  không  thất  thời,  chúng 

sanh  có  cảm,  Phật  liền  có  ứng,  ngài  đến  thị  hiện.  Khởi  xƣớng  là  giáo  hóa 

chúng sanh, hết duyên ngài liền diệt độ, đây chính là thị hiện sanh diệt. “Tiếp 

độ quần sanh”, Phật ứng hóa ở thế gian, mục đích là cứu độ, tiếp dẫn những 

chúng sanh có duyên. 

“Căn cứ sở kiến của Ta Bà, sanh vào trong cung vua, chán ghét thế gian tu 

hành”, đây là nói đến Đức Thế Tôn, 3000 năm trƣớc ngài sanh ra trong cung 

của  Vua  Tịnh  Phạn.  Sanh  ra  ở  đó,  lớn  lên  ở  đó,  “chán  ghét  thế  gian  nên  tu 

hành”.  Đây  là  biểu  diễn  cho  chúng ta  xem,  tám  tƣớng  thành  đạo. “Hàng  ma 

thành Phật”, hàng ma, nói đơn giản là buông bỏ vạn duyên, vạn duyên là ma. 

Chỉ  một  thứ  không  buông  đƣợc,  nó  vẫn  chƣớng  ngại  chúng  ta  nhƣ  thƣờng. 

“Nên gọi là hƣng thế”, thị hiện buông bỏ vạn duyên. 

Đức Thế Tôn 19 tuổi lìa xa gia đình, điều này ý nghĩa rất thâm sâu: Buông 

bỏ  phiền  não  chƣớng,  nhà  là  phiền  não.  30  tuổi  thành  đạo  dƣới  cội  bồ  đề,  là 

buông bỏ sở tri chƣớng, không phải ngài đã tham học suốt 12 năm ƣ? Sở học 

12 năm đều buông bỏ hết, nhƣ vậy mới đại triệt đại ngộ. Phải triệt để buông bỏ 

656  Tập 573 



hai  loại  chƣớng  ngại  này,  cho  nên  Phật  pháp  không  quý  đa  văn,  quý  ở  chỗ 

buông bỏ. 

Mục  đích  nghe  kinh  là  gì?  Hiểu  rõ  chân  tƣớng  sự  thật,  chân  tƣớng  là  gì? 

Vạn pháp giai không. Trong Kinh Bát Nhã nói: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất 

cánh  không,  bất  khả  đắc”,  đây  là  thật  tƣớng  các  pháp.  Thật  sự  hiểu  rõ  ràng 

minh bạch, tự nhiên buông bỏ, không cần phải khuyên. Đây gọi là thành Phật, 

buông bỏ tức gọi la thành Phật. 

“Gọi là thân Phật biến pháp giới, không có đến đi, tam tế nhất nhƣ, vốn 

không sanh diệt”. Thật vậy, đây là tự tánh, là pháp thân. Pháp thân chính là tự 

tánh, tự tánh chính là pháp thân, pháp thân không có tƣớng. Tùy theo cảm của 

chúng sanh, chúng sanh có cảm ngài liền có thể ứng. Chúng sanh hy vọng thấy 

tƣớng Phật, ngài liền thị hiện thân Phật. Chúng sanh hy vọng thấy Bồ Tát, ngài 

liền hiện thân Bồ Tát.   Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “Tùy chúng sanh tâm, 

ứng  sở  tri  lƣợng”,  Phật  tuyệt  đối  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Điều  này 

chúng ta phải khẳng định, phải tin. 

Lúc Đức Thế Tôn tại thế, ngài thị hiện trú thế 79 năm. Ngƣời Trung quốc 

tính  tuổi  mụ  là  80  tuổi,  80  năm,  Đức  Phật  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng? 

Không có, ngài có phân biệt chấp trƣớc chăng? Không có. Nếu ngài khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc, ngài là phàm phu, ngài sẽ thoái chuyển. Quả 

thật  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc,  không  có khởi  tâm  động  niệm.  Tùy  theo 

tâm chúng sanh mà ứng hóa ra nhƣ thế. Quý vị đƣa ra câu hỏi, ngài lập tức trả 

lời.  Quý  vị  không  hỏi  trong  tâm  ngài  trống  không,  một  pháp  cũng  không  có, 

đây là thật. Quý vị muốn gì, ngài liền hiện tƣớng đó, ngài thị hiện là cảm ứng. 

Chúng sanh không có cảm, ngài không có ứng, có cảm liền có hiện. Cho nên 

ngài vốn không có sanh diệt, không có đến đi. Ngài không có thời gian, cũng 

không có không gian, thời gian không gian là giả, tam tế nhất nhƣ. Tam tế là 

quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả đều không có, nhất nhƣ, không sanh không diệt. 

“Để ứng cơ hóa độ, nên sanh ra trong cung vua, xuất gia tu đạo, hàng ma 

thành Phật”. Đây đều là biểu diễn, biểu diễn cho chúng sanh thế gian này thấy 

đƣợc. Khiến họ thấy rõ ràng, tâm có sự cảm ngộ, mục đích chính là nhƣ vậy. 

Ngƣời căn tánh sắc bén, vừa thấy liền giác ngộ, vấn đề đƣợc giải quyết. Ngƣời 

căn tánh kém hơn, xem xong vẫn không ngộ, đến thỉnh giáo, ngài liền nói pháp 

cho ngƣời đó. Nguyên tắc Phật giáo hóa chúng sanh, nói với chúng ta: “Khai 

thị  ngộ  nhập”.  Phƣơng  pháp  ngài  áp  dụng  là  cƣơng  lĩnh  chung,  nguyên  tắc 

chung. Ngài dùng phƣơng tiện thiện xảo để mở tâm cho quý vị, đây là tâm gì? 

Tập 573  657 



Tâm mê hoặc điên đảo, mở tâm này, khiến thấy đƣợc chân tâm của mình, chân 

tâm chính là Phật. 

“Nhƣ vậy nên gọi là hƣng thế”, Phật là vì nguyên nhân này mà xuất hiện ở 

thế gian. Đây mới nói câu đầu tiên: “Nhƣ Lai hƣng thế”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







Tập 574 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:03.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 761 hàng cuối cùng. Bắt đầu xem từ câu 

thứ hai: “Khó thấy khó gặp”. 

“Tịnh Ảnh Sớ nói, biết Phật khó gặp, sanh vào thời Phật gọi là gặp, chính 

mắt nhìn thấy gọi là thấy, cả hai đều khó. Kinh đạo của Chƣ Phật, rất khó nghe 

đƣợc, mới biết là pháp khó nghe, nên trong kinh đầu tiên nói rõ kinh giáo khó 

nghe”. Đây là câu thứ hai trong kinh: khó thấy khó gặp. 

Đại  sƣ  Huệ  Viễn  thời  nhà  Tùy  giải  thích  rất  rõ  ràng,  câu  kinh  văn  này  là 

nói rõ. Trực là gặp, chúng ta gặp đƣợc Phật là một chuyện vô cùng khó khăn, 

vì sao vậy? “Sanh vào thời Phật”, chúng ta sanh ở nhân gian cùng một thời đại 

với Phật. Đây gọi là trực, nghĩa là gặp đƣợc, tuy sanh cùng thời đại với Phật, 

quý vị có thể gặp đƣợc Phật chăng? 

Trong kinh nói đại thành Xá Vệ, Đức  Thế Tôn ở đó giảng rất nhiều kinh 

điển.  Thành  này  đích  thực  ngày  xƣa  là  thành  lớn,  cƣ  dân  mƣời  vạn  ngƣời. 

Ngày xƣa thành thị 10 vạn ngƣời đích thực là thành lớn, chỉ có 1/3 số ngƣời 

thấy  đƣợc  Phật,  mỗi  ngày  Đức  Phật  đi  khất  thực  nên  gặp  đƣợc.  Có  1/3  số 

ngƣời nghe danh, nhƣng chƣa gặp mặt. Còn 1/3 số ngƣời, đến tên cũng chƣa 

hề  nghe,  đều  không  biết.  Sanh  cùng  thời  đại  với  Phật,  cùng  sống  trong  một 

thành  thị,  chƣa  chắc  ngƣời  ngƣời  đều  nhận  thức,  ngƣời  đều  biết,  nên  đây  là 

việc khó. Gặp Phật là rất có phƣớc báo, ngƣời không có phƣớc báo không gặp 

658  Tập 574 



đƣợc. Gặp Bồ Tát, gặp A la hán, gặp thiện tri thức đều phải có phƣớc báo, có 

nhân duyên. Đây là nhắc nhở chúng ta phải trân quý. 

“Kinh  đạo  của  Chƣ  Phật”,  kinh  là  kinh  điển,  những  gì  Phật  nói  là  kinh 

điển. Đạo là phƣơng pháp tu hành, đây là con đƣờng. “Khó đƣợc nghe”, không 

dễ  đạt  đƣợc,  không  dễ  nghe  đƣợc.  “Trong  kinh  đầu  tiên  nói  kinh  giáo  khó 

nghe,  tay  cầm  kinh  quyển  gọi  là  đƣợc”,  chữ  đƣợc  này  là  đƣợc  bộ  kinh  này. 

“Tai  nghe  gọi  là  văn”,  chúng  ta  nghe  có  ngƣời  giảng  bộ  kinh  này,  nghe  có 

ngƣời độc tụng bộ kinh này. “Cũng có thể lãnh tụng danh gọi là đƣợc”, tụng 

danh  chính  là  niệm  Phật,  danh  là  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà.  Xƣng  tụng  danh 

hiệu, quý vị nghe đƣợc, cũng gọi là đƣợc. 

“Tai xan”, xan nghĩa là áp dụng, chúng ta nghe đƣợc. Đây chính là giáo lý 

đại thừa thƣờng nói: “nhất lịch nhĩ căn vĩnh vi đạo chủng”. Câu Phật hiệu này 

chúng ta nghe đƣợc một lần trong đời, danh hiệu này ghi dấu trong A lại da, 

đây là hạt giống Phật A Di Đà. Hạt giống này vĩnh viễn không mất đi, đời đời 

kiếp kiếp đều đi theo ta. Không nhất định khi nào, đời sau kiếp sau gặp đƣợc 

nhân duyên, lại nghe một câu A Di Đà Phật, ấn tƣợng càng sâu hơn, làm cho 

hạt giống trong A lại da sanh trƣởng. 

Nên  mắt  thấy  tai  nghe,  đều  đƣợc  lợi  ích  vô  cùng  thù  thắng.  Lợi  ích  này 

không ở trong đời này, đời này chúng ta đạt đƣợc lợi, quý vị cũng có thể nghĩ 

cũng biết, trong nhiều đời quá khứ đã từng học. Cho nên nghe xong hoan hỷ, 

nghe xong thật sự phát nguyện, thật sự muốn đến thế giới Cực Lạc. Nghe bộ 

kinh  này,  nội  dung  của  bộ  kinh  này  giới  thiệu  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc. 

Còn  tƣờng  tận  so  sánh  thế  giới  Cực  Lạc  và  thế  giới  của  chúng  ta,  khiến  ấn 

tƣợng của quý vị càng sâu sắc hơn, càng rõ ràng hơn, để quý vị có sự lựa chọn. 

Chỉ có ngƣời thấu hiểu triệt để, mới có lựa chọn chính xác, biết đƣợc thế giới 

này chỉ có khổ không có vui. Đây là muốn chúng ta bình tĩnh cẩn thận để tƣ 

duy quan sát, quý vị sẽ hiểu. Ngƣời thế gian này cho là vui, Đức Phật nói rất 

hay: đâu biết rằng vui là nhân của khổ. Hiện nay rất vui thú, sau khi chết đọa 

vào  tam  đồ,  cũng  khổ.  Vì  sao  vào  trong  tam  đồ?  Khi  hƣởng  lạc  đã  tạo  tội 

nghiệp, tạo tội nghiệp gì? Tham sân si.      Khi hƣởng lạc phải chăng là đang 

tạo tham sân si? Bản thân buông thả dục vọng hƣởng thụ tham đồ danh văn lợi 

dƣỡng, tham tâm là đƣờng ngạ quỷ. Nếu có ngƣời chƣớng ngại tham dục, quý 

vị liền sân nhuế, thậm chí là tạo sát nghiệp, đi vào đƣờng địa ngục. Ngu si là 

hoàn toàn không hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật, nhận giả không nhận thật, nghe 

lừa gạt không nghe khuyên, đây là vào đƣờng súc sanh. Quý vị có thể thấy rõ 

ràng minh bạch điều này rồi, sẽ không làm những việc ngu ngốc này nữa. 

Tập 574  659 



Đức Thế Tôn thấy rõ ràng minh bạch, rất trẻ, 19 tuổi đã hiểu rõ ràng minh 

bạch. Buông bỏ vƣơng vị, buông bỏ vinh hoa phú quý để cầu đạo, cầu đạo gì? 

Đạo liễu sanh tử xuất tam giới.  

Suốt đời tuy giảng nhiều kinh điển nhƣ vậy, duy nhất bộ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ ngài tuyên thuyết nhiều lần, đây là ý gì? Kinh Vô Lƣợng Thọ truyền đến 

Trung quốc, từ nhà Hán đến nhà Tống là 800 năm, có 12 lần phiên dịch. Đây 

phải chăng là Phật lực đang gia trì? Nếu không phải Phật lực gia trì, làm sao có 

hiện tƣợng nhƣ vậy! 

Kinh  Kim  Cang  mọi  ngƣời  rất  quen  thuộc,  đây  là  một  bộ  kinh  vô  cùng 

quan  trọng  trong nhà  Phật,  truyền  tụng  rất phổ  biến. Nó  chỉ  có  sáu  lần phiên 

dịch. Kinh Vô Lƣợng Thọ gấp đôi, 12 lần phiên dịch. 

Nói  tai  nghe,  đây  là  văn:  “Nên  nói  kinh  đạo  Chƣ  Phật,  khó  đƣợc  khó 

nghe”, không dễ đạt đƣợc, không dễ nghe đƣợc. Hiện nay khoa học kỹ thuật 

phát  triển,  kỹ  thuật  in  ấn  vô  cùng  phát  triển,  cho  nên  kinh  điển  in  ấn  với  số 

lƣợng lớn, nên rất dễ đạt đƣợc. 

60  năm  trƣớc,  khi  tôi  học  Phật,  thấy  kinh  điển  này  vô  cùng  xúc  động,  vì 

sao?  Rất  khó  đƣợc.  Chúng  ta  muốn  đƣợc  một  bộ  kinh,  đến  đâu  để  tìm?  Đến 

chùa tìm Đại Tạng Kinh để chép lại, lúc đó không có photo, chỉ có cách chép 

tay. Một bộ kinh có khi viết một hai tháng, rất hiếm có, có đâu nhƣ hiện nay 

quá tiện lợi. Giá thành rất thấp, nhƣng in ấn lại rất đẹp, chúng ta phải đặc biệt 

trân  quý.  Chúng  tôi  là  ngƣời  đã đi qua,  từng  trải  qua  những  ngày  tháng  khổ 

cực, không có kinh, phải chép, nên rất quý trọng kinh điển. 

Ngƣời bây giờ không thấy đƣợc hiện tƣợng này, cho rằng quá nhiều, muốn 

là có, cho nên không coi trọng, không biết thƣơng tiếc. Đây cũng có thể chính 

là trong kinh Phật nói: “Phú quý học đạo nan”. Họ đạt đƣợc quá dễ, nên không 

biết quý trọng. 

“Gặp  thiện  tri  thức,  nghe  pháp  có  thể  hành,  nhƣ  vậy  cũng  rất  khó”.  Gặp 

đƣợc thiện tri thức, nghe họ thuyết pháp, có thể tu hành, điều này rất khó. Tôi 

giảng kinh nhiều năm, chúng xuất gia và tại gia bên cạnh tôi, có thể chúng tại 

gia  tu  hành  tốt  hơn  chúng  xuất  gia  một  chút.  Tôi  nghe  đƣợc,  nghe  đƣợc  bản 

thân cảm thấy giật mình. Ngày ngày giảng kinh, mấy ngƣời này nghe kinh, hai 

bên nói với nhau: Đây là sƣ phụ nói cho ngƣời khác nghe, không phải nói cho 

chúng ta nghe. Tôi cũng thừa nhận, vì sao không phải nói cho họ nghe? Vì họ 

không nghe, nói cũng vô ích. Nhƣ vậy theo bên tôi suốt đời, nhƣng không học 

đƣợc gì. 

660  Tập 574 



Tôi hồi tƣởng  10 năm  ở Đài Trung, thầy Lý giảng kinh tôi không bỏ qua 

một  buổi  nào.  Thầy  đến  đâu  giảng,  tôi  đều  theo  đến  đó,  chúng  tôi  là  chúng 

thƣờng đi theo, chúng thƣờng tùy có mƣời mấy ngƣời. Thầy giảng kinh, từng 

câu từng chữ đều nói cho chúng tôi, thái độ học tập của chúng tôi là nhƣ vậy, 

nên  mới  học  đƣợc  một  ít.  Thầy  nói  cho  ngƣời  khác,  không  phải  nói  cho  tôi, 

nhƣ vậy chúng ta sẽ chẳng học đƣợc gì. Nhƣ vậy không phải uổng phí 10 theo 

học ƣ? 

Bởi  vậy  ta  có  thể  học  đƣợc  bao  nhiêu,  thực  tế  mà  nói  nhƣ  những gì  Đức 

Thế  Tôn  tuyên  thuyết,  hàng  đệ  tử  của  ngài  đã  kết  tập  thành  kinh  điển,  lƣu 

truyền cho hậu thế. Ngày nay chúng ta đạt đƣợc, mở quyển kinh ra, từng câu 

từng chữ đều là vì chúng ta mà nói, không phải vì ngƣời khác nói, không liên 

quan  đến  ngƣời  khác.  Nhƣ  vậy  mới  có  thể  hiểu  đƣợc  kinh  điển,  mới  có  thể 

lãnh hội đƣợc ý nghĩa. 

Ở Malaysiya, có một lần tôi nói chuyện với trƣởng lão Mã Cáp Địch. Tôi 

nói với ông, tôi đọc Kinh Cô-ran, tâm trạng tôi nhƣ thế nào? Tôi là tín đồ đạo 

Hồi  kiền  thành  nhất,  nếu  không  phải  tín  đồ  kiền  thành  nhất  của  đạo  Hồi,  ý 

trong  Kinh  Cô-ran  ta  không  thể  lãnh  hội  đƣợc.  Tôi  đọc  Tân  Cựu  Ƣớc,  đọc 

Thánh  Kinh,  tôi  là  tín  đồ  Cơ  đốc  giáo  kiền  thành  nhất,  tôi  mới  hiểu  đƣợc 

những  gì  nói  trong  kinh.  Đây  chính  là  tổ  sƣ  Ấn  Quang  nói:  Một  phần  thành 

kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Ta 

đọc tụng, nghe giảng không có chút tâm thành kính nào, nhƣ vậy sẽ không dạt 

đƣợc chút lợi ích nào. 

Những ngƣời chƣa gặp mặt tôi, họ nghe giảng kinh trên mạng, nghe kinh 

trƣớc truyền hình. Họ có tâm học Phật nhƣ tôi lúc đó: Pháp sƣ nói từng câu 

từng chữ là vì mình. Họ sẽ đƣợc lợi ích, họ thật sự đã học đƣợc. Nếu nói pháp 

sƣ nói là vì ngƣời khác, không liên quan đến mình, vậy là họ không đạt đƣợc 

lợi ích gì. 

Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  pháp  thân  đại  sĩ  giảng  kinh  thuyết  pháp,  là  lấy  tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chân thành, tâm từ bi phổ độ tất cả chúng sanh, 

tất cả chúng sanh đều có phần. Họ tiếp thu đƣợc bao nhiêu, đó là vấn đề tâm 

thái  của  họ.  Tổ  sƣ  Ấn  Quang  nói,  ta  có  mấy  phần  thành  kính,  sẽ  đƣợc  mấy 

phần lợi ích. 

Tôi từng nói, tôi lấy ngài Huệ Năng và Thần Tú làm ví dụ. Đại sƣ Thần Tú 

theo Ngũ tổ thời gian rất lâu, chắc mƣời mấy hai mƣơi năm, trở thành đại đệ tử 

dƣới tòa của Ngũ tổ. Nhƣng Ngũ tổ không truyền pháp cho ngài, lại truyền cho 

một ngƣời mà mọi ngƣời không quen biết, đó là ngài Huệ Năng. Nguyên nhân 

Tập 574  661 



là gì? Tôi đem câu chuyện này làm ví dụ: Thần Tú đối với Ngũ tổ có 100 phần 

thành kính, nên lợi ích ngài đạt đƣợc là 100 phần. Huệ Năng đối với Ngũ tổ là 

vạn phần thành kính, nên ngài đạt đƣợc vạn phần lợi ích. Ngũ tổ đã truyền y 

bát cho ngài Huệ Năng, không truyền cho ngài Thần Tú. Quý vị sẽ hiểu đƣợc, 

điều này không liên quan đến việc  ở  với thầy lâu hay  mau,  cũng không liên 

quan  đến  việc  nghe  kinh  nhiều  hay  ít.  Có  thể  nói  rằng,  Ngũ  tổ  thuyết  pháp, 

Thần  Tú  không  thiếu  một  buổi  nào.  Ngũ  tổ  thuyết  pháp,  ngài  Huệ  Năng  lại 

chƣa  từng  nghe  buổi  nào.  Chỉ  là  sau  cùng  triệu  kiến  nửa  đêm  canh  ba  vào 

phòng phƣơng trƣợng, nói cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang. Ngài chỉ học 

đƣợc một tiết học nhƣ thế, suốt đời chỉ nghe đƣợc tiết học này, chúng tôi đoán 

không  quá  hai  tiếng,  nhƣng  ngài  đƣợc  vạn  phần  lợi  ích!  Nhất  định  phải  hiểu 

đạo lý này. 

Các bậc tổ sƣ đại đức, chƣ vị cổ thánh tiên hiền, không ai không dạy chúng 

ta: trực tiếp gánh vác. Câu này rất quan trọng. Đức Phật nói với ai? Nói với tôi, 

Khổng tử nói với ai? Nói với tôi, trực tiếp thừa nhận chúng ta mới đạt đƣợc tất 

cả.  Nếu  khách  sáo,  không  thừa  nhận,  không  bằng  lòng,  vậy  là  xong,  quý  vị 

chẳng đƣợc lợi ích gì. Phật Bồ Tát gia trì, ân đức của tổ tông gia trì là thật, đều 

không phải giả. Cũng xem tâm thái của ta nhƣ thế nào, sức mạnh gia trì nhất 

định liên quan mật thiết với tâm thái của chúng ta. Cần phải tin thật, phải thật 

sự lý giải, tin thật hiểu sâu, mới có thể đạt đƣợc. 

Nếu ta phát tâm y giáo phụng hành, vì ngƣời diễn nói, sức mạnh gia trì sẽ 

rất lớn, vƣợt ngoài sức tƣởng tƣợng của chúng ta. Vì sao vậy? Ta không vì bản 

thân, mà vì ngƣời khác, vì chúng sanh. Tâm thái này hoàn toàn tƣơng đồng với 

tâm  thái  của  Phật  Bồ  Tát,  Phật  Bồ  Tát  không  có  ai  vì  mình  cả,  đều  vì  tất  cả 

chúng sanh, quên mình. 

Ở dƣới giải thích cho chúng ta về thiện tri thức: “Thiện tri thức”, thế nào 

gọi  là  thiện  tri  thức?  “Thiện  là  có  ích  đối  với  tôi,  dẫn  dắt  tôi  vào  con  đƣờng 

thiện”, đây gọi là thiện. Đối với tôi có lợi ích, đem đến điều tốt đẹp, có thể dẫn 

dắt tôi đến đƣờng lành, đây là thiện. “Tri là tri tâm, thức là hình thức”, tri là gì? 

Tâm tâm tƣớng ấn, tôi và ngƣời này chí đồng đạo hợp, đây gọi là tri. Thức là 

nhận thức về họ, biết tình trạng của ngƣời này, đây là biết về họ. Hợp lại gọi là 

thiện tri thức. 

Pháp Hoa Văn Cú Tứ, tứ là quyển thứ tƣ: “Nghe danh gọi là tri”, đây lại 

giải  thích.  “Thấy  hình  gọi  là  thức”,  tôi  nghe  tên  ngƣời  này  nhƣng  chƣa  gặp 

mặt, đây là tri, gặp rồi gọi là thức. “Là ngƣời làm lợi ích cho đƣờng đạo bồ đề 

662  Tập 574 



của ta”, ích là lợi ích, ích cũng là tăng trƣởng. Họ có thể giúp mình tăng trƣởng 

bồ đề đạo nghiệp, ngƣời này chính là thiện tri thức của ta. 

“Nên biết hai chữ tri thức này, nghĩa là tri tâm thức hình, nên thiện tri thức 

cũng gọi là thiện hữu, tƣơng thức tƣơng tri dẫn dắt ta vào đƣờng thiện, gọi là 

thiện hữu”. 53 lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử đối 

với 53 vị thiện tri thức, đều gọi là thiện hữu. Đích thực là “tƣơng thức tƣơng 

tri,  dẫn  dắt  ta  vào  đƣờng  thiện”.  Thiện  trong  các  điều  thiện,  không  có  điều 

thiện nào sánh đƣợc là gì? Là thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Ngày nay Phật A Di Đà, Thích Ca Thế Tôn, dẫn dắt chúng ta về thế giới 

Cực lạc, đây là thiện lớn không gì sánh đƣợc. Chúng ta phải nhận biết về hai vị 

này, bởi hai ngài là đại thiện tri thức của chúng ta, là thiện hữu chơn chánh của 

chúng  ta,  chúng  ta  phải  thân  cận  họ.  Họ  ở  đâu?  Đọc  tụng  kinh  điển  chính  là 

thân cận họ, chia sẻ tâm đắc học tập chính là thân cận họ. Cổ nhân có câu: “Tế 

thần  nhƣ  thần  tại”,  tâm  này  thiện  biết  bao!  Chúng  ta  mở  kinh,  đối  diện  kinh 

văn,  giống nhƣ  Phật  A  Di  Đà  đang  ở  trƣớc  mặt,  nói  với  chúng  ta  những  lời 

này, Đức Thế Tôn ở trƣớc mặt giới thiệu cho chúng ta. Phải dùng tâm nhƣ vậy 

để đọc tụng thọ trì, nhƣ vậy mới thật sự đạt đƣợc lợi ích. 

Lớp thanh niên trong thời đại này, thua kém ngày xƣa rất nhiều. Quá khứ 

này là chỉ cho một thế kỷ, chúng ta không sánh bằng. Ngƣời đọc sách một thế 

kỷ trƣớc, quả thật có tác phong của quân tử, tác phong vẫn còn, siêng năng nổ 

lực, có sự thành kính. Trong vòng 100 năm này, tâm thái đó dần dần suy yếu, 

ngày càng ít. 

Khoảng tuổi tác của tôi đã không nhiều, tôi có thể gặp đƣợc ba vị thiện tri 

thức, họ nhiệt tâm dạy tôi, tôi rất cảm kích. Rất nhiều ngƣời cảm thấy tôi may 

mắn, nói vận khí tôi tốt. Tôi cũng từng tĩnh tâm tƣ duy, đây là nguyên nhân gì? 

Vẫn là sự thành kính nhƣ Ấn Quang tổ sƣ nói, tôi vẫn còn một chút thành kính. 

Nói  cách  khác,  các  đồng  học  khác,  đến  một  chút  thành  kính  nhƣ  tôi  cũng 

không có. Chút thành kính này của tôi trong 100 năm trƣớc, thiện tri thức sẽ 

không để ý đến tôi, vì sao? Chƣa đủ, chỉ có một hai phần thành kính chƣa đủ. 

Nhƣng bây giờ đã không còn thành kính, nên một hai phần đó cũng rất đáng 

quý, cũng không đơn giản, nên họ không vứt bỏ tôi. Đây là thật, không hề giả 

dối.  Nên  con  ngƣời  cần  phải  khiêm  tốn,  đừng  so  với  ngƣời  bây  giờ,  so  với 

ngƣời bây giờ, hình nhƣ cảm thấy mình rất đáng nể. So với cổ nhân thì mình 

chẳng là gì, thua xa, cống cao ngã mạn liền bị dập tắt, tâm khiêm tốn cung kính 

liền sanh khởi. Mấy phần tâm cung kính này của chúng ta có đáng gì! Bởi vậy 

mở kinh ra xem không hiểu.      Những gì cổ nhân nói, bản thân chúng ta cũng 

Tập 574  663 



biết.  Từng  câu  từng  chữ  trong  kinh  điển  bao  hàm  vô  lƣợng  nghĩa,  vô  lƣợng 

nghĩa chúng ta có thể hiểu đƣợc bao nhiêu? Nếu coi thƣờng Đức Thế Tôn, coi 

thƣờng Khổng tử: Đó là thời đại phong kiến, thời đại lạc hậu. Quý vị nói họ 

nhƣ vậy. Từng câu từng chữ họ nói trong kinh điển, đúng là vô lƣợng nghĩa. 

Chúng ta ngày nay, thậm chí  một ý nghĩa chính xác cũng không nhận ra. 

Những gì thấy đƣợc đều là thiên lệch, đều là tà, vì sao vậy? Vì tâm chúng ta tà, 

tâm chúng ta không chánh. Tâm không chánh nhìn mọi thứ đều lệch lạc, tâm tà 

thấy mọi thứ đều tà, không có chánh niệm. Nên quý vị hoàn toàn không nhận 

ra đƣợc những điều chính đáng, còn có gì đáng để kêu ngạo chăng? 

Nếu tâm chánh, thái độ cũng sẽ chánh, và hành vi cũng chánh. Quý vị đƣợc 

mấy phần chánh đều biểu hiện ra bên ngoài, không che dấu đƣợc. Chỉ che dấu 

đƣợc  những  ngƣời  vô  tri,  họ  không  biết.  Ngƣời  thật  sự  có  học  vấn,  có  đạo 

hạnh, quý vị không dấu đƣợc họ, xem qua là họ nhận ra ngay, chỉ là không nói 

mà thôi. Ngƣời ta có đức hạnh nên không nói quý vị. Cho nên gặp chơn thiện 

tri  thức  phải  dùng  chân  tâm,  phải  có  vài  phần  thành ý  mới  thật  sự  gặp  đƣợc, 

thật sự đƣợc lợi ích. Bằng không gặp đƣợc cũng nhƣ không. 

Bên dƣới dẫn chứng: “Viên Giác Kinh Đại Sớ nói”, thập ngũ là quyển thứ 

15.  “Thiện  có  thể  biết  chân  nhận  thức  vọng,  biết  bệnh  nhận  ra  thuốc,  gọi  là 

thiện tri thức”. Đây là nói về phƣơng diện đối trị. Thiện tri thức, vì sao gọi họ 

là thiện tri thức? Họ biết đƣợc chân vọng, đâu là chân đâu là vọng, phàm phu 

không biết đƣợc. Đạo đức nhân lễ nghĩa là chân, tham sân si mạn nghi là vọng, 

họ biết, chúng ta không biết. Chúng ta biết chắc  chắn không làm những điều 

vọng, vọng sẽ buông bỏ. Vẫn cứ thích tham sân si mạn, vẫn không nở buông 

bỏ, là bạn tốt! Đạo đức nhân lễ nghĩa, không để ý đến, giống nhƣ không liên 

quan  gì  đến  mình  vậy.  Không  có  lợi  ích  gì,  bài  xích,  cự  tuyệt.  Đây  là  gì? 

Không  biết  chân,  không  nhận  thức  vọng;  không  biết  bệnh,  cũng  không  nhận 

thức  thuốc.  Bệnh  phát  tác,  đã  biết  khổ,  nhƣng  không  biết  vì  sao  bệnh,  cũng 

không biết làm sao để trị bệnh này. 

Trong thời đại ngày nay, ngƣời nhƣ vậy rất nhiều. Những ngƣời ở bên cạnh 

tôi, nếu là học Phật chơn chánh, thật sự nghe kinh hiểu, minh bạch, thật sự y 

giáo  phụng  hành,  tâm  thái  của  quí  vị  đã  hoàn  toàn  khác.  Thế  giới  Ta  Bà  là 

vọng, thế giới Cực Lạc là chân. Luân hồi lục đạo là bệnh, niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ là thuốc. Hiểu rõ ràng rồi, quý vị có thể không làm sao? Chúng ta chƣa 

buông bỏ, còn nhiều vƣớng bận, còn nhiều tạp niệm, đó là gì? Ngu si, mê hoặc. 

Khi  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  rồi,  tâm  thái  sẽ  không  nhƣ  vậy.  Bởi  vậy  thật  sự 

quay đầu không dễ, vô cùng khó. 

664  Tập 574 



Bên dƣới nói: “có thể hiểu đƣợc sự khác biệt chân vọng”. Hiểu là thấu triệt, 

biệt là phân biệt, thật sự hiểu rõ phân biệt đâu là chân đâu là vọng. “Thông đạt 

chân  tế”,  chân  tế  là  chân  tánh,  chân  tế  là  minh  tâm  kiến  tánh,  gọi  là  thực  tế. 

“Biết căn tánh của chúng sanh”, biết căn tánh của chúng sanh, “tùy bệnh cho 

thuốc”.  Bởi  vậy  ngày  nay,  tuyệt  đại  đa  số  ngƣời  học Phật,  đối  với  Phật  pháp 

đại thừa mà nói, chỉ là trồng thiện căn mà thôi, đời này không đạt đƣợc lợi ích. 

Trong hiện tại không thể lìa khổ đƣợc vui, tƣơng lai không vƣợt khỏi luân hồi 

lục đạo. Đây chính là chỉ có thiện căn, không đƣợc lợi ích chân thật. 

Lần này chúng tôi hạ quyết tâm: “Tùy bệnh cho thuốc”, không giảng tất cả 

các kinh điển khác, dừng lại, chuyên giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ, chuyên giảng 

chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ,  vì  sao  vậy?  Vì  đây  là  liều  thuốc  hay,  thật  trị 

đƣợc bệnh. Nếu chúng ta nghe hiểu đƣợc bộ kinh này, nghe minh bạch, có thể 

y  giáo  phụng  hành,  chắc  chắn  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  hiện  tại  của  chúng  ta. 

Nhất định có thể giúp chúng ta phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trƣởng. Giúp chúng 

ta điều chỉnh quan hệ nhân sự, chúng ta có thể chung sống hòa thuận, hóa giải 

xung đột. Bản thân chúng ta tốt, gia đình tốt, xã hội sẽ tốt, quốc gia sẽ tốt, thế 

giới mới có thể khôi phục lại trật tự, nó đúng là thuốc A Già Đà. Nếu thật sự 

giác ngộ, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣ vậy có thể giải quyết tất cả 

mọi  vấn  đề.  Đời  sau  đến  thế  giới  Cực  Lạc  làm  Phật,  đạt  đƣợc  đại  viên  mãn. 

Đây gọi là chơn thiện tri thức. 

“Lại trong An Lạc Tập Y Pháp Cú Kinh nói”, dẫn chứng trong Kinh Pháp 

Cú.  “Phật  dạy:  Thiện  tri  thức  có  thể  nói  pháp  thâm  sâu,  pháp  thâm  sâu  là 

những gì? Không, vô tƣớng, vô nguyện. Các pháp bình đẳng, không có nghiệp 

báo, không có nhân quả, cứu cánh nhƣ nhƣ, trú trong thật tế. Nhƣng trong tất 

cánh  không  lại  kiến  lập  tất  cả  pháp,  gọi  là  thiện  tri  thức”.  Nói  đƣợc  nhƣ  vậy 

thật sự là thâm sâu, đây không phải là giả. Không, vô tƣớng, vô nguyện trong 

pháp đại và tiểu thừa gọi là đại tam không tam muội. 

“Các pháp bình đẳng, không có nghiệp báo, không có nhân quả, cứu cánh 

nhƣ nhƣ, trú trong thật tế”. Đây là cảnh giới của ai? Cảnh giới của Nhƣ Lai, 

cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Có ta tức không bình đẳng, chỉ cần có ta, bình 

đẳng sẽ không còn. Chỉ cần có ta là có nghiệp báo, có nhân quả. Thật sự vô 

ngã, những thứ này hoàn toàn không có. Chúng ta thử nghĩ, A la hán đã đến 

cảnh  giới  này  chăng?  Chƣa!  A  la  hán  vô  ngã  rồi  ƣ?  A  la  hán  không  phải  vô 

ngã, A la hán không thừa nhận thân này là ta, họ vần còn tập khí của ngã chấp. 

Nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang nói về phá bốn tƣớng: Vô ngã tƣớng, vô 

nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng,  đây  là  phá  bốn  tƣớng. 

Tập 574  665 



Nhƣng họ vẫn còn tập khí, tập khí chƣa đoạn. Nửa bộ sau của Kinh Kim Cang 

là phá tứ kiến: Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến. 

Kiến là gì? Ý niệm, vẫn còn ý niệm này. Ý niệm này không còn, mới thật sự 

gọi là vô ngã, đây là cảnh giới nào? Thiền tông nói đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, là cảnh giới của những ngƣời này. 

Hay nói cách khác, trong mƣời pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, 

Phật đều chƣa đạt đến cảnh giới này. Họ vẫn còn có nghiệp báo, có nhân quả. 

Nhất định phải đến cõi thật báo, cũng chính là vƣợt ra mƣời pháp giới, mới có 

thể nói không có nghiệp báo, không có nhân quả. Bởi vậy nó thật sự thâm sâu! 

Nói  một  cách  nghiêm  khắc,  tam  hiền  Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo,  là  Viên 

giáo trong Kinh Hoa Nghiêm: Thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, 30 địa vị. 

Trong cõi thật báo tất cả có 41 vị Bồ tát, ở sau là thập địa, Đẳng giác, 11 địa vị. 

Ở trƣớc 30 địa vị, vẫn còn tập khí nghiệp báo nhân quả, chƣa trừ sạch. Khi nào 

mới thật sự trừ sạch? Đức Phật nói bát địa trở lên. Trong đại thừa Phật Pháp, 

đến quả vị Diệu giác, tất cả có 52 địa vị. 52 địa vị này, năm địa vị cao nhất 

không còn. Mấy câu này nói là thật, không hề giả, bát địa trở lên. Trƣớc thất 

địa còn có dƣ tập, còn tập khí. Sự  chắc chắn không còn, nhƣng còn tập khí, 

mới biết mấy câu này quá thâm sâu! 

Chơn  thiện  tri  thức  có  thể  nói  pháp  thậm  thâm,  chơn  thiện  tri  thức  này 

không  phải  ngƣời  bình  thƣờng,  chắc  chắn  là  pháp  thân  Bồ  Tát,  không  phải 

pháp thân Bồ Tát thì không làm đƣợc. Trong lịch đại chƣ vị tổ sƣ, có không ít 

pháp thân Bồ Tát, nhƣ ngài Huệ Năng. Trong hội của đại sƣ Huệ Năng, tức là 

trong hàng đệ tử của ngài có 43 vị. Cảnh giới họ chứng đƣợc giống nhƣ ngài 

vậy, đều là minh tâm kiến tánh. 

Chƣ Phật, đại Bồ Tát ứng hóa đến nhân gian này,  ở Trung quốc có. Ngài 

Vĩnh Minh Diên Thọ là Phật A Di Đà tái sanh, đại sƣ Thiện Đạo cũng là Phật 

A Di Đà tái sanh. Họ hóa thân đến, là chơn thiện tri thức. Đại sƣ Trí Giả là 

Đức Thế Tôn tái sanh, Bố Đại hòa thƣợng là Bồ Tát Di Lặc tái sanh. Đều là 

những vị rất nổi tiếng, mọi ngƣời ai cũng biết. Còn có những bậc tái sanh, thân 

phận chƣa bộc lộ, chúng ta tin rằng họ còn nhiều hơn những ngƣời đã bộc lộ 

thân phận. Những ngƣời này có thể nói pháp thâm diệu. 

Nhƣng  quý  vị  xem,  thật  sự  là  Phật  Bồ  Tát,  họ  có  thể  ở  trong  tất  cánh 

không, kiến lập tất cả pháp. Giống nhƣ Đức Thế Tôn vậy, Đức Phật đích thực 

chứng đƣợc tam muội: Không, vô tƣớng, vô nguyện. Mấy câu này áp dụng vào 

Đức Thế  Tôn, hoàn toàn tƣơng ƣng, là  miêu tả  hiện thực của Đức  Thế  Tôn. 

“Các pháp bình đẳng, không có nghiệp báo, không có nhân quả, cứu cánh nhƣ 

666  Tập 574 



nhƣ, trú trong thật tế. Tuy ở trong tất cánh không, nhƣng kiến lập tất cả pháp”. 

Đó là gì? Vì chúng ta giảng kinh dạy học suốt 49 năm. Nói cho chúng ta về có 

và không, sau cùng nói với chúng ta không và có là một không phải hai, đây 

chính là kiến lập tất cả Phật pháp. 

Phật pháp sơ cấp, sơ học nới với chúng ta về có, ta hiểu: có nhân quả, có 

nghiệp  báo,  có  luân  hồi  lục đạo,  có  thập  pháp  giới.  Trong  cuộc  sống  hiện  tại 

của  những  chúng  sanh  này,  quý  vị  nói  với  họ,  họ  thấy  rất  quen  thuộc,  hoàn 

toàn  có  thể  tiếp  nhận.  Đức  Phật  dạy  học  là  từ  từ  nâng  cao  họ  lên.              Ngài 

giảng kinh dạy học suốt 49 năm, 12 năm đầu là đặt nền tảng_A hàm giáo, cơ 

sở  này  là  gì?  Đầu  tiên  là  dạy  làm  ngƣời  tốt,  chƣa  làm  ngƣời  tốt,  sao  có  thể 

thành Phật? Không có đạo lý này, trƣớc tiên dạy chúng sanh cách làm ngƣời. 

Trong giáo lý tiểu thừa, dạy chúng ta làm sao để làm ngƣời tốt, phân lƣợng này 

rất lớn.  Giống nhƣ các bậc tổ tông dạy chúng ta về ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ 

duy, bát đức. Đây là nòng cốt giáo dục của các bậc thánh hiền, mấy ngàn năm 

từ đời này qua đời khác đều phụng hành. Nhờ vậy mà xã hội an định, nhân dân 

hạnh  phúc,  chánh  trị  xuất  hiện  đại  trị,  thời  đại  của  thánh  nhân.  Là  giáo  dục 

thành tựu, không có gì khác. 

Y  chánh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  do  đâu  là  mà  thành  tựu? 48 

nguyện của Phật A Di Đà và năm kiếp tu hành của ngài thành tựu nên. Xa lìa 

giáo  dục  là  sai,  xa  lìa  giáo  dục  nhất  định  bị  tuột  dốc,  chắc  chắn  đi  đến  diệt 

vong.  Một  gia  đình,  nhà  mình  có  thể  hƣng  thịnh  hay  không  là  dựa  vào  giáo 

dục. Quý vị làm sao dạy tốt con cái mình, để đời sau thành tích của chúng hơn 

mình?  Trong  thành  tựu  quan  trọng  nhất  là  đức  hạnh,  không  phải  quyền  vị, 

không phải của cải. Những thứ đó ai cũng thích, nhƣng nó nhƣ mây khói vậy, 

nó sẽ tiêu tán rất nhanh. Thật sự vĩnh hằng, chịu đƣợc khảo nghiệm là đạo đức. 

Quý vị có dạy tốt con cái  mình chăng? Từ nhỏ dạy chúng lãnh hội đƣợc đạo 

đức, nổ lực học tập, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Họ dạy con cái họ từ 

đời này sang đời khác, gia đình của quý vị làm gì có đạo lý không hƣng thịnh. 

Từ xƣa đến nay Trung quốc lấy đạo đức giữ gia nghiệp, hiện nay chỉ có một 

nhà_Khổng tử. Nhà họ dạy rất tốt, đời này qua đời khác không gián đoạn việc 

dạy học. Hiện nay đã đoạn, không dạy nữa. 

Tôi ở Đài Loan, nhiều lần gặp ông Khổng Đức Thành, ông cảm khái vạn 

phần.  Nhà  không  còn,  ngƣời  mất  nhà  tan.  Bởi  vậy  hiện  nay  Trung  quốc  nhà 

không  còn,  thời  kỳ  kháng  chiến  vẫn  còn,  sau  kháng  chiến  không  còn,  hoàn 

toàn sụp đổ. Chúng tôi đến An Huy Giang Nam xem, có không ít ngôi nhà thế 

gia vẫn còn, trở thành cổ tích, nhƣng không còn ai. Những ngƣời trẻ tuổi đều 

Tập 574  667 



ra đi, phân tán hết, chỉ còn lại mấy cụ già trong coi, thật đáng tiếc! Đây là căn 

bản của truyền thống văn hóa xƣa, cội rễ không còn. Cội rễ không còn, muốn 

khôi phục lại chánh tích huy hoàng, cục diện thịnh thế trị an lâu dài nhƣ trƣớc 

là điều không thể. Nhƣng trí tuệ, đức hạnh, phƣơng pháp của chƣ vị  tổ tông 

vẫn lƣu lại trong kinh điển. Nếu có ngƣời phát tâm thực hành nó, có thể làm 

một  tấm  gƣơng  tốt.  Có  thể  làm  một  điểm  thí  nghiệm  nhỏ,  đem  những  khái 

niệm, phƣơng pháp và kinh nghiệm của cổ nhân thực hành trong đời sống. Để 

ngƣời bây giờ thấy, đem so sánh với xã hội ngày xƣa, xem bên nào tốt, cũng có 

thể  sẽ  có  cơ  hội  thay  đổi.  Nếu  không  có  điểm  thí  nghiệm  đặc  biệt  này,  chắc 

chắn là mất nƣớc. Văn hóa mất, nƣớc sẽ không còn, nƣớc mất văn hóa còn, sẽ 

không mất, sẽ phục hƣng. Nếu nhƣ văn hóa mất, tức là vĩnh viễn diệt tận. 

Trên thế giới này có bốn nền văn minh cổ lớn, chỉ còn lại Trung quốc, ba 

nơi  khác  không  còn.  Trung  quốc  hiện  nay  cũng  sắp  đi  đến  đƣờng  cùng,  văn 

minh  cổ  biến  mất  khỏi  thế  gian.  Ai  phát  tâm  phục  hƣng,  công  đức  này  vô 

lƣợng vô biên. Hiện nay đích thực đang đến cửa ải sau cùng, lúc này không có 

ai cứu, sau này muốn cứu cũng không cứu đƣợc. Mất cơ hội, đây là cơ hội sau 

cùng. Thế nên ngày nay chúng ta thấy đƣợc thiện tri thức, cảm khái vô hạn. Sở 

dĩ thiện tri thức đáng khâm phục, chính là vì họ thấu hiểu triệt để thật tƣớng 

các pháp, trong tất cánh không kiến lập nên tất cả pháp. 

“Thiện tri thức là cha mẹ quý vị, nuôi dƣỡng thân bồ đề của chúng ta”. Đây 

là từ trên ví dụ mà nói, thiện tri thức quan trọng biết bao! Con ngƣời không thể 

thiếu thiện tri thức, không thể không thân cận thiện tri thức. “Thiện tri thức là 

con  mắt của ta, có thể thấy đƣợc tất cả thiện ác đạo. Thiện tri thức là thuyền 

lớn của ta, đƣa ta ra khỏi biển sanh tử”. Biển sanh tử chính là luân hồi lục đạo, 

chúng ta luân lạc trong lục đạo vô lƣợng kiếp, đời đời kiếp kiếp không ra khỏi 

đƣợc. Nhƣng đích thực có rất nhiều ngƣời không biết đƣợc chân tƣớng sự thật. 

Họ vĩnh viễn không nghĩ đến mình phải ra khỏi luân hồi, không nghĩ đến. Gặp 

đƣợc thiện tri thức, nghe đƣợc lời dạy của thiện tri thức, biết đƣợc chân tƣớng 

sự thật, muốn cầu xuất ly, nhƣng không tìm đƣợc đƣờng đi. Có đƣờng đi, nhà 

Phật thƣờng nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi pháp môn đều có thể giúp 

quý vị ra khỏi, nhƣng mỗi ngƣời căn tánh khác nhau. Ngƣời căn tánh lanh lợi, 

đƣợc! Họ y theo phƣơng pháp này tu học, có thể ra khỏi. Ngƣời căn tánh kém 

cỏi không đƣợc, tu định không đạt đƣợc định, đƣợc định không thể khai trí tuệ, 

chiếm đại đa số. Có một số ít ngƣời thành tựu. 

Quý vị xem bao đời nay có bao nhiêu ngƣời tu hành? Có mấy ngƣời thành 

tựu?  Không  gặp  đƣợc  pháp  môn  Tịnh  độ,  không  gặp  đƣợc  pháp  môn  niệm 

668  Tập 574 



Phật. Gặp đƣợc, đối với đạo lý này không hiểu rõ, không minh bạch, nên bán 

tín bán nghi đối với pháp môn này. Không tinh tấn tu học, lại bỏ qua cơ hội 

ngay  trƣớc,  trƣờng  hợp  này  chiếm  rất  nhiều.  Nếu  thật  sự  hiểu  rõ  ràng  minh 

bạch, không khó. Cƣơng lĩnh tu học của Tịnh tông có tám chữ: “Phát tâm bồ 

đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, nhƣ vậy sẽ thành công. Nhƣng Tịnh tông Chƣ 

Phật Nhƣ Lai đều nói, đây là pháp khó tin, nhƣng khi thực hành lại dễ_Khó tin 

dễ hành. 

Trƣớc đây tôi theo học với đại sƣ Chƣơng Gia, đại sƣ dạy rằng: Phật pháp 

đại thừa khó hiểu dễ hành. Vì khó hiểu nên Đức Thế Tôn giảng kinh dạy học 

suốt 49 năm. Hành trì rất dễ, chỉ cần phát tâm chân thành, thật thà niệm danh 

hiệu Phật A Di Đà. Quý vị thấy trong Kinh A Di Đà nói, cần thời gian bao lâu? 

Từ  một  ngày,  hai  ngày,  ba  ngày  cho  đến  bảy  ngày,  sẽ  đƣợc  thành  tựu.  Hàng 

thƣợng thƣợng căn một ngày là thành tựu, một ngày phàm phu thành Phật, quý 

vị tin đƣợc chăng? 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, thấy một câu chuyện, một ví dụ. Pháp sƣ 

Doanh Khả thời nhà Tống, là một ngƣời xuất gia,  một tỳ kheo phá giới. Ông 

căn  tánh  rất  nặng,  nghĩa  là  tập  khí  phiền  não  rất  nặng,  bản  thân  không  sao 

khống chế, nên phá giới phạm lỗi rất nhiều. Cũng may ông có chút thiện căn, 

ông tự biết những tội lỗi mình tạo ra chắc chắn đọa địa ngục. Nghĩ đến cái khổ 

trong địa ngục, ông vô cùng sợ hãi. Đối trƣớc đại chúng đồng tu cầu sám hối, 

cầu họ giúp đỡ, có phƣơng pháp nào giúp ông không đọa địa ngục? Có một vị 

đồng  tu  đƣa  ông  xem  cuốn  Vãng  Sanh  Truyện,  sau  khi  xem  xong  ông  cảm 

động khóc than. Thật sự có thể vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, vấn đề liền 

đƣợc giải quyết! Nên ông đã phát tâm niệm Phật, đóng cửa phòng, niệm Phật 

suốt ba ngày ba đêm, không ăn, không ngủ, không nghỉ ngơi, suốt ba ngày ba 

đêm. Chân thành đến cực điểm và đã cảm ứng đƣợc Phật A Di Đà đến. Đức 

Phật Di Đà nói rằng: Thọ mạng của ông còn 10 năm, cố gắng tu học, đến lúc 

ông  lâm  chúng  Phật  sẽ  đến  tiếp  dẫn.  Đại  sƣ  Doanh  Khả  nghe  vậy  liền  bạch 

Phật: Tập khí của con rất nặng, bản thân không sao khống chế đƣợc, nếu sống 

thêm 10 năm không biết tạo bao nhiêu tội nghiệp. Con không cần mƣời năm 

thọ mạng này, chỉ muốn đi theo ngài ngay bây giờ. 

Đại  sƣ  Doanh  Khả  quả  là  một  ngƣời  thông  minh,  hiểu  rõ  bản  thân  mình. 

Phật A Di Đà liền đồng ý và nói rằng, thôi đƣợc! Ba ngày sau ta đến tiếp dẫn 

con. Vì sao Phật A Di Đà không lập tức đữa ông đi? Muốn ông làm tấm gƣơng 

tốt  cho  hậu  nhân  noi  theo.  Ông  nghe  Đức  Phật  nói  ba  ngày  sau  đến  tiếp  dẫn 

Tập 574  669 



nên vô cùng hoan hỷ, liền mở cửa phòng nói với đại chúng ba ngày nữa mình 

vãng sanh. 

Không  ai  tin  điều  này,  vì  ông  không  phải  là  ngƣời  tốt.  Trong  chùa  mọi 

ngƣời đều coi thƣờng ông, cũng may thời gian ba ngày không dài, mọi ngƣời 

đợi xem ba ngày sau ông có vãng sanh chăng. Đến ngày thứ ba, ông yêu cầu 

những ngƣời đồng tu, mọi ngƣời niệm Phật đƣa ông vãng sanh. Mọi ngƣời đều 

rất hoan hỷ, tôi xem ông vãng sanh nhƣ thế nào! Đúng theo thời gian ông nói, 

mọi ngƣời tập hợp trong đại điện để tiễn đƣa ông. Niệm đƣợc một khắc, ông 

tuyên bố với mọi ngƣời: Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, tôi phải đi theo ngài. Và 

sƣ thật sự ra đi, không hề sanh bệnh, sƣ đi thật, đây không phải giả. Sƣ niệm 

Phật  bao  lâu?  Ba ngày,  ba  ngày  ba đêm.  Nhƣ  trong  Kinh  Di  Đà  nói:  Từ  một 

ngày, hai ngày, ba ngày, bốn ngày, năm ngày, sáu ngày, bảy ngày. Còn sƣ ba 

ngày thật sự đƣợc vãng sanh. 

Chúng  ta  niệm  Phật,  trên  miệng  nói  vãng  sanh,  tôi  treo  ở  đây  tấm  bảng: 

Một tuần sau chắc chắn vãng sanh. Quý vị dám đến niệm chăng? Quý vị thấy 

tấm bảng này đều sợ chạy hết, còn dám đến chăng! Bảy ngày sau là chết, nhƣ 

vậy ai không sợ? Nên đó là giả, không phải thật. Sao pháp sƣ Doanh Khả lại 

đƣợc?  Sƣ  là  thật, không  phải  giả.  Sƣ  biết  ở  thế  gian này  sƣ  không vƣợt  qua 

đƣợc mê hoặc, không chịu đƣợc sự lôi cuốn khiến sƣ làm ra những chuyện sai 

lầm.  Nên tâm ngài rất khẩn thiết,  muốn xa rời thế gian này, tâm đó cảm  ứng 

đƣợc  Phật  A  Di  Đà.  Sƣ  làm  đƣợc,  chúng  ta  cũng  đƣợc,  mỗi  ngƣời  đều  làm 

đƣợc nhƣ vậy. Vấn đề chính là tâm không thật, là giả, tâm và khẩu là hai vấn 

đề khác nhau. Ngƣời ta tâm và khẩu đồng nhất, nên sƣ đã thành công. Trƣờng 

hợp  nhƣ  vậy  mỗi  thời  đại  đều  có,  chỉ  là  không  ghi  chép  lại  về  những  ngƣời 

vãng sanh này. 

2000 năm nay, từ đại sƣ Huệ Viên khoảng 1700 năm. Vào thời Đông Tấn 

đại sƣ Huệ Viễn thành lập niệm Phật đƣờng đầu tiên_Niệm Phật Đƣờng Đông 

Lâm  ở Lô Sơn Giang Tây, đầu tiên. Đây là một đào tràng đầu tiên chuyên tu 

chuyên hoằng Tịnh độ tông. Chúng ta tôn xƣng ngài Huệ Viễn là sơ tổ Tịnh độ 

tông, sơ tổ Tịnh tông Trung quốc.  Bởi thế, gặp đƣợc pháp môn này, chắc chắn 

thành tựu trong đời này. Không gặp đƣợc pháp môn này, đời này rất khó thành 

tựu, chỉ trồng đƣợc chút ít thiện căn mà thôi. 

“Thiện tri thức, là hoàn thằng của ta”, đây là sợi dây, sợi dây nhỏ mà dài. 

Sợi  dây  tuy  rất  nhẹ,  nhƣng  sức  kéo  rất  lớn,  nó  có  thể  kéo  đƣợc  vật  rất  nặng. 

Nên nói “có thể kéo chúng ta ra khỏi sanh tử”, đây đều là ví dụ, nó có thể dẫn 

dắt quý vị liễu sanh tử xuất tam giới. Mấy câu này ví dụ rất hay, nói rõ ngƣời 

670  Tập 574 



học Phật nhất định phải dựa vào thiện tri thức. Không thật sự dựa vào thiện tri 

thức để học tập, đời này chúng ta đạt đƣợc lợi ích không nhiều. Đạt đƣợc lợi 

ích lớn lao, nhất định phải dựa vào thiện tri thức. 

“Nên  trong  kinh  lại  nói”,  kinh  này  chính  là  An  Lạc  Tập  trích  dẫn  Kinh 

Pháp Cú. “Tất cả chúng sanh muốn đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, 

nên thân cận thiện tri thức, thỉnh vấn pháp yếu”. Pháp yếu chính là pháp môn, 

phƣơng  pháp  tu  hành  quan  trọng.  Pháp  môn  quan  trọng  không  gì  bằng  nhìn 

thấu, buông bỏ. Nếu thật sự nhìn thấu, thật sự buông bỏ, nhƣ vậy mới đƣợc. 

Những khai thị quan trọng này, chúng ta phải thƣờng ghi nhớ trong lòng, 

phải thƣờng áp dụng công phu quán chiếu trong cuộc sống hằng ngày. Chúng 

ta mới không bị hoàn cảnh bên ngoài mê hoặc. Ngày xƣa ở Trung quốc thông 

thƣờng quán chiếu đều dùng Kinh Kim Cang, vì Kinh Kim Cang là lục tổ Huệ 

Năng thời nhà Đƣờng, nghe bộ kinh này mà khai ngộ. Theo tiếng thơm của lục 

tổ  Huệ  Năng,  thân  phận  bộ  kinh  này  cũng  đƣợc  nâng  cao,  quả  thật  đã  biến 

thành kinh hàng đầu ở Trung quốc, không ai không biết. Ngày xƣa ngƣời đọc 

sách,  không  ai  không  đọc  Kinh  Kim  Cang.              Trong  Kinh  Kim  Cang  dạy 

rằng:  “Phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  nhƣ 

mộng huyễn bào ảnh”. Trong cuộc sống hằng ngày, gặp những cảnh giới này, 

thuận cảnh sanh tâm tham ái; nghịch cảnh sanh sân nhuế, oán hận, đọc hai câu 

này trong Kinh Kim Cang sẽ tiêu trừ. Tham ái là phiền não, sân nhuế cũng là 

phiền não. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, sanh phiền não không sanh trí 

tuệ. Nếu thật sự hiểu đƣợc tất cả cảnh giới không phải thật, có thể quán đƣợc 

nhƣ thế, tốt! Trong cảnh giới luôn duy trì đƣợc nhƣ nhƣ bất động, đây là gì? 

Đây là công phu, là định công, không bị  cảnh giới bên ngoài quấy phá, nhƣ 

vậy là đúng. 

Đại  sƣ  Doanh  Khả  không  làm  đƣợc,  thuận  cảnh  liền  tham  luyến,  nghịch 

cảnh sanh sân nhuế, rất dễ tạo nghiệp, nên sƣ sợ. Ngƣời này hiểu đƣợc  nhân 

quả,  nên  còn  cứu  đƣợc.  Nếu  không  hiểu  nhân  quả,  nhƣ  vậy  là  hết  cứu  đƣợc, 

chắc chắn đọa vào trong tam đồ. 

Nghe kinh lâu ngày, dần dần hiểu đƣợc chân tƣớng của nhân sanh vũ trụ. 

Hiểu  càng  nhiều,  hiểu  càng  thấu  triệt,  mới  thật  sự  buông  bỏ.  Buông  bỏ  tham 

luyến,  buông  bỏ  sân  nhuế,  buông  bỏ  ngu  si,  buông  bỏ  ngạo  mạn,  buông  bỏ 

hoài nghi. Trên đƣờng đạo bồ đề quý vị rất thuận lợi, niệm câu Phật hiệu này 

công  phu  đắc  lực.  Ngƣời  ta  niệm  Phật  có  thể  cảm  ứng  đến  Phật  A  Di  Đà, 

chúng  ta  cũng  có thể  niệm  đƣợc  nhƣ  vậy.  Phật  A  Di  Đà  rất  công  bằng,  tâm 

Tập 574  671 



Phật bình đẳng, hoàn toàn dựa vào cảm ứng. Chúng ta có cảm, ngài liền ứng, 

cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

Giới thiệu thế giới Cực Lạc, giới thiệu Phật A Di Đà, bộ kinh này, chú giải 

này là tƣờng tận nhất, thấu triệt nhất. Nếu nhƣ muốn biết, quý vị phải cố gắng 

đọc bộ chú giải này, đọc bộ kinh này, nguyện vọng quý vị nhất định có thể đạt 

thành. 

Phẩm Diệu Trang Nghiêm Vƣơng trong Kinh Pháp Hoa có đoạn kinh văn 

này: “Thiện tri thức là đại nhân duyên, có thể giáo hóa khiến đƣợc thấy Phật, 

phát tâm A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”, câu sau cùng chính là phát tâm 

bồ đề. Chứng tỏ thiện tri thức đối với chúng ta rất quan trọng, thiện tri thức là 

gì? Là ngƣời thầy. 

Câu đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc dạy chúng ta: Hiếu dƣỡng 

phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng.  Trong xã hội bây giờ, phiền phức chính là điều 

này, con ngƣời từ nhỏ không đƣợc học. Không biết hiếu thuận cha mẹ, không 

biết tôn kính sƣ trƣởng. Hiện nay  con cái vô lễ với cha  mẹ, học sinh đối với 

thầy  cô  không  có  chút  lễ  phép.  Thậm  chí  tôi  còn  nghe  nói  có  một  số  trƣờng 

học, để học sinh phê bình thầy cô, thầy cô này còn có thể dạy học ƣ? Mà nhà 

trƣờng  còn  coi  trọng  ý  kiến  của  học  sinh.  Học  sinh  phê  bình  thầy  cô  giáo 

không  tốt,  học  kỳ  sau  thầy  cô  này  bị  sa  thải,  nhà  trƣờng  không  cần  họ  nữa. 

Nhƣ vậy thầy cô còn dạy đƣợc ƣ?  Nếu thầy cô vì cuộc sống phải đối tốt với 

học sinh, học sinh có thể học đƣợc gì chăng? Thi cử, học sinh yêu cầu thầy cô 

đƣa  đề  thi  cho  họ  xem  trƣớc,  để  họ  đều  đƣợc  điểm  cao.  Nếu  thầy  cô  không 

đồng ý, học kỳ sau coi nhƣ khỏi dạy, chúng tôi không thích thầy cô đó. Tình 

hình giáo dục nhƣ vậy, đời sau biết phải làm sao? Chúng ta có thể biết đƣợc xã 

hội này, đời sau không nhƣ đời trƣớc. 

Cổ  nhân  thƣờng  nói:  Thầy  nghiêm  dạy  nên  trò  giỏi.  Hiện  nay  phụ  huynh 

phối hợp với học sinh, không phối hợp với thầy cô, thầy cô rất đáng thƣơng. 

Nền giáo dục luân lạc đến mức độ này, bất quá là gần đây, vấn đề của năm sáu 

mƣơi năm trƣớc. Khi tôi học tiểu học là chiến tranh Trung Nhật bộc phát, là 

thời đại đó, nên những ngƣời trƣớc một đời không nhƣ chúng ta. 

Chúng tôi từ nhỏ học tôn sƣ trọng đạo, ấn tƣợng rất sâu sắc. Lúc nhỏ sinh 

ra ở nông thôn, ở nông thôn có tƣ thục. Quê nhà chúng tôi ở nông thôn, phong 

tục đi học rất thịnh, đó là quên hƣơng của phái Đồng Thành. Chịu ảnh hƣởng 

này nên nếp sống học hành rất thịnh. Tôi nhớ lúc sáu tuổi đi học, phụ thân dẫn 

tôi_trong nhà ngƣời thân thích của chúng tôi có một ngôi từ đƣờng, từ đƣờng 

của  gia  đình  họ,  tƣ  thục  đã  dùng  từ  đƣờng  để  dạy  học.  Chỉ  có  một  lớp,  có 

672  Tập 574 



khoảng  hơn  30  học  sinh.  Chúng  tôi  nhỏ  nhất,  sáu  bảy  tuổi  là  nhỏ  nhất.  Học 

sinh  lớn  nhất  khoảng  13,  14  tuổi.  Một  đám  trẻ  con  nhƣ  vậy  cùng  nhau  học. 

Ngày đi học, ba dẫn tôi, mang theo lễ vật đến tặng thầy. Vào lớp học_đại điện 

của  từ  đƣờng  đổi  thành  lễ  đƣờng,  ở  giữa  đặt  một  bài  vị  lớn_Khổng  tử:  Đại 

Thành Chí Thánh Tiên Sƣ Khổng Tử Chi Thần Vị. Mấy chữ đó tôi đều biết, 

đặt bài vị lớn nhƣ vậy. Thầy giáo đứng một bên bài vị của Khổng tử, học sinh 

đứng hai bên. Chúng tôi lạy Khổng tử trƣớc, hành lễ trƣớc tƣợng Khổng Tử ba 

quỳ chín khấu đầu, lễ ngày xƣa là ba quỳ chín khấu đầu. Lạy xong  mời thầy 

ngồi lên_Ba tôi dẫn tôi hành lễ thầy ba quỳ chín khấu đầu. 

Quý vị thử nghĩ xem, cha mình làm lễ thầy giáo ba quỳ chín khấu đầu, lời 

của thầy dám không nghe ƣ? Đây là gì? Đây là thầy giáo và phụ huynh đang 

biểu diễn, dạy học sinh tôn sƣ trọng đạo. Ấn tƣợng này quá sâu sắc, suốt đời 

không bao giờ quên. Tôn sƣ trọng đạo là từ đây  mà  học đƣợc, không phải là 

phụ huynh nói, nói bằng miệng không đƣợc, phải thể hiện ra cho chúng thấy. 

Không nghe lời thầy giáo, chịu sự trách phạt của thầy. Lúc đó thầy đánh vào 

bàn tay, phạt quỳ. Trở về nhà nói với cha mẹ, ngày mai cha mẹ mang theo lễ 

vật đến trƣờng, cúi đầu trƣớc thầy cám ơn thầy đã quản giáo. Phụ huynh và gia 

trƣởng thật sự phối hợp, dạy tốt những đứa trẻ này. 

Tôn  sƣ  trọng  đạo  là  phụ  huynh  dạy,  hiếu  thuận  cha  mẹ  là  thầy  giáo  dạy, 

thay  đổi  dạy  nhƣ  vậy.  Thầy  giáo  ngại  nói:  Tôi  là  thầy  của  em,  em  phải  tôn 

trọng tôi, lời này rất khó nói. Còn cha mẹ: Ta là cha mẹ của con, con phải hiếu 

thuận cha mẹ, cũng rất khó nói ra. Bởi vậy dạy hiếu thân là việc của thầy giáo, 

dạy  tôn  sƣ  trọng  đạo  là  việc  của  cha  mẹ,  nhƣ  vậy  mới  dạy  tốt  đƣợc  bọn  trẻ. 

Hiện nay không còn, hiện nay cha mẹ theo con cái, đối đầu với thầy cô, đối lập 

với thầy cô. Nhƣ vậy là xong. 

Khi 10 tuổi tôi rời xa gia đình, lúc đó là chiến tranh Trung Nhật bộc phát, 

tôi học tiểu học. Lúc đó nhà trƣờng, chính phủ thành lập trƣờng học chính quy, 

hoàn toàn khác với tƣ thục. Nhƣng cha mẹ đối với thầy cô vẫn vô cùng cung 

kính, không có ba quỳ chín khấu đầu, nhƣng vẫn cúi ngƣời ba lần, gặp thầy cô 

vẫn làm lễ cúi ngƣời ba lần. Nếu ở trƣờng phạm sai lầm bị thầy giáo xử phạt, 

cha  tôi  ngày  thứ  hai  nhất  định  phải  đến  trƣờng  thăm  thầy,  cám  ơn  thầy. 

Chúng  ta  thấy  hiện  tƣợng  này,  về  sau  không  còn  dám  làm  việc  xấu,  vì  sao? 

Làm việc xấu, bắt cha mẹ phải đến cám ơn thầy giáo, còn phải tặng lễ vật cho 

thầy cô. Chúng tôi liền tự động chú ý, không làm việc xấu nữa, bị giáo huấn 

một  lần,  không  dám  tái  phạm  lần  thứ  hai,  quả  thật  rất  có  hiệu  quả.  Hiện  nay 

Tập 574  673 



trƣờng học không nhƣ trƣờng học, thầy không ra thầy, trò không ra trò. Đây là 

nói thiện tri thức vô cùng quan trọng, thật sự phải coi trọng vấn đề này. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới, đoạn này càng hay hơn:“Muốn chứng 

bồ đề, nên cầu thiện hữu. Đạo cầu thiện hữu, phải nhƣ trong Kinh Viên Giác 

nói”. Chúng ta muốn chứng bồ đề, chứng bồ đề chính là thành Phật đạo. Nếu 

muốn thật sự thành Phật, thành Bồ Tát, ngƣời thầy là then chốt, rất quan trọng. 

Quý vị phải tìm đƣợc ngƣời thầy giỏi. 

“Đạo cầu thiện hữu”, đây chính là thân cận thiện tri thức, đạo thân cận thầy 

giáo.  Nhƣ  Kinh  Viên  Giác  nói_trong  Kinh  Viên  Giác  có  một  đoạn  nhƣ  vầy: 

“Chúng sanh đời mạt thế, phát đại tâm”, thời kỳ mạt pháp, chính là nói thời đại 

hiện nay của chúng ta, thật sự phát đại tâm. Muốn học thánh hiền, muốn học 

Phật  Bồ  Tát,  hy  vọng  tiêu  nghiệp  chƣớng,  tăng  trƣởng  trí  tuệ.  “Cầu  thiện  tri 

thức muốn tu hành, nên cầu ngƣời đối với tất cả đều chánh tri chánh kiến, tâm 

không trú tƣớng, không trƣớc cảnh giới Thanh văn, Duyên giác. Tuy hiện trần 

lao,  tâm  hằng  thanh  tịnh,  thị  hiện  có  các  lỗi  lầm,  tán  thán  phạm  hạnh,  không 

khiến chúng sanh nhập bất luật nghi. Cầu ngƣời nhƣ vậy, tức đƣợc thành tựu A 

Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Ý của đoạn kinh văn này rất hay! 

Cầu  thiện  tri  thức,  trƣớc  đây  thầy  dạy  tôi,  yêu  cầu  thiện  tri  thức  nhƣ  thế 

nào? Có tu có chứng, đây là điều chúng ta chắc chắn yêu cầu, nhƣng thời đại 

này không có. Thời đại này ngƣời có tu không nhiều, ngƣời có chứng không 

còn, nhƣ vậy phải làm sao? Bất đắc dĩ mà cầu thứ nhì, cầu thứ nhì nghĩa là có 

thể hiểu rõ nghĩa trong kinh, có thể tu hành nhƣng không chứng quả, những gì 

họ  học  họ  vẫn  làm  đƣợc.  Nếu  thực  tế  không  có,  họ  không  làm  đƣợc,  nhƣng 

những gì họ nói không sai, cũng đƣợc. Họ không làm đƣợc, bản thân chúng ta 

có thể làm đƣợc, đây là tốt nhất. Điều này chính là cổ nhân nói: “Thanh xuất ƣ 

lam,  nhi  thắng  ƣ  lam”,  học  sinh  thành  tựu  hơn  thầy.  Thầy  nói  đƣợc  nhƣng 

không  thực  hành,  học  sinh  nói  đƣợc  làm  đƣợc,  đây  cũng  là  thầy  giáo  tốt.  Sợ 

nhất  là  thầy  giáo  tri  kiến  bất  chính, ngƣời  này  không đƣợc  theo  họ,  nên  mấu 

chốt là ở tri kiến. Đích thực ngày nay tìm một ngƣời chánh tri chánh kiến vô 

cùng khó khăn. 

Trong niên đại này tôi gặp đƣợc ba vị, lúc đó vẫn còn. Tôi gặp đƣợc là giáo 

thọ  Phƣơng  Đông  Mỹ,  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  và  cƣ  sĩ  Lý  Bính  Nam.  Ba  ngƣời 

này không những chánh tri chánh kiến, còn thật sự tu hành, thật sự có thể làm 

tấm gƣơng tốt cho chúng ta, đây là chân thiện tri thức. Thân cận thiện tri thức 

không sợ khổ, thật sự  muốn học, trong thời đại này, cái gọi là đố kỵ chƣớng 

ngại chắc chắn không thể tránh khỏi. Nhƣ vậy phải làm sao? Nhất định phải tu 

674  Tập 574 



nhẫn nhục ba la mật. Nếu không nhẫn đƣợc: không học nữa, thôi vậy, đến nơi 

khác cũng đƣợc! Quý vị đã đánh mất cơ hội. 

Chƣớng ngại tôi gặp phải rất nhiều, tôi tuyệt đối không rời xa thầy, vì sao 

vậy? Thầy không bảo tôi đi, tôi tuyệt đối không đi, trừ khi tự thầy bảo tôi: Con 

đi đi! Nhƣ vậy tôi đành phải đi. Còn  nhƣ thầy không nói nhƣ vậy, bất cứ  ai 

nghĩ  cách  ép  tôi  đi,  tôi  cũng  không  đi.  Có  thể  nhẫn  nhục,  có  thể  chịu  đựng 

đƣợc, điều này vô cùng quan trọng. Học ở đây, đồng học rất nhiều, tín đồ càng 

nhiều.  Thầy  Lý  tuy  là  một  ngƣời  tại  gia,  ông  khai  sáng  Liên  xã,  khi  tôi  theo 

thầy, Liên xã đã thành lập đƣợc 10 năm. Liên hữu có bao nhiêu ngƣời? Có 20 

vạn, quả là đáng nể, nên sức ảnh hƣởng của thầy  ở Đài Loan rất lớn. Quý vị 

xem trong nhiều ngƣời nhƣ vậy, có ngƣời nhìn quý vị không thuận mắt, hiếp 

đáp quý vị. Nếu quý vị không thể nhẫn nhục, đành phải ra đi, vậy thì quý vị sẽ 

chẳng học đƣợc gì. 

Chúng ta đến là để học tập, đến  học tập thì phải học tập nhẫn nhục ba la 

mật. Bất luận dùng phƣơng pháp gì ép tôi, bản thân tôi cũng biết, tôi sẽ không 

đi, chƣa học thành tôi sẽ không đi. Lúc đó có một số bạn tốt, tôi từng nói, từng 

nói với họ: Tôi nói sau khi tôi học xong, tôi sẽ không đến Đài Trung nữa. Chƣa 

học thành, tôi tuyệt đối không ra đi, tôi ở đó suốt 10 năm mới ra đi. 

Những  điều  này  từ  lâu  các  bậc  cổ  đức  đã  nói,  gọi  là:  “đồng  hàng  tƣơng 

kỵ”.  Các  vị  đồng  học  đố  kỵ  quý  vị,  trong  tín  chúng  cũng  có  thiểu  số  bảo  hộ 

quý vị, yêu thƣơng quý vị, nhƣng cũng có ngƣời đố kỵ chƣớng ngại. 

Nên  điều  này  nói  rõ  cầu  thiện  hữu  rất  quan  trọng.  Trong  Kinh  Viên  Giáo 

đặc biệt đƣa ra“chúng sanh thời mạt thế cầu thiện tri thức”, nếu thật sự muốn 

tu hành, phải cầu ngƣời chánh tri chánh kiến với tất cả. Chúng ta chú trọng câu 

này, chánh tri chánh kiến dùng gì để làm tiêu chuẩn? Kinh điển. Tƣ tƣởng của 

họ  không  trái  với  kinh  điển,  ngôn  luận  của  họ  không  trái  với  kinh  điển,  đây 

chính là một ngƣời chánh tri chánh kiến. 

Kinh điển là tiêu chuẩn, nếu những gì họ nói, những gì họ dạy không giống 

trong kinh điển, chúng ta phải cẩn thận, vì sao vậy? Nếu đi theo họ là đi vào tà 

tri tà kiến, nhƣ vậy sẽ chịu thiệt, chúng ta đã sai lầm. Bị nhiễm nếp sống này, 

sau  này  muốn  quay  đầu  sẽ  rất  phiền  phức,  vậy  phải  làm  sao?  Rời  xa.  Nếu 

những gì ngƣời này nói, trong cuộc sống hằng ngày thấy họ nói chuyện, đều có 

thể  tƣơng  ƣng  với  kinh  điển,  với  những  điển  tịch  của  thánh  hiền.  Điều  này 

không dễ, vô cùng khó đƣợc, nên ta không thể rời xa. Thậm chí, ở đây nói rất 

hay:  Tâm  không  trú  tƣớng,  không  chấp  trƣớc  cảnh  giới  Thanh  văn,  Duyên 

giác,  đây  là  một  vấn  đề.  Tâm  không  trú  tƣớng,  điều  này  rất  khó,  đây  không 

Tập 574  675 



phải  là  ngƣời  bình  thƣờng.  Không  chấp  trƣớc  cảnh  giới  Thanh  văn,  Duyên 

giác, đây là cảnh giới tiểu thừa, nhƣng là tu đại thừa: “tâm hiện trần lao, tâm 

hằng thanh tịnh”. 

Khi  ở  Đài  Trung,  tôi  thấy  lƣợng  công  việc  của  thầy  Lý  rất  nhiều,  lƣợng 

công việc của thầy bằng lƣợng công việc của năm ngƣời bình thƣờng. Tuổi tác 

đã  lớn,  khi  tôi  theo  học  thầy  đã  70  tuổi,  khi  tôi  ra  đi  thầy  80  tuổi,  10  năm. 

Lƣợng công việc của năm ngƣời, tuổi tác lớn nhƣ vậy, thầy có thể chịu đƣợc. 

Lúc 70 tuổi, quý vị thấy thầy, hình nhƣ chỉ khoảng hơn 50 tuổi. Tinh thần thể 

lực rất mạnh khỏe, tâm địa thanh tịnh. 

“Thị  hiện  có  những  lỗi  lầm,  khen  ngợi  phạm  hạnh”,  có  những  việc  họ 

không làm đƣợc. Bản thân không làm đƣợc, ngƣời khác làm đƣợc, nên khen 

ngợi  họ.  Tự  mình  khiêm  tốn,  tự  mình  sám  hối,  ngƣời  đó  tu  tốt  hơn  tôi,  tôi 

không bằng họ. “Không khiến chúng sanh nhập bất luật nghi”, bản thân có một 

số giới luật không làm đƣợc, hy vọng ngƣời khác có thể làm đƣợc. Đây chính 

là  chánh  tri  chánh  kiến.  Tâm  lƣợng  lớn,  không  có  độ  kỵ,  không  có  chƣớng 

ngại, nhƣ vậy ta đi theo họ là đúng. “Cầu ngƣời nhƣ vậy, tức có thể thành tựu 

vô thƣợng bồ đề”. 

Bên  dƣới  là  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  về  mấy  câu  này:  “Kinh  này  dạy  rằng”, 

những điều trong Kinh Viên Giác nói: “Muốn cầu thiện tri thức, trƣớc tiên phải 

cầu ngƣời đầy đủ chánh tri kiến”, tiêu chuẩn chánh tri kiến là gì?  Bên dƣới nói 

rằng: “Viên Giác Đại Sớ nói, Thiện đạt giác tánh, không vì tu mà sanh ra, chọn 

lựa  không  nghi,  gọi  là  chánh  tri  kiến”.  Ở  dƣới  là  chú  giải:  “Giác  tánh  tức  là 

tánh giác diệu minh. Thiện có thể thông đạt tánh giác vốn có, nên gọi là thiện 

đạt giác tánh. Giác tánh vốn có không từ bên ngoài vào, không phải do tu mà 

đƣợc, nên gọi là không do tu mà sanh ra. Đó là do hành chƣa đến nơi”. Đây 

chính là tự tánh hiển lộ. 

“Chọn lựa, thiện có thể phân biệt các pháp tƣớng”, nghĩa là nói họ đối với 

kinh  giáo,  nói  một  cách  rõ  ràng,  minh  bạch.  Ngƣời  nhƣ  vậy  mới  là  thiện  tri 

thức,  ngƣời  nhƣ  vậy  nhất  định  phải  thân  cận.  Chúng  ta  theo  họ,  tiếp  thu  sự 

huân tập của họ, dần dần trƣởng dƣỡng thành chánh tri chánh kiến. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

676  Tập 574 



Tập 575 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:03.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 762, chúng ta bắt đầu xem từ câu cuối 

cùng, hàng thứ 7 từ dƣới đếm lên. Đoạn này ở trƣớc đã học, nó rất quan trọng, 

nên chúng ta nói thêm một chút. 

Lại An Lạc Tập trích dẫn trong Kinh Pháp Cú nói: “Đức Phật dạy: Thiện 

tri  thức,  có  thể  nói  pháp  thâm  sâu,  gọi  là  không,  vô  tƣớng,  vô  nguyện.  Các 

pháp bình đẳng, không có nghiệp báo, không có nhân quả, cứu cánh nhƣ nhƣ, 

trú trong thật tế. Tuy ở trong tất cánh không, nhƣng kiến lập tất cả pháp, gọi là 

thiện tri thức”. 

Trong đoạn kinh văn này, “gặp thiện tri thức là khó, nghe pháp có thể hành 

trì, đây cũng gọi là khó”. Cầu học, cầu đạo, học Phật, thiện tri thức chúng là 

bậc  thầy.  Ngƣời  thầy  là  nhân  vật  then  chốt  trong  suốt  cuộc  đời  học  tập  của 

chúng ta, họ ảnh hƣởng chúng ta suốt cả đời. Cho nên ngày xƣa cầu thầy là do 

cha mẹ, ông bà, ông bà cố, là một việc lớn nhất trong đời mình. Gia đình trong 

thời cổ đại là đại gia đình, con cháu rất nhiều, có mấy mƣơi ngƣời, cho nên gia 

học đặc biệt rất quan trọng. Ai chủ trì việc giáo dục đời sau? Đại khái đều là 

ông bà hoặc ông bà cố, họ đi khắp nơi tìm cầu thiện tri thức, tìm thầy giáo. 

Thầy giáo thứ nhất phải có đức hạnh, thứ hai là có học vấn, thứ ba là biết 

cách dạy học, đây là thầy giáo giỏi. Lễ tiết mời thầy rất long trọng, thầy giáo vì 

cảm tạ ân tri ngộ đối với phụ huynh học sinh, nên họ dạy rất tận tâm tận lực. 

Trong kinh điển nói về thầy giáo, đó thật sự là thầy giáo cao cấp nhất. Ở 

đây nói: “vì vị thiện tri thức này có thể nói pháp thâm sâu, đối với không, vô 

tƣớng,  vô  nguyện”,  đây  là  trong  đại  thừa  tiểu  thừa  nói  đại  tam  không  tam 

muội. Ngƣời có thể chứng đƣợc đại tam không tam muội, không phải là ngƣời 

bình thƣờng, mà là thánh nhân! Có thể mời đƣợc ngƣời nhƣ vậy làm thầy, đây 

là hy vọng duy nhất trong  mắt phụ  huynh ngày xƣa.  Có thể cầu đƣợc  một vị 

thầy nhƣ vậy, tâm lƣợng của ngƣời thầy này là các pháp bình đẳng. Các pháp 

bình đẳng là Bồ Tát, phàm phu không làm đƣợc! Nói cách khác đã đoạn kiến 

tƣ phiền não, và trần sa phiền não cũng đã đoạn, mới đến đƣợc cảnh giới này. 

Tập 575  677 



Công phu của ngƣời này trên A la hán và Bích Chi Phật, đúng là không phải 

ngƣời bình thƣờng. 

“Không  có  nghiệp  báo,  không  có  nhân  quả,  cứu  cánh  nhƣ  nhƣ,  trú  trong 

thật  tế”,  cảnh  giới  này  càng  cao.  Bốn  câu  này  là  ngƣời  minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật. Hạng ngƣời này là ai? Đức Thế  Tôn là ngƣời nhƣ vậy. 

Ngƣời  minh tâm  kiến tánh, kiến tánh thành Phật, trong Phật giáo đại thừa là 

chân  thiện  tri  thức.  Ngƣời  thầy  nhƣ  vậy  đúng  là  có  thể  gặp  không  thể  cầu, 

ngƣời xƣa gọi là đại thánh nhân. Nghiêu Thuấn Ngu Thang có thể lãnh đƣợc 

danh hiệu này, tâm địa thanh tịnh bình đẳng, đại công vô tƣ. Thật sự có thể làm 

đƣợc tác chi quân, tác chi thân, tác chi sƣ, họ thật sự có thể làm đƣợc. Tác chi 

quân là ngƣời lãnh đạo quốc gia, tác chi thân là cha mẹ của dân. Họ có thể lãnh 

đạo nhân dân một nƣớc đi đến con đƣờng hạnh phúc mỹ mãn. Tác chi thân, là 

họ  khiến  cho  mức  độ  cuộc  sống  của  nhân  dân  không  ngừng  nâng  cao,  giáo 

huấn  của  tổ  tông  ngày  càng  hƣng  thịnh.  Dõng  mãnh  tinh  tấn  đối  với  lời  dạy 

trong Phật pháp, cầu tiến bộ không ngừng. Còn phải tác chi sƣ, phải cố gắng 

hƣớng dẫn nhân dân, nâng cao tiêu chuẩn đạo đức, và tố chất của nhân dân. Từ 

phàm phu nâng lên quân tử, từ quân tử nâng đến hiền nhân, từ hiền nhân nâng 

lên đến thánh nhân. Đây là giáo dục lý tƣởng, thầy giáo lý tƣởng của thời cổ 

đại. 

Vì phụ huynh cha mẹ trẻ tuổi, chƣa đủ kinh nghiệm, nên trách nhiệm này 

đều là do ông bà, và ông bà cố, họ tìm cầu thầy giáo đến dạy dỗ đời sau. 

“Trú trong tất cánh không, nhƣng kiến lập tất cả pháp”, tất cánh không là 

tự tánh, Tịnh độ tông gọi là thƣờng tịch quang. Đây chính là cảnh giới họ thân 

chứng,  chứng  đƣợc  quả  Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi, 

chúng sanh có cảm, ngài nhất định có ứng. Ngƣời lớn trong gia đình muốn cầu 

một  vị  thầy  tốt,  tâm  chân  thành  đó  vì  gia  đình,  vì  quốc  gia,  vì  chủng  tộc,  vì 

nhân  loại  thiên  hạ  mƣu  cầu  hạnh  phúc,  Phật  Bồ  Tát  liền  có  cảm  ứng.  Trong 

lòng chúng ta thật sự đang cầu, Phật Bồ Tát liền ứng hóa xuất hiện tại thế gian, 

cần lấy thân gì để đƣợc độ thoát, ngài liền hiện thân đó. 

Đƣơng nhiên ở đây quan trọng nhất chính là kiến lập tất cả pháp. Nhƣ Đức 

Thế Tôn xuất hiện ở thế gian, vì chúng ta kiến lập tam thừa Phật pháp: Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, kiến lập cho chúng ta ngũ thừa Phật pháp. Ngũ thừa 

là nhân, thiên_Nhân thừa, Thiên thừa, Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát. 

Học  Phật phải bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ chỗ học làm ngƣời. Con ngƣời 

cần  phải  học  gì?  Con  ngƣời  phải  học  đạo  đức  nhân  lễ  nghĩa,  những  thứ  này 

không  phải  lý  tƣởng.  Trong  5000  năm  văn  hóa  của  Trung  quốc  đều  đã  thực 

678  Tập 575 



hiện. Tam hoàng ngũ đế, Tam hoàng lấy đạo trị thiên hạ, đạo pháp tự nhiên, vô 

vi  nhi  trị,  bản  thân  họ  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới  này.  Trong  truyền  thống 

Trung  quốc  nói:  “minh  đức,  thân  dân,  chỉ  ƣ  chí  thiện”,  vào  cảnh  giới  này. 

Trong Phật pháp nóinhập vào cảnh giới Phật. 

Phật Bồ Tát tái sanh, có thể chăng? Có thể, Phật Bồ Tát từ bi vô tận. Cần 

lấy thân thầy giáo xuất hiện, ngài liền thị hiện thân thầy giáo tại thế gian, cho 

một số trƣờng học. Lúc đó trƣờng học là tƣ thục, làm tấm gƣơng tốt cho thầy 

giáo tƣ thục, thầy giáo Bồ Tát. 

Thời đại tam hoàng nhân tâm thuần hậu, bộc trực. Nói nhƣ cách nói hiện 

nay là thật thà, nghe lời, thực hành, nên ngƣời lên ngôi vị, ngƣời lãnh đạo, vô 

vi  nhi  trị.  Đến  thời  Ngũ  đế  kém  hơn  một  bậc,  thời  đại  Ngũ  đế,  chúng  ta  nói 

cuộc sống vật chất cải thiện rất nhiều. Tâm nhân dân không thanh tịnh, không 

thanh tịnh nhƣ thời thƣợng cổ, thƣợng cổ là đại đồng chi trị. Thời Ngũ đế cũng 

không  tệ,  tuy  không  bằng  thƣợng  cổ,  cũng  xem  là  đại  đồng.  Nghiêu  Thuấn 

Ngu Thang, đây là thời Ngũ đế, lấy đức trị thiên hạ. Đức là đạo hiển lộ ra bên 

ngoài,  hiển  thị  ra  bên  ngoài.  Tất  cả  tinh  thần,  hiện  tƣợng  vật  chất,  năm  loại 

năng lƣợng đều là tự nhiên. Năm loại năng lƣợng này chính là nhân lễ nghĩa trí 

tín, nƣơng vào luân lý, tứ duy bát đức, nhân quả cảm ứng giáo hóa chúng sanh. 

Đạo đức biến khắp vũ trụ, hiện nay gọi là hƣ không, gọi là vạn vật, nó tồn tại 

khắp mọi nơi. Trong Phật pháp nói: Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. 

Đạo, vì nhân tâm trôi nổi, đạo không thể hành, nên dùng đức. Thời Ngũ đế 

dùng đức, chính là nhân lễ nghĩa trí tín, dùng ngũ đức này trị thiên hạ, khoảng 

hơn 1000 năm, ngƣời xƣa gọi thời này là đại đồng tiểu khang. Từng xuất hiện 

đại đồng chi trị, trong lịch sử ghi chép thời đại của Nghiêu Thuấn. Tiểu khang 

chi trị, đây là nói tam đại, tam đại là Hạ Thƣơng Chu. 

Đại đồng và tiểu khang khác nhau ở đâu? Đại đồng không có tƣ tâm, trong 

kinh này nói: “các pháp bình đẳng, cứu cánh nhƣ nhƣ”. Ngƣời lãnh đạo quốc 

gia  là  chọn  ra,  không  phải  nhân  dân  tuyển  cử,  đế  vƣơng  tuyển  cử,  đế  vƣơng 

không có tƣ tâm. Trên toàn quốc chọn ra ngƣời có đức hạnh nhất, ngƣời có học 

vấn  nhất,  ngƣời  biết  yêu  thƣơng  nhân  dân  nhất,  chọn  ngƣời  nhƣ  vậy  để  nối 

ngôi. Nghiêu chọn Thuấn, Thuấn chọn Ngu, đại đồng chi trị, không có tƣ tâm. 

Đối với ngƣời này quan sát ít nhất là hai ba mƣơi năm, ngƣời này quả đúng là 

ngƣời tốt. Nghiêu chọn Thuấn, quan sát khoảng hơn 30 năm. Gả hai ngƣời con 

gái cho ông, chín ngƣời con trai làm bạn của ông. Quan sát xem, đức hạnh của 

ông có thật chăng, phải chăng là trong ngoài nhất nhƣ. Con trai con gái báo cáo 

lại  với  Vua  Nghiêu  là  thật  không  hề  giả,  sau  đó  mới  truyền  ngôi  vị  cho ông. 

Tập 575  679 



Thuấn chọn Ngu đều nhƣ vậy cả. Ngu cũng rất tuyệt vời, Ngu tuổi tác đã lớn. 

Truyền  ngôi  tìm  ngƣời  hiền,  con  trai  hiền  lƣơng  trí  tuệ,  nhân  dân  yêu  thích. 

Mọi ngƣời tiến cử Vƣơng Khải, là con trai của Hạ Ngu, nên ông đem ngôi vị 

truyền cho con. Về sau đời này qua đời khác đều biến thành nhà thiên hạ, trƣớc 

vua Ngu thiên hạ là của chung. Bắt đầu từ vua Ngu truyền ngôi cho con, truyền 

cho cháu, và cứ thế truyền về sau. Lịch sử này khoảng 3000 năm. 

Nhƣng  tam  đại  Hạ  Thƣơng  Chu,  đức,  đức  giáo  phổ  biến  vô  cùng  thành 

công, nên trong lịch sử gọi là tiểu khang chi trị. Điều này chứng tỏ cổ nhân rất 

coi trọng giáo dục, coi trọng thầy giáo chính là thiện tri thức. Cầu thầy giáo tốt 

để giáo dục đời sau, là dùng đạo đức: Nhân lễ nghĩa trí tín. Dùng nó để tu thân, 

dùng nó để  tề  gia, dùng nó để  trị  quốc, dùng nó để  thực hành thiên hạ công 

bình. Bình thiên hạ, nghĩa là thiên hạ đạt đƣợc công bình. Đây là chính trị của 

thánh hiền, giáo hóa của thánh hiền. 

Hiện  nay  rất  nhiều  ngƣời  đều  biết,  văn  hóa  là  linh  hồn  của  dân  tộc.  Mất 

chính quyền của một đất nƣớc không đáng sợ, trong các triều đại Trung quốc, 

hai  lần  mất  chính  quyền.  Thời  nhà  Nguyên  ngƣời  Mông  cổ  thống  trị  Trung 

quốc, lần thứ hai là nhà Thanh, ngƣời Mãn Thanh thống trị Trung quốc. Nhƣng 

văn hóa tồn tại, văn hóa không mất, nên Mông cổ và Mãn thanh đều bị văn hóa 

Trung  quốc  đồng  hóa  thành  ngƣời  một  nhà.  Trƣớc  đó  là  dị  tộc,  về  sau  biến 

thành ngƣời một nhà, Hán Mãn Mông Hồi Tạng trở thành ngƣời một nhà. 

Giáo dục là sinh cơ của văn hóa, nói đến sƣ đạo, không dạy là không đƣợc. 

Nên tổ tông 3000 năm trƣớc, chúng ta tin rằng có thể đẩy đến 4000 năm, 4500 

năm là Hoàng đế. Chúng ta tin “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, câu này 

tuyệt đối không phải đề xuất sau thời Tam vƣơng. Chúng ta tin hai câu này là 

tổ tông thời đại thƣợng cổ nói ra, ngƣời xƣa là một dân tộc rất coi trọng giáo 

dục. Có trí tuệ giáo dục, có kinh nghiệm giáo dục, có phƣơng pháp giáo dục, 

có hiệu quả giáo dục, tƣơng truyền từ đời này qua đời khác: “kiến quốc quân 

dân, giáo học vi tiên”. Chúng ta suy rộng nó ra, sáng nghiệp tề gia. Hiện nay xí 

nghiệp quy mô rất lớn, xí nghiệp lớn nhân viên mấy vạn ngƣời: sáng nghiệp tề 

gia,  giáo  học  vi  tiên;  an  thân  lập  mạng,  giáo  học  vi  tiên;  ổn  định  hòa  thuận, 

giáo  học  vi  tiên;  lễ  nghi  chi  bang,  giáo  học  vi  tiên;  quốc  phong  dân  an,  giáo 

học vi tiên; trƣờng trị cửu an, giáo học vi tiên. Chúng ta đọc kinh Phật, thấy cõi 

nƣớc Chƣ Phật và thế giới Cực Lạc: cõi báo chƣ Phật, giáo học vi tiên; thế giới 

Cực Lạc, giáo học vi tiên. 

Ngày nay chúng ta muốn thái bình thạnh thế, không lấy việc dạy học làm 

đầu  không  làm  đƣợc!  Mấu  chốt  thành  bại  trong  dạy  học  là  thầy  giáo,  ngƣời 

680  Tập 575 



thầy là thiện tri thức, quý vị thấy quan trọng biết bao. Chỉ cần coi trọng việc 

dạy  học,  chú  trọng  giáo  dục,  không  có  sự  nghiệp  gì  không  thành  công.  Nếu 

nhƣ lờ là giáo dục, nhất định xảy ra sự cố. Dù phƣớc báo có lớn, họ hƣởng thụ 

không lâu. Trong lịch sử chúng ta có thể thấy đƣợc, cho nên không coi trọng 

giáo dục sao đƣợc? 

Đoạn kinh văn này, tôi nghĩ nên nói nhiều hơn, cần nghiên cứu, thảo luận 

nhiều  hơn  về  phƣơng  diện  này.  Nên  kiến  lập,  quý  vị  xem  trú  trong  tất  cánh 

không, kiến lập tất cả pháp, đây là gì? Đại công vô tƣ. Chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp 

thân  Bồ  Tát  chứng  đƣợc.  Trong  kinh  điển  đại  thừa  thƣờng  nói:  “Nhất  thiết 

pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, họ đã khế nhập cảnh giới này, 

thị hiện ở thế gian giúp tất cả chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. Dùng phƣơng pháp 

gì? Dùng phƣơng pháp dạy học. 

Khổ từ đâu mà có? Khổ đến từ mê hoặc, quý vị không hiểu rõ chân tƣớng 

của nhân sinh vũ trụ, mê mà không giác. Nên họ sanh phiền não, tạo nghiệp, 

thọ báo, khổ do đây mà có, phƣơng pháp gì giải quyết đƣợc khổ? Chính là giáo 

dục, giúp họ giác ngộ, giúp họ thấu hiểu chân tƣớng của nhân sinh vũ trụ. 

Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, ngài dạy điều gì? Vấn đề này khoảng 

hơn 30 năm trƣớc, có một đồng học, hình nhƣ là đầu năm mới. Lúc đó tôi ở 

thƣ viện Hoa Tạng tại Cảnh Mỹ. Hai vợ chồng họ đều rất có thành tựu, rất ƣu 

tú. Ông làm giáo thọ, dạy học ở đại học Phụ Nhân, nói với tôi: Ông ở trƣờng 

lợi dụng những hoạt động ngoại khóa, tìm một nhóm sinh viên học Phật, dạy 

cho  cho  một  tiết  về  Phẩm  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện.  Hay!  Mở  tiết  học 

này thật hiếm có. Tôi cũng rất có hứng thú, liền hỏi ông một vấn đề: Đức Thế 

Tôn  suốt  49  năm  ngài  dạy  về  điều gì?  Ông  hãy  trả  lời  tôi  chỉ  trong  một  câu, 

không cần dài dòng, chỉ cần trả lời một câu thôi, suốt 49 năm Đức Phật giảng 

về điều gì? 

Ông  ta  nghĩ  gần  năm  phút  nhƣng  không  đáp  đƣợc,  vì  chỉ  dùng  một  câu, 

không đƣợc nhiều, ông ta nghĩ không ra. Sau cùng ông ta thỉnh giáo tôi là câu 

nào? Tôi nói trong đại thừa kinh điển, trong Kinh Bát Nhã nói một câu: “Thật 

tƣớng các pháp”, ông đồng ý chăng? Ông ta suy nghĩ rồi gật đầu, thật tƣớng 

các pháp là chân tƣớng của tất cả pháp trong vũ trụ. Suốt 49 năm Đức Thế Tôn 

nói về vấn đề này. Chúng ta thấu hiểu chân tƣớng sự thật gọi là khai ngộ, gọi là 

thành  Phật.  Thành  Phật  chứ  không  phải  thành  thần,  thành  tiên,  không  phải! 

Thành Phật là thấu triệt về chân tƣớng của vũ trụ nhân sinh. Phật là học vị cao 

nhất trong Phật giáo, quý vị đã lấy đƣợc, giống nhƣ quý vị đã lấy đƣợc học vị 

Tập 575  681 



Tiến Sĩ. Nên giáo dục Phật giáo không có gì khác, chính là dạy cho chúng ta 

hiểu về chân tƣớng của vũ trụ nhân sinh. 

Thế giới ngày nay cũng đang truy cầu mục tiêu này. Triết học truy cầu mục 

tiêu  này,  khoa  học  cũng  truy  cầu  mục  tiêu  này,  tìm  tòi  nghiên  cứu  suốt  mấy 

trăm năm nhƣng không tìm thấy. Chân tƣớng của vũ trụ nhân sinh là gì? Họ 

không nói đƣợc, nói rất nhiều, không thể giải quyết đƣợc vấn đề. Đức Thế Tôn 

chỉ nói một câu đã giải quyết toàn bộ vấn đề, quả là không thể nghĩ bàn. Sau 

đó ta hiểu đƣợc Đức Phật đã dạy chúng ta những gì. 

Ngày nay xã hội đang xảy ra vấn đề, địa cầu cũng có vấn đề, thiên tai rất 

nhiều, nguyên nhân do đâu? Nói cho chƣ vị biết, chúng ta lơ là việc dạy học, 

dạy  học  của  các  bậc  thánh  hiền  không  còn  nữa.  Hiểu  sai,  ngộ  nhận  đối  với 

truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  cho  rằng  đó  là  của  ngày  xƣa,  không  theo  kịp  thời 

đại, nên đào thải, không cần nữa. Phật pháp là mê tín, là Tôn giáo, là mê tín, 

cũng nên bỏ đi, không cần nữa. Mà không biết Phật giáo và truyền thống văn 

hóa xƣa, ba nhà Nho Thích Đạo đều là các pháp bình đẳng, cứu cánh nhƣ nhƣ. 

Họ đều đến cảnh giới này, tâm họ đều thanh tịnh bình đẳng, đại triệt đại ngộ. 

Những pháp đƣợc kiến lập hoàn toàn tƣơng ƣng với tánh đức. 

Quý vị xem cổ đức nói về Ngũ luân, ngũ luân là gì? Mối quan hệ, mối quan 

hệ giữa ngƣời với ngƣời, chủ yếu là nói đến vấn đề này. Quan hệ cha con, quan 

hệ vợ chồng, quan hệ vua tôi, quan  hệ lớn nhỏ, quan hệ bạn bè, nói hay biết 

bao!  Hiện  nay  năm  loại  quan  hệ  này  đều  không  có,  đều  phá  bỏ.  Nên  xã  hội 

loạn, nha không phải nhà, nƣớc không phải nƣớc, nhân dân chịu khổ, rất đáng 

thƣơng. 

Trung  quốc  từ  thời  thƣợng  cổ  đến  Mãn  Thanh,  xã  hội  đều  có  thể  duy  trì 

hòa thuận, an ổn, ổn định. Hiện nay thời loạn, toàn bộ xã hội hỗn loạn. Vứt bỏ 

truyền thống giáo dục, vứt bỏ giáo dục Phật giáo. 

Chúng ta rất may năm thấy đƣợc 20 năm cận đại, trên thế giới có rất nhiều 

nhà lƣợng tử vật lý học. Gần đây họ phát hiện, ý niệm có năng lƣợng rất lớn, 

có thể thay đổi vật chất. Nghe tin tức này chúng ta cảm thấy rất hoan hỷ, vì sao 

vậy? Vì phát hiện của họ giống nhƣ trong kinh Đức Phật nói, giống với truyền 

thống Nho Thích Đạo nói. Họ có thể dùng khoa học để chứng minh, chúng ta 

có lý do tin rằng, Nho Thích Đạo không phải là Tôn giáo, mà là gì? Chắc chắn 

sẽ đƣợc những ngƣời này khẳng định, nhận định ba nhà Nho Thích Đạo là triết 

học cao cấp, là khoa học cao cấp. Nó sẽ từ trong Tôn giáo thay da đổi thịt, lắc 

mình một cái biến thành khoa học và triết học cao nhất trên toàn thế giới. Có 

682  Tập 575 



thể giúp xã hội khôi phục an định hòa bình, có thể hóa giải thiên tai trên địa 

cầu. 

Dùng phƣơng pháp gì? Vẫn là dạy học là trƣớc tiên. Trí tuệ của tổ tông quá 

cao siêu, không ai có thể sánh kịp, chúng ta phải có niềm tin kiên định đối với 

họ. Chƣ vị tổ tông đều là hóa thân của Chƣ Phật Bồ Tát, có tín ngƣỡng kiên 

định, khẳng định giáo huấn của họ là chí thiện, là đại viên mãn. 

Cầu thiện tri thức, bên dƣới trong Kinh Pháp Cú có một vài ví dụ rất hay: 

“Thiện tri thức là phụ mẫu của ta, nuôi dƣỡng thân bồ đề của chúng ta”. Trong 

Phật pháp thƣờng nói, thân mạng chúng ta có đƣợc là nhờ cha mẹ. Ân dƣỡng 

dục của cha mẹ, ân đức này bằng với Phật. Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là đại thừa 

Phật pháp, nguyên tắc chỉ đạo cao nhất để Bồ tát tu hành thành Phật. Câu đầu 

tiên là: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu”; câu thứ hai: “Phụng sự sƣ trƣởng”. Có thể nói 

hiếu thân tôn sƣ là căn bản thành tựu tất cả pháp. Bất hiếu cha mẹ, không kính 

sƣ  trƣởng, pháp thế  xuất thế  gian đều không thành tựu đƣợc, đây là căn bản 

lớn. 

Quý vị xem, ở đây câu đầu tiên đã dùng ví dụ này. Thiện tri thức là cha mẹ 

chúng ta, là pháp thân tuệ mạng của chúng ta. Thân bồ đề chính là pháp thân 

huệ mạng, có đƣợc nhờ ngƣời thầy. Thân mạng có đƣợc nhờ cha mẹ, huệ mạng 

có  đƣợc  nhờ  thầy  tổ,  ân  đức  của  cha  mẹ  và  thầy  tổ  ngang  nhau,  sao  có  thể 

không kính thầy? 

Hiện nay phổ biến thánh giáo phiền phức lớn nhất, chính là học sinh không 

tin thầy cô, đây là phiền phức lớn nhất. Dù thầy giáo giỏi, chúng cũng không 

tiếp thu, vì sao chúng không kính thầy cô? Vì họ bất kinh với cha mẹ, bất hiếu 

cha  mẹ.  Nên  tất  cả  cội  rễ,  nguồn  cơn  của  thiên  tai  đều  do  đây  mà  phát  sinh. 

Ngày nay chúng ta gặp thiên tai, là chịu sự trừng phạt, khiển trách của ông trời. 

Tội  gì?  Bất  hiếu,  bất  kính.  Bất  hiếu  cha  mẹ,  không  kính  sƣ  trƣởng,  nên  phải 

chịu  sự  trừng  phạt  của  ông  trời.  Ngày  xƣa  nếu  bất  hiếu  cha  mẹ,  ngƣời  này 

chính  là  tử  tội.  Tôi  biết  đầu  năm  dân  quốc,  còn  có hình  phạt  này.  Lúc  đó  tôi 

còn nhỏ, tôi có ấn tƣợng này khi nghe ngƣời lớn ngƣời kể, gọi là: Thân quyền 

xử  phạt,  có  luật  pháp  này.  Thân  quyền  là  cha  mẹ  mình,  nếu  cha  mẹ  đi  báo 

quan: Đứa con này của tôi bất hiếu, quý vị xử tội nó, lập tức đƣợc chấp hành, 

không có biện hộ, vì sao vậy? Cha mẹ  của quý vị, có cha  mẹ nào không yêu 

thƣơng con cái? Cha mẹ không cần nữa, quý vị không có tƣ cách làm ngƣời, có 

một điều luật nhƣ vậy. Điều luật này đến lúc nào mới phế bỏ? Năm dân quốc 

thứ  hai  mƣơi  mấy,  khoảng  trƣớc  sau  thời  gian  chiến  tranh  Trung  Nhật.  Tôi 

nhớ, điều luật này không còn. Điều luật đó là đúng, không sai! Nên pháp luật 

Tập 575  683 



bây giờ so với ngày xƣa, hình nhƣ pháp luật ngày xƣa có chút khắt khe. Không 

khắt khe, pháp luật ngày xƣa rất có đạo lý, thuận với đạo trời. Bây giờ chúng ta 

chú  trọng  nhân  quyền,  cha  mẹ  cũng  không  đƣợc  xâm  phạm  nhân  quyền  của 

con cái. Nói cách khác chính là cha mẹ không đƣợc quản, không thể quản lý 

con  cái.  Thầy  cô  không  đƣợc  xâm  phạm  nhân  quyền  của  học  sinh,  thầy  cô 

cũng  không  quản  đƣợc  học  sinh.  Vấn  đề  này  rất  nghiêm  trọng,  Nhân  quyền 

mang  lại  thiên  tai  cho  chúng  ta,  thiên  tai  nhân  họa  do  đâu  mà  có,  mọi  ngƣời 

đều không biết. Nhân quyền gây ra cho chúng ta thiên tai nhân họa, điều này 

phải nhận lấy. 

Truyền thống giáo dục quả thật quá hay, đặc biệt là Chu Công định ra bộ 

pháp điển gọi là Chu Lễ, Chu Lễ là gì? Nói nhƣ cách nói bây giờ là hiến pháp 

thời nhà Chu, đại điển trị quốc. Tôi có bộ sách này, đặt trên kệ, xƣa nay chƣa 

từng xem qua. Thầy giáo tôi dặn dò mấy lần_thầy Phƣơng Đông Mỹ, thầy hy 

vọng tôi đọc cuốn sách này vài lần. Thầy nói nhƣ vậy sẽ biết, pháp điển trên 

toàn thế giới không có bộ nào sánh bằng. Nếu con cháu đời sau của nhà Chu, 

đều phụng hành bộ pháp điển này, y giáo phụng hành, không thêm không bớt, 

thầy nói hiện nay vẫn là nhà Chu, hay đến nhƣ vậy! Thầy Phƣơng đã nói với 

tôi nhƣ vậy.      Tôi không có hứng thú đối với chính trị, nên thầy giới thiệu mà 

tôi vẫn chƣa xem. Ngƣợc lại thầy giới thiệu Phật pháp tôi mỗi ngày đều thích 

đọc,  Phật  Pháp  là  thầy  giới  thiệu  cho  tôi.  Không  phải  thầy  giới  thiệu,  tôi  sẽ 

không đi theo con đƣờng của nhà Phật. Vì từ nhỏ cho rằng Phật giáo là mê tín, 

là Tôn giáo, không muốn tiếp xúc. Thầy dạy tôi trong bài học chính thức, thầy 

dạy tôi bộ Triết Học Khai Luận, mục sau cùng là Triết Học Phật Giáo, tôi nhập 

môn từ chỗ này. Mới biết kinh điển Phật giáo là đại học vấn, kinh điển rất hay! 

Đi con đƣờng này, khiến suốt đời tôi quả đúng nhƣ lời thầy nói: Học Phật là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Suốt 60 năm nay, cuộc sống của tôi đúng là 

hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời  ngƣời.  Tôi  cám  ơn  thầy,  nếu  không  có  thầy  chỉ 

dẫn, làm sao tôi có đƣợc hạnh phúc nhƣ vậy, sao đƣợc an vui nhƣ vậy! Có thể 

từ lâu đã không còn ở nhân gian rồi, thầy chỉ cho tôi con đƣờng này là chính 

xác, chúng ta đi đúng. 

Thiện  tri  thức  là  thầy  giáo,  thầy  và  cha  mẹ  giống  nhau,  nuôi  dƣỡng pháp 

thân huệ mạng cho chúng ta. 

“Thiện  tri  thức  là  con  mắt  của  ta”,  ngũ  quan  của  một  ngƣời,  đôi  mắt  là 

quan trọng nhất, không có mắt sẽ không thấy đƣợc gì. “Có thể thấy đƣợc tất cả 

thiện ác đạo”, quý vị có trí tuệ mới thật sự nhận ra thế nào là thiện, thế nào là 

ác. Tổ tông, thánh hiền, Phật Bồ Tát tuy thƣờng nói, chúng ta cũng có thể nói 

684  Tập 575 



đƣợc: Tƣơng ƣng với tánh đức là thiện, trái với tánh đức là ác, tánh đức là gì? 

Cổ  đức  nói_nên  biết  rằng,  khi  nói  đều  này  Phật  giáo  chƣa  truyền  đến  Trung 

quốc: “Tánh ngƣời vốn thiện”. Đây là cổ nhân nói, thánh hiền nói. Thiện này 

không phải thiện của thiện ác, thiện của thiện ác là nghĩa thứ hai, đây là nghĩa 

thứ  nhất.  Thiện  ở  đây  có  nghĩa  là  khen  ngợi,  có  nghĩa  là  tánh  ngƣời  quá  tốt, 

quá viên mãn, tìm không ra chút khiếm khuyết nào. 

Phật  dạy  chúng  ta,  mục  đích  học  tập  tối  cao  của  chúng  ta  là  gì?  “Tất  cả 


chúng sanh vốn là Phật”, câu nói này của Phật ý nghĩa giống với bản tánh vốn 

thiện mà cổ đức nói. Cách nói khác nhau, nhƣng ý nghĩa hoàn toàn giống nhau. 

Cổ nhân dạy chúng ta, mỗi ngƣời đều có thể thành thánh nhân, Phật giáo dạy 

mỗi ngƣời đều có thể thành Phật. Mục đích học Phật của chúng ta là gì? Thành 

Phật,  không  phải  là  gì  khác,  học  Phật  chính  là  đi  làm  Phật.  Các  bậc  tổ  tông 

thành thánh thành hiền. 

Thánh hiền quân tử là ba học vị của truyền thống văn hóa. Học vị cao nhất 

là thánh nhân, học vị thứ hai là hiền nhân, học vị thứ ba là quân tử, ba học vị. 

Trong Phật giáo cũng ba học vị: Học vị cao nhất là Phật, học vị thứ hai là Bồ 

Tát, học vị thứ ba là A la hán, tên gọi của học vị. Ngƣời ngƣời đều có thể thành 

Phật, đáng đƣợc thành Phật. Cũng chính là quý vị tiếp thu giáo dục, đáng để 

đạt đƣợc học vị cao nhất, ý là nhƣ vậy. Không thể không biết điều này. 

Bởi thế thiện tri thức ví nhƣ đôi mắt, mới biết đƣợc đâu là thiện, đâu là ác. 

Trái với tánh đức chính là ác, đây là ác của thiện ác, nghĩa thứ hai. Trong nghĩa 

thứ  nhất  cổ nhân dạy:  Ngũ  luân,  ngũ  thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức  là  thiện.  Trong 

Phật giáo nói Thập thiện, ngũ giới, tam quy, thập thiện. Trái lại thập ác, thập ác 

là ác: sát đạo dâm vọng. Vọng có bốn loại: vọng ngữ, lƣỡng thiệt, ác khẩu, ỷ 

ngữ, tham, sân, si  đây là ác. Ta phải biết những thứ này không tốt, nhất định 

mang đến tai họa cho chúng ta. Nếu chúng ta làm những điều nhƣ sát đạo dâm 

vọng, hoặc là tham sân si  mạn, chắc chắn có nạn, gặp họa hoạn. Còn nhƣ có 

thể làm ngƣợc lại: Không sát, không trộm, không dâm, không vọng ngữ, không 

lƣỡng thiệt_lƣỡng thiệt là chia rẽ thị phi. Không ỷ ngữ, ỷ ngữ là nói lời điêu 

ngoa  lừa  gạt  ngƣời  khác.  Không  ác  khẩu-  nói  lời  thô  lổ.  Không  tham,  không 

sân, không si, chắc chắn đem đến lợi ích.       Lợi ích đầu tiên là thân tâm mạnh 

khỏe, tự tại an vui. Nhất định đem đến cho gia đình mình hạnh phúc mỹ mãn, 

đem đến cho xã hội an định hòa bình, đem đến cho quốc gia trị an lâu dài, đem 

đến cho thiên hạ thái bình hòa thuận. Chúng ta phải nhận thức điều này, chúng 

ta  hiện  nay  có  nhận  thức  đƣợc  chăng?  Chúng  ta  nói  đƣợc,  hiểu  hết,  nhƣng 

Tập 575  685 



không  làm  đƣợc.  Nguyên  nhân  vì  sao?  Ta  chƣa  thật  sự  nhận  thức,  chỉ  nghe 

ngƣời khác nói. Nếu nhƣ thật sự nhận thức, ta sẽ y giáo phụng hành. 

Bởi vậy có nhận thức thật hay không, là xem quý vị làm đƣợc bao nhiêu 

phần.  Quý  vị  làm  đƣợc  một  phần,  tức  là  nhận  thức  đƣợc  một  phần,  còn  nhƣ 

làm đƣợc 10 phần, là nhận thức đƣợc 10 phần. Mức độ nhận thức sâu hay cạn, 

ta đều biểu hiện ngay trong đời sống hằng ngày, họ thật sự làm đƣợc. Đã nhận 

thức làm gì có đạo lý không thực hành! 

Tiêu  chuẩn  này  là  trƣớc  đây  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  dạy  tôi,  đại  sƣ  nói:  Phật 

pháp đại thừa khó hiểu dễ hành, khó hiểu dễ hành là danh từ của triết học. Ví 

dụ nói thập thiện, ngũ giới, tam quy, quý vị hiểu đƣợc thì rất khó. Nhƣng khi 

hiểu  rồi  sẽ  thực  hành,  không  có  gì  không  làm  đƣợc.  Thật  sự  hiểu  đƣợc  thập 

thiện  đem  đến  cho  chúng  ta  lợi  ích  chân  thật,  trí  tuệ  chân  thật,  sao  họ  không 

làm đƣợc? Làm gì có đạo lý đó? Đem đến cho chúng ta hiện thực, hiện tiền, tôi 

thƣờng  nói:  Thân  tâm  mạnh  khỏe.  Ngƣời  thế  gian  cầu  là  trí  tuệ,  phƣớc  đức, 

mạnh khỏe trƣờng thọ, nó có thể đem đến cho chúng ta tất cả những điều này. 

Đem đến cho gia đình mình hạnh phúc mỹ mãn, đây là vấn đề rất hiện thực, sẽ 

vƣợt qua mọi thiên tai. Luôn có thiện thần, thần kiết tƣờng theo bảo hộ, quý vị 

sẽ  không  gặp  nạn.  Nơi  quý  vị  sống  gió  thuận  mƣa  hòa,  ngũ  cốc  đƣợc  mùa, 

không có thiên tai tự nhiên. Cũng không có đạo phỉ đến cƣớp đoạt, không có, 

vì sao vậy? Vì nhân nghĩa đạo đức cảm hóa, đây là thế giới tốt đẹp biết bao. 

Bởi thế chúng ta phải tin, phải có năng lực phân biệt thị phi, phân biệt thiện ác, 

biết cái gì nên bỏ cái gì nên lấy. Đây là dẫn dắt của thiện tri thức. 

Tiếp  theo  nói:  “Thiện  tri  thức,  là  chiếc  thuyền  lớn  của  ta”,  đây  là  ví  dụ. 

“Đƣa chúng ta ra  khỏi biển sanh tử”, đây là nói Phật pháp, là thiện tri  thức, 

Chƣ Phật Bồ Tát trong nhà Phật, họ có thể giúp chúng ta thoát ly luân hồi lục 

đạo. Biển khổ sanh tử chính là luân hồi lục đạo, thật có thể làm đƣợc, không 

phải giả, đặc biệt là bộ kinh này. 

“Thiện  tri  thức  là  sợi  dây  của  ta”,  sợi  dây  là  ngày  xƣa  dùng  để  cột  núm 

triện. Thứ này rất nhẹ, cũng rất đẹp, sức kéo rất lớn, rất kiên cố. “Có thể kéo 

chúng  ta  ra  khỏi  sanh  tử”.  Hiện  nay  ở  Trƣờng  Giang,  Hoàng  hà  không  nhìn 

thấy. Ngày xƣa thuyền buồm, khi không có tàu thủy, thời kỳ kháng chiến, tôi 

có đến Trƣờng giang, hai bên bờ có kéo thuyền, sợi dây kéo đó đan bằng tre. Ý 

ở đây giống nhƣ vậy, nó có thể kéo ta ra khỏi biển sanh tử. Chẳng qua sợi dây 

trong kinh nói là đan bằng tơ lụa, vừa mềm mại, vừa đẹp, nó có thể đƣa chúng 

ta ra khỏi sanh tử. 

686  Tập 575 



Từ đó cho thấy, thầy giáo quan trọng biết bao, ở đây nói thiện tri thức, tức 

là  ngƣời  thầy!  Nếu  không  gặp  đƣợc  ngƣời  thầy  tốt,  ta  không  thể  thành  tựu 

đƣợc. Bởi thế ngày xƣa ngƣời thầy tốt này, ai nhận thức ngƣời thầy tốt, đúng là 

có đức hạnh, có học vấn. Phụ thân vẫn không đƣợc, còn kém xa. Ông bà, ông 

bà cố, họ lớn tuổi, kinh nghiệm phong phú. Họ có thể tìm đƣợc ngƣời có học 

vấn, có đạo đức thật sự, mời họ đến nhà để dạy học. 

Khi  mời  thầy  đến,  lễ  tiết  rất  long  trọng.  Phụ  huynh  dẫn  theo  học  sinh, 

thông thƣờng là cha mẹ, nhƣng mời thầy giáo là ông bà hoặc ông bà cố. Thầy 

vào dạy học, phụ huynh, chủ nhân trong nhà phải đích thân đón tiếp. Tiếp đãi 

phải hành lễ, hành lễ nhƣ thế nào? Đại lễ, ba quỳ chín khấu đầu. Đối với thầy 

giáo, phụ huynh đối với thầy giáo hành lễ ba quỳ chín khấu đầu, đây là ý gì? 

Tôi đem con cháu đời sau của gia đình tôi đều phó thác cho thầy, xin thầy cố 

gắng  dạy  dỗ  chúng.  Cho nên  số  con  cháu  này,  những học  sinh  này  theo thầy 

học tập, dám không nghe lời ƣ? Không dám! Quý vị xem, phụ thân còn phải 

làm lễ thầy giáo ba quỳ chín khấu đầu, ông bà cũng hành lễ thầy giáo nhƣ vậy, 

nhƣ vậy mà không đáng sợ sao? Nếu thầy giáo không siêng năng dạy học trò, 

làm sao xứng đáng với gia trƣởng. Gia trƣởng dùng lễ tiết long trọng nhƣ vậy 

tiếp đãi, quý vị có thể không siêng năng ƣ? Bởi thế chúng ta thấy cổ lễ, nhìn 

thấy lễ tiết này sẽ biết, tinh thần lập quốc 5000 năm của Trung quốc, đã tìm ra 

đạo lý nền trị an lâu dài của 5000 năm nay. 

Thời xƣa, ngƣời đọc sách đều thích làm quan. Làm quan cũng là một nghề, 

360 nghề, thích làm nghề này. Vì sao họ thích làm quan? Nghề này rất thanh 

cao, đãi ngộ cũng không tệ, công việc lại ít, không có việc để làm. Quý vị thấy 

quan  viên  ngày  xƣa,  thƣờng  rủ  bạn  bè,  mang  theo  rƣợu  và  thức  ăn,  ra  bên 

ngoài du ngoạn, viết văn chƣơng, làm thơ, điền từ, vì sao? Họ không có việc, 

không có án để xử, vì sao vậy? Vì xã hội an định, mọi ngƣời đều là ngƣời tốt, 

mọi việc đều là việc lành, không có vụ án nào. Bởi thế làm quan là nhẹ nhàng 

nhất, an vui nhất. Một tháng có hai ba vụ kiện là nhiều, nên họ đều chọn nghề 

này. Học hành thật giỏi, học tốt đạo đức, rồi tham gia thi cử. Quý vị xem bộ Tứ 

Khố  Toàn  Thƣ,  một  nửa  trƣớc  đều  là  văn  chƣơng,  thi  từ  của  các  vị  quan  lại 

viết. Họ an nhàn thoải mái, hằng ngày du sơn ngoạn thủy. Ngồi nói chuyện với 

bá tánh, hiểu rõ tâm tình của họ, giúp họ cải thiện đời sống của nhân dân, bệnh 

khổ của nhân dân. Có đâu nhƣ hiện nay! Hiện nay 360 nghề, khổ nhất là làm 

quan. 

Lục Khắc Văn, thủ tƣớng Úc Châu, mời tôi đến phỏng vấn. Tôi đến phòng 

làm việc của ông xem, ông bƣng một ly cà phê đậm tiếp đãi tôi, nói rằng mỗi 

Tập 575  687 



ngày ít nhất ông uống năm ly nhƣ vậy, tôi nói sao vậy? Cho có tinh thần. Tôi 

nói đùa với ông: Xã hội bây giờ, ngƣời làm công việc nhƣ ông là vất vả nhất, 

làm nghề nhƣ tôi là an lạc nhất, chúng tôi là bạn tốt. Ông ta nói đúng là nhƣ 

thế. Cho nên bây giờ chúng ta nhất định không chọn nghề này, vì sao vậy? Vì 

quá mệt, lo lắng đủ điều, mà chƣa chắc làm tốt mọi việc. 

Lúc  tôi  theo  học  với  đại  sƣ  Chƣơng  Gia,  đại  sƣ  nói  với  tôi  rất  nhiều  lần, 

con đừng ra làm quan. Lúc đó tôi 26 tuổi, hỏi đại sƣ vì sao? Đại sƣ nói, con ra 

làm quan, nhất định là một quan thanh liêm, quan tốt, khi thuộc hạ của con gặp 

sự cố phải làm sao? Tôi nghĩ đến cũng rất sợ, thuộc hạ có vấn đề, quý vị phải 

phụ trách, vì dùng ngƣời không đúng, đó chính là tội nghiệt. Tôi nói vậy phải 

làm  sao?  Con  đƣờng  tôi  đang  đi  là đại  sƣ  chỉ  cho  tôi.  Đại  sƣ  nói,  tôi  ở  một 

mình tại Đài Loan, không có bất cứ vƣớng bận nào. Tôi nói đúng vậy, vậy thì 

xuất gia, học theo Đức Thế Tôn, con đƣờng này là đại sƣ chỉ tôi đi. Đức Thế 

Tôn  suốt  đời  dạy  học,  đại  sƣ  chỉ  định  tôi  xem  cuốn  sách  đầu  tiên,  lúc  đó  tôi 

mới  tiếp  xúc  với  Phật  giáo.  Cũng  rất  khó  đƣợc,  ngƣời  xuất  gia  đầu  tiên  tôi 

quen là đại sƣ, đặc biệt có nhân duyên, đại sƣ rất tốt với tôi. Mỗi tuần ít nhất 

cho tôi một tiếng, chúng tôi một tuần gặp một lần. Nền tảng học Phật của tôi là 

nhờ đại sƣ đặt, nếu không có căn bản này, đến Đài Trung học kinh giáo cũng 

không đƣợc. Nền tảng này vô cùng quan trọng. Đại sƣ dạy tôi xem cuốn sách 

đầu tiên là Thích Ca Phổ, Thích Ca Phƣơng Chí. Lúc đó không có sách này, 

nhƣng  trong  Đại  Tạng  Kinh  có.  Đến  chùa  chép  ra,  vì  Đại  Tạng  Kinh  không 

đƣợc  mƣợn  ra  bên  ngoài,  cũng  may  phân  lƣợng  nó  không  nhiều.  Xem  xong 

mới biết Phật Thích Ca Mâu Ni không phải là Tôn giáo, ngài là nhà giáo dục. 

Nói nhƣ cách nói chúng ta bây giờ, thân phận của Đức Thế Tôn là gì? Là nhà 

giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên, chúng ta hiện nay đều nhìn nhận nhƣ thế, 

là nhà giáo dục xã hội.       Hành trì một đời của ngài, nghĩa là hành nghi, là 

ngƣời làm nghĩa vụ công tác của giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên. Ngài suốt 

đời dạy học, vì sao gọi là văn hóa đa nguyên? Ngài không phân biệt quốc tịch, 

không  phân  biệt  chủng  tộc,  không  phân  biệt  Tôn  giáo.  Chỉ  cần  đến  học  ngài 

đều  dạy,  lại  không  thu  học  phí,  nên  ngài  là  một  ngƣời  làm  giáo  dục  tình 

nguyện. Cuộc sống của ngài rất đơn giản, ngày ăn một bửa, đêm ngủ dƣới gốc 

cây.  Tài  sản  ngoài  ba  y  một  bát  ra  thì  không  còn  gì  nữa,  suốt  đời  không  xây 

dựng  đạo  tràng.  Xây  dựng  đạo  tràng  rất  vất  vả,  phải  phát  triển  nó,  không  có 

đạo tràng tự tại biết bao. Du hóa khắp nhân gian, không có nơi ở cố định. Ngày 

ngày đổi chỗ ở, tiêu sái biết bao, tự tại biết bao! 

688  Tập 575 



Tôi đọc xong cuốn sách này rất cám ơn đại sƣ, tôi đã nhận thức đƣợc Đức 

Thế Tôn. Cuộc sống nhƣ vậy quá hay, tôi rất thích, nên đời này tôi đã học theo 

ngài. Tôi cũng là 60 năm du hóa nhân gian, ở đâu có duyên thì đến đó, cũng đi 

khắp thế giới kết pháp duyên với mọi ngƣời. 

Hiện nay gặp những thiên tai này, đây đều là nhân duyên. Tôi tin rằng Phật 

Bồ Tát sắp đặt, sắp đặt tôi đến Úc châu. Ở Úc Châu kết duyên với trƣờng học, 

ba trƣờng đại học: Đại học Cách Lí Phi Tƣ, Đại Học Queensland của Brisbane, 

và đại học Nam Côn Sĩ Lan của Đồ Văn Ba, đã kết nhân duyên với họ. Thay 

mặt  trƣờng  tham  gia  hội  nghị  hòa  bình  của  Liên  Hiệp  Quốc,  tôi  đã  tham  gia 

mƣời mấy lần. Đối với một số tình hình trên thế giới cũng thấu hiểu đƣợc chút 

ít. 

Ngày nay xã hội xảy ra sự cố, nguồn gốc vấn đề do đâu? Chúng ta đã vứt 

bỏ nền giáo dục của thánh hiền, nguồn gốc của tất cả vấn đề chính là vấn đề về 

giáo  dục.  Ngày  nay  nếu  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  giáo  dục,  xã  hội  sẽ  an  định, 

mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. Giáo dục này cần giáo dục truyền thống, giáo 

dục  hiện  đại  không  đƣợc,  không  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề.  Nó  chế  tạo  vấn  đề, 

không giải quyết đƣợc vấn đề, tạo ra vấn đề. 

Bởi vậy chúng ta phải trở về tìm cổ nhân, ngạn ngữ có câu- chúng ta gặp 

khó khăn, gặp phiền phức, gặp thiên tai, làm sao? Tìm ai? Tìm tổ tông. Nhƣ trẻ 

con, quý vị thấy trẻ em ba bốn tuổi, chúng gặp khó khăn sẽ tìm ai? Tìm ba mẹ 

chúng. Ngày nay chúng ta gặp khó khăn, đi tìm tổ tông là đúng.Trí tuệ, phƣơng 

pháp, kinh nghiệm, hiệu quả của tổ tông đều nghi chép lại trong kinh sách. Nếu 

tìm ra đƣợc những thứ đó, chắc chắn giải quyết đƣợc vấn đề. 

Cổ  nhân  còn  có  một  phƣơng  pháp  quan  trọng  nhƣng  rất  đơn  giản,  giúp 

chúng  ta  cứu  cấp  nạn.  Điều  này  chúng  ta  càng  phải  chú  trọng  hơn,  đó  là  bộ 

Quần Thƣ Trị Yếu của Đƣờng Thái Tông, có thể cứu cấp nạn. Hiện nay xã hội 

thiên  tai,  không  biết  nặng  gấp  mấy  lần  thời  đó.  Phân  lƣợng  bộ  sách  đó  rất 

nhiều, hiện nay là lúc cứu cấp, nên chỉ rút tinh hoa của bộ sách này. Tôi tìm 

một nhóm thầy cô giáo, nhờ họ trích lục trong bộ sách này, trích lục đƣợc bao 

nhiêu?  360  câu,  một  năm  360  ngày,  một  ngày  một  câu,  cuối  năm  này  có  thể 

làm xong.      Trích lục ra, tôi yêu cầu thầy cô chú âm, chú giải, dịch thành văn 

bạch thoại, dịch thành ngoại ngữ, lƣu thông trên toàn thế giới: 360 Câu Quần 

Thƣ Trị Yếu, tên sách là 360 Câu Quần Thƣ Trị Yếu. Đích thực có rất nhiều 

ngƣời lãnh đạo quốc gia đang đợi xem cuốn sách này.  Sau khi cuốn sách này 

xuất bản phải lƣu thông số lƣợng lớn, in thành cuốn sách nhỏ để trong túi áo. 

Tôi  dặn  dò  các  thầy  cô  này,  không  phải  lần  này  là  xong,  mỗi  năm  làm  một 

Tập 575  689 



cuốn,  làm  bao  nhiêu  cuốn,  làm  10  cuốn.  Mỗi  năm  làm  một  cuốn  khác  nhau, 

đây là cuốn thứ nhất, sau đó là cuốn thứ hai, tất cả mƣời cuốn là hoàn thành. 

Tôi dùng phƣơng pháp này để lôi kéo mọi ngƣời học Quần Thƣ Trị Yếu, điều 

này sẽ giúp ích rất lớn đối với xã hội. 

Về  Kinh Phật tôi chỉ chuyên dùng bộ kinh này, chú giải của cƣ sĩ Hoàng 

Niệm Tổ. Kinh là bản hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, chú giải là bản hội tập của 

Hoàng Niệm  Tổ.  Chú giải này của ông là hội tập, tài liệu, kinh điển áp dụng 

trong này: Kinh điển Phật giáo có 83 loại; chú sớ của các bậc tổ sƣ đại đức xƣa 

nay có 101 loại; chú sớ của các tổ sƣ Tịnh tông Nhật Bản và Hàn Quốc có 9 

loại. Tổng cộng có 193 loại. 

Quý vị xem, hôm nay chúng ta học đoạn này là của Kinh Pháp Cú. Đây là 

trích dẫn trong kinh điển để chú giải, chú giải gì? Chú giải thiện tri thức, thế 

nào  gọi  là  thiện  tri  thức,  thiện  tri  thức  có  quan  hệ  nhƣ  thế  nào  với  chúng  ta, 

điều này trong kinh nói rất hay! 

Quý vị xem chú giải về thiện tri thức là An Lạc Tập, Kinh Pháp Cú, Phẩm 

Diệu  Trang  Nghiêm  trong  Kinh  Pháp  Hoa.  Bên  dƣới  là  Kinh  Viên  Giác  và 

đang  nói  Viên  Giác  Kinh  Đại  Sớ.  Trong  các  kinh  này  đều  nói  đến  thiện  tri 

thức,  hội  tập  lại  một  nơi.  Nên  đọc  cuốn  sách  này,  đồng  nghĩa  với  đọc  83  bộ 

kinh, 101 loại khai thị của Tổ sƣ, còn có 9 loại của các tổ sƣ nƣớc ngoài, đều là 

giải thích bộ kinh này. Nó là tập chú, chú giải tập đại thành, chú giải quá hay! 

Tôi càng đọc càng thích, không thể không giảng. 

Tôi và Hoàng Niệm Tổ chí đồng đạo hợp, lúc mới gặp nhau, ở trong nƣớc 

chỉ mình ông giảng kinh này, ở hải ngoại cũng chỉ mình tôi giảng bộ kinh này, 

khi  hai  chúng  tôi  gặp  nhau  vô  cùng  hoan  hỷ.  Không  có  ai  giảng,  chỉ  có  hai 

chúng  tôi  giảng.  Khi  ông  chú  giải bộ  sách  này  tuổi  tác  cũng  đã  lớn,  thân  thể 

không tốt, chịu rất nhiều vất vả vì thân thể không đƣợc khỏe. Mang một thân 

bệnh  mà hoàn thành trƣớc tác này.  Tôi đến nhà ông  ở Bắc Kinh thăm,  ở đây 

còn  tấm  hình  kỷ  niệm.  Ở  nhà  ông,  thấy  gian  phòng  nhỏ  của  ông,  chất  đầy 

những  sách  tham  khảo,  tôi  vô  cùng  kinh  ngạc!  Tôi  hỏi,  từ  đâu  ông  có  đƣợc? 

Lúc đó tôi muốn tặng ông một bộ Đại Tạng Kinh, ông nói tôi không có chỗ để, 

tôi  thấy  đích  thực  là  không  có  chỗ  để.  Nhƣng  những  tài  liệu  tham  khảo  này, 

chúng ta vừa mới nói có 83 bộ kinh điển, 101 loại chú sớ của chƣ vị tổ sƣ đại 

đức. Phân lƣợng vô cùng lớn, không dễ tìm đƣợc! Tôi nói đây là Tam bảo gia 

trì, đức của tổ tông. Trong hoàn cảnh đó, có thể tìm đƣợc nhiều nguồn tƣ liệu 

nhƣ thế. Hơn nữa, ông đem nhiều tƣ liệu nhƣ vậy, có liên quan đến việc giải 

thích một câu một chữ trong bộ kinh điển này đều viết ra, đều đƣa vào một nơi. 

690  Tập 575 



Thời gian sáu năm hoàn thành, ba năm hoàn thành bản phác thảo, sáu năm 

viết  thành  định  bản.  Tôi  rất  cảm  động,  khâm  phục  đến  lạy  sát  đất.  Nếu  tôi 

không giảng, sẽ cô phụ tâm huyết những năm tuổi già của ông. Tôi giảng chú 

giải này, để báo đáp ân tri ngộ, chúng tôi thật sự là chí đồng đạo hợp. Chúng 

tôi khẳng định bản hội tập, là bản hoàn bị nhất của Kinh Vô Lƣợng Thọ. Tôi 

giảng chú giải này, giảng rất tƣờng tận, khẳng định những tài kiệu mà Hoàng 

Niệm Tổ dùng là chân thật bất hƣ.      Giảng một biến cần khoảng 1200 tiếng 

đồng hồ, đây là một môn học lớn, một năm giảng một bộ. Một ngày giảng bốn 

tiếng,  phải  mất  300  ngày.  Càng  giảng  càng  hoan  hỷ,  càng  giảng  càng  tự  tại! 

Mọi ngƣời sợ tôi mệt, nhƣng tôi càng giảng càng nhẹ nhàng, không giảng mới 

mệt.  Đây  là  thật,  không  phải  giả.  Không  giảng  kinh  liền  vọng  tƣởng,  vọng 

tƣởng  là  mệt  nhất,  tổn  thƣơng  nhất.  Nên  mỗi  ngày  tôi  đọc  kinh  bốn  tiếng, 

giảng  kinh  bốn  tiếng,  an  lạc  vô  cùng.  Đúng  nhƣ  trƣớc  đây  thầy  Phƣơng  nói: 

Hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Đời này không trôi qua một cách uổng phí, 

đời này sống một cách phong phú, một cách viên mãn. 

“Kinh này lại nói”, bên dƣới vẫn là lời trong Kinh Pháp Cú: “Tất cả chúng 

sanh,  muốn  đắc  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”.  A  Nậu  Đa  La  Tam 

Miệu Tam Bồ Đề dịch sang tiếng Trung là vô thƣợng bồ đề, tất cả chúng sanh 

muốn chứng đƣợc vô thƣợng bồ đề, vô thƣợng bồ đề là thành Phật. “Nên thân 

cận  thiện  tri  thức,  thỉnh  vấn  pháp  yếu”,  ở  đây  đặc  biệt  lƣu  ý  câu  này.  Nếu 

muốn thành tựu, không thể không thân cận thiện tri thức, phải cầu xin thiện tri 

thức dạy dỗ. Không có thiện tri thức chỉ điểm, bản thân tự tìm tòi, vô cùng khó 

khăn. Rất dễ đi nhầm lên đƣờng hầm hố, đƣờng ngoằn nghèo, rất dễ gặp phải 

điều này. Bởi vậy rất cần thiện tri thức chỉ điểm.      Không thân cận thiện tri 

thức  sao  có  thể  thành  tựu đƣợc?  Đây  là  điều  xƣa  nay chúng  ta  thƣờng gọi  là 

thầy  truyền,  quý  vị  là  ngƣời  kế  thừa  của  vị  thầy  nào.  Không  có  thầy  truyền, 

đóng cửa tự tu, rất ít có thành tựu. 

Trong  Phẩm  Diệu  Trang  Nghiêm  của  Kinh  Pháp  Hoa  lại  nói:  “Thiện  tri 

thức là nhân duyên lớn, có thể giáo hóa dắt dìu khiến đƣợc thấy Phật, phát tâm 

A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”.  Đây  là  trích  dẫn  lời  trong  Kinh  Pháp 

Hoa, vì sao phải thân cận thiện tri thức? Thiện tri thức là nhân duyên lớn. 

Tôi cảm thấy mình rất may mắn, tuổi trẻ yêu thích triết học, tìm đến thầy 

Phƣơng. Lúc đó tôi ở Đài Loan, đời sống vô cùng khó khăn, đi học phải đóng 

học  phí,  tôi  đến  cuộc  sống  cũng  phải  tự  lo.  Bản  thân  làm  công  việc  nhỏ,  thu 

nhập  không  bao  nhiêu,  chỉ  đủ  nuôi  thân,  làm  gì  đủ  tiền  để  đi  học?  Nghe  nói 

Đài Loan có một vị, là nhà triết học đƣơng đại, giáo thọ của trƣờng đại học Đài 

Tập 575  691 



Loan. Tôi tự giới thiệu mình, viết một lá thƣ gởi cho ông, và viết thêm một bài 

văn, kèm theo bức thƣ gởi cho ông xem. Mục đích là hy vọng đƣợc đến trƣờng 

học  dự  thính  tiết  học  của  ông.  Một  tuần  sau  thầy  trả  lời  tôi,  hẹn  tôi  đến  nhà 

thầy gặp mặt, chủ nhật tôi đến đó. Khi đến thầy hỏi về trình độ của tôi, tôi nói 

mới  tốt  nghiệp  cấp  hai,  cấp  ba  học  đƣợc  nửa  năm.  Thầy  nói,  anh  có  gạt  tôi 

chăng? Tôi nói tôi muốn thân cận thầy, theo thầy học tập, nên không dám gạt 

thầy. Thầy nói thƣ, và bài văn anh viết, sinh viên đại học Đài Loan không viết 

đƣợc.  Tôi  nói  điều  này,  tuy  vào  thời  kháng  chiến  đã  thất  học  ba  bốn  năm, 

nhƣng tôi thích học hành, nên sách vở vẫn giữ lại, rất thích đọc sách. 

Tôi viết thƣ cho thầy, dùng bút lông viết theo thể chữ khải, rất ngay ngắn, 

đây là gì? Biểu thị thành ý cung kính của mình, tôn sƣ trọng đạo. Nếu tôi giống 

nhƣ ngƣời bây giờ, viết thƣ ẩu thả, thầy đã vứt vào thùng rác, không thèm để ý 

đến. Cho thấy lúc đó, ngƣời kiền thành giống nhƣ tôi, không dễ gặp đƣợc, nên 

thầy  hẹn  gặp  tôi.  Tôi  thƣa  thầy  về  mục  đích  của  tôi,  thầy  liền  nói_đây  là 

chuyện của 60 năm trƣớc. Thầy nói trƣờng học bây giờ, thầy không ra thầy, trò 

không ra trò, nếu amh muốn đến trƣờng dự thính sẽ rất thất vọng. 

Mấy câu này đối với tôi mà nói, nhƣ dội nƣớc lạnh lên đầu, không còn hy 

vọng. Biểu cảm của tôi lúc đó nhất định là rất thất vọng, rất buồn. Thầy dừng 

lại năm sáu phút, chúng tôi đều trầm mặc. Sau cùng thầy nói, thôi thì thế này: 

Mỗi tuần vào ngày chủ nhật, anh đến nhà, tôi sẽ dạy cho anh hai tiếng. Đây là 

điều tôi cầu mà không đƣợc, vì sao vậy? Không bỏ mất thời gian làm việc của 

tôi, học hai tiếng vào mỗi chủ nhật hàng tuần. Đi học ở nhà thầy, nơi bàn tròn 

nhỏ trong phòng khách của thầy, hai thầy trò chúng tôi ngồi đối diện nhau học, 

tôi đã học đƣợc nhƣ thế.       Thầy giảng cho tôi bộ Triết Học Khái Luận, từ 

triết  học  Phƣơng  tây  giảng  đến  Trung  quốc,  sau  cùng  giảng  đến  Ấn  độ,  sau 

cùng giảng đến Triết Học Phật Giáo, là mục cuối cùng. Học xong phần này đã 

quét sạch hoàn toàn những ngộ nhận của tôi đối với Phật giáo. Ban đầu tôi cho 

rằng  Phật  giáo  là  Tôn  giáo,  là  mê  tín,  mà  là  gì?  Đa  thần  giáo.  Đa  thần  giáo 

trong Tôn giáo là Tôn giáo cấp thấp, Tôn giáo cấp cao chỉ có một vị thần, một 

chân thần duy nhất. Thần nào cũng lễ lạy, đây là Tôn giáo cấp thấp. Quý xem 

quan niệm sai lầm này không biết sai đến đâu! Nên lúc đó thầy nói, anh còn trẻ 

nên chƣa hiểu đƣợc, chƣa nhận thức đƣợc. 

Sau khi học xong phần Triết Học Phật Giáo này, khái niệm của chúng tôi 

đối với Phật giáo hoàn toàn thay đổi, biết đƣợc Phật giáo là đại học vấn. Thầy 

giới  thiệu  rằng,  Đức  Phật  là  nhà  triết  học  vĩ  đại  nhất  trên  toàn  thế  giới,  thầy 

giới  thiệu  với  tôi nhƣ  vậy.  Triết  học  Phật  giáo  là  triết  học  đỉnh  cao  nhất  trên 

692  Tập 575 



toàn  thế  giới,  sau  đó  còn  nói  thêm,  “học  Phật  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

ngƣời”. Câu này rất quan trọng, hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời là học Phật, 

nhƣ vậy tôi phải thử xem. Tôi đã nhập môn từ chỗ này. 

Về  sau  tôi  xuất  gia,  và  đến  thăm  thầy,  thầy  vừa  thấy  tôi:  “anh  đã  làm 

thật?” Tôi nói là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, sao có thể không làm! Tôi 

xuất  gia,  thực  tế  mà  nói  là  không  có  ai  tán  thành,  cấp  trên  của  tôi  không  tán 

thành. Tôi còn có rất nhiều thầy giáo, thầy giáo thời kỳ kháng chiến, họ ở Đài 

Loan thấy tôi xuất gia, đều không tán thành. Đồng học, đồng sự đều không tán 

thành, họ nói sao anh mê vậy? Họ nói tôi mê, học Phật đến mê, sao lại từ bỏ 

công việc đi làm hòa thƣợng, mê rồi. Ngƣời này quả là đáng tiếc, mê rồi. 

Nhƣng hai ba mƣơi năm sau, chúng tôi gặp lại đều đƣa ngón cái lên: Con 

đƣờng thầy đi là đúng. Hai ba mƣơi năm sau họ đều về hƣu, về hƣu không có 

việc gì làm. Thấy tôi đi hoằng pháp khắp thế giới, cũng xem CD của tôi. Lúc 

đó là băng ghi âm và băng hình, thời kỳ trƣớc, thời đó chƣa có CD. Lúc gặp lại 

đều hoan hỷ, con đƣờng thầy đi là đúng. 

Con đƣờng của tôi là đại sƣ Chƣơng Gia chỉ dẫn, thầy Phƣơng khai thông 

tƣ tƣởng. Đại sƣ Chƣơng Gia đặt nền tảng, và hoàn thành trên tay thầy Lý. Tôi 

học kinh giáo với thầy Lý mƣời năm, học với đại sƣ Chƣơng Gia ba năm, 13 

năm  này  chuyên  nghiên  cứu,  giống  nhƣ  học  trƣờng  chuyên  khoa  vậy.  Nên 

thiện tri thức là nhân duyên lớn, không có ba vị thầy này, thiếu một ngƣời tôi 

cũng không thể thành tựu. Nên đời này tôi mãi mãi cám ơn ba vị thầy, trong 

lớp học của tôi đều treo hình của thầy, tôi đối diện họ. Tôi ngồi đây báo cáo, 

họ  ở  đó  nghe,  niệm  niệm  không  quên  ân  giáo  dục  của  thầy,  không  quên  ân 

dƣỡng dục của cha mẹ. Đây là thể hiện tinh thần hiếu thân tôn sƣ, không quên 

ân điển của quốc gia. Trong Phật đƣờng nhỏ của chúng tôi thờ bài vị trƣờng 

sanh của ngƣời lãnh đạo quốc gia. 

Đức Phật dạy chúng ta: Trên đền bốn ơn nặng, dƣới cứu độ tam đồ. Chúng 

ta phải giúp chúng sanh khổ nạn trong tam đồ, lập bài vị siêu độ cho họ. Dùng 

điều  gì  để  siêu  độ?  Giảng  kinh  chính  là  siêu  độ,  dạy  học  chính  là  siêu  độ, 

không có bất cứ nghi thức nào khác. Trong quán tƣởng, tất cả mọi ngƣời đều 

đến đây cùng nhau học tập. Chúng ta muốn thành tựu cũng hy vọng giúp đỡ 

mọi ngƣời đều thành tựu. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Muốn chứng bồ đề, nên cầu thiện hữu, 

đạo cầu thiện hữu”. Câu này nói rất hay, chúng ta muốn học Phật, vì sao học 

Phật? Câu nói của thầy Phƣơng mọi ngƣời đều rất thích nghe, vì sao học Phật? 

Tôi muốn cầu đời này đƣợc hƣởng thụ cao nhất, không có ai phản đối câu nói 

Tập 575  693 



này: Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi đã bị câu nói này của 

thầy thu hút, những lời khác đều không quan trọng, chỉ có câu này quá xuôi tai. 

Hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, vậy tôi nhất định phai thực hiện nó. 

Tôi có niềm tin đối với thầy, quý vị xem thầy dạy tôi, lúc tôi ở trong hoàn 

cảnh khó khăn. Mỗi tuần dạy tôi hai tiếng, không nhận học phí, tôi cũng không 

có bất kỳ lễ vật nào tặng thầy, nhƣng thầy rất nhiệt tâm dạy tôi. Không cho tôi 

đi dự thính, nếu tôi đi dự thính, thầy bớt việc, thầy đặc biệt dạy riêng mình tôi, 

vì sao vậy? Chính là nhờ vào chút tâm thành kính đó, đây là từ nhỏ đƣợc cha 

mẹ dạy. Hiếu thân tôn sƣ, là một chút đó đã làm cảm động thầy, cả ba vị thầy 

đều nhƣ vậy. 

Sau khi tôi quen đại sƣ Chƣơng Gia, mỗi tuần cũng dạy tôi hai tiếng, một 

tuần gặp một lần. Khi đại sƣ Chƣơng Gia viên tịch, tôi bỏ công việc, chuyên 

nghiên cứu Phật học, đến Đài Trung theo học với thầy Lý Bính Nam, tôi theo 

thầy  10  năm.  Chính  là  nhờ  vào  chút  tâm  thành  kính  này,  một  mục  tiêu,  một 

phƣơng hƣớng, không hề có chút hoài nghi nào, vì tôi tin rằng thầy giáo không 

gạt tôi. Tôi theo đại sƣ Chƣơng Gia ba năm, cũng không cúng dƣờng một đồng 

nào. Lúc đó không có năng lực, bây giờ tôi đem ảnh của thầy đặt ở trƣớc mặt 

tôi, và đem thành tích tu học của tôi báo cáo với thầy. Dùng cách này để cúng 

dƣờng thầy, báo đáp thầy. 

Nên nói, chúng ta có phƣơng hƣớng, có mục tiêu, nhất định phải cầu thiện 

tri thức, phải tìm một vị thầy giỏi để chỉ dẫn. Đạo cầu thiện hữu, phải cầu nhƣ 

thế  nào?  Trong  Kinh  Viên  Giác  nói,  Kinh  Viên  Giác  nói:  “Chúng  sanh  thời 

mạt thế”, chúng sanh thời kỳ mạt pháp, đó chính là nói hiện nay. “Nên phát đại 

tâm”, đại tâm là gì? Là cầu đại thừa, tu Bồ Tát đạo, đây là phát đại tâm. Chúng 

ta không cầu A la hán, không cầu Bích Chi Phật, cũng không muốn sanh thiên. 

Chúng ta muốn cầu làm Bồ Tát, muốn ra khỏi luân hồi lục đạo, muốn ra khỏi 

mƣời pháp giới. Chúng ta phát tâm này, vậy phải “cầu thiện tri thức”, muốn 

cầu một vị thầy tốt để chỉ dạy. 

“Muốn tu hành, nên cầu ngƣời chánh tri kiến với tất cả”, đây chính là điều 

kiện  của  thiện  tri  thức.  Thiện  tri  thức  đầy  đủ  điều  kiện  gì?  Chánh  tri  chánh 

kiến. Trong Kinh Viên Giác nói, thế nào là chánh tri chánh kiến? Bên dƣới nói: 

“Tâm không trú tƣớng”. Tâm không trú tƣớng này, chính là trong Kinh Kim 

Cang nói buông bỏ bốn tƣớng: Ngã tƣớng, nhân tƣớng, chúng sanh tƣớng, thọ 

giả tƣớng, đã buông bỏ bốn tƣớng này. Buông bỏ bốn kiến, là nửa bộ sau Kinh 

Kim Cang nói:  Ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến, tất cả đều 

buông bỏ. Đó là cảnh giới gì? “Ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”. “Ƣng vô sở 

694  Tập 575 



trụ” chính là ở trƣớc nói: “Ở trong tất cánh không, kiến lập tất cả pháp”, kiến 

lập tất cả pháp chính là “nhi sanh kỳ tâm”. Đây là chân thiện tri thức, đây là 

hạng ngƣời nào? Ngƣời giống nhƣ Đức Thế Tôn, ngƣời giống nhƣ lục tổ Huệ 

Năng. Thật sự là ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm, ở trong tất cánh không, kiến 

lập  tất  cả  pháp.  Kiến  lập  tất  cả  pháp  là  sanh  tâm,  trú  trong  tất  cánh  không  là 

ƣng vô sở trụ. Đây là chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát, tâm địa thanh tịnh 

bình đẳng, không hề có chút ô nhiễm nào. Đây là một vị thầy tốt, chúng ta phải 

tìm ngƣời nhƣ vậy. 

“Không  chấp  trƣớc  vào  cảnh  giới  Thanh  văn,  Duyên  giác”.  Thanh  văn  là 

tiểu  thừa,  cũng  không  tệ,  không  thể  học  họ,  vì  sao  vậy?  Tâm  lƣợng  chƣa  đủ 

lớn. Thánh nhân tiểu thừa, quý vị cầu họ, họ dạy quý vị, nếu không cầu, họ sẽ 

không dạy. Bồ Tát không nhƣ vậy, Bồ tát quý vị không đến cầu, họ cũng tìm 

quý  vị  để  dạy,  nên  Bồ  Tát  làm  bạn  không  mời  của  chúng  sanh.  Bồ  Tát  nhìn 

thấy quý vị có thể dạy đƣợc, liền tìm đến quý vị. Quý vị không tìm họ, họ tìm 

quý vị, từ bi! 

Tiểu thừa không đƣợc, vì họ không có tâm lƣợng nhƣ vậy, quý vị tìm đến, 

họ mới dạy. Nếu họ không vui, họ cũng không dạy quý vị, tìm đến, họ vui, coi 

nhƣ  là  có  duyên.  Không  nhƣ  Bồ  Tát,  tâm  Bồ  Tát  bình  đẳng.  Đối  với  tất  cả 

chúng sanh, chỉ cần có thể tin, có thể lý giải, họ sẽ tìm đến, không từ bỏ quý vị, 

tâm lƣợng nhƣ vậy rất tốt! 

“Tuy  hiện  trần  lao,  tâm  hằng  thanh  tịnh”,  tuy  dạy  học  rất  gian  khổ,  lãnh 

chúng  rất  gian  lao,  nhƣng  tâm  họ  thanh  tịnh.  Tôi  ở  Đài  Trung,  theo  học  với 

thầy Lý mƣời năm thấy đƣợc, lƣợng công việc mỗi ngày của thầy Lý là lƣợng 

công việc của năm ngƣời. Chức vụ của ông là bí thƣ chủ nhiệm của Phụng Tự 

quan phủ, cấp trên của thầy là ông Khổng Đức Thành. Biên chế của Phụng Tự 

quan phủ là quan đặc nhiệm, hiện nay gọi là cấp Chánh bộ. Thầy là bí thƣ chủ 

nhiệm của bộ trƣởng, giáo thọ của hai trƣờng đại học, mỗi tuần còn phải đi dạy 

mấy tiết. Sự nghiệp bản thân sáng lập là Phật Giáo Liên Xã Đài Trung. 

Tôi đến Đài Trung thân cận thầy, là lúc liên xã thành lập đã 10 năm, có bao 

nhiêu liên hữu? 20 vạn, họ có danh sách, danh sách của Liên hữu có 20 vạn. Ở 

đó giảng kinh dạy học mƣời năm  Liên hữu nhiều nhƣ vậy! Những Liên  hữu 

này  mỗi  tháng  gặp  mặt  thầy  một  lần,  đƣơng  nhiên  không  phải  toàn  thể.  Họ 

phân  ban,  phân  thành  40  ngƣời  một  ban,  trong  ban  tiến  cử  đại  biểu,  khoảng 

một hai trăm ngƣời. Mỗi ngày gặp mặt một lớp, ít nhất là hai tiếng. Thầy nói 

khai  thị  một  tiếng,  trả  lời  câu  hỏi  một  tiếng.  Mỗi  ngày  đi  làm,  vào  buổi  trƣa 

gặp nói chuyện với liên hữu. Đây đều là ngƣời nhà, không phải ngƣời ngoài. 

Tập 575  695 



Thầy còn là một thầy thuốc bắc giỏi, có ngƣời đến nhờ thầy khám bệnh. Ngƣời 

ngoài ít hơn, toàn là Liên hữu, học trò của thầy đến xin khám bệnh, không ra 

ngoài tìm bác sĩ khác, vấn đề này cũng phải quan tâm. Thầy còn thành lập một 

thƣ viện, một viện dƣỡng lão, và hai trƣờng mầm non. Quý vị nói thầy có bao 

nhiêu công việc! Muốn gặp thầy phải hẹn trƣớc một tuần, không phải một tuần 

thời gian không sắp xếp đƣợc. Lƣợng công việc nhiều đến thế. 

Khi tôi biết thầy, thầy đã 70 tuổi. Tôi rời Đài Trung, thầy 80 tuổi. Khi tôi 

rời khỏi Đài Trung, liên hữu Đài Trung có bao nhiêu ngƣời? 50 vạn. Tôi nói 

vui với thầy, nếu thầy muốn tranh cử thị trƣởng Đài Loan, chỉ cần thầy nói một 

câu, là thầy đủ phiếu tranh cử. Cho nên lúc đó thầy có sức ảnh hƣởng rất lớn, 

quả thật không đơn giản! Bận rộn từ sáng đến tối, còn phải dạy học, những học 

sinh chúng tôi, mỗi tuần còn dạy lớp học giảng sƣ, chúng tôi có hơn 20 ngƣời 

học giảng kinh, lớp này chính thầy đứng lớp. 

Còn học cổ văn, cổ văn là cơ sở của tất cả pháp, nên mỗi tuần, tối thứ sáu 

hàng tuần ba tiếng dạy cổ văn. Thứ tƣ hàng tuần giảng kinh ở thƣ viện, là dạy 

chúng  tôi.  Ngoài  ra  thầy  còn  mở  một  lớp,  dạy  chúng  tôi  giảng kinh,  cũng  ba 

tiếng, thầy làm gì còn thời gian! Nói thêm với chƣ vị, thầy ăn ngày một bửa, 

một bửa ăn bao nhiêu? Một chút. Tôi ở Đài Trung học thầy, không những học 

kinh giáo với thầy, cuộc sống cũng học theo thầy, tôi cũng ngày ăn môt bữa. Ở 

Đài Trung tôi ăn ngày một bữa đƣợc năm năm, nhƣng chúng tôi trẻ tuổi, vọng 

tƣởng nhiều, nên bữa ăn của tôi nhiều hơn  thầy. Bánh bao nhỏ, thầy ăn một 

bữa hai cái, tôi ăn ba cái, điều này tôi không bằng thầy. Phí sinh hoạt một ngày 

của thầy, lúc đó là hai đồng tiền Đài Loan, sinh hoạt phí một ngày của tôi phải 

ba  đồng.  Một  bữa  cơm  ba  đồng  tiền,  thầy  chỉ  hai  đồng  là  đủ.  Một  tháng  60 

đồng,  khoảng  hơn  một  đồng  tiền  USD,  chƣa  đến  hai  đồng,  quý  vị  nói  cuộc 

sống đơn giản biết bao! 

Thầy thu nhập cũng rất khả quan, toàn làm bố thí, làm sự nghiệp từ thiện, 

không  giữ  lại  đồng  nào.  Khi  chúng  ta  thấy  thầy,  tuy  thầy  không  xuất  gia, 

nhƣng thầy đúng là khổ hạnh tăng. Từ sáng đến tối lúc nào cũng thấy thầy vui 

cƣời,  hoan  hỷ.  Cuộc  sống  quả  thật  an  lạc,  quả  đúng  nhƣ  Thầy  Phƣơng  nói: 

Hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời! Chúng tôi tận mắt chứng kiến, thầy đã làm 

gƣơng cho chúng ta. 

Sau  khi  tôi  học  xong,  nhân  duyên  của  tôi  ở  nƣớc  ngoài,  không  phải  Đài 

Loan,  nên  thƣờng  đến  rất  nhiều  quốc  gia  trên  toàn  thế  giới.  Khi  trở  về  Đài 

Loan tôi nhất định đến thăm thầy, thầy hỏi tôi về tình hình  ở nƣớc ngoài, vô 

696  Tập 575 



cùng hoan hỷ. Lúc đó trong số học trò của thầy, hoằng pháp ở quốc tế chỉ có 

một mình tôi. 

Thầy muốn làm gƣơng: “tuy hiện trần lao, tâm hằng thanh tịnh”, điều này 

tôi từng nói chuyện với thầy. Tôi ăn ngày một bữa, đến tháng thứ tám mới nói 

với thầy. Tôi nói, thƣa thầy, bây giờ em  cũng ăn ngày  một bữa. Bao lâu rồi? 

Tôi nói đã tám tháng. Thân thể nhƣ thế nào, cảm thấy nhƣ thế nào? Tôi nói rất 

bình thƣờng, thầy vỗ bàn nói: “Kiên trì nhƣ thế, suốt đời không cầu ai”. Cuộc 

sống đơn giản, con ngƣời đến vô cầu phẩm tự cao, đây là thật không phải giả. 

Thầy ngày ăn một bữa, thầy nói thầy bắt đầu ăn một bữa lúc hơn 30 tuổi, suốt 

đời, cuộc sống vô cùng đơn giản. Tôi ở Đài Trung là hoàn toàn học theo thầy, 

cuộc sống có thể tự lo, không cần ngƣời khác quan tâm. Quý vị xem, đến 95 

tuổi cuộc sống vẫn tự lo, tự giặt áo quần, tự nấu cơm. Bửa cơm đó mất khoảng 

nửa  tiếng,  từ  khi  bật  lửa,  nấu  cơm,  đến  khi  ăn  xong,  dọn  dẹp  sạch  sẽ  là  nửa 

tiếng, không lãng phí thời gian. Thầy là ngƣời Sơn đông, thích ăn mì, mỗi ngày 

ăn mì sợi, ở quê gọi là mì dẹp. Rất dễ tiêu hóa, dinh dƣỡng lại tốt. 

Nấu nƣớc sôi, bỏ mì vào, nấu thêm một tí, sau đó thêm rau vào, rau xanh, 

thêm vào ít đậu khuôn. Tắt lửa, đậy nắp lại, đậy lại  mƣời phút là xong. Nồi 

cũng là nó, bát cũng là nó, nên rửa chỉ một cái, rất đơn giản. Cầm lấy quai nồi, 

nồi có cái quai cầm, tiện lợi, không cầu ngƣời khác, 95 tuổi vẫn tự lo. Năm 95 

tuổi,  mới  có  hai  đồng  học,  nhất  định  đến  chăm  sóc  thầy,  thầy  mới  đồng  ý. 

Không đồng ý chứng minh điều gì? Chứng minh thân thể mạnh khỏe, có thể tự 

lo, đi đƣờng không cần gậy. Đây tức học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời 

ngƣời. 

Thân thể tôi khoảng gần bằng thầy Lý, tình trạng thân thể mạnh khỏe, năng 

lực  tự  lo  của  tôi  có  thể  giống  nhƣ  thầy  Lý.  Nên  học  Phật  chính  là  phải  thực 

hành,  đem  những  gì  học  đƣợc  đều  thực  hành  trong  cuộc  sống,  nhƣ  vậy  mới 

lãnh hội đƣợc sự an lạc, tự tại đó. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



 

Tập 575  697 



Tập 576 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:04.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 763, hàng thứ hai. Đây là một đoạn lớn, 

chúng ta bắt đầu xem từ đây: 

“Muốn chứng bồ đề, nên cầu thiện hữu, đạo cầu thiện hữu nhƣ trong Kinh 

Viên Giác nói: Chúng sanh mạt thế, nên phát đại tâm, cầu thiện tri thức. Ngƣời 

muốn  tu  hành,  nên  cầu  ngƣời  chánh  tri  kiến  đối  với  tất  cả,  tâm  không  trú 

tƣớng, không chấp trƣớc cảnh giới Thanh văn, Duyên giác”. Chúng ta xem đến 

đây. 

Đây  là  nói  thời  kỳ  mạt  pháp,  chính  là  thời  đại  hiện  nay  của  chúng  ta. 

Chúng ta muốn học Phật, chúng ta học Phật có thể thành tựu hay không, then 

chốt là ở ngƣời thầy. Thiện tri thức chính là thầy giáo, trong kinh nói đến thiện 

tri thức và thiện hữu đều là thầy giáo. Nếu cầu đƣợc thầy giáo tốt thật sự, chắc 

chắn có thành tựu, nên mối quan hệ của thầy và chúng ta vô cùng mật thiết. 

Điều  kiện  của  thầy  giáo,  lúc  chúng  tôi  còn  trẻ,  mới  học  Phật,  thầy  dạy 

chúng tôi. Trƣớc tiên thầy nói với chúng tôi, thầy và trò là nhân duyên, có thể 

gặp không thể cầu. Chúng tôi làm học trò, muốn tìm một vị thầy giỏi không dễ. 

Nhƣng thầy giáo muốn tìm một học sinh tốt, càng không dễ, đến đâu để tìm? 

Quả đúng nhƣ cổ nhân nói: Vấn đề này có thể gặp không thể cầu.      Bây giờ 

chúng  ta  đã  hiểu,  vấn  đề  này  có  quan  hệ  mật  thiết  với  thiện  căn  phƣớc  đức 

nhân duyên trong đời quá khứ. Đến thế gian này là đều có nhân duyên với cha 

mẹ, có nhân duyên với thầy tổ, có nhân duyên với anh em, có nhân duyên với 

đồng học vô cùng sâu dày, không phải ngẫu nhiên. Không có nhân duyên, vĩnh 

viễn  không  hội  tụ.  Chỉ  cần  chúng  ta  quan  sát  lãnh  hội  tƣờng  tận  có  thể  phát 

hiện. 

Chúng ta biết muốn cầu thầy giáo tốt, “muốn chứng bồ đề”, nghĩa là chúng 

ta muốn học Phật, muốn thành Phật. “Nên cầu thiện hữu”, muốn cầu thầy giáo 

tốt.  “Đạo  cầu  thiện  hữu”,  phải  nhƣ  trong  Kinh  Viên  Giác  nói,  đoạn  kinh  văn 

trong Kinh Viên Giác, hoàn toàn là nói đến thời đại của chúng ta. Chúng sanh 

mạt thế, chúng ta cầu thiện tri thức, muốn tu hành, muốn có kết quả tốt ngay 

trong đời này. Kết quả này chính là lý tƣởng của chúng ta, nguyện vọng của 

698  Tập 576 



chúng ta có thể thực hiện.      Đƣơng nhiên ngƣời thầy tốt nhất, là ngƣời thật sự 

khai ngộ. Trong Phật giáo đại thừa nói: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

đây là thiện tri thức bậc nhất. Đây chính là dạy chúng ta. “Ngƣời chánh tri kiến 

đối với tất cả”, thế nào là chánh tri kiến? Tâm không trú tƣớng. Chúng ta phải 

lƣu  ý,  tâm  không  trú  tƣớng,  tâm  mới  thật  sự  thanh  tịnh.  Nếu  tâm  trú  tƣớng, 

trong  tâm  sẽ  có  tƣớng,  có  tƣớng  tâm  sẽ  không  thanh  tịnh.            Câu  này  phải 

dùng Pháp Bảo Đàn Kinh để giải thích, là đại sƣ Huệ Năng nói: “Bổn lai vô 

nhất vật, hà xứ nhạ trần ai”, chính là tâm không trú tƣớng. Ngài Huệ Năng nói: 

Chân tâm là không tịch, không có gì cả. Tức là hiện chân tâm, trong chân tâm 

không có tƣớng. 

Hiện  nay  các  nhà  khoa  học  nói  rất  cụ  thể,  tƣớng  là  gì?  Tƣớng  là  hiện 

tƣợng, các nhà khoa học đem hiện tƣợng trong vũ trụ, quy nạp thành ba loại 

lớn: Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Ba loại lớn 

này bao hàm tất cả. 

Tâm có chăng? Tâm không có ba tƣớng này. Nên nếu tâm có tƣớng, tâm sẽ 

băng hoại. Còn tâm không có tƣớng, tâm đó là thật, tâm này khởi tác dụng quả 

thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Trong  tâm  đó  có  vô  lƣợng  trí  tuệ,  có  vô  lƣợng  đức 

năng, có vô lƣợng tƣớng hảo. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói: Tất cả 

chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, chính là chỉ điều này. Nhƣng 

nếu  trong  tâm  trú  tƣớng,  để  những  tƣớng  lẫn  lộn  bên  ngoài  trong  tâm,  tâm 

chúng  ta  sẽ  bị  nhiễm  ô,  nhiễm  ô  này  gọi  là  vọng  tâm.  Chƣ  vị  nên  biết,  vọng 

tâm và chân tâm là một, quả thật là một không phải hai. Trú tƣớng gọi là vọng 

tâm, không trú tƣớng gọi là chân tâm, nghĩa là trong tâm thanh tịnh, không có 

gì cả, đây chính là chân tâm. Có một thứ chính là vọng tâm, thứ nào? “Ta”, có 

cái ta là hết, có cái ta đó là nguồn cội của nhiễm ô, ta là gì? Khi chân tâm có 

hiện tƣợng dao động, hiện tƣợng dao động này rất nhanh, tần suất rất cao, rất 

nhanh. Chính là Bồ Tát Di Lặc nói:  “Một khảy  móng tay có 32  ức 100 ngàn 

niệm”, chúng ta đem nó tính theo cách khác, là 320 triệu một khảy móng tay. 

Tần suất số lần chấn động của nó là 320 triệu, trong thời gian một khảy móng 

tay.  Hiện nay khoa học đều dùng giây làm đơn vị, đơn vì thời gian, một giây 

chúng  ta  có  thể  khảy  lấy  lần?  Tôi  có  thể khảy  bốn  lần,  tôi  tin  có ngƣời  khảy 

còn  nhanh  hơn  tôi,  sức  mạnh  hơn  tôi.  Nếu  khảy  năm  lần,  5  nhân  320  triệu, 

chính  là  1600  triệu,  một  giây  tần  suất  chấn  động  là  1600  triệu.  Chính  là  nói 

chân tâm khởi dao động, dao động này vô cùng vi tế,  nhƣng chúng ta không 

biết.  Trong  kinh  đại  thừa  Đức  Phật  nói,  trƣớc  thất  địa  đều  không  biết,  cũng 

chính là nói định công của thất địa Bồ Tát không thể phát hiện. Đến bát địa sẽ 

Tập 576  699 



phát hiện, định công của bát địa thâm sâu, bát địa Bồ Tát thấy đƣợc. Một giây 

có 1600 triệu dao động vi tế, bát địa Bồ Tát thấy đƣợc. Bát địa trở lên là cửu 

địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác. Hay nói cách khác, trong 52 địa vị của Bồ 

Tát, năm địa vị cao nhất đều thấy đƣợc. Không phải giả, không phải chỉ một 

ngƣời  nhìn  thấy.  Đức  Thế  Tôn  không  phải  nói  chỉ  mình  ngài  thấy  đƣợc,  rất 

nhiều ngƣời nhìn thấy, bát địa trở lên đều nhìn thấy, điều này không phải giả. 

Nó động gọi là vọng tâm, tức không gọi là chân tâm, do vọng tâm mà khởi ra 

cái ta. Vốn không có cái ta, nó đã khởi ra một cái ta. Vọng tâm này gọi là A lạ 

da, là danh từ của tiếng Phạn. A lại da nghĩa là chứa nhóm, chính là bao la vạn 

tƣợng, chính là ý này. Tuy là vọng tâm, nhƣng nó bao la vạn tƣợng, mọi hiện 

tƣợng đều ở trong đó, đều ở trong đó sanh ra. 

Chúng ta vô tri, chấp thủ nghĩa là chấp trƣớc, thủ tƣớng, đây chính là nói 

trú  tƣớng.  Lấy  một  phần  kiến  phần  của  A  lại  da,  kiến  phần  của  A  lại  da  vô 

lƣợng vô biên vô tận vô số, họ chỉ lấy một phần. Một phần đó làm gì? Làm cái 

ta, bây giờ chúng ta gọi là linh hồn. Lấy một phần đó coi là ta, mà không biết 

toàn bộ A lại da là ta. Chỉ lấy  một phần, quý vị xem có đáng thƣơng không? 

Tƣớng phần của A lại da, hiện tƣợng vật chất khắp biến pháp giới hƣ không 

giới đều là tƣớng phần của A lại da. Chấp trƣớc thân này gọi là thân ta, đều là 

chấp trƣớc một chút là ta, không biết tất cả đều là ta, quên mất điều này, toàn 

bộ đều là ta. Cho nên ngƣời thật sự giác ngộ, tâm thái của họ là gì? Tất cả pháp 

khắp biến pháp giới hƣ không giới đều là ta, đó là thật sự giác ngộ. Thật sự là 

ta, từ đây lại sanh khởi, liên đới phát sanh ba loại phiền não, đây là cội rễ của 

phiền não. 

Quý vị xem, có cái ta, theo cái ta mà liên tục khởi lên. Ngã ái liền khởi lên, 

ngã  ái  là  gì?  Tham  tâm.  Ngã  si  là  ngu  si,  ngu  si  là  gì?  Không  hiểu  rõ  chân 

tƣớng sự thật. Thứ ba là ngã mạn, ngạo mạn, ngạo mạn chính là một phần của 

sân nhuế, nên tham sân si liền theo đến. Tham sân si gọi là câu sanh phiền não, 

nó không phải do học mà có. 

Ban  đầu  mê  hai  phần  kiến  tƣớng  của  A  lại  da,  nếu  cho  rằng  là  ta,  nó  sẽ 

cùng khởi lên, thâm căn cố đế. Cần phải biết nguồn gốc của phiền não này và 

sự đáng sợ của nó. Nhƣ vậy càng mê càng sâu, càng lún càng sâu, đọa lạc sâu 

hơn, càng lún càng sâu. Đọa lạc đến sâu nhất, là địa ngục vô gián. Đọa lạc cạn 

hơn là tứ thánh pháp giới, tất cả đều đọa lạc. 

Do đó, chúng ta thật sự muốn học Phật, trƣớc tiên nhất định phải biết, tâm 

không  thể  trú  tƣớng.  Từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay  chúng  ta  đã  trú  tƣớng,  chấp 

trƣớc một phần của kiến phần A lại da là ta, đó chính là linh hồn, và cứ nhƣ 

700  Tập 576 



vậy trôi lăn mãi trong lục đạo. Chấp trƣớc một phần hiện tƣợng vật chất, làm 

một  phần  thân  thể  của  mình,  nên  biết  nhƣ  vậy  là  sai hoàn  toàn.  Quý vị  dùng 

tâm này, dùng thân này tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp. Quả báo, tạo tác tội 

nghiệp nó có phản ứng, phản ứng chính là quả báo, quả báo chính là luân hồi 

lục đạo. 

Nên luân hồi lục đạo từ đâu đến? Là do ta tự tạo, thiện nghiệp và bất thiện 

nghiệp  hổn  hợp  tạo  thành.  Thiện  nghiệp  là  hai  đƣờng  nhân  thiên;  bất  thiện 

nghiệp là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, tất cả đều do chính là tạo ra. Bên ngoài 

thật sự không có, trong tự tánh đích thực không có, nên tâm không trú tƣớng là 

đúng. 

Hiện nay chúng ta học Phật đã hiểu đƣợc đạo lý này, nhất định phải từng 

giờ  từng  phút  đem  câu  kinh  văn  trong  Kinh  Kim  Cang,  làm  căn  cứ  để  quán 

chiếu. Ta phải y theo điều này để quán chiếu, câu kinh văn này chính là “phàm 

sở hữu tƣớng đều là hƣ vọng”. Quý vị thƣờng nghĩ đến điều này, nghĩ đều này 

sẽ nhƣ thế nào? Dần dần có thể buông bỏ tƣớng, quý vị có thể về tâm không 

trú tƣớng, đây mới có thể phản bổn hoàn nguyên. 

Chúng ta không đƣợc coi thƣờng cổ nhân, cổ nhân làm đƣợc tâm không trú 

tƣớng, chúng ta thua họ xa. Cũng chính là tâm cổ nhân thanh tịnh, tâm thanh 

tịnh sanh trí tuệ. Chúng ta hiện nay tâm tán loạn, tâm tạp loạn sanh phiền não. 

Phiền não không thể giải quyết đƣợc vấn đề, trí tuệ có thể giải quyết đƣợc vấn 

đề. Đây chính là vì sao chúng ta khâm phục cổ nhân, vì sao phải tin tƣởng cổ 

nhân. Chúng ta đƣa ra một đạo lý, quý vị sẽ chẳng còn gì để nói. Tâm cổ nhân 

thanh  tịnh  hơn  chúng  ta,  chỉ  một  điều  này  là  đủ.  Tâm  chúng  ta  không  thanh 

tịnh, tâm họ thanh tịnh. Tâm chúng ta không buông đƣợc, họ có thể buông bỏ. 

Bản lĩnh này của họ cao hơn chúng ta. 

Đức Thế Tôn 19 tuổi buông bỏ phiền não chƣớng, 30 tuổi buông bỏ sở tri 

chƣớng, chúng ta có bản lãnh này chăng? Buông bỏ phiền não chƣớng đƣợc 

đại tự tại, buông bỏ sở tri chƣớng khai đại trí tuệ. Trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo 

đều  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh,  không  phải bên  ngoài vào.  Những  gì  học  bên 

ngoài là tri thức, từ trong nội tâm phát ra bên ngoài đó là trí tuệ, trí tuệ có thể 

giải quyết tất cả  mọi vấn đề. Năng lƣợng của trí tuệ không thể nghĩ bàn, gần 

đây những nhà lƣợng tử vật lý học mới phát hiện. 

Tâm không trú tƣớng này là điều kiện đầu tiên, cũng chính là thầy thật sự 

có thể buông bỏ, từ đâu để thấy đƣợc? Thầy giáo không có tự tƣ tự lợi, không 

có danh văn lợi dƣỡng, không có tham sân si mạn. Đây là thầy giáo tốt, là thiện 

tri thức thật sự. Họ đối với tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, tham sân si mạn 

Tập 576  701 



chƣa buông bỏ, thì họ là phàm phu, gần giống chúng ta. Nhìn ngƣời là nhìn từ 

đây, không phải nghe họ nói, những gì họ nói họ có làm đƣợc chăng? Ở đây 

nói, có thể nói không thể hành, đây không phải thiện tri thức. 

Ở trƣớc chúng ta đã học, trong Nhân Vƣơng Kinh nói, Kinh Nhân Vƣơng 

Bát Nhã, nói pháp vận của Đức Thế Tôn, nói rất hay: Chánh pháp, tƣợng pháp, 

mạt pháp. Thế nào gọi là chánh pháp? Có ngƣời giảng kinh, có ngƣời tu hành, 

có ngƣời chứng quả. Giảng kinh, họ nghe kinh rồi khai ngộ, hiểu rõ. Thật sự 

minh bạch họ tự nhiên buông bỏ, buông bỏ gọi là tu hành. Tu hành không có gì 

khác, từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa chính là buông bỏ, giống nhƣ 52 tầng lầu 

vậy. Tôi buông bỏ tầng thứ nhất, là lên đƣợc tầng thứ hai. Buông bỏ tầng thứ 

hai, là lên đƣợc tầng thứ ba, chính là nhƣ vậy. Nếu buông bỏ tất cả 51 tầng bên 

dƣới, là lên tầng cao nhất, tầng thứ 52. Không buông bỏ, không lên đƣợc. Trí 

tuệ giúp chúng ta buông bỏ, trí tuệ nói với ta, hiện nay ta chƣa viên mãn, ở trên 

vẫn còn, cần phải đi lên nữa, phải tiếp tục buông bỏ. 

Khi  tôi  mới  học  Phật,  lần  đầu  tiên  thấy  ngƣời  xuất  gia,  chính  là  đại  sƣ 

Chƣơng Gia, tôi liền thỉnh giáo đại sƣ vấn đề này. Tôi tiếp thu giáo huấn của 

thầy Phƣơng, biết đƣợc Phật pháp thù thắng, biết đƣợc Phật pháp hay. Trong 

Phật  pháp  có  phƣơng  pháp  dễ  dàng,  đơn  giản  nào  khiến  con  có  thể  nhanh 

chóng khế nhập cảnh giới chăng? Tôi đã hỏi đại sƣ  một câu nhƣ vậy. Đại sƣ 

nói  có,  chỉ  sáu  chữ:  “nhìn  phải  thấu,  buông  phải  đƣợc”.  Thật  vậy,  nhìn  thấu 

giúp  ta  buông  bỏ,  buông  bỏ  lại  giúp  ta  nhìn  thấu,  nên  hai  câu  này  hỗ  tƣơng 

nhau thành tựu.    Từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa, nhìn thấu là trí tuệ, là học 

vấn; buông bỏ là công phu. Không buông đƣợc, quý vị không thể nâng cao lên 

đƣợc, vĩnh viễn đứng yên một chỗ, nhất định phải buông bỏ. Quý vị tìm thiện 

tri thức, phải quan sát từ phƣơng diện này, quán sát tƣờng tận quý vị sẽ không 

nhận  sai  ngƣời.  Quý  vị  xem:  “tâm  không  trú  tƣớng”,  chứng  tỏ  tâm  họ  thanh 

tịnh bình đẳng. Thanh tịnh bình đẳng nhất định giác ngộ, đại triệt đại ngộ. Đây 

là chân thiện tri thức, là thầy giáo tốt. 

Xem  tiếp,  họ  “không  chấp  trƣớc  cảnh  giới  Thanh  văn,  Duyên  giác”, 

Thanh  văn,  Duyên  giác  cũng  không  tệ,  là  tiểu  thừa,  tâm  lƣợng  không  lớn, 

nhƣng cũng rất từ bi. Chúng ta tìm đến họ, họ sẽ giúp quý vị, dạy quý vị, còn 

nhƣ không tìm họ, họ sẽ không đến tìm  quý vị. Không nhƣ Bồ Tát, Bồ Tát 

quan sát thấy căn cơ quý vị thuần thục, họ sẽ chủ động đến tìm. Họ thấy quý vị 

có thể tin, có thể nghe hiểu, họ sẽ đến tìm quý vị. Bởi vì tâm lƣợng Bồ Tát lớn, 

phổ độ chúng sanh. Tâm lƣợng Thanh văn, Duyên giác nhỏ hơn một chút, chỉ 

độ chúng sanh có nhân duyên với mình. Ngƣời không có duyên với mình đến 

702  Tập 576 



tìm,  họ  nhìn  thấy  không  dễ  chịu  lắm,  ghét  quý  vị,  không  dạy  quý  vị,  không 

quan tâm đến quý vị. Bồ Tát không nhƣ vậy, Bồ Tát chủ động tìm ngƣời, nên 

họ không phải tiểu thừa. 

Bên dƣới là trong cuộc sống hằng ngày, quý vị xem “tuy hiện trần lao”. 

Họ  thị  hiện  trong  nhân  gian,  công  việc  rất  nhiều,  rất  bận  rộn,  việc  rất  nhiều, 

nhƣng tâm thanh tịnh. Chúng ta quan sát tỉ mỉ, thật sự thấy đƣợc. 

Ba vị thầy của tôi, tôi theo học với thầy Lý Bỉnh Nam thời gian dài nhất, 

tôi học với thầy 10 năm. Tôi từng nói với quý vị, lƣợng công việc hằng ngày 

của thầy Lý, ít nhất là công việc của năm ngƣời làm. Cũng chính là một ngƣời 

làm việc của năm ngƣời, nên lƣợng công việc rất lớn, thời gian nghĩ rất ít. Ăn 

uống vô cùng đơn giản, ngày ăn một bữa, ăn rất ít. Muốn gặp thầy phải đăng 

ký trƣớc một tuần, mới sắp xếp đƣợc thời gian, trong vòng một tuần không xen 

vào đƣợc, thời gian của thầy sắp kín hết. Thầy rất bận rộn, nhƣng tâm rất thanh 

tịnh, sao biết đƣợc tâm thầy thanh tịnh? Thầy ngủ nghỉ ít, ăn uống ít. Nên biết 

thân thể của con ngƣời là một bộ máy, máy móc muốn vận động cần có năng 

lƣợng. Năng lƣợng chính là ẩm thực. Năng lƣợng của vật chất và năng lƣợng 

tinh thần, hai loại năng lƣợng này duy trì thầy. Năng lƣợng của tinh thần đó là 

tín ngƣỡng, Tam bảo gia trì. Năng lƣợng của vật chất chính là ẩm thực. 

Vì  sao  chúng  ta  cần  ẩm  thực  nhiều  đến  thế?  Ba  bữa  vẫn  chƣa  đủ,  còn  ăn 

thêm hai ba món điểm tâm, tối đến còn phải ăn khuya, đó là gì? Bổ sung năng 

lƣợng, chính là vì năng lƣợng của quý vị tiêu hao quá nhiều, phải không ngừng 

bổ sung. Bổ sung không đủ sẽ sanh bệnh, không có tinh thần, thân thể này của 

quý vị là đại tiêu hao năng lƣợng. Nhƣ chúng ta đi xe vậy, xe hao xăng, ngƣời 

tu  hành  là  xe  tiết  kiệm  xăng.  Cũng  chạy  nhanh  giống  nhau,  có  cự  ly  giống 

nhau, họ chỉ cần một ít nhiên liệu là đủ. Rốt cuộc năng lƣợng của chúng ta tiêu 

hao vào đâu? Chúng tôi thảo luận với thầy về vấn đề này, là tôi đang học thầy 

ngày ăn một bữa. Tôi ăn đƣợc tám tháng mới thông báo với thầy, tôi đề xuất 

tâm đắc này để thỉnh giáo thầy. Tôi nói trong tƣ tƣởng của tôi, khoảng 90 đến 

95% năng lƣợng là tiêu hao ở vọng niệm, suy nghĩ lung tung. Thật sự lao tâm 

lao lực tiêu hao năng lƣợng không nhiều. Thầy chứng minh cho tôi, nhận xét 

này là chính xác, thầy làm chứng cho tôi. Nhƣ vậy vọng niệm chúng ta càng ít, 

thì tiêu hao sẽ càng ít. Bởi thế lƣợng công việc của thầy Lý lớn nhƣ vậy, nhƣng 

thầy không có tạp niệm. Những công việc thầy làm là lợi ích chúng sanh, lợi 

ích xã hội, không có việc nào là tự lợi. Không có tự tƣ tự lợi, không có việc 

này, đến ý niệm cũng không có. 

Tập 576  703 



Từ  chỗ  này  chúng  ta  hiểu  đƣợc,  năng  lƣợng  chúng  ta  tiêu  hao  vào  đâu. 

Khôi  phục  chánh  niệm,  chánh  niệm  chính  là  tâm  không  trú  tƣớng,  tâm  địa 

thanh tịnh, lƣợng tiêu hao sẽ ít lại. Lƣợng công việc có thể nhiều hơn, lƣợng 

tiêu hao giảm ít. Nên “tâm hằng thanh tịnh”. 

“Thị  hiện  có  các  lỗi  lầm,  tán  thán  phạm  hạnh”.  Trong  cuộc  sống  hằng 

ngày, quý vị nói trong thời đại này, quý vị làm nhiều sự nghiệp nhƣ vậy, không 

thể không xã giao, không thể không giao tiếp. Có khi cũng có sai lầm, không 

sao tránh khỏi. Tuy có sai lầm, nhƣng nhƣ thế nào? Thừa nhận bản thân có lỗi, 

không  che  dấu,  mà  con  khen  ngợi  ngƣời  không  có  sai  lầm:  cần  phải  học  họ, 

đừng học theo tôi, đây là chân thiện tri thức. Đây chính là cổ nhân nói: “Ẩn ác 

dƣơng thiện”, thấy ƣu điểm của ngƣời khác phải khen ngợi, thấy lỗi lầm của 

ngƣời khác không nên nói, đừng để trong lòng: Ẩn ác dƣơng thiện. Mọi ngƣời 

trong xã hội đều muốn làm việc tốt, xã hội mới an hòa, mới lành mạnh, mới ổn 

định. Không có phê bình, chỉ có tán thán. 

Nhà Phật cũng không ngoại lệ, xƣa nay chƣ vị Tổ sƣ dạy đệ tử: Nếu muốn 

Phật pháp hƣng, duy chỉ tăng khen tăng. Ngƣời xuất gia khen ngợi lẫn nhau, 

Phật giáo sẽ hƣng thịnh. Nếu ngƣời xuất gia phê bình lẫn nhau, thậm chí là tự 

tán hủy tha, Phật pháp sẽ diệt. Chúng ta làm một ngƣời chấn hƣng Phật giáo, 

hay làm Phật giáo diệt vong? Phải biết đây là thời đại mạt pháp, ngƣời trong 

thời đại  mạt pháp  nghiệp chƣớng đều sâu nặng, có sai lầm  là điều không thể 

tránh đƣợc. Cổ đức nói rất hay: “ngƣời không phải thánh hiền”, xuất gia học 

Phật,  nhƣng  không  phải  là  Phật  Bồ  Tát,  làm  sao  ta  không  có  sai  lầm  đƣợc? 

“Sai mà có thể sửa, không điều thiện nào lớn hơn” điều này không sai. 

Mấy ngày trƣớc có ngƣời đến nói rằng, họ nói: Thầy ơi! Kinh sách mà quý 

vị in, đề kinh là do tôi viết, chữ tôi viết hình nhƣ bên dƣới có tên của mình. Họ 

nói:  Thầy  à,  trong  nƣớc  không  thích  tên  của  thầy,  thầy  có  thể  xóa  tên  đƣợc 

chăng? Đƣợc, xóa bỏ, pháp lƣu thông là đƣợc. Ngƣời nói tôi xóa bỏ  tên, tôi 

cám ơn họ. Vì sao cám ơn họ? Danh là giả, cũng sẽ giúp cống cao ngã mạn của 

chúng  ta,  xóa  tên  cũng  tốt.  Từ  nay  về  sau  tôi  viết  chữ  cho  ngƣời  khác,  đều 

không dùng tên. Tôi cám ơn họ. Ngƣời cần có đức thật, không cần có hƣ danh. 

Chúng tôi đến đức thật cũng không có, nếu cần hƣ danh đây chính là tội lỗi. 

Nên  họ  nhắc  nhở  chúng  tôi  phải  cảm  ơn,  chúng  ta  không  thể  trách,  trách  là 

chúng ta sai, ta dùng tâm cảm ân là đúng. Ngƣời hủy báng ta, phê bình ta, hãm 

hại ta, quý vị xem mỗi ngày tôi giảng kinh hai lần đều hồi hƣớng cho họ, đem 

công đức giảng kinh cúng dƣờng họ. Tuyệt đối không đối lập với ngƣời, đối 

lập là sai, nhƣ vậy không phải học Phật. Điều đầu tiên trong Phật pháp là phá 

704  Tập 576 



ngã kiến, thứ hai chính là phá đối lập- biên kiến. Vì sao vậy? Quý vị đang trú 

tƣớng.  Chúng  tôi  viết  chữ  cho  ngƣời  khác,  ở  trên  không  ghi  tên,  không  trú 

tƣớng. Tâm không trú tƣớng, điều này trong kinh Đức Phật dạy chúng ta, hà tất 

phải trƣớc tƣớng. Nên đây là việc tốt, không phải việc xấu. 

Còn có ngƣời nói với tôi, có một vài nơi muốn đốt hết tất cả sách này, tôi 

hỏi ai nói? Chính phủ mệnh lệnh. Đƣợc, tôi nhất định phục tùng mệnh lệnh của 

chính phủ, vì sao vậy? Trong lịch sử tam Võ diệt pháp, tử đệ Phật môn, xuất 

gia và tại gia không có ai phản kháng. Quý vị xem lịch sử, không có ai phản 

kháng. Đệ tử Phật là công dân tốt nhất, quốc gia muốn nhƣ thế nào, chúng tôi 

làm nhƣ vậy, tuyệt đối phục tùng. Muốn chúng tôi dừng thì dừng, muốn chúng 

tôi  giải  tán  thì  giải  tán.  Nhất  định  nghe  lời,  phải  làm  gƣơng,  nghe  lời  là  làm 

gƣơng. Tƣơng lai, triều đại sau khởi lên, vị hoàng đế đó thấy Phật giáo đồ rất 

nghe  lời,  công  dân  tốt  nhƣ  vậy,  chúng  ta  phải  hộ  trì.  Lịch  sử  trong  quá  khứ 

không phải nhƣ vậy sao? 

Quý vị xem diệt pháp, diệt năm sáu năm, vị hoàng đế tiếp theo hiểu đƣợc, 

lập tức ủng hộ, hồ trì, Phật pháp lại hƣng khởi. Nếu Phật giáo đồ phản kháng, 

sau khi diệt vong vĩnh viễn không đƣợc phục hƣng. Nên đây là việc tốt, không 

phải chuyện xấu, xem Phật giáo đồ có học thật chăng. Đức Thế Tôn dạy quý vị 

tu nhẫn nhục, dạy ta tu bố thí, dạy ta tu trì giới, ta có thực hành chăng? Thật sự 

y giáo phụng hành là đúng, nếu là giả, giả thì phải diệt vong. Chính phủ là một 

chính phủ hiền minh, họ không phải ngƣời hồ đồ, nên học Phật nhất định phải 

y giáo phụng hành. 

Quý  vị  xem  cầu  chân  thiện  tri  thức,  phải  có  tâm  không  trú  tƣớng,  không 

trƣớc Thanh văn, Duyên giác. Tuy hiện trần lao, tâm luôn thanh tịnh. Thị hiện 

có các lỗi lầm, khen ngợi phạm hạnh. Tôi có một vài điều làm chƣa trọn vẹn, 

làm  chƣa  tốt,  ngƣời  ta  làm  tốt  hơn  tôi.  Tôi  phải  khen  ngợi  họ,  phải  khuyên 

ngƣời học tập theo họ, tôi cũng cần học tập theo họ. Đây là điều kiện cơ bản 

của thiện tri thức. 

“Không khiến chúng sanh nhập bất luật nghi”, hay nói cách khác, nhất định 

không dạy chúng sanh phạm pháp, không giữ quy cũ, đây là sai lầm. Luật là 

pháp luật, nghi là oai nghi. Dùng cách nói nhƣ bây giờ chính là những phong 

tục  tập  quán  của  thế  tục,  quan  niệm  đạo  đức.  Nhất  định  phải  tuân  thủ  pháp 

lệnh, quy chế của quốc gia. Quốc gia không cho phép nhân dân tụ hội là đúng. 

Quý vị xem, từ lâu Tổ sƣ Ấn Quang đã biết, ngài dạy chúng ta đoàn thể 

của  Phật  giáo,  không  đƣợc  quá  20  ngƣời.  Đây  là  đại  sƣ  Ấn  Quang  nói,  Văn 

Sao  nói  rất  nhiều,  chúng  tôi  đều  in  ra  phát  cho  mọi  ngƣời  xem.  Đạo  tràng 

Tập 576  705 



không đƣợc quá 20 ngƣời, dễ dàng duy trì, sinh hoạt đơn giản. Hai ba ngƣời hộ 

pháp quý vị cũng thấy an tâm, không cần cầu ngƣời khác. Đạo tràng lớn, chi 

tiêu nhiều, phải nghĩ cách để lôi kéo tín đồ, đâu còn đạo tâm nữa? Nên tôi nói 

đại sƣ Ấn Quang nói lời này, là nhằm vào thời đại chúng ta. Chúng ta cần phải 

tuân thủ, đạo tràng nhỏ dễ duy trì, tâm luôn định, nhƣ vậy mới thành tựu đƣợc. 

Đặc biệt là thời kỳ mạt pháp, nhân tâm không thanh tịnh, ô nhiễm nghiêm 

trọng, tâm trôi nổi. Ngƣời đông tâm không dễ đƣợc thanh tịnh, nên ngƣời càng 

ít càng tốt. Cần phải phù hợp chính sách của quốc gia, pháp lệnh quy chế của 

quốc  gia,  nhƣ vậy  là  đúng.  Chắc  chắn  không  đƣợc  làm  điều  phạm  pháp,  làm 

việc  phạm  pháp,  không  phải  quốc  gia  xử  phạt  quý  vị,  mà  có  lỗi  với  Phật  Bồ 

Tát,  phản  bội  sƣ  đạo.  Tội  phản  bội  sƣ  đạo  là  địa  ngục  A  tỳ,  nên  nhất  định 

không  đƣợc  làm.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  một  mục  tiêu,  một  phƣơng  hƣớng. 

Thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đây là chính xác. 

“Cầu ngƣời nhƣ thế”, tức chứng vô thƣợng bồ đề, A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tam Bồ Đề. Trong Kinh Viên Giáo đã nói ra những điều kiện cơ bản của thiện 

tri  thức,  chúng  ta  chọn  thầy  đã  có  tiêu  chuẩn.  Ở  trên  dẫn  chứng  đều  là  kinh 

văn, bên dƣới Hoàng Niệm Tổ giải thích đơn giản cho chúng ta. 

“Kinh này dạy rằng”, kinh này là Kinh Viên Giác, trong Kinh Viên Giác 

dạy rằng: “Muốn cầu thiện tri thức, đầu tiên cần phải cầu ngƣời đầy đủ chánh 

tri kiến”, chánh tri chánh kiến. “Thế nào gọi là chánh kiến?”, chánh kiến là gì? 

Viên Giác Đại Sớ nói_Đại Sớ là chú giải của pháp sƣ Tông Mật, tổ sƣ đời thứ 

năm của Tông Hoa Nghiêm, đại sƣ Tông Mật. Ngài có ba loại chú giải Kinh 

Viên Giác: Viên Giác Kinh Đại Sớ, Lƣợc Sớ, còn một loại nữa, ngài trƣớc tác 

ba  loại.  Trong  Đại  Sớ  nói:  “Thiện  đạt  giác  tánh,  không  do  tu  mà  đƣợc,  chọn 

lựa không nghi, gọi là chánh tri kiến”. Thiện đạt giác tánh, chúng ta xem chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ: “Giác tánh tức tánh giác diệu minh”. Chân tâm vốn 

là giác ngộ, vốn là trí tuệ. Trí tuệ chân thật vô lƣợng, nó không phải bên ngoài 

vào, trong tự tánh ta vốn có. 

“Thiện  có  thể  thông  đạt”,  thiện  nhƣ  thế  nào?  Chỉ  cần  ta  không  khởi  tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, trí tuệ trong tự tánh sẽ 

hiển lộ, đây gọi là thiện đạt. Buông bỏ là đƣợc, mọi ngƣời đều có, không có gì 

hy hữu. Trí tuệ của hạng ngƣời nào? Trí tuệ của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Cho nên 

Đức  Phật  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Thích  Ca  là  Phật,  Di  Đà  là 

Phật,  quý  vị  cũng là  Phật,  họ  cũng  là  Phật,  mọi  ngƣời  đều  là  Phật.  Trí  tuệ  là 

bình đẳng, đức năng là bình đẳng, tƣớng hảo là bình đẳng, không có gì không 

706  Tập 576 



bình đẳng. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp đều từ trong tự tánh hiển lộ ra, làm sao 

nó không bình đẳng đƣợc. Chỉ sợ ta trƣớc tƣớng. 

Cho nên nếu tôi viết chữ mà đề tên mình lên, nhƣ vậy là tôi trƣớc tƣớng. 

Những đại thiện tri thức này dạy tôi đừng nên trƣớc tƣớng, tôi cám ơn họ đã 

nhắc nhở tôi. Thật vậy, đừng nên trƣớc tƣớng. 

Quý vị xem sau lƣng tôi, ba tƣợng Hoa Nghiêm Tam Thánh, tôi vô cùng 

khâm phục. Quý vị xem kỷ ba bức vẽ này, là ngƣời nhà Đƣờng vẽ. Không có 

đề tên, cũng không có ngày tháng năm, chỉ là vẽ tƣợng Phật, rất sạch sẽ, không 

có chữ nào, đến tên cũng không lƣu lại. Đây gọi là gì? Tâm thật sự không trú 

tƣớng.  Bây  giờ  vẽ  bức  tƣợng,  viết  tên  mình  vào,  còn  đóng  dấu  và  ghi  ngày 

tháng năm vào. Cảnh giới đó không giống với nhà họa sĩ này, nhà họa sĩ này 

chắc chắn học Phật, là đệ tử nhà Phật. Nên sự nhắc nhở này chúng ta phải coi 

trọng,  tâm  không  trú  tƣớng,  hoàn  toàn  giống  nhƣ  trong  kinh  nói.  Chúng  ta 

ngày  ngày  đọc  kinh  này,  nhƣng  không  chú  ý,  ngƣời  ta  đánh  vào  đầu  ta  một 

gậy, khiến ta tỉnh ngộ. Đây là đại thiện tri thức, không phải ngƣời bình thƣờng. 

“Thiện có thể thông đạt tánh giác vốn có, nên gọi là thiện đạt giác tánh. Tự 

tánh  vốn  có,  không  phải  bên  ngoài  vào,  không  phải  do  tu  mà  đƣợc”.  Đại  sƣ 

Huệ Năng khai ngộ thƣờng nói với chúng ta, ngƣời khác khen ngợi ngại: Ngài 

là ngƣời đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Ngài nói với họ, vấn đề này bản 

thân quý vị đều có, không phải do tu mà có, từ đâu mà có? Buông bỏ là nó hiện 

tiền,  quý  vị  tu  đƣợc  là  ba  phần,  năm  phần.  Lên  cao  hơn  nữa  không  phải  tu 

đƣợc, trí tuệ đức tƣớng cứu cánh viên mãn, là bản thân ta vốn có.       Chỉ cần 

buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là đƣợc. Buông bỏ chấp 

trƣớc, chính là buông bỏ kiến tƣ phiền não, liền chứng đƣợc A la hán. Buông 

bỏ phân biệt, không còn phân biệt, quý vị sẽ thành Bồ Tát. Buông bỏ khởi tâm 

động niệm, quý vị sẽ thành Phật. Đều ở chỗ phân biệt, không có gì khác. Đạo 

lý  này  trong  kinh  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  ngày  ngày  nghiên  cứu 

kinh điển, mê trên văn tự, không thật lãnh hội đƣợc ý nghĩa. Bởi thế khi ngƣời 

khác nhắc nhở chúng ta, chúng ta phải cám ơn. Đó không phải phàm phu, đó là 

Phật Bồ Tát thị hiện, khiến cảnh giới chúng ta nâng cao lên. Sự nâng cao này 

lợi  ích  rất  lớn.  Thật  sự  đạt  đến  tâm  không  trú  tƣớng, vãng  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc, là cõi thật báo trang nghiêm, quả là nâng cao quá lớn. Đến thế giới Cực 

Lạc, hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh, đây là địa vị gì? Địa vị trên thất địa của 

viên giáo trong Kinh Hoa Nghiêm.  Nên chúng ta  ở thế giới này tu hành, còn 

thù thắng hơn so với thế giới Cực Lạc. Ở đây là lên  nhanh xuống nhanh, thế 

giới Cực Lạc rất bình thản, có tiến không thoái, nhất định viên mãn trong đời 

Tập 576  707 



này. Đây là điểm vô cùng thù thắng của thế giới Cực Lạc. Ở trƣớc chúng ta 

đều đã học. 

“Do đó đúng là hành không đến nơi”, hành không đến nơi chính là trong 

Phật pháp thƣờng nói: “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, quý vị không 

cách nào nói đƣợc, cũng không thể nghĩ đƣợc, nghĩ là sai, nghĩ là vọng tƣởng, 

nói là vô dụng. Quý vị không nghĩ không nói, cảnh giới này liền hiện tiền. Bản 

thân  quý  vị  rõ  ràng,  ngƣời  cùng  một  cảnh  giới  với  quý  vị  rõ  ràng.  Chƣa  đến 

cảnh giới nhƣ quý vị, họ không biết đƣợc, đến cảnh giới của quý vị, cao hơn 

quý vị đều rõ ràng, đây gọi là thật chứng. 

Bên  dƣới:  “Chọn  lựa,  thiện  có  thể  phân  biệt  các  pháp  tƣớng”,  chọn  lựa 

không phải vì bản thân, vì sao vậy? Bản thân không có lựa chọn. “Không, vô 

tƣớng, vô nguyện”, trong đại tam không tam muội làm gì có chọn lựa! Ở đây 

vì  sao  lại  nói  chọn  lựa?  Vì  tất  cả  chúng  sanh  mê  mà  không  ngộ,  quý  vị  phải 

hƣớng dẫn họ. Quý vị phải xem trình độ của họ, phải dùng rất nhiều phƣơng 

pháp, từ từ nâng cao họ lên. 

Đức Thế Tôn có chọn lựa chăng? Có, lựa chọn những gì? Đầu tiên nói A 

hàm 12 năm, nói tiểu pháp, tám năm tiếp theo nói Phƣơng đẳng. 20 năm này 

đặt vững nền móng, và 22 năm tiếp theo giảng Bát Nhã, 8 năm cuối cùng giảng 

Pháp Hoa, đây chính là chọn lựa. Là vì sao? Vì giáo hóa chúng sanh. Quý vị 

phải biết phân biệt pháp tƣớng của các pháp, mới có thể dạy ngƣời khác. 

“Vô  nghi,  đối  với  đệ  nhất  nghĩa  mà  bất  động”,  đệ  nhất  nghĩa  đế  chính  là 

tâm  không  trú  tƣớng.  Đại  Sớ  nói:  “Nói  tâm  không  trú  tƣớng,  lìa  cảnh  giới 

phiền não phàm phu, nếu có ít pháp làm tình chấp, đều gọi là trú tƣớng. Cho 

đến  bồ  đề  niết  bàn,  còn  không  thủ  trƣớc,  huống  gì  thế  gian  cảnh  giới  mộng 

huyễn? Bởi vậy không nên trú sắc thanh hƣơng vị xúc pháp sanh tâm, ƣng vô 

sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  nhờ  câu  này  mà  khai  ngộ.  Tâm 

không trú tƣớng, nên hạ công phu ở đâu? Ở sắc thanh hƣơng vị xúc pháp, lục 

căn đối với cảnh giới lục trần không khởi tâm, không động niệm. Đây gọi là 

tâm không trú tƣớng, đây chính là ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm. Ƣng vô sở 

trụ chính là tâm không trú tƣớng, nhi sanh kỳ tâm chính là vì chúng sanh lựa 

chọn pháp  môn.  Chúng  sanh  muốn  quay  đầu,  muốn  học  Phật,  bắt  đầu  học  từ 

đâu? Quý vị phải nói với họ, học tiểu thừa trƣớc, sau mới học đại thừa; học 

làm  ngƣời  trƣớc,  mới  học  thành  Phật.  Chƣa  làm  đƣợc  ngƣời  tốt,  sao  có  thể 

thành Phật? 

Những vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc từ vô lƣợng kiếp đến nay, cho đến 

những tập khí, đều phải đoạn tận nó, đều phải buông bỏ nó. Trong tâm không 

708  Tập 576 



có tham sân si mạn nghi, thân quý vị chắc chắn không tạo sát đạo dâm vọng, 

tuyệt đối không tạo những ác nghiệp này. Tâm có tham sân si mạn nghi, mới 

tạo  ác  nghiệp,  mới  có  đố  kỵ,  ngạo mạn,  kết  duyên  bất  thiện  với  tất  cả  chúng 

sanh. 

“Đƣợc vô trú tâm, tức khế viên giác”. Chỉ cần vô trú, bên dƣới là gì? Đại 

giác  viên  mãn,  quý  vị  có  thể  đạt  đƣợc.  Nếu  tâm  trú  tƣớng,  không  đạt  đƣợc. 

Nếu con ngƣời không biết cám ơn, thì chẳng những pháp xuất thế gian không 

có phần, mà pháp thế gian cũng không có phần. 

Chúng  ta  thấy  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  ngƣời  Nhật  bản  làm  thí  nghiệm 

nƣớc. Ông phát hiện đồ án do thí nghiệm nƣớc phản ứng ra, đẹp nhất là yêu 

thƣơng và cảm ân. Phản ứng của ý niệm này, là vô cùng đẹp. Nên ông hỏi tôi, 

đây phải chăng là nòng cốt của vũ trụ? Tôi nói không sai, thật sự là nòng cốt 

của vũ trụ. Con ngƣời không thể không cảm ân, cảm ân cha mẹ, cảm ân Phật 

Bồ  Tát,  cám  ơn  quốc  gia,  cảm  ân  tất  cả  chúng  sanh.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta, 

niệm niệm không quên: “trên đền bốn ơn nặng”, ân đức này quan trọng hơn bất 

cứ điều gì. Điều sau cùng là tất cả chúng sanh đều có ân với ta. 

Chúng ta sống trong thế giới biết ơn, quý vị nói an vui biết bao. Không có 

oán  hận,  không  có  đối  lập,  không  có  oán  thân  trai  chủ,  không  có,  đều  là  ân 

nhân. Bao gồm cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, là nhất thể với ta, niệm niệm cảm 

ân. Quý vị thấu triệt đạo lý này, tâm cảm ân liền sanh khởi. 

“Không trƣớc cảnh giới Thanh văn Duyên giác, nhƣ Xƣng Tán Đại  Thừa 

Kinh nói: thà ở trong địa ngục 100 ngàn kiếp, cũng không phát tâm nhị thừa”. 

Hàng  nhị  thừa  là  gì?  Tự  lợi,  không  chủ  động  lợi  tha.  Thà  đọa  địa  ngục  100 

kiếp, tôi cũng không học nhị thừa. 

Từ tuy hiện trần lao, cho đến các câu nhập bất luật nghi, nhƣ trong Đại Sớ 

nói: Ngƣời có kiến giải sai lầm tuy không có hành vi sai trai, không chịu nỗi 

chúng sanh ở trong này”. Đây là chọn lựa thiện tri thức, tri kiến đệ nhất, hành 

vi  của  họ  vẫn  là  thứ  hai.  Quan  trọng  nhất  là  họ  chánh  tri  chánh  kiến,  đây  là 

thầy  giáo  giỏi.  “Tuy  hành  vi  sai  trái  mà  không  phá  kiến,  phƣớc  báo  quả  thật 

vƣợt qua nhân thiên”, quả đúng là phƣớc điền thù thắng. 

Đại  sƣ  Thiên  Thai  thƣờng  nói_Đại  sƣ  Trí  giả  nói:  “có  thể  nói  không  thể 

hành”,  những  gì  ngài  nói  không  hề  sai,  tƣơng  ƣng  với  trong  kinh  điển  nói, 

tƣơng ƣng với chƣ vị tổ sƣ nói, họ không làm đƣợc, “là thầy của đất nƣớc”, 

ngƣời này có thể làm quốc sƣ, vì sao vậy? Họ nói không sai, không có gì khác 

với thánh hiền và Phật Bồ Tát nói, có thể làm quốc sƣ. Nếu “có thể nói lại có 

thể hành, là báu của quốc gia”, đây là báu cấp quốc gia. Họ có thể nói đƣợc, 

Tập 576  709 



nhƣng không làm đƣợc, nếu quý vị làm theo lời họ, đƣợc ƣu điểm, đƣợc lợi 

ích, họ làm đƣợc hay không không quan trọng. 

Từ đó cho thấy, chân thiện tri thức quan trọng nhất là chánh tri chánh kiến. 

Họ có một chút khiếm điểm, có một chút tập khí, điều này không sao, không 

ảnh hƣởng gì. Văn nhân đích thực có tập khí này, không chú trọng bên ngoài, 

rất  tùy  tiện.  Không  quá  câu  thúc  lễ  tiết,  họ  là  gì?  Họ  tự  do  đã  quen,  nhƣng 

những gì họ nói rất hay, là thật, đây là quốc sƣ. Họ lại có thể thật sự làm đƣợc, 

đó  chính  là  quốc  bảo.  Đại  sƣ  Trí  Giả  nói  với  chúng  ta  nhƣ  vậy.  Không  tìm 

đƣợc quốc bảo, tìm đƣợc quốc sƣ cũng không tệ. Họ không làm đƣợc, chúng ta 

nổ lực làm, làm đƣợc sẽ vƣợt qua họ. Đây chính là trong dạy học nói: “thanh 

xuất ƣ lam”, học sinh hơn thầy, hơn thầy là gì? Thầy không làm đƣợc, nhƣng 

học  sinh  làm  đƣợc,  nhƣ  vậy  là  vƣợt  qua  thầy.  Vƣợt  qua  thầy,  thầy  hoan  hỷ, 

thầy không có tâm đố kỵ, thầy chỉ mong sao mỗi học sinh đều hơn họ. Vì sao 

vậy?  Nếp  sống  mới  có  thể  đoan  chánh,  trong  xã  hội  nhiều  ngƣời  tốt,  nhiều 

ngƣời thực hành. Nhƣ vậy xã hội sẽ tiến bộ, xã hội hòa bình, xã hội này mới có 

nền trị an lâu dài. Nếu học sinh đều không nhƣ thầy, thầy sẽ rơi nƣớc mắt, vì 

sao vậy? Đời sau không nhƣ đời trƣớc, sẽ đi đến diệt vong. Đời sau tốt hơn đời 

trƣớc, nhƣ vậy là đi đến hƣng thịnh. Tâm ngƣời làm thầy, tâm ngƣời làm cha 

mẹ, đều hy vọng hậu nhân vƣợt qua mình, đây là chân thiện tri thức. Nếu đời 

sau không bằng mình, đây không phải là thiện tri thức. Đời sau không giống ta, 

đời sau nữa lại không bằng đời này, nhƣ vậy sẽ diệt, quả là đáng sợ. 

Ngày xƣa ngƣời làm quan đội mũ, quý vị thấy diễn kịch trên sân khấu, đó 

là thật, không phải giả. Ngày xƣa làm quan đội mũ, gọi là mũ tấn hiền, ở sau 

cao, ở trƣớc thấp, giống nhƣ bậc cấp đi lên vậy. Ở trƣớc là mình, ở sau là đời 

sau,  hậu  nhân,  hy  vọng  đời  đời  sau  cao  hơn  mình.  Mũ  đội  trên  đầu,  khiến 

chúng  ta  không  bao  giờ  quên.  Gắng tâm  vun  bồi  cho đời  sau,  hậu  nhân  vƣợt 

qua mình, quốc gia mới có tiền đồ, mới có hy vọng. Nếu tôi là cao nhất, đều 

không bằng tôi, vậy là xong, quả đúng là bi ai. Không thể không hiểu đạo lý 

này. 

“Đại Luận lại nói”, Đại Luận là Đại Trí Độ Luận, “đối với chƣ sƣ tôn, nhƣ 

Thế  Tôn  nghĩ,  nếu  có  thể  khai  thích thâm  nghĩa,  giải  tán  nghi kết,  tức  sẽ  hết 

lòng kính trọng, không nhớ những điều ác”. Thật sự cầu thiện tri thức là tâm 

thái này. 

Chúng  ta  từng  gặp,  trƣớc  đây  tôi  cầu  học  ở  Đài  Loan,  thầy  tôi  là  ông 

Phƣơng Đông Mỹ. Có ngƣời phê bình nói, thầy không đáng một đồng, những 

ngƣời nào? Ngƣời ở quê, ngƣời ở quê Đồng Thành. Họ biết, từ nhỏ thấy thầy 

710  Tập 576 



lớn lên, phê bình thầy. Nếu tôi tin lời họ, không phải là xong rồi sao! Tôi nói 

quý vị phê bình, nhƣng đâu có thấy, chỉ là nghe ngƣời khác nói. Bây giờ tôi và 

thầy Phƣơng một tuần gặp một lần, tôi tận mắt chứng kiến thầy. Tôi theo đại 

sƣ Chƣơng Gia, phê bình cũng rất nhiều, nói: đại sƣ Chƣơng Gia là hòa thƣợng 

chính trị, ông hiểu đƣợc gì? Sao lại học theo ông ấy? Khi theo thầy Lý, ngƣời 

xuất gia nói đó là tứ bảo, không nhƣ pháp. Nếu nghe theo những ngƣời này, thì 

tôi từ lâu đã chẳng học đƣợc gì. 

Bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, là cƣ sĩ Lý Bính Nam đƣa cho tôi, đƣa cho tôi 

bản chú bên lề. Tôi giảng bản này khắp nơi ở hải ngoại, Đài Loan có phản đối, 

ở Trung quốc phản đối càng nhiều. Có ngƣời nói với tôi: áp lực rất lớn, thầy có 

cần giảng bản này chăng? Thôi giảng bản khác đi! Tôi nói không đƣợc, nếu tôi 

không kiên trì, một câu nói của ngƣời khác sẽ đƣa tôi đến chỗ chết, không có 

cơ hội đứng lên: Pháp sƣ Tịnh Không phản bội sƣ đạo, tội danh này rất nặng! 

Bất luận họ phản đối nhƣ thế nào tôi vẫn kiên trì, tôi tuyệt đối không phản sƣ, 

tôi  tuyệt  đối  không  phản đạo.    Quý vị  phê  bình  thì  mặc  quý  vị,  tôi  không  để 

trong  lòng,  cũng  không  nghe  không  hỏi.  Tôi  ngày  ngày  giảng  bộ  kinh  này, 

ngày  ngày  học  bộ  kinh  này,  tôi  nhờ  vậy  là  đƣợc  lợi  ích.  Quý  vị  không  đạt 

đƣợc, nên không biết. Bất luận quý vị dùng lý do gì để phản đối, kinh này là 

thầy cho tôi, tôi tin tƣởng thầy. Tôi mãi  mãi cảm ân thầy, nhớ đến thầy. Mãi 

đến khi đất nƣớc Trung quốc, khẳng định bộ kinh này, mới không có ai nói gì. 

Tôi thấy cục  Tôn giáo quốc gia ấn tống Tịnh Độ  Ngũ Kinh, Kinh Vô Lƣợng 

Thọ chính là bản hội tập của Hạ Liên Cƣ. Quốc gia đã thừa nhận, nhà nƣớc có 

trí tuệ, nhà nƣớc thông minh. 

Không những chúng ta phải kiên trì hoằng dƣơng bản kinh này, vì sao vậy? 

Bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, mƣời năm công phu. Chú giải của Hoàng Niệm tổ 

sáu năm công phu, mang một thân bệnh. Tôi chƣa từng gặp Hạ Liên Cƣ, còn 

Hoàng  Niệm  Tổ  là  bạn  tốt,  ông  lớn  hơn  tôi  mƣời  tuổi,  rất  coi  trọng  tôi.  Khổ 

tâm của hai ngƣời này, nếu không có ai hoằng dƣơng, sẽ bị mai một, không ai 

biết đến, đáng tiếc biết bao. 

Tôi không nhận lời dặn dò của thầy Lý, nhƣng tôi thấy hai ngƣời này, đã 

hạ  công  phu  rất  nhiều  đối  với  bộ  kinh  này.  Nếu  không  tuyên  dƣơng,  phát 

dƣơng quang đại làm sao xứng đáng với họ? Bộ kinh này, chú giải này, đối với 

chúng sanh 9000 năm thời mạt pháp mà nói, thì quan trong hơn bất kỳ điều gì. 

Nên  tôi  thà  ngừng  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  toàn  tâm  toàn  lực  hoằng  dƣơng 

bản  này.  Những  năm  còn  lại,  mỗi  năm  giảng  một  bộ.  Giảng  một  bộ,  cần 

khoảng  1200  tiếng,  lợi  ích  chân  thật.  Lợi  ích  chân  thật  nhất  tôi  đã  đạt  đƣợc, 

Tập 576  711 



niềm tin của tôi chắc chắn đƣợc sanh thế giới Cực Lạc. Cả hai ngƣời họ đều 

vãng sanh, ngày nay giao việc này cho tôi, tôi nhất định đƣợc vãng sanh, tôi có 

niềm tin với điều này, đây là lợi ích chân thật. 

Bởi thế cầu học, tu đạo tâm thái quan trọng nhất chính là đối với thầy. “Đối 

với chƣ sƣ”, đối với thầy, “nhƣ Thế Tôn vậy”. Chúng ta phải coi thầy nhƣ Phật 

hiện tại, hóa thân của Phật Thích Ca, hóa thân của Phật Di Đà, chúng ta thật sự 

đƣợc  lợi  ích.  Nếu  chúng  ta  xem  họ  nhƣ  ngƣời  bình  thƣờng,  học  giả  bình 

thƣờng. Không có tâm cung kính, thậm chí còn phê phán, nhƣ vậy chúng ta sẽ 

có tội, ta làm sao học đƣợc gì? Tôi còn nghe đƣợc một vài đồng học nói, một 

số ngƣời xuất gia bên cạnh tôi, nghe tôi giảng kinh, khi họ nghe tâm lơ là, khi 

nghe xong hỏi nói: Sƣ phụ đang nói cho ngƣời khác nghe, không phải nói cho 

chúng ta. Quý vị nghĩ xem tôi có biết chăng? Tôi biết từ lâu. Hiện nay là dân 

chủ,  tự  do,  khai  phóng.  Cha  mẹ  không  thể  quản  con  cái,  thầy  cô  không  thể 

quản  lý  học  sinh.  Thời  đại  này  khởi  xƣớng  nhân  quyền,  nếu  quản  giáo  nó 

nghiêm  ngặt,  xâm  phạm  nhân  quyền  của  con  cái; nếu quản  học  sinh,  cũng  là 

xâm  phạm  nhân  quyền  của  chúng,  chắc  chắn  không  cho  phép.  Nên  hiện  nay 

gia đình, chúng ta thấy rất nhiều bậc cha mẹ, gặp tôi đều tố khổ, con cái không 

ngoan. Rất nhiều thầy giáo tố khổ với tôi, học sinh rất khó dạy. Tôi dùng Phật 

pháp khuyên họ: “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, quý vị không tùy 

thuận sao đƣợc? 

Ngày  nay  quý  vị  học  đại  học  sƣ  phạm,  đến  trƣờng  dạy  học,  chỉ  có  hằng 

thuận. Nếu cảm thấy lƣơng tâm bất an, từ chức, không dạy nữa. Bởi thế có rất 

nhiều  trƣờng  mời  tôi,  tôi  không  nhận,  vì  sao  vậy?  Tôi  không  dạy  đƣợc,  học 

sinh không nghe lời, chi bằng tự mình đóng cửa thật thà niệm Phật. Tụng kinh 

niệm  Phật,  cuộc  sống  này  tự  tại  biết  bao,  chắc  chắn  vãng  sanh  Tịnh  độ.  Khi 

nào thế giới này cần, nghĩa là mọi ngƣời cần đến Phật pháp, cần đến giáo huấn 

của thánh hiền, chúng ta sẽ đến.      Khi nào họ có ý niệm này, chúng ta sẽ trở 

lại,  gọi  là  thừa  nguyện  tái  sanh,  không  gấp  gì  ngay  trong  đời  này.  Khi  họ 

không thích chúng ta sẽ ra đi, họ thích tôi sẽ trở lại. Ở nhân gian này cũng nhƣ 

vậy, họ không thích, chúng ta lập tức ra đi, thích sẽ trở lại. Ở đâu thích thì đến 

đó, rất tự tại, ngày ngày hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. 

Đây là Đức Phật dạy chúng ta, đây là hƣởng thụ cao nhất của việc học Phật. 

Tất cả pháp thế xuất thế gian đều buông bỏ hết, nhất môn thâm nhập, trƣờng 

thời huân tu. Một con đƣờng, thế giới tây phƣơng Cực Lạc; một mục tiêu, thân 

cận Phật A Di Đà. Ngoài ra không phải là sở cầu của ta, cũng không phải là hy 

vọng của chúng ta. 

712  Tập 576 



Phải  nghe  lời.  Tôi  thân  cận  thầy  có  thể  đạt  đƣợc  một  ít  lợi  ích,  ngày  nay 

nghĩ lại có liên quan đến tâm thái. Tôi nghe giảng, từng chữ từng câu là thầy 

nói với tôi, tôi không cho rằng thầy nói với ngƣời khác, thầy đang nói với tôi. 

Tôi theo thầy Phƣơng, thật vậy, học sinh chỉ có mình tôi, thầy không nói với 

tôi  vậy  nói  với  ai?  Tôi  học  với  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  ba  năm,  học  trò  cũng  là 

mình  tôi.  Chúng  tôi  mỗi  tuần  gặp  một  lần,  học  một  tiết.  Chỉ  có  học  với  thầy 

Lý, thầy có mở một lớp, trong lớp có hơn 20 ngƣời. Tuy bạn học cùng một lớp, 

nhƣng khi tôi lên lớp, mỗi câu mỗi chữ thầy đều nói với tôi. Tôi đều tiếp thu 

tất cả, không hề nghĩ là nói với ngƣời khác, xƣa nay không có quan niệm này. 

Có một số học sinh, sao lại có quan niệm này? Nói với ngƣời khác, không phải 

nói với tôi, quan niệm này rất hy hữu. Nếu tôi không tận mắt chứng kiến, tận 

tai nghe đƣợc, quý vị nói với tôi tôi cũng không tin. Hiện nay đúng vậy, nhƣ 

thầy  Phƣơng  nói:  Thầy  không  ra  thầy,  trò  không  ra  trò.  Nếu  dạy  học  bị  phá 

sản, thế giới rất đáng thƣơng, đó chính là những gì nhà dự ngôn nói: Đến ngày 

tận thế. Vì sao vậy? Dạy học không còn. 

“Nếu có thể hiểu rõ thâm nghĩa”, trong kinh Phật ý nghĩa thâm sâu, có thể 

nói rõ ràng minh bạch. “Giải tán nghi kết”, chúng ta hoài nghi. Kết là chúng ta 

không thể lƣu thông, là nơi không thông qua đƣợc. Nếu mở đƣợc, chúng ta thật 

sự đƣợc thọ dụng. “Tâm hoàn toàn thành kính, không nhớ các điều ác”, tuy họ 

có sai lầm, nhƣng không nên nghĩ đến nó. Đây là chúng ta thƣờng nói, thƣờng 

khuyến khích mọi ngƣời: Mỗi ngƣời chúng ta đều có lƣơng tâm. Nên nhớ, tâm 

ta là lƣơng tâm, vô cùng lƣơng thiện, nếu ta đem lƣơng tâm của mình, đi thu 

thập  rác  rƣỡi  của  ngƣời  khác,  tội  nghiệp  của  ngƣời  khác  để  vào  trong  tâm 

mình, nhƣ vậy là sai. Lƣơng tâm ta biến thành thùng rác của những ngƣời tạo 

ác  nghiệp.  Quý  vị  là  ngƣời  thông  minh  ƣ?  Ngƣời  thông  minh  sao  lại  đem 

lƣơng  tâm  của  mình  để  đựng  rác  rƣỡi  của  ngƣời  khác.  Chúng  ta  phải  đem 

lƣơng  tâm  của  mình  chứa  đựng  giáo  huấn  của  thánh  hiền  nhân,  chứa  đựng 

ngôn ngữ hành vi thiện của tất cả ngƣời thiện, mới có thể giúp chúng ta nâng 

cao,  mới  có  thể  giúp  chúng  ta  thành  tựu.  Nên  chúng  ta  phải  tận  tâm  đối  với 

những ngƣời này, phải yêu thƣơng học tập họ. Họ có tập khí khuyết điểm gì, 

có khi là đại quyền thị hiện, phàm phu nhìn không hiểu. Họ ở đó hóa độ chúng 

sanh, ngƣời căn tánh khác nhau dùng phƣơng pháp khác nhau. 

Điều sau cùng trong Tứ nhiếp pháp gọi là đồng sự. Điều này thông thƣờng 

khi chúng ta nói, đều có một chút cấm kỵ, không giám nói rõ. Nói rõ sợ ngƣời 

khác nghe sai, hiểu sai ý nghĩa. Nên tôi nói đến đồng sự, tôi đều nói chúng ta 

và Phật đồng sự, và Bồ tát đồng sự, tôi không dám nói đồng sự với thế nhân. 

Tập 576  713 



Đồng sự với thế nhân, ngƣời này thích nhảy, quý vị ngày ngày đi nhảy với họ. 

Ngƣời đó thích đánh mạt chƣợc, quý vị ngày ngày đi đánh với họ, đó gọi là 

đồng sự, phải nhƣ vậy chăng? Đúng nhƣ vậy, Bồ Tát có thể làm. Vì sao vậy? 

Vì họ muốn độ những ngƣời đó, quý vị không ở với họ, làm sao độ đƣợc họ? 

Họ nhảy rất giỏi, mọi ngƣời đều hâm mộ, quý vị học từ đâu vậy? Học từ Phật 

A Di Đà, từ Phật A Di Đà? Đúng vậy, vũ đài lớn ở thế giới Cực Lạc, đƣa họ 

đến  cửa  Phật  nhƣ  vậy,  đây  gọi  là  chân  thiện  tri  thức.  Đánh  Mạt  Chƣợc  đều 

thắng tiền, không hề thua, quý vị học từ đâu vậy? Tôi học từ Phật A Di Đà, có 

trí  tuệ!  Bởi  vậy  họ  có  thể  từ  phƣơng  diện  này,  đƣa  ngƣời  khác  đi  vào  chánh 

đạo.  Đây  là  điều  sau  cùng  trong  Tứ  nhiếp  pháp,  quá  cao  siêu!  Nếu  quý  vị 

không có bản lãnh này để học, nhƣ vậy quý vị, không phải là quý vị dẫn họ, 

mà bị ngƣời ta dẫn chạy. Thật sự có bản lĩnh thì đƣợc, là điều sau cùng trong 

Tứ  nhiếp  pháp.  Đó  là  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  độ  những  chúng  sanh  làm  ác,  dùng 

phƣơng pháp phi thƣờng này. 

Nên nói là chúng ta nhìn thấy họ làm ác, có thể họ đang ở trong đó chính là 

muốn  hóa  độ  chúng  sanh,  họ  đã  áp  dụng  thủ  đoạn  phi  thƣờng  này.  Bởi  thế 

chúng ta không đƣợc cho rằng họ là ác, vì chúng ta nghĩ điều ác của họ sẽ làm 

khởi dậy ý niệm ác của chúng ta, đây là sai lầm tuyệt đối. Vĩnh viễn không nên 

nhớ  chuyện  ác  của  bất  kỳ  ai,  duy  trì  sự  thuần  tịnh  thuần  thiện  của  bản  thân. 

Không  thấy  lời  ác,  không  nghe  lời  ác,  tuyệt  đối  không  để  trong  lòng.  Tâm 

chúng  ta  mới  an  vui,  mới  tự  tại.  Thuần  tịnh  thuần  thiện,  không  có  ác  niệm, 

không có ấn tƣợng ác ở trong đó. 

“Nếu lấy túi xấu xí đựng của báu, không đƣợc thấy túi xấu mà không lấy 

của báu này”. Túi là cái bao, cái lồng, trong đó là gì? Đựng của báu, nhƣng cái 

túi này rất cũ kỹ, xấu xa, nhƣng trong đó đựng vật báu vô giá. Túi xấu xa này 

là  gì?  Ngƣời  thầy  này  hình  nhƣ  có  chút  phá  giới,  hoặc  là  hành  vi  không  tốt 

lắm. Quý vị thấy vậy, nên không học theo họ là sai, ngƣời ta đầy bụng học vấn, 

chánh tri chánh kiến. Quý vị thấy một chút, cảm thấy không vừa ý, nên không 

học, ai chịu thiệt? Bản thân mình chịu thiệt lớn. 

Đến Đức Thế Tôn, đến Khổng Tử đều có ngƣời phê bình.Chúng ta thân 

cận những thiện tri thức này, không thể sánh với Thế Tôn, không thể sánh với 

Khổng  Tử.  Không  Tử  và  Phật  đều  có  ngƣời  phê  bình họ,  đều  có  ngƣời  phản 

đối họ, đều có ngƣời mắng họ. Những vị thầy này của chúng ta bị ngƣời phê 

bình,  bị  ngƣời  hủy  nhục,  chúng  ta  chịu  rồi  thì  thôi.  Giải  thích  đƣợc  thì  giải 

thích,  không  giải  thích  đƣợc  thì  gật  đầu:  Quý  vị  nói  đều  đúng,  nhƣ  tôi  vẫn 

muốn thân cận, tôi vẫn theo họ học. Tôi tuyệt đối không thể vì quý vị phê bình, 

714  Tập 576 



mà  tôi  không  học  tập,  vậy  tôi  đến  đâu  để  học?  Những  ngƣời  phê  bình  này, 

không  thể  sánh  bằng  thầy.  Nên  bản  thân  phải  có  trí  tuệ,  phải  có  lựa  chọn. 

Không thể vì ngƣời khác nói lỗi lầm của thầy, chúng ta không học với họ, thiệt 

thòi này quá lớn, đây mới gọi là sai lầm lớn. 

“Lại  nhƣ  đi  trên  đƣờng  nguy  hiểm  trong  đêm”,  hiểm  đạo  là  con  đƣờng 

nhỏ nguy hiểm. “Ngƣời xấu cầm đèn”, ngƣời này không phải ngƣời tốt, hoặc 

là ngƣời vô tri. Ngƣời không hiểu lễ tiết, ngƣời chƣa tiếp thu giáo dục. Họ cầm 

bó đuốc đi trƣớc, họ soi đƣờng cho quý vị. Vì ngƣời này không có tri thức, quí 

vị  không  muốn  ngọn  đèn  này  soi,  quí  vị  đi  đƣờng  sẽ  lọt  xuống  hố,  quý  vị 

không  thể  trách  ngƣời  ta.  Những  trƣờng  hợp  này  đều  nói  với  chúng  ta,  nên 

nhớ:  con  ngƣời  không  phải  thánh  hiền,  làm  sao  có  thể  không  có  sai  lầm, 

Khổng tử đã nói nhƣ vậy. 

Ai không có sai lầm? Quí vị ở cõi đời này tìm một ngƣời không phạm sai 

lầm, chắc chắn không tìm thấy. Ngƣời có sai lầm họ cũng có lƣơng tâm. Tìm 

một ngƣời hoàn toàn ác,  một ngƣời suốt đời không có ý niệm tốt nào, không 

làm một việc tốt nào, cũng không tìm thấy. Do đó chúng ta quan sát thiện tri 

thức, cần hay không cần đối với thiện tri thức trong lòng đều đã biết. Bản thân 

tự cảm nhận là đúng, ngƣời khác phê bình, hoặc là có ý, hoặc là vô ý, chúng ta 

nghe mà không nghe, thấy mà không thấy là đƣợc, tuyệt đối không bị nó làm 

ảnh hƣởng, nhƣ vậy là đúng. 

“Bồ  Tát  cũng đều  nhƣ  vậy,  đối với  thầy  đƣợc  trí  tuệ  quang  minh,  không 

tính  cái  xấu  trong đó”.  Phật  Bồ  tát  có  ở  trong  ác đạo  chăng?  Có, nếu  họ đến 

đƣờng ngạ quỷ họ hiện thân ngạ quỷ, họ sống cùng với quỷ. Đây chính là gì? 

Là Đồng Sự  Nhiếp, điều sau cùng trong Tứ  Nhiếp Pháp. Ngƣời này đọa địa 

ngục,  nếu  muốn  độ  họ,  nhất  định  phải  hiện  thân  địa  ngục.  Không  hiện  thân 

đồng loại sẽ không độ đƣợc họ. Họ là súc sanh, muốn độ họ cũng phải hiện 

thân đồng loại. Họ biến thành một con heo, Bồ Tát cũng phải biến thành nhƣ 

họ  vậy,  heo  ở  với  heo.  Họ  đọa  làm  thân  kiến,  Bồ  Tát  cũng  biến  thành  kiến, 

cùng ở với chúng. Mới có thể câu thông, mới có thể giáo hóa họ. 

Phật  Bồ  Tát  tầm  thanh  cứu  khổ,  hiện  thân  đồng  loại  đối  với  tất  cả  chúng 

sanh.  Nhƣ  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Tùy  chúng  sanh  tâm  ƣng  sở  tri 

lƣợng”, không phải tùy theo ý  mình,  mà túy ý chúng sanh. Đây là  Tứ  nhiếp 

pháp đến cứu cánh, đều thuộc về đồng sự nhiếp. 

Bồ Tát đến nhân gian chúng ta, Đức Thế Tôn đến, nhất định thị hiện thân 

tƣớng  của  chúng  ta.  Bồ  Tát  đến  Trung  quốc,  chúng  ta  biết  đại  sƣ  Trí  Giả  là 

Đức Phật tái lai. Đại sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái lai. Phật A Di Đà tái lai, 

Tập 576  715 



ít nhất chúng ta biết đƣợc ba ngƣời: Đại sƣ Thiện Đạo, đại sƣ Vĩnh Minh Diên 

Thọ, hòa thƣợng Phong Can. Ba ngƣời này đã bộc lộ thân phận, những ngƣời 

chƣa bộc lộ chúng ta không biết. Phó Đại Sĩ, Bồ Tát Di Lặc tái lai. Hòa thƣợng 

Bố Đại, Bồ Tát Di Lặc tái lai. 

Phật Bồ Tát ứng hóa ở Trung quốc rất nhiều, thân phận chƣa lộ rất nhiều, 

ngƣời lộ thân phận ít. Con ngƣời ở đây thiện căn sâu dày, tổ tông tích đức. 

Nói thật ngày nay, 200 năm gần đây, đã lãng quên giáo huấn của Tổ tông. 

Ngày xƣa nhƣ vậy là bất hiếu, bất hiếu cha mẹ. Bất kính tổ tiên chính là bất 

hiếu cha mẹ, không kính thầy tổ. Phật pháp là sƣ đạo, Khổng Mạnh là sƣ đạo, 

không kính thầy tổ, bất hiếu cha mẹ. Nhƣ vậy phải chịu sự trừng phạt, thiên tai 

là trừng phạt. Tuy trừng phạt vẫn yêu thƣơng, cha mẹ trừng phạt con cái, làm 

gì có chuyện không yêu thƣơng! Thầy trừng phạt học sinh cũng là yêu thƣơng. 

Phải  có  tâm  hiếu  thuận  đối  với  tổ  tiên,  phải  có  thành  kính  đối  với  thầy  tổ, 

chúng ta mới thật sự học đƣợc điều hay. Cho nên tốt nhất là thật sự học Phật, 

trong tâm không đƣợc có ác niệm, không đƣợc có lời ác, không đƣợc có hành 

vi ác. Phàm là những gì bất thiện đều buông bỏ hết, ngƣời khác nói cũng đừng 

quan  tâm,  vĩnh  viễn  duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của  mình,  nhƣ  vậy  là 

đúng.  Đối  với  tất  cả  ngƣời  có  tâm  hành  bất  thiện,  tha  thứ  cho  họ,  tuyệt  đối 

đừng so đo tính toán. Chúng ta bị ngƣời khác làm tổn thƣơng, còn phải cám ơn 

họ, vì sao vậy? Vì đã thay tôi tiêu nghiệp chƣớng, đây là thật. Tôi cám ơn họ, 

nghiệp chƣớng của tôi sẽ tiêu. Nếu nhƣ so đo tính toán với họ, tranh cãi với họ, 

tƣơng lai còn muốn trả thù, nhƣ vậy thì rất phiền phức, vì sao vậy? Vì không 

đến đƣợc thế giới Cực Lạc. Nếu ở nơi thế giới này với họ, đời đời kiếp kiếp 

oan oan tƣơng báo, làm những điều này, nhƣ vậy cả hai bên đều đau khổ, sao 

phải vậy?  Cho nên dùng tâm tình cảm ân, chúng ta đƣợc nâng cao rất nhanh. 

Họ đến giúp chúng ta nâng cao cảnh giới, thành tựu nhẫn nhục ba la mật cho 

chúng ta. Việc tốt, chắc chắn không phải việc xấu. 

“Nên kinh này tổng kết nói”, tổng kết của kinh này. “Cầu ngƣời nhƣ vậy, 

tức đƣợc thành tựu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Quý vị có thể thân 

cận ngƣời chánh tri chánh kiến, đừng để ý đến hành vi của họ. Chánh tri chánh 

kiến,  quý  vị  sẽ  đạt  đƣợc  vô  thƣợng  bồ  đề.  “Nên  gọi  ngƣời  nhƣ  vậy  là  chân 

thiện tri thức. Đối với chân thiện tri thức có thể biết có thể cầu”. Quý vị có thể 

biết đƣợc ngƣời này là chân thiện tri thức, có thể cầu học với họ. “Nhất định 

chứng đƣợc Bồ Đề”, chắc chắn sẽ thành tựu. 

Đoạn  bên  dƣới,  Đại  Sớ  lại  nói:  “Nhƣng  khiến  việc  thiện  minh  sƣ”,  minh 

này  không  phải  là  có  tiếng,  nổi  tiếng  chƣa  chắc  đã  có  chân  học,  thực  học.  Ở 

716  Tập 576 



đây phải đặc biệt chú ý, đừng để danh vọng làm lỡ bản thân. Nên trong kinh 

nói minh sƣ là minh của quang minh, minh này là gì? Có trí tuệ, thật sự có trí 

tuệ, thật sự có học vấn, quý vị đến thỉnh giáo họ. 

“Minh sƣ tức cần phải tự mình đến chỉ thị”. Thầy giáo này dạy quý vị, nhất 

định họ có phƣơng tiện thiện xảo giúp ta khai ngộ. “Cũng nhƣ Thiện Tài ở chổ 

Văn Thù đã phát tâm bồ đề, hỏi Bồ Tát hạnh, Văn Thù cũng không nói đầy đủ, 

nhƣng khiến cho thân cận thiện hữu, chỉ đến tỳ kheo Đức Vân, triển chuyển để 

Thiện Tài đi tiếp”. Đây là phƣơng tiện thiện xảo của thiện tri thức. Thiện Tài 

Đồng tử, thầy của ông là Bồ Tát Văn Thù Sƣ Lợi, ông ở trong hội của thầy đạt 

đƣợc  căn  bản  trí.  Căn  bản  trí  là  gì?  Chính  là  giống  nhƣ  đại  sƣ  Huệ  Năng  ở 

trong hội của Ngũ tổ thành tựu, Minh tâm kiến tánh, ông đã đạt đƣợc điều này. 

Lên cao nữa, thầy dạy ông đi tham học, không cần ở đây nữa, nơi đây đã tốt 

nghiệp, vì sao vậy? Quý vị có năng lực phân biệt thị phi thiện ác, có năng lực 

này. Sau khi có năng lực này, mọi ngƣời đều là thầy. Ngƣời thiện, theo họ tu 

thiện; ngƣời ác, thấy hành vi ác của họ, bản thân phản tỉnh xem có hay chăng. 

Có thì thay đổi, không có thì cố gắng thêm. Thiện ác đều là thầy, không có ai 

không phải thầy, thành tựu vô lƣợng trí tuệ. 53 lần tham vấn quả đúng là nhƣ 

vậy. Trong đó tƣợng trƣng làm ác, Thắng nhiệt bà la môn ngu si, Cam lồ hỏa 

vƣơng tƣợng trƣng phẩn nộ, tƣợng trƣng tham sân si. Còn Phạt Tô Mật Đa Nữ 

là kỹ nữ, tƣợng trƣng tham. Ba ngƣời này tƣợng trƣng tham sân si, Thiện Tài 

Đồng Tử đều đi tham bái. Quý vị xem, bái phỏng ba ngƣời này, Thiện Tài có 

lễ kính, lễ kính Chƣ Phật, không có tán thán. Tham bái bất kỳ vị thầy nào đều 

có lễ kính, có tán thán. Chỉ có ba ngƣời này có lễ kính, không có tán thán. Quý 

vị xem tƣờng tận xẽ thấy.   Vì sao không có tán thán? Vì những gì họ biểu hiện 

không tƣơng ƣng với tánh đức. Ngƣời thƣờng không thể học, phải lấy giới dẫn 

dắt  mới đúng, không đƣợc học tham sân si. Nếu có thể từ chỗ này quay đầu, 

nhƣ vậy là thành tựu, đại thành tựu. 

Ba ngƣời này  là ai? Đều là Chƣ Phật tái lai, thị hiện. Dùng phƣơng pháp 

này  để  hóa  độ  loại  chúng  sanh  đó,  cần  phải  dùng  phƣơng  pháp  này.  Không 

dùng phƣơng pháp này, quý vị không vào đƣợc phạm vi của họ, không cách 

nào  tiếp  xúc  với  họ  đƣợc.  Dùng  thủ  đoạn  này,  vào  đƣợc  cảnh  giới  của  họ, 

Thiện tài cảm thấy mát mẻ tự tại, là Chƣ Phật Bồ Tát thị hiện. 

Thiện tài đã tốt nghiệp, hỏi hạnh Bồ Tát nên thực hành nhƣ thế nào? Thực 

hành  trong  cuộc  sống,  thực  hành  trong  công  việc,  thực  hành  trong  xử  sự  đối 

nhân tiếp vật, học vấn thật sự. Bồ Tát Văn Thù không nói với ông, mà dạy ông 

đi thân cận thiện hữu, hoàn toàn khai phóng. Trƣớc khi chƣa khai ngộ, không 

Tập 576  717 



thể rời xa thầy. Sau khi khai ngộ, thầy không để quý vị ở bên cạnh họ ở thêm 

một ngày, nhất định để quý vị ra đi tham bái. Khi chƣa khai ngộ, chỉ nghe một 

mình thầy, ai nói gì cũng không đƣợc nghe, sách của ai cũng không đƣợc xem, 

quy củ vô cùng nghiêm khắc. Sau khi khai ngộ, hoàn toàn giải phóng, có thể 

xem tất cả, có thể nghe tất cả, vì sao vậy? Quý vị chỉ có đƣợc lợi ích, sẽ không 

bị mê hoặc, quý vị có năng lực này. 

Quý vị thấy nhiều, nghe nhiều, tiếp xúc nhiều, sẽ biết hết tất cả, không có 

gì không biết. Bát nhã vô tri, vô sở bất tri. Ngày xƣa dạy học đều dùng phƣơng 

pháp này. 

Tôi đến Đài Trung thân cận thầy Lý, thầy Lý cũng dùng phƣơng pháp này 

đối với tôi. Khi gặp thầy còn có một vài ngƣời nữa, tôi nhớ là ở phòng khách 

của  thƣ  viện  Từ  Quang.  Phòng  khách  không  lớn,  khoảng  bằng  phòng  nhiếp 

ảnh của chúng ta. Thầy đƣa ra điều kiện cho tôi: nếu muốn theo tôi học, bái tôi 

làm thầy, tôi có ba điều kiện, nếu anh đồng ý thì có thể ở lại, tôi dạy anh. Còn 

nhƣ không đồng ý, thì đi tìm ngƣời  khác. 

Ba  điều  kiện  nào?  Tôi  không  hỏi,  thầy  đã  nói.  Điều  thứ  nhất:  Bắt  đầu  từ 

hôm nay, những gì anh học trƣớc đây, bất luận là đại sƣ Chƣơng Gia dạy, hay 

là ông Phƣơng Đông Mỹ dạy, cho đến cái anh tự học đƣợc, tôi đều không thừa 

nhận_Thầy Lý không thừa nhận. Bắt đầu từ ngày hôm nay tất cả đều phải học 

lại  từ  đầu,  anh  học  với  tôi,  tôi  dạy  anh,  bắt  đầu  học  từ  đầu,  là  điều  kiện  thứ 

nhất. 

Điều kiện thứ hai: Bắt đầu từ ngày hôm nay, chỉ đƣợc nghe một mình tôi 

giảng kinh, bất cứ ai giảng kinh cũng không đƣợc nghe. 

Điều kiện thứ ba: Bắt đầu từ ngày hôm nay, tất cả văn tự mà anh xem, chƣa 

đƣợc tôi cho phép không đƣợc xem, đến kinh Phật cũng không đƣợc. 

Điều kiện này rất khắt khe, giống nhƣ trong mắt thầy không còn ai, cuồng 

vọng  tự  đại.  Xƣa  nay  tôi  chƣa  từng  tiếp  xúc  ngƣời  nào  nhƣ  vậy,  nhƣng  nghĩ 

lại, đã đến đây rồi, mà còn do cƣ sĩ Chu Kính Trụ giới thiệu, không phải ngƣời 

bình  thƣờng.  Ông  Chu  và  thầy  Lý  là  bạn  cùng  tuổi,  nói  với  tôi  đối  với Phật 

học, Nho học thầy Lý đều có trình độ rất thâm sâu. Pháp sƣ Sám Vân tiến cử, 

giới  thiệu  cho  tôi.  Tôi  nghĩ  nhƣ  vậy  nên  bằng  lòng,  tiếp  nhận,  đồng  ý  cả  ba 

điều kiện. Sau khi đồng ý, thầy nói có kỳ hạn, thầy nói có kỳ hạn, bao lâu? 5 

năm, 5 năm cần phải tuân thủ. Sau năm năm, anh đã học thành công lúc đó sẽ 

khai  phóng,  có  thể  xem  tất  cả,  có  thể  nghe  tất  cả,  trong  vòng  5  năm  không 

đƣợc. 

718  Tập 576 



Thực  tế  mà  nói,  tôi  ở  đó  ba  tháng  đã  thấy  đƣợc  hiệu  quả,  vì  sao  vậy?  Vì 

đầu óc thanh tịnh. Không đƣợc nghe, không đƣợc xem, chỉ nghe bài của thầy, 

rất  đơn  thuần.  Tâm  thanh  tịnh  sẽ  có  trí  tuệ,  quả  thật  có  hiệu  quả,  mới  biết 

phƣơng pháp này quá tuyệt. Sao thầy lại nghĩ ra đƣợc phƣơng pháp này? Nửa 

năm sau tôi rất phục, không còn chút nghi hoặc nào nữa. 5 năm sau tôi nói với 

thầy, hết năm năm rồi, thầy nói vậy  thì sao? Tôi nói: thƣa thầy em học thêm 

năm năm nữa. Thầy cƣời, vậy là tôi tuân thủ thêm năm năm. 

Tôi tuân thủ phƣơng pháp này năm năm, sau đó thì khai phóng, có thể xem 

tất  cả,  có  thể  nghe  tất  cả,  vì  sao  vậy?  Quý  vị  có  năng  lực  phân  biệt  thị  phi 

chánh tà, không bị mắc lừa. Vì sao trƣớc kia không để quý vị xem? Vì ta chƣa 

có năng lực này. Quý vị xem rồi, thấy điều này cũng tốt, cái kia cũng tốt, rất dễ 

phân tâm, rất dễ mê thất phƣơng hƣớng. Nên đây gọi là gì? Sƣ thừa, ngày xƣa 

nói sƣ thừa chính là nhƣ vậy. 

Cho đến năm, hình nhƣ là năm 1997 tôi đến Singapore, gặp đƣợc pháp sƣ 

Diễn  Bối.  Đây  cũng  là  vị  pháp  sƣ  chuyên  giảng  kinh thuyết  pháp,  ông  giảng 

Duy Thức, chúng tôi cũng là bạn bè. Vì đều là giảng kinh, đặc biệt thân thiết. 

Ông mời tôi đến đạo tràng của ông, nói khai thị cho tín đồ của ông, một tiếng. 

Sau khi giảng xong, ông tiếp đãi tôi,  mời  ăn cơm. Chúng tôi nói chuyện, nói 

đến thầy Lý lúc đó, tình hình tôi trãi qua khi gặp thầy. Ông ta cƣời to, ông nói 

ông  xuất  gia  từ  rất  nhỏ,  làm  tiểu  Sa  Di,  theo  pháp  sƣ  Đế  Nhàn.  Pháp  sƣ  Đế 

Nhàn cũng dùng phƣơng pháp này dạy ông, cũng là ba điều kiện này. 

Tôi  mới  hoát  nhiên  đại  ngộ,  thì  ra  không  phải  chỉ  có  thầy  Lý  chuyên  áp 

dụng, mới biết đời này qua đời khác, tổ tổ tƣơng truyền đều nhƣ vậy. Quý vị 

không  phục,  không  nghe  lời  thầy,  ngƣời  ta  dạy  quý  vị  làm  gì?  Dạy  chỉ  uổng 

phí. Tin hoàn toàn, không có gì để nói, điều kiện đã nói trƣớc rồi. Nhƣng pháp 

sƣ Diễn Bồ không thành tựu, vì sao vậy? Ông ra đi, chƣa nói gì với sƣ phụ thì 

đã ra đi, đi đến Hạ Môn thân cận Thái Hƣ đại sƣ. Ở đó đại sƣ Thái Hƣ mở Phật 

Học Viện, thật đáng tiếc! Nếu ông không rời xa pháp sƣ Đế Nhàn, ông là tổ sơ 

đời tiếp theo của Tông Thiên Thai. Ông không từ mà biệt, nhƣ vậy ra đi, rất 

đáng tiếc. 

Cho nên chúng tôi  mới hoàn toàn hiểu đƣợc đạo lý này.  Tôi nói tôi  cũng 

không  tệ,  thầy  cho  tôi  năm  năm,  tôi  còn  muốn  thêm  năm  năm,  nền  tảng  mới 

vững chắc. Hiện nay tìm học sinh nhƣ vậy không có. Ông nghĩ ông đƣa ra điều 

kiện  này,  ông  giỏi  lắm  à?  Thiếu  gì  ngƣời  cao  minh  hơn  ông,  tôi  cần  gì  phải 

thân cận ông, để chịu sƣ câu thúc của ông? Không còn nữa, đại khái sƣ thừa 

Tập 576  719 



đến ngang đời tôi là dừng, về sau không còn nữa. Ai có thể chịu đƣợc ba điều 

kiện này? 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 577 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:04.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 764, bắt đầu xem từ hàng thứ năm. Đây 

là một đoạn, từ hàng thứ năm. 

Đại Sớ lại nói: “Nhƣng khiến việc thiện  minh sƣ,  minh sƣ  ắt tự  mình chỉ 

thị. Cũng giống nhƣ Thiện tài  ở chỗ Bồ Tát Văn  Thù đã phát tâm bồ đề, hỏi 

hạnh  Bồ  Tát,  Văn  Thù  cũng  không  nói  đầy  đủ,  nhƣng  khiến  thân  cận  thiện 

hữu,  chỉ  đến  tỳ  kheo  Đức  Vân,  triển  truyển  để  ông  ra  đi  cầu  học”.  Ở  trƣớc 

chúng ta học đến đây. 

Hoàng  Niệm  Tổ  rất  từ  bi,  đã  trích  dẫn  rất  nhiều  kinh  điển  để  chú  giải 

tƣờng  tận  câu  kinh  văn  này.  Chính  là  “gặp  thiện  tri  thức,  nghe  pháp  có  thể 

hành,  điều  này  cũng  rất  khó”.  Ba  câu  kinh  văn  này  chúng  ta  đã  nói  hết  sáu 

tiếng vẫn chƣa nói xong, tiếp theo chúng ta vẫn nói đến vấn đề này. Nói rõ tu 

hành,  hiểu  rõ  thâm  nghĩa  trong  kinh,  cũng  chính  là  thấu  triệt  thật  tƣớng  các 

pháp, nhất định phải có thiện tri thức, nghĩa là ngƣời thầy giỏi. Tiêu chuẩn của 

ngƣời thầy, nhất định phải có tu có chứng, thật sự minh tâm kiến tánh, đây là 

điều  Thiền  tông  nói.  Giáo  môn  nói,  nhất định  phải  đại  khai viên  giải.  Trong 

niệm  Phật  phải  lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Danh  xƣng  khác nhau,  nhƣng  cảnh giới 

hoàn  toàn  tƣơng  đồng.  Dùng  quả  vị  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  để  nói,  đều  là 

Viên giáo sơ trụ trở lên. 

Những  ngƣời  này  đã  vƣợt  ra  mƣời  pháp  giới,  không  chỉ  là  luân  hồi  lục 

đạo, mà còn vƣợt thoát mƣời pháp giới, trú trong cõi thật báo trang nghiêm của 

Chƣ Phật Nhƣ Lai. Ngƣời tu hành ở đó có 41 cấp bậc, cũng chính là nói Viên 

giáo Thập trụ Bồ Tát, Thập hạnh Bồ Tát, Thập hồi hƣớng Bồ Tát, Thập địa Bồ 

720  Tập 577 



Tát. Đây là 40 địa vị, và thêm một vị nữa là Đẳng giác, đều ở đây tu hành. Đây 

là chân thiện tri thức của nhân thiên, thiện tri thức này rất khó gặp, không dễ. 

Bất đắc dĩ mà cầu thứ hai, tức không gặp đƣợc, không gặp đƣợc phải làm 

sao? Vậy thì tìm ngƣời có tu có học, nhƣng chƣa chứng quả. Thật sự có tu có 

học, học nhất định có thầy truyền thừa. Tôi theo vị thiện tri thức này, họ học 

với ai, nhất định phải biết thầy truyền thừa. 

Trong kinh nói rất rõ ràng, thiện tri thức quan trọng nhất vẫn trên phƣơng 

diện hành trì. Họ có thể buông bỏ tự tƣ tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, 

buông bỏ tham sân si mạn, nhƣng chƣa chứng quả. Phải chú ý điều này, chứng 

quả là đại thiện tri thức bậc nhất, nhƣng đây là chƣa chứng quả. Đối với vấn đề 

này, so với một số ngƣời thì buông bỏ rất nhiều, nên tâm họ thanh tịnh, tâm họ 

bình đẳng, tâm họ từ bi, nhƣ vậy họ  mới có thể khế nhập kinh giáo. Nếu họ 

chƣa buông bỏ những điều này, cho dù họ hạ công phu rất nhiều đối với kinh 

giáo, chúng ta biết đều là tri thức, không phải trí tuệ. Trí tuệ đƣợc sanh ra từ 

tâm thanh tịnh, sanh ra từ tâm chân thành, sanh ra từ tâm từ bi, nó sanh trí tuệ. 

Ngƣời thầy đó đích thực đầy đủ điều kiện này, chúng ta thân cận họ là không 

sai. 

Thứ đến, họ thật sự có thầy truyền thừa, thầy truyền thừa quan trọng. Họ đã 

tiếp thu đƣợc từ chỗ của mình, tuy bản thân chƣa khai trí tuệ, nhƣng họ có thể 

nhƣ lý nhƣ pháp, đem sở học của họ truyền thụ cho chúng ta. Không xen vào ý 

của riêng họ, đây cũng là thầy giáo giỏi. 

Giống nhƣ chúng ta học bộ kinh này. Kinh là hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, 

chân thiện tri thức, ông đã chứng quả hay chƣa chúng ta không biết, vì ông là 

cƣ sĩ. Chỉ biết lúc ông còn tại thế, trong Phật giáo Trung quốc xƣng là“Nam 

Mai  Bắc  Hạ”,  đây  chính  là  bậc  thiện  tri  thức  trong  giới  Phật  giáo  tôn  sùng. 

Phƣơng nam là cƣ sĩ Mai Quang Hy, phƣơng bắc là cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ. Hạ cƣ 

sỹ là ngƣời Sơn đông, Mai cƣ sỹ là ngƣời Giang tây. Một nam một bắc, lúc đó 

là ngƣời tài của nhà Phật. Đích thực họ đã dùng thời gian rất lâu, cƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ  hội  tập  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đã  dùng  thời  gian10  năm.  Sau  khi  hội  tập 

xong, ba năm là ông hội tập xong, mỗi năm đều có sửa đổi, sửa 10 lần  mới 

hoàn tất, là bản hiện tại chúng ta đang học. Hoàn toàn y theo phƣơng pháp của 

cổ nhân, không dám sửa đổi một chữ trong kinh, vì ông là hội tập, không phải 

phiên dịch. Hội tập nhất định phải tôn trọng nguyên văn, không đƣợc tùy tiện 

sửa đổi chữ theo ý mình, nhƣ vậy là sai. Cổ nhân từng phạm vào khuyết điểm 

này,  ông  đã  hoàn  toàn  sửa  đổi,  tuyệt  đối  không  phạm  sai  lầm.  Kinh  này  trở 

thành bản hay nhất của Kinh Vô Lƣợng Thọ.  Ông đến thế gian này để làm gì? 

Tập 577  721 



Chính là làm công việc này. Vì sao vậy? Thời mạt pháp còn 9000 năm, trong 

9000 năm này, tất cả chúng sanh đƣợc độ phải nhờ vào bộ kinh này, điều này 

vô cùng quan trọng. Chúng ta mới biết, dụng ý của ông là đây. Kinh đã hội tập 

thành công, giải thích thì mỗi ngƣời có tƣ tƣởng của riêng mình, không giống 

nhau. 

Thầy giao phó cho học trò, Hoàng Niệm Tổ là học trò, là học trò của Hạ 

Liên  Cƣ.  Thầy  muốn ông viết chú giải cho bộ  kinh này,  chính bản thân ông 

nghe  thầy  giảng  bộ  kinh  này.  Viết  chú  giải  đích  thực  là  nổ  lực  chịu  trách 

nhiệm, chú nhƣ thế nào? Dùng kinh Phật, lấy kinh để chú giải kinh. Trong các 

kinh điển khác Đức Phật nói nhƣ thế nào, dùng điều đó để nói rõ kinh này. Lại 

dùng tổ sƣ đại đức, chƣ vị tổ sƣ đại đức các đời, trong chú sớ của họ có những 

chỗ liên quan, tƣơng ƣng với kinh này, ông đều trích dẫn ra để giải thích cho 

chúng ta. 

Nên chú giải cũng là bản hội tập, kinh văn là bản hội tập, chú giải cũng là 

bản hội tập. Hội tập bao nhiêu kinh? Kinh luận có hơn 80 loại, chú sớ của chƣ 

vị tổ sƣ có 101 loại. Còn có tổ sƣ đại đức tông Tịnh độ của Hàn quốc và Nhật 


bản, tổng cộng có 193 bộ. Chú giải là tập đại thành 193 bộ kinh luận chú sớ 

của các bậc cổ đức ngày xƣa, cống hiến cho đời sau, chúng sanh của 9000 năm 

trong thời mạt pháp. Công đức này không thể nghĩ bàn!. 

Tôi chƣa từng gặp Hạ Liên Cƣ, Hoàng Niệm Tổ tôi đã gặp, gặp ở Mỹ. Nhƣ 

vậy mới biết, ở trong nƣớc chỉ có mình ông hoằng dƣơng bộ kinh này, ở nƣớc 

ngoài cũng chỉ có mình tôi hoằng dƣơng bộ kinh này, không có ngƣời thứ hai. 

Tôi hoằng dƣơng bộ kinh này cũng là do thầy dặn dò. Ở Đài Loan thầy Lý 

từng giảng bản kinh này, chính là bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, giảng một lần. 

Lần này giảng viên mãn. Lúc đó không có ghi âm, đƣơng nhiên càng không có 

ghi hình, cũng không có lƣu lại giảng nghĩa. Đây là phần chú thích bên lề của 

ông đã lƣu lại. Chú giải của thầy tôi có thể xem hiểu, tôi y theo chú giải của 

thầy giảng qua mấy lầy. 

Bộ  kinh  này  trƣớc  đây  từng  giảng  10  lần.  Đây  là  lần  thứ  11,  quyết  định 

giảng chú giải của Hoàng Niệm Tổ, khiến chúng ta thâm nhập đại kinh, đây là 

đại kinh của Tịnh độ. Đối với thế giới Cực Lạc, đối với Phật A Di Đà, có trình 

độ nhận thức sâu sắc hơn. Nó có thể giúp chúng ta kiên định tín tâm, có thể 

giúp  chúng  ta  phát  nguyện  cầu  sanh  tịnh  độ,  mà  không  hoài  nghi,  không  hối 

hận. Tín nguyện kiên định, thì không có chuyện không vãng sanh. 

Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc hay không, 

then chốt là có tín nguyện hay không. Có tín có nguyện chắc chắn vãng sanh. 

722  Tập 577 



Sau khi vãng sanh Cực Lạc, phẩm vị cao thấp, đó là công phu niệm Phật của 

quý vị sâu hay cạn. Công phu niệm Phật sâu, phẩm vị sẽ cao; công phu niệm 

Phật cạn, phẩm vị sẽ thấp, đạo lý là nhƣ vậy. Chúng ta đã hiểu, quan trọng nhất 

là trong đời này phải đƣợc sanh Tịnh độ. 

Tôi  hồi  tƣởng  lại  lúc  mới  xuất  gia,  tức  khi  mới  học  giảng  kinh,  dạy  học 

trong Phật Học Viện, đến nay đã 53 năm. Vì bản thân không có đạo tràng, suốt 

đời sống đời lƣu lạc, tôi cảm thấy rất an lạc, vì sao? Đức Thế Tôn suốt đời lƣu 

lạc,  ngài  không  kiến  lập  đạo  tràng,  không  có  chỗ  ở  cố  định,  tất  cả  đều  tùy 

duyên. Quả thật rất tốt, vì sao? Ngoài niệm Phật ra, ngoài tụng kinh ra, không 

có  bất  kỳ  vƣớng  bận  nào,  cũng  không  có  bất  kỳ  gánh  nặng  nào.  Thân  tâm 

không có gánh nặng, điều này là tự tại nhất. Bất luận đi đến đâu, đến đâu cũng 

an  ổn,  học  tập  không  gián  đoạn.  Không  ngừng  giảng  giải,  chia  sẻ  với  mọi 

ngƣời. 

Nhƣng chúng ta thấy, các bậc đại đức trong và ngoài nƣớc, thành tựu của 

họ  hầu  nhƣ  đều  là  nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu.  Đạo  lý  này  tôi 

hiểu. Thời gian tôi cầu học ở Đài Trung với thầy Lý, tôi rất rõ ràng minh bạch. 

Trong tâm không phải không muốn, tìm một nơi để ổn định cuộc sống, khiến 

tôi  cũng  có  thể  tám  mƣời  năm  chuyên  nghiên  cứu  một  bộ  kinh.  Rất  muốn! 

Nhƣng không có phƣớc báo, thƣờng do nhân duyên sai biệt mà không ở đƣợc, 

không  phải  không  muốn  ở  một  chỗ,  mà  không  ở  đƣợc.  Không  ở  đƣợc  đành 

phải đi. Cho nên muốn ở một nơi, ở đƣợc vài năm chuyên nghiên cứu bộ kinh 

này, không có nhân duyên này. Hình nhƣ bây giờ mới thuần thục. 

Chúng tôi ở đây vô cùng cám ơn bà Trần. Tôi ở HongKong rất nhiều năm, 

bà đem đất đua ngựa của bà, một đơn vị nhỏ cúng dƣờng cho tôi. Tôi ở đó khá 

lâu, khoảng 10 năm. Nhƣng trong 10 năm này, hải ngoại có rất nhiều nơi mời 

giảng, cũng không thể không đi. Bây giờ tuổi tác đã lớn, có thể từ chối. Tuổi 

tác đã lớn, không đi nổi nữa, không muốn đi nữa, nên tôi chọn ở HongKong. 

Chúng tôi có một nơi nhỏ để an cƣ, tôi cũng hy vọng lúc lớn tuổi, ở một nơi, 

giảng một bộ kinh, ngoài ra đều buông bỏ hết. Sách cũng không xem, chỉ niệm 

Phật  A  Di  Đà,  niệm  Phật  nhiều,  xem  sách  ít.  Giảng  kinh  gì?  Giảng  bộ  kinh 

này. 

Hiện nay chúng tôi dự tính, giảng bộ kinh này từ đầu đến cuối, cần khoảng 

1200 tiếng. Một ngày giảng bốn tiếng, suốt 300 ngày, một năm giảng một bộ, 

cũng tăng trƣởng tín tâm cho đời sau. Học kinh giáo nhất định phải nhất môn 

thâm  nhập,  phải  trƣờng  thời  huân  tu,  ít  nhất  phải 10  năm.  Mƣời  năm  chuyên 

học một bộ, chuyên giảng 1 bộ, nền tảng này đã đặt vững chắc. 

Tập 577  723 



Đức Thế Tôn thƣờng nói: “pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”. Chƣ 

vị đồng học, bất luận quý vị tu học bộ kinh nào đều tốt, vì sao vậy? Tám vạn 

bốn ngàn pháp môn, mỗi pháp môn đều có thể giúp ta minh tâm kiến tánh. Đây 

là điểm thù thắng của Phật pháp, quý vị thích pháp môn nào, nhất định phải 

chuyên về pháp môn đó. 

Hiện nay nói đến ngƣời thầy, đến đâu để tìm thiện tri thức? Ngƣời thầy là 

then  chốt  thành  bại  của  chúng  ta,  nhƣng  trƣớc  mắt  chúng  ta  không  tìm  đƣợc 

chân thiện tri thức, có thể tìm cổ nhân. Phƣơng pháp này trƣớc đây thầy Lý dạy 

cho tôi, lúc đó tôi chƣa xuất gia. Thầy nói với tôi, hai trƣờng hợp rất rõ ràng. 

Trong  pháp  thế  gian  là  Mạnh  tử,  Mạnh  Phu  tử  là  tƣ  thục  Khổng  tử.  Ở  đây 

muốn nói thầy của Mạnh tử là ai? Là Khổng tử. Nhƣng vào thời của Mạnh tử, 

Khổng tử đã không còn, làm sao tìm đƣợc ông? Trƣớc thuật của Khổng tử vẫn 

còn lƣu lại thế gian, còn có những ngƣời từng học với Khổng tử. Bởi vậy ông 

chuyên đọc sách của Khổng tử, chuyên học Khổng tử. Có điều nghi nan, tìm 

học trò của Khổng tử để thỉnh giáo, ông thật sự đã học thành công. Thành tựu 

của  ông  vƣợt  qua  hàng  môn  đệ  của  Khổng  tử.  Quý  vị  xem  hậu  thế  tôn  xƣng 

Khổng tử là chí thánh, Mạnh tử là á thánh. Những ngƣời khác đều không đƣợc, 

mà xƣng Mạnh tử là á thánh, ông đã học thành công. Đây chính là trƣớc mắt 

không có thầy, tìm cổ nhân, phƣơng pháp này hay! Nhƣ vậy là chúng ta có thể 

ở trong thời kỳ chánh pháp. 

Trƣờng hợp điển hình nhất trong nhà Phật là đại sƣ Ngẫu Ích, đại sƣ học 

với  ai?  Học  với  đại  sƣ  Liên  Trì,  lúc  đó  đại  sƣ  Liên  Trì  đã  vãng  sanh,  nhƣng 

trƣớc tác của đại sƣ vẫn lƣu lại thế gian. Ngài là tự học đại sƣ Liên Trì, học rất 

giống. Đại sƣ Liên Trì là tổ sƣ đời thứ tám của Tịnh độ tông, ngài Ngẫu Ích là 

tổ sƣ đời thứ chín. Chúng ta hiểu đạo lý này là đƣợc. 

Trong kinh luận đại thừa, cổ đức có rất nhiều chú giải. Có thể học với một 

ngƣời, cũng có thể  học với nhiều ngƣời. Nhƣng quý vị  phải biết thứ  tự, đầu 

tiên nhất định phải học với một ngƣời, vì sao vậy? Vì Phật pháp là cầu trí tuệ, 

không phải tri thức. Tập hợp nhiều ngƣời là quảng học đa văn, đây là tri thức, 

không khai trí tuệ. Nhất định phải biết điều này, học ngôn ngữ của một ngƣời 

sẽ khai trí tuệ, vì sao vậy? Tâm họ là định, họ giữ quy củ, không loạn. Ba bốn 

năm, hàng trung căn, ba bốn năm họ sẽ đƣợc tam muội. 

Chúng ta học Kinh Vô Lƣợng Thọ, đƣợc niệm Phật tam muội. Nếu quý vị 

học  Kim  Kang  Bát  Nhã,  quý  vị  sẽ  đƣợc  Kim  Cang  tam  muội.  Nếu  học  Kinh 

Pháp Hoa, sẽ đƣợc Pháp Hoa tam muội. Học Kinh Hoa Nghiêm, chính là Hoa 

Nghiêm tam muội. Tam muội là đƣợc định, sau khi đƣợc định, khoảng ba bốn 

724  Tập 577 



năm cũng khai ngộ. Không thể đại triệt đại ngộ, nhƣng cũng là đại ngộ, trí tuệ 

đã khai. Sau khi trí tuệ khai, chúng ta mới quảng học đa văn, quảng học đa văn 

nên quảng học nhƣ thế nào? Vẫn là một môn, ví dụ học Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Nhƣ Hoàng Niệm Tổ đem kinh luận của các bậc tổ sƣ đại đức, có liên quan để 

giải thích kinh văn, đều sƣu tập lại hết. Đây chính là quảng học đa văn, là ví dụ 

tốt  nhất  cho  chúng  ta.  Tóm  lại  mà  nói,  nghiên  cứu,  học  rộng  đều  là  một  con 

đƣờng, một mục tiêu, ông mới có thể thành công. Không phải học nhiều kinh 

điển, nhƣ vậy là tạp loạn. 

Kinh điển nhiều nhƣ vậy chúng ta cần học chăng? Nói với chƣ vị, không 

cần. Những kinh điển đó phải chăng đều có thể thông đạt? Đều có thể, vì sao 

vậy? Một bộ kinh thông thì tất cả các kinh đều thông. Đây là thật, không phải 

giả.  Nếu  quý  vị  không  tin  thì  đọc  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  sẽ  biết.  Lục  tổ  là  ngƣời 

nhƣ thế nào? Không đƣợc đi học, không biết chữ. Nếu quý vị muốn học Phật 

học,  ngài  chƣa  đƣợc  nghe  một  lần  nào.  Tuy  ngài  đã  ở  Hoàng  Mai  suốt  tám 

tháng, nhƣng chƣa từng đến giảng đƣờng lần nào, Thiền đƣờng cũng chƣa từng 

đến,  cũng  chƣa  ngồi  thiền  đƣợc  một  cây  hƣơng  nào,  chƣa  đến  giảng  đƣờng 

nghe giảng kinh lần nào. Quý vị xem, Ngũ tổ đem y bát truyền cho ngài. Nhƣ 

vậy là sao? Trong đời ngài chỉ nghe giảng kinh đƣợc một lần, Ngũ tổ giảng cho 

ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang, chắc chắn không có kinh sách. Vì ngài không 

biết  chữ,  ngài  không  cần  kinh,  và  nói  Kinh  Kim  Cang  cho  ngài  nghe.  Giảng 

đến  khoảng  ¼  ,  cũng  là  nhƣ  vậy,  giảng  đến  câu“ƣng  vô  sở  trụ,  nhi  sanh  kỳ 

tâm”, ngài liền khai ngộ. Sau khi khai ngộ ngài liền thông đạt, Ngũ tổ không 

giảng nữa, vì sao vậy? Không cần nói nữa, ở sau ngài đã hiểu hết. 

Không  phải  Kinh  Kim  Cang  thì  sao?  Quý  vị  xem,  trên  đƣờng  ngài  chạy 

nạn, gặp đƣợc tỳ kheo ni Vô Tận Tạng. Vị tỳ kheo ni này suốt đời thọ trì Kinh 

Đại Niết Bàn, mỗi ngày đọc tụng, cũng đọc rất quen thuộc. Tỳ kheo ni ở đó 

đọc kinh, ngài Huệ Năng ở bên cạnh nghe, chƣ vị nên nhớ, lúc đó ngài Huệ 

Năng  24  tuổi.  Ngài  ngồi  bên  cạnh  nghe,  đợi  tỳ  kheo  ni  đọc  xong,  ngài  Huệ 

Năng  liền  giảng  Kinh  Niết  Bàn  cho  cô  ta  nghe.  Lúc  nãy  cô  đọc  kinh  tôi  đã 

nghe đƣợc, đó là ý gì, liền giảng cho cô ta nghe. Cô ta giật mình, sao ông lại 

nói hay nhƣ vậy! Liền cầm kinh đến thỉnh giáo. Ngài nói, tôi không biết chữ. 

Không biết  chữ  sao  lại  nói  hay  nhƣ vậy?  Điều này  không  liên quan đến  việc 

biết chữ hay không. Nói cách khác, không liên quan đến việc đến giảng đƣờng 

nghe kinh, liên quan đến điều gì? Liên quan đến buông bỏ. 

Đại sƣ Huệ Năng ở trong phòng phƣơng trƣợng, nghe Ngũ tổ giảng Kinh 

Kim Cang, thật sự đã buông bỏ tất cả vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, dùng 

Tập 577  725 



gì để nghe? Dùng chân tâm để nghe. Chúng ta ngày nay dùng tâm gì? Dùng 

vọng  tâm  nghe,  tâm  phân  biệt,  tâm  chấp  trƣớc,  dùng  tâm  này  để  nghe,  nên 

không  khai  ngộ  đƣợc.  Dùng  chân  tâm  nghe  sẽ  không  giống  nhau,  từng  tiếng 

chảy  vào  tự  tánh,  vừa  tiếp  xúc  lập  tức  đại  triệt  đại  ngộ.  Đạo  lý  này  chúng  ta 

phải  hiểu.  Khi  thật  sự  đã  hiểu,  chúng  ta  có  thể  buông  bỏ  quảng  học  đa  văn. 

Trên thực tế, quảng học đa văn rất có hạn, khai ngộ rồi là vô hạn. Sau khi khai 

ngộ tất cả đều hiểu hết. Lại nói với quý vị, hoàn toàn hiểu hết kinh điển, cũng 

hiểu  hết  pháp  thế  gian.  Nƣớc  trong  cũng  hiểu,  nƣớc  ngoài  cũng  hiểu,  quý  vị 

không thể coi thƣờng ngài Huệ Năng. Những gì của nƣớc ngoài, ngài có hiểu 

khoa học chăng? Không có gì ngài không hiểu, vì sao? Tất cả pháp không rời 

tự tánh. Tất cả pháp thế xuất thế gian, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Ngài 

chỉ cần triệt ngộ, kiến tánh, tâm tánh biến hiện ra, sao ngài không biết đƣợc? 

Làm gì có đạo lý này! Không ai hỏi ngài không nói, nếu hỏi ngài đều nói đƣợc 

hết, không có gì không biết. Đây là mục tiêu sau cùng của việc học Phật pháp. 

Tông  môn  nói  đại  triệt  đại  ngộ,  Giáo  môn  nói  đại  khai  viên  giải,  cảnh  giới 

hoàn toàn tƣơng đồng, đều là phải từ giới đƣợc định, khai tuệ. Phƣơng pháp 

Giáo môn dùng là kinh điển, là sách giáo khoa. Sách giáo khoa có thể khai ngộ 

ƣ? Có thể, phƣơng pháp gì? Trong Khởi Tín Luận của Bồ Tát Mã Minh nói rất 

rõ ràng, dạy chúng ta nghe giảng, nghe dạy nhƣ thế nào. Phật pháp nói  nghe 

dạy, bây giờ gọi là nghe bài, nghe thầy giảng bài. Đọc kinh, dùng phƣơng pháp 

gì có thể khai ngộ? Thứ nhất nghe dạy là lìa tƣớng ngôn thuyết, lìa tƣớng danh 

tự, lìa tƣớng tâm duyên, nghe nhƣ vậy sẽ khai ngộ.      Ngài Huệ Năng dùng 

phƣơng pháp này để nghe, không chấp trƣớc ngôn ngữ, không chấp trƣớc danh 

từ  thuật  ngữ,  vì  sao  vậy?  Vì  đều  là  giả.  Không  đƣợc  sau  khi  nghe  xong,  bản 

thân  nghĩ  đây  là  ý  gì,  nhƣ  thế  là  dùng  đệ  lục  ý  thức,  nhƣ  vậy  không  đƣợc. 

Ngƣời biết nghe lìa tâm ý thức, tâm là A lại da, Ý thức là mạt na, thức là đệ lục 

ý thức. Đệ lục ý thức là phân biệt, Mạt na là chấp trƣớc, A lại da là giữ lại hình 

ảnh. Lìa tâm ý thức, ngƣời bây giờ gọi là trực giác, nhất định không phân biệt 

nó, không chấp trƣớc nó, sẽ hoát nhiên khai ngộ. 

Hiện  nay  chúng  ta  nghe  kinh  là  sao?  Chúng  ta  dùng  tâm  ý  thức,  cho  nên 

vĩnh viễn không khai ngộ. Không dùng tâm ý thức, mới khai ngộ đƣợc, thật sự 

nghe  đƣợc.  Trong  Kệ  Khai  Kinh  nói:  “nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai”,  nghĩa 

chân thật là trí tuệ đức năng vốn có trong tự tánh, không phải bên ngoài vào. 

Cho  nên  Phật  pháp  gọi  là  nội  học,  kinh  điển  gọi  là  nội  điển,  nó  hƣớng  nội, 

không  hƣớng  bên  ngoài.  Thật  sự  khai  ngộ  là  đại  viên  mãn,  nghe  pháp  phải 

nghe nhƣ vậy, chúng ta đọc tụng cũng phải đọc tụng nhƣ vậy. 

726  Tập 577 



Khi  đọc  tụng,  thứ  nhất:  nghe  kinh  không  chấp  trƣớc  tƣớng  ngôn  thuyết, 

đọc  kinh  không  chấp  trƣớc  tƣớng  văn  tự.  Văn  tự  là  phù  hiệu  của  ngôn  ngữ, 

không  chấp  trƣớc  tƣớng  văn  tự.  Không  chấp  trƣớc  danh  từ  thuật  ngữ,  tƣớng 

danh  tự,  gọi  là  danh  từ  thuật  ngữ.  Không  chấp  trƣớc  tƣớng  tâm  duyên,  nhất 

định không cần nói câu này, tôi nghĩa là gì, đó là ý của quý vị, không phải ý 

của Phật, quý vị không thể khai ngộ. Không có ý của mình, quý vị sẽ khai ngộ, 

vì sao vậy? Không có ý của mình, mới có thể tiếp thu nghĩa chân thật của Nhƣ 

Lai.  Vì  Nhƣ  Lai  thuyết  pháp  cũng  không  có  ý,  chúng  ta  không  có  ý,  sẽ  câu 

thông với không có ý. Ngài không có ý, chúng ta có ý là sai, mấu chốt là chỗ 

này. Một ngộ thì ngàn ngộ, tất cả đều thông. Phƣơng pháp này, Phật giáo từ Ấn 

Độ truyền đến Trung quốc, ở Trung quốc Nho cũng học nó, Đạo cũng học nó. 

Khiến văn hóa truyền thống Trung quốc đƣợc nâng cao rất nhiều, đều nói khai 

ngộ. Khai ngộ này là học từ trong đại thừa Phật pháp, nên chúng ta phải biết 

điều này. 

Chúng ta hiểu nên đã học, khi cố gắng học tập kinh điển, khi đọc tụng kinh 

điển,  khi  nghe  giảng  kinh  điển,  đừng  phân  biệt, đừng  chấp  trƣớc,  đừng  có ý 

của riêng mình, nhƣ vậy là đƣợc. Phải thƣờng luyện tập nhƣ vậy, đƣơng nhiên 

căn bản của nó là phải trì giới, phải tu định. Tâm nhất định thanh tịnh, trong 

tâm nhất định không có những tạp niệm. Tạp niệm là phiền não, là tập khí, nó 

là  chƣớng  ngại  lớn  nhất  của  chúng  ta.  Chƣớng  ngại  chúng  ta  đƣợc  định, 

chƣớng  ngại  chúng  ta  khai  tuệ.  Trên  thực  tế  cửa  ải  khó  khăn  đầu  tiên  của 

chúng ta, cửa ải này không dễ đột phá, cho nên buông bỏ rất quan trọng. Trong 

Kinh Kim Cang thƣờng nói câu này: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

“Nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả  đắc”.  Thƣờng  niệm, 

thƣờng tƣ duy, thức tỉnh bản thân, không đƣợc tham trƣớc tất cả pháp thế gian. 

Chẳng  những  không  đƣợc  tham  trƣớc  thế  pháp,  mà  Phật  pháp  cũng  không 

đƣợc tham trƣớc. Đức Phật nói rất hay: “Pháp còn phải xả, huống gì phi pháp”. 

Xảo diệu của Tịnh tông, thù thắng của Tịnh tông, chính là dùng một câu A 

Di Đà Phật, thay thế tất cả các vọng niệm khác. Ý niệm vừa khởi lên tiếp câu 

thứ hai là Nam Mô A Di Đà Phật, tất cả đều trở về câu Phật hiệu. Ngoài Phật 

hiệu ra không có bất kỳ tạp niệm nào, nhƣ vậy rất hay, có thể đạt đƣợc oai thần 

của Phật A Di Đà gia trì. Chân tín học Phật, chân tâm vì Phật pháp cửu trú thế 

gian, chân tâm vì độ chúng sanh, nhất định đƣợc Tam bảo gia trì. Nên phải biết 

học! Ngƣời thầy là mấu chốt, không có tìm cổ nhân. 

Lúc thầy Lý dạy tôi điều này, thầy vô cùng khiêm tốn, nói với tôi. Thầy nói 

tôi chỉ có thể dạy em đƣợc năm năm. Năm năm sau tôi tìm ai? Thầy giới thiệu 

Tập 577  727 



thầy của mình cho tôi, là đại sƣ Ấn Quang. Đại sƣ Ấn Quang đã không còn, đã 

vãng sanh, nhƣng Văn Sao của ngài còn. Lúc đó Văn Sao chỉ có chánh biên, 

tục biên, lƣu thông ở Đài Loan, bốn cuốn chánh biên và tục biên. Thầy dạy tôi, 

muốn tôi đọc, làm đệ tử tự học của đại sƣ Ấn Quang. Quý vị xem thầy khiêm 

tốn  biết  bao!  Thầy  dạy  tôi  nửa  đoạn  trƣớc,  nửa  giai  đoạn  sau  thầy  giới  thiệu 

thầy của mình cho tôi. 

Hiện nay rất nhiều đệ tử học Phật đều biết, đại sƣ Ấn Quang là Bồ Tát Đại 

Thế  Chí  tái  sanh,  có  thể  chăng?  Chúng  ta  quan  sát  tƣờng  tận,  hành  nghi  một 

đời của Ấn Quang tổ sƣ, đích thực rất giống Bồ Tát Đại Thế Chí, Đại Thế Chí 

tƣợng trƣng trí tuệ. Chúng ta tu Tịnh độ, giáo là nƣơng vào Kinh Vô Lƣợng 

Thọ, nƣơng vào chú giải của Hoàng Niệm  Tổ. Hành là nƣơng vào đại sƣ Ấn 

Quang,  ngài  là  tấm  gƣơng  của  chúng  ta,  là  điển  phạm  của  chúng  ta,  thƣờng 

thƣờng đọc Văn Sao. Quý vị xem những thƣ tín trong Văn Sao, đều là những 

Phật tử đƣơng thời, có những vấn đề nan giải, Hành môn, Giải môn đều thỉnh 

giáo ngài. Ngài rất cẩn thận, rất tỉ mỉ, nói một cách rất tƣờng tận, nói rất thấu 

triệt. Thƣờng thƣờng nghe ngài khai thị, đối với bản thân chúng ta, đối với tất 

cả  những  ngƣời  học  Phật  có  lợi  ích  lớn.  Văn  Sao  là  văn  chƣơng  hay,  có  thể 

xem nó nhƣ cổ văn. 

Thầy Lý  muốn chúng tôi học cổ văn, đọc 100 biến, đọc 100 biến cổ văn. 

Chúng tôi chọn cổ văn rất hay, thế học, Phật học đều học đƣợc. Có cơ duyên 

này, thật sự có đồng học phát tâm, có thể có ngƣời đồng chí hƣớng, hợp thành 

một tổ: Tổ Nhỏ Nghiên Cứu Văn Sao. Chuyên học sách của đại sƣ Ấn Quang, 

quá tuyệt! Ngài cách chúng ta gần nhất, những gì ngài nói hoàn toàn có thể khế 

với căn cơ của hiện tại. 

Ngài nói: “Thâm nhập thiển xuất”, ngài thông tông thông giáo, Nho Thích 

Đạo thông hết. Bậc thầy giỏi, chúng ta phải thân cận. Hiện nay Văn Sao xuất 

bản đầy đủ, sách bìa cứng hình nhƣ có 7,8 cuốn, một bộ. Một đời của chúng ta 

nhƣ vậy là đủ, có một bộ chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ, một bộ Ấn Quang Đại 

Sƣ Văn Sao, chắc chắn đƣợc sanh Tịnh độ. Khi vãng sanh, Di Đà, Quan Âm, 

Thế Chí đến nghênh đón. Nên thầy giáo là nhiệm vụ then chốt chúng ta có thể 

thành tựu hay không, chúng ta phải biết chọn thầy giáo. 

Thầy Lý giới thiệu đại sƣ Ấn Quang là thầy ông cho tôi, tôi cũng giới thiệu 

đại sƣ Ấn Quang cho mọi ngƣời, chúng ta đều là đệ tử tƣ thục của đại sƣ Ấn 

Quang. 

Đại  Sớ  lại  nói,  ở  dƣới  nói  tiếp:  Chúng  ta  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng 

chuyên niệm, là nguyên tắc chung, cƣơng lĩnh chung của sự tu hành Tịnh tông, 

728  Tập 577 



chúng ta đã nắm bắt. Cũng nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm, nhƣ Thiện Tài Đồng 

Tử hỏi hạnh Bồ Tát. Câu này là lời dặn. Bồ Tát Văn Thù không khai thị cho 

ngài, chỉ dạy ông đi tham bái, đi tham học. 

Trí tuệ thật sự đã khai mở, Thiện Tài Đồng Tử ở trong hội của Bồ Tát Văn 

Thù đƣợc căn bản trí, chúng ta thƣờng nói là đã đại triệt đại ngộ. Sau khi đại 

triệt đại ngộ, quý vị có năng lực phân biệt chân vọng, thị phi, thiện ác. Quý vị 

có năng lực phân biệt này, thầy đối với quý vị hoàn toàn khai phóng, bất cứ ai 

ta cũng có thể tiếp xúc, và cũng có thể xem bất cứ sách gì. Không hạn chế nhƣ 

trƣớc, nghiêm khắc nhƣ trƣớc. Quý vị đã có năng lực, sẽ không học hƣ. Điều 

tốt chúng ta sẽ dung nạp, điều không tốt sẽ bài trừ, chúng ta có năng lực này. 

Phạm vi tiếp xúc của ta càng rộng càng tốt, thành tựu hậu đắc trí của chúng ta, 

hậu đắc trí là gì? Vô sở bất tri, vừa nhìn đã biết, vừa nghe đã hiểu, vừa tiếp xúc 

là biết, nhƣ vậy mới có thể độ hóa chúng sanh. Hóa độ chúng sanh cần hậu đắc 

trí,  không  có  gì  không  biết,  hậu  đắc  trí  từ  đâu  mà  có?  Từ  căn  bản  trí  mà  có, 

giống  nhƣ  gốc  cây  vậy,  không  có  gốc  rễ  làm  sao  có  cành  lá,  cành  lá  sanh 

trƣởng từ gốc rễ. Ngƣời và việc mà ta tiếp xúc là nhân duyên, tiếp xúc càng 

nhiều trí tuệ càng lớn. Quảng học đa văn, thành tựu hậu đắc trí của mình viên 

mãn, nên dạy ông thân cận thiện hữu. 

Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham bái, 53 vị thiện tri thức này, tƣợng trƣng 

các ngành các nghề, nam nữ già trẻ của xã hội. Quý vị xem 53 lần tham bái có 

ý  nghĩa  nhƣ  vậy.  Cho  nên  53  lần  tham  bái  ở  đâu?  Chính  là  từ  sáng  đến  tối 

trong xã hội hiện tại, trong cuộc sống hằng ngày, công việc, tất cả ngƣời sự vật 

mà ta tiếp xúc, đó gọi là 53 lần tham bái, rất sống động! Hoa Nghiêm ở đâu? 

Hoa  Nghiêm  vốn  là  ở  thế  gian  chúng  ta.  Kinh  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa 

Nghiêm chính là cuộc sống thực tế của chúng ta, ta biết hết tất cả. 

Lại nói: “Kinh Pháp Cú lấy 21 ví dụ, ví dụ thiện tri thức nhƣ cha mẹ, đôi 

mắt- điều này ở trƣớc chúng ta đã học - nhƣ đôi chân, cầu thang, y phục, y báu, 

cái cầu, tài bảo, nhật nguyệt, thân mạng...”, dùng những thứ này ví nhƣ thiện 

tri thức, trong cuộc sống hằng ngày của ta không thể tách rời. Chân là để đi, 

không có nó làm sao ta vận hành đƣợc? Cầu thang là giúp chúng ta nâng cao 

lên, không có nó chúng ta không đi lên cao đƣợc. Ẩm thực là nuôi sống thân 

mạng, thiện tri thức là nuôi sống pháp thân huệ mạng của chúng ta. Không có 

thiện tri thức giống nhƣ không có ẩm thực vậy, không giữ đƣợc pháp thân huệ 

mạng. Bởi thế những điều này cần phải hiểu. 

Bảo y, kiều lƣơng, tài bảo, nhật nguyệt, thân mạng, vẫn chƣa nói hết, 21 

loại. Ở sau không cần nói thêm, chỉ dùng chữ vân vân là đƣợc. 

Tập 577  729 



Sau cùng tổng kết rằng: “Thiện tri thức có vô lƣợng công đức nhƣ vậy, nên 

dạy  chúng  ta  thân  cận”.  Thiện  tri  thức  có  nhiều  công  đức  nhƣ  vậy,  cho  nên 

Phật Bồ Tát dạy chúng ta cần phải biết thân cận. 

“Đại chúng nghe xong, lớn tiếng khóc than”, đây là bị cảm động, sau khi 

nghe  xong  thật  sự  cảm  động.  “Tự  niệm  khoáng  kiếp  thủ  hộ  giữ  gìn  thiện  tri 

thức”, khoáng kiếp là từ vô lƣợng kiếp đến nay, Phật và pháp thân Bồ Tát là 

thiện tri thức của chúng ta, xƣa nay chƣa từng rời xa chúng ta. Bất luận chúng 

ta ở trong con đƣờng nào, bất luận chúng ta làm gì, họ đều đang thủ hộ. Quý vị 

đang tạo nghiệp thọ báo, họ ở đó nhìn, nhìn vì sao không kéo ra? Quý vị có thể 

quay đầu họ sẽ kéo, còn không thể quay đầu họ không kéo, vì sao không kéo 

ra? Nên biết rằng, ba đƣờng ác là tiêu ác nghiệp, Phật Bồ Tát không thể tiêu ác 

nghiệp cho chúng ta. Ta tự tạo thì phải tự mình gánh vác mới hợp lý, Phật Bồ 

Tát chỉ có thể giúp ta giác ngộ, giác ngộ nghiệp sẽ tiêu rất nhanh. Nhƣng giác 

ngộ  phải  có  điều  kiện,  ta  phải  có  thể  tin,  có  thể  hiểu  và  có  thể  hành  trì,  nếu 

không có ba điều kiện này không đƣợc. 

Ba đƣờng thiện là tiêu phƣớc báo, nghĩa là ta làm những việc tốt này, làm 

việc tốt cũng phải tiêu, làm việc xấu cũng phải tiêu, vì sao vậy? Trong tự tánh 

thiện  ác  đều  không  có,  chỉ  cần  có  nghiệp đó  là  nhiễm  ô,  tâm  sẽ  không  thanh 

tịnh. Nên ba đƣờng lành tiêu thiện nghiệp, ba đƣờng ác tiêu nghiệp ác. Thiện 

ác đều tiêu hết, ta sẽ thành Phật. Nhƣng phiền phức ở đâu? Tiêu nghiệp họ lại 

tạo nghiệp, vấn đề này rất rắc rối. Nói cách khác, vĩnh viên không tiêu đƣợc. 

Ngƣời này đọa vào luân hồi lục đạo, đời đời kiếp kiếp trôi lăn trong luân hồi, 

nguyên nhân chính là nhƣ vậy. Chỉ tiêu nghiệp không tạo thì tốt biết mấy, đằng 

này tiêu rồi họ lại tạo, không thể không tạo. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta  một  phƣơng  pháp  vô  cùng  tuyệt  diệu,  pháp  gì? 

Chính  là  ở  trƣớc  nói:  Tâm  không  trú  tƣớng.  Phƣơng  pháp  này  hay.  Tạo  ác 

không trú tƣớng tạo ác, tu thiện không trú tƣớng tu thiện, vĩnh viễn để tâm của 

mình thanh tịnh, đây là hạng ngƣời nào? Bồ Tát! Bồ Tát ứng hóa ở nhân gian, 

họ cũng hành thiện, làm biết bao nhiêu việc tốt, họ cũng tạo ác. Nhƣng quý vị 

nên  biết,  họ  hành  thiện  không  rơi  chủng  tử  thiện  trong  A  lại  da.  Họ  tạo  ác, 

chủng tử ác cũng không rớt vào trong A lại da, vì sao vậy? Vì họ đã chuyển A 

lại da thành đại viên cảnh trí. Toàn là chân tâm, họ không phải vọng tâm. Chân 

tâm không tạo nghiệp, chân tâm tùy duyên. 

Quý vị xem trong Hoàn Nguyên Quán nói rất hay, Hiền Thủ quốc sƣ nói 

rằng:  Tùy  duyên  diệu  dụng,  diệu  dụng  chính  là  không  trƣớc  tƣớng,  lìa  tất  cả 

tƣớng, tức tất cả pháp. Phàm phu rất phiền phức, họ trƣớc tƣớng. Chúng ta ở 

730  Tập 577 



trong  hiện  tƣợng  học  đƣợc  gì?  Học  không  chấp  tƣớng,  thiện  ác  nhị  biên  đều 

không trƣớc. Nhƣ vậy chúng ta niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc không 

phải  là  cõi  đồng  cƣ,  cũng  không  phải  là  cõi  phƣơng  tiện,  đó  là  sanh  vào  cõi 

thật báo trang nghiêm, vì sao vậy? Quý vị đã thành pháp thân Bồ Tát. Học nhƣ 

thế nào? Đầu tiên phải học đạm bạc, không nên quá nổ lực, việc gì cũng đều 

tùy duyên, sao cũng tốt. Đây là chúng ta quay đầu, thật sự quay đầu, bắt đầu từ 

đây. 

Trƣớc  đây  chúng  ta  đối  với  mọi  việc  đều  rất  siêng  năng,  rất  so  đo  tính 

toán,  không  làm  nhƣ  vậy  không  đƣợc.  Bây  giờ  chúng  ta  nâng  cao  một  bậc, 

nâng cao điều gì? Qua loa, sao cũng đƣợc, đừng coi nó là vấn đề gì quá quan 

trọng. Chỉ có  một việc thật sự đáng để trong lòng, đó là niệm Phật A Di Đà. 

Ngoài việc này phải siêng năng ra, ngoài ra đều có thể không cần quan tâm, có 

hay không có cũng tốt. Nói chuyện với bất cứ ai đều là A Di Đà Phật, họ nói 

rất  nhiều,  đều  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật.  Ta  không  nghe  lọt  vào  tai  nên 

không  biết,  họ  cũng  rất  hoan  hỷ,  tƣởng  rằng  ta  đã  nghe.  Thật  ra  một  câu  ta 

cũng không hề nghe, toàn là nghe A Di Đà Phật. 

Đối với họ có lợi ích, mỗi tiếng đều là A Di Đà Phật, rót vào trong nhĩ căn 

của họ. Những gì họ nói với ta đều không sao, đều là việc thế gian. Đó đều là 

giả, không phải thật. Chúng ta mỗi niệm đều là Phật A Di Đà, đây là hạt giống 

kim cang. Phải hiểu đạo lý này, đạo lý này nên ứng dụng trong đời sống hằng 

này, công phu dần dần có hiệu quả. 

Đặc biệt là hiện nay, chúng ta thấy tin tức về thiên tai, tần suất mỗi tháng 

mỗi tăng lên. Tháng tám, toàn thế giới thiên tai lớn, có 219 lần. Khoảng tháng 

ba tháng tƣ, chƣa đến 70 lần, quý vị xem mỗi tháng mỗi tăng cao, tháng chín 

càng nhiều. Điều này là một sự cảnh giác tốt nhất cho chúng ta, chúng ta học 

Phật cần phải thực hành. Không đƣợc tu hành giả dối, không đƣợc thiên lệch, 

phải tinh tấn nổ lực. 

Trên thế giới rất nhiều nhà dự ngôn đều nói, sang năm sẽ có thiên tai, năm 

sau  nữa.  Chúng  ta  nhất  định  có  thể  trƣớc  tháng  12  sang  năm,  có  thời  gian  1 

năm, niệm đến công phu thành phiến. Nhất tâm bất loạn chƣa chắc chắn, công 

phu thành phiến mới đƣợc. Chỉ cần chúng ta không còn so đo tính toán, có thể 

làm  đƣợc.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày  đƣợc  chăng  hay  chớ,  buông  bỏ  vạn 

duyên  nhất  tâm  niệm  Phật,  thời  gian  một  năm  là  đủ.  Nghĩa  là  thời  gian  một 

năm này tôi quyết tâm về đƣợc thế giới Cực Lạc, ta nhất định phải làm đƣợc, 

phải phát tâm mãnh liệt! 

Tập 577  731 



Ở trƣớc có nói với chƣ vị, pháp sƣ Doanh Khả thời nhà Tống, niệm  Phật 

suốt ba ngày ba đêm có thể cảm ứng đƣợc Phật A Di Đà, chúng ta có thời gian 

một năm mà chƣa đủ sao? Hành trì triệt để! Không làm giả dối. 

Đại sƣ Liên Trì khi tuổi về già, ngài là ngƣời thông tông thông giáo, hiển 

mật viên dung. Khi về già chuyên môn vào  một bộ kinh, chính là Kinh A Di 

Đà. Ngài nói: Tam  tạng 12 bộ kinh để  ngƣời khác giác ngộ, tôi không tham 

gia. Quý vị xem, pháp còn phải bỏ huống gì phi pháp, ngài thật sự buông bỏ. 

Lúc tuổi về già chỉ một bộ kinh, một câu Phật hiệu, ngoài ra không còn gì nữa. 

Ngài làm cho chúng ta thấy, làm gƣơng cho chúng ta. 

Chúng ta đọc sách, thấy đƣợc rất nhiều vấn đề, cần phải học tập, đừng quá 

tạp loạn. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra không còn gì nữa cả. Gặp ai cũng 

thấy là ngƣời tốt, việc gì đều là việc lành, việc tốt việc xấu đều không để trong 

lòng. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra đều buông bỏ hết. 

Quý vị nói chúng ta có thể không thành công sao? Chắc chắn thành tựu. 

Chúng ta xem tiếp phần bên dƣới, Phật hộ niệm chúng ta là thật, chúng ta 

có lỗi với Phật Bồ Tát. Các ngài xƣa nay chƣa từng rời xa chúng ta, giống nhƣ 

từ mẫu chăm sóc con nhỏ vậy. Trẻ con không hiểu, giống nhƣ chúng ta, Phật 

Bồ Tát quan tâm chúng ta, chúng ta hồ đồ, không biết cảm ân. 

“Ngày nay đối với Nhƣ Lai, chƣa từng báo ân, không có tâm thân cận. Nói 

lời này xong, liền khởi thân khóc than”. Ngày nay gặp đức Đức Thế Tôn, thậm 

chí chƣa từng báo ân. Vì sao chƣa từng báo ân? Không biết ân đức, tri ân mới 

có  thể  báo  ân.  Ta  không  tri  ân,  tâm  báo  ân  không  sanh  khởi  đƣợc.  Chẳng 

những  không  biết  báo  ân,  đối  với  thiện  tri  thức  nhƣ  thế  nào?  Không  có  tâm 

thân  cận.  Thiện  tri  thức  ở  đó  đợi  quý  vị,  đợi  quý  vị  quay  đầu.  Chúng  ta  mê 

muội  trong  ngũ  dục  lục  trần,  nên  không  quay  đầu  đƣợc.  Mê  hoặc  điên  đảo, 

không hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. 

“Nói lời này xong”, sau khi nói xong, tâm  hổ thẹn, tâm sám hối liền sanh 

khởi,  khởi  thân  khóc  than.  “Cung  kính  thiện  tri  thức,  trƣớc  tiên  là  nhƣ  giáo 

phụng hành, điều này cũng vô cùng khó khăn. Nên nói nghe pháp có thể hành, 

điều này cũng rất khó”. Đây là thật. 

Ngày nay chúng ta đối với ngƣời thầy không biết cung kính, đối với thầy 

sanh ra điều gì? Sanh ra một loại tình chấp, không có thành kính. Đại sƣ Ấn 

Quang  dạy  chúng  ta,  đối  với  thiện  tri  thức  phải  biết  thành  kính.  Một  phần 

thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi 

ích. Nếu không biết thành kính, sẽ không đạt đƣợc lợi ích. Hai chữ thành kính 

này quá quan trọng! Tâm chân thành cung kính.       Có tâm chân thành cung 

732  Tập 577 



kính, nhất định có thể nhƣ giáo tu hành. Thiện tri thức dạy, chúng ta nhất định 

phải nổ lực tinh tấn thực hành, mới thật sự đƣợc thọ dụng. Trong kinh này nói 

ba loại chân thật: Chân thật rốt ráo, đó là chân nhƣ tự tánh, đó là thật tƣớng lý 

thể. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, không có tâm thành kính sẽ không đạt 

đƣợc. Cần phải có tâm thành kính, mới thấy đƣợc từng câu từng chữ trong kinh 

này. Không những kinh nhƣ vậy, mà chú giải cũng nhƣ vậy. 

Kinh luận là Đức Phật nói, 101 loại chú sớ của các bậc tổ sƣ đại đức, thêm 

vào chín loại của các tổ sƣ nƣớc ngoài là 110 loại. Đó đều là ngƣời khai ngộ, 

không  phải  phàm  nhân,  đều  là  ngƣời  tu  hành  chơn  chánh,  đƣợc  định  khai  trí 

tuệ.  Chúng  ta  gặp  đƣợc  nhiều  thiện  tri  thức  nhƣ  thế,  còn  may  mắn  hơn  cả 

Thiện Tài  Đồng Tử trong Kinh Hoa Nghiêm, Thiện  Tài  mới gặp đƣợc 53 vị. 

Vấn  đề  là  chúng  ta  có  nghe  hiểu,  có  để  nó  trong  lòng,  và  có  thực  hành,  ứng 

dụng vào trong cuộc sống hằng ngày hay không. “Nghe pháp có thể hành, đây 

cũng là điều rất khó”, điều này là thật. 

“Thiện tri thức khó gặp khó biết”, không dễ gặp đƣợc, gặp đƣợc nhƣng lại 

không biết. “Ngày nay  may  mắn cầu đƣợc”, ngày nay rất  may mắn, chúng ta 

đã cầu đƣợc, ta cầu đƣợc ở đâu? Bản kinh này chính là ta cầu đƣợc. Kinh, Phật 

là thiện tri thức của ta, là Đức Thế Tôn. Chú giải, có rất nhiều tổ sƣ đại đức đã 

dạy chúng ta trong đó, chia sẻ với chúng ta, chúng ta cần phải biết. 

“Giả  nhƣ  những  gì  thiện  tri  thức  này  thị  hiện,  không  thể  tín  thọ  phụng 

hành,  thì  lƣơng  y  cũng  đành  chịu,  nhƣ  vậy  thì  gặp  cũng  giống  nhƣ  không”. 

Đúng nhƣ vậy, gặp đƣợc mà không tin, không tiếp thu, không hành trì. Lƣơng 

y cũng đành chịu là ví dụ, quý vị bị bệnh nặng, bây giờ có một lƣơng y giỏi, có 

thể cứu đƣợc. Nhƣng quý vị không tin họ, không chịu uống theo phƣơng thuốc 

họ cho, họ cũng đành chịu, hết cách. Nhƣ vậy gặp có khác nào không gặp. 

“Đối với những gì thiện tri thức dạy, nên nghe mà tin đƣợc, tin mà có thể 

hành, gọi là rất khó”. Quả là khó vô cùng. Chúng ta thấy ở đây dùng chữ “dạy” 

rất hay, đối với những gì thiện tri thức dạy. Kinh điển mà Đức Thế Tôn lƣu lại 

trong  suốt  49  năm  giảng  kinh  dạy  học,  đây  là  thiện  tri  thức  dạy.  Trƣớc  thuật 

của chƣ vị tổ sƣ đại đức, phân tích, giải thích cho chúng ta, khiến chúng ta có 

thể nghe hiểu, có thể khế nhập, đây cũng đều là thiện tri thức. 

Nghe rồi có tin đƣợc chăng, đây quả thật là vấn đề nan giải nhất của thời 

nay. Không tin, ngƣời bây giờ thích hoài nghi, rất phổ biến. Đi khắp thế giới 

xem ngƣời nào không hoài nghi? Hoài nghi đầu tiên là hoài nghi bản thân, quý 

vị thấy, đến mình cũng không tin, vậy họ có thể tin cha mẹ mình chăng? Cha 

mẹ có thể tin con cái chăng? Quý vị có thể tin thầy mình chăng? Có thể tin vào 

Tập 577  733 



bạn bè chăng? Con ngƣời sống trên thế gian này cô đơn biết bao, không có một 

ngƣời nào đáng tin cậy, quý vị nghĩ xem đáng thƣơng biết chừng nào. Quý vị 

có thể tin Phật Bồ Tát chăng? Có thể tin tổ tông chăng? Có thể tin cổ thánh tiên 

hiền chăng? Có thể tin những điển tịch mà họ để lại chăng? Nếu nhƣ không tin 

là coi nhƣ xong. Sau khi tin thì sao? Tin rồi sẽ chịu học, y giáo phụng hành, 

nhƣ vậy quý vị sẽ thành Thánh thành hiền, thành Phật thành Bồ Tát. Ngày nay 

cửa  ải  lớn  nhất,  chính  là  ở  chữ  “tin”  này.  Tin  đích  thực  là  giới  hạn  sau  cùng 

của hết thảy pháp thế xuất thế gian, cũng chính là trong Kinh Hoa Nghiêm Đức 

Phật nói: “Tin là chiếc mẹ của mọi công đức”. 

Tín tâm là gì? Là nguồn gốc chúng ta tu đạo, thành đạo. Nếu không có tín 

tâm là hết, tất cả chẳng còn gì. Chiếc nôi của tất cả công đức, nó có thể sanh ra 

tất  cả  công  đức,  công  đức  của  thế xuất  thế  gian.  Chữ  tin  này  quan  trọng  biết 

bao.  Trong  pháp  môn  Tịnh  độ,  chúng  ta  có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc 

chăng, thân cận đƣợc Phật A Di Đà chăng, có thành Phật đƣợc ngay trong đời 

này chăng, mấu chốt đều ở chữ tín này, chúng ta có tín chăng. 

Tông  Tịnh  độ  dùng  ba  chữ:  Tín  nguyện  hạnh.  Tôi  tin  thật,  thật  sự  muốn 

đến thế giới Cực Lạc, tôi thật sự niệm Phật A Di Đà. Đầy đủ ba điều kiện này 

là  thành  công.  Ba  điều  kiện  này  không  cho  phép  bất  cứ  thứ  gì  xen  tạp  vào 

trong, xen vào là hỏng. Cho nên chúng ta phải cảnh giác cao độ, phải có trí tuệ 

chân thật, những gì xen tạp đó đều là giả, không có thứ nào là thật. Chúng ta 

mới buông bỏ tất cả những tạp niệm đó, trong tâm chúng ta chỉ duy nhất một ý 

niệm: A Di Đà Phật. Ngoài Phật A  Di Đà ra thì không còn gì cả, nhƣ vậy là 

đúng. Để đời này của chúng ta_vì căn tánh của chúng ta không lanh lợi, thua 

xa  cổ  nhân.  Nhất  định  không  đƣợc  tham  nhiều,  phải  học  cổ  nhân,  phải  nhất 

môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu.      Nếu muốn học, sau khi khai ngộ mới 

học, đây là phƣơng pháp tƣơng truyền từ ngàn đời của chƣ vị tổ sƣ. Chƣa khai 

ngộ,  không  cho  phép  xem  các  kinh  luận  khác,  thật  sự  đại  triệt  đại  ngộ,  thầy 

mới  khai  phóng.  Đây  là  chân  thiện  tri  thức,  không  phải  là  thầy  giáo  bình 

thƣờng. 

“Thƣợng  minh”,  ở  trên  nói  rõ,  “gặp  Phật  khó,  nghe  kinh  cũng  khó,  gặp 

thiện tri thức cũng khó, nghe pháp có thể hành cũng khó. Đều là cực kỳ khó 

đƣợc, vô cùng hy hữu”, họ đều có thể làm đƣợc, hạng ngƣời này ít có. “Nhƣng 

ba điều khó ở trên không bằng dƣới đây. Nếu nghe kinh này, tin vui thọ trì, đó 

là điều đƣợc trong những điều khó đƣợc, nên gọi là khó trong các điều khó”. 

Đúng vậy, ở trên nói đến bốn vấn đề: Gặp Phật, nghe kinh, gặp thiện tri thức, 

nghe pháp có thể hành là điều khó. Nhƣng nếu nghe đƣợc bộ kinh này mà tin, 

734  Tập 577 



vui  thích,  thọ  trì  kinh  này  lại  càng  khó  hơn,  khó  hơn  bốn  điều  trƣớc.  Vì  sao 

vậy? Thật sự tin tƣởng, hoan hỷ, thọ trì bộ kinh này. Chúng mừng, quý vị sẽ 

thành Phật ngay trong đời này, đây là thật, hoàn toàn không giả dối. Mỗi tâm 

niệm của chúng ta là muốn thành Phật ngay trong đời này, không có hy vọng 

đƣợc làm Phật ở thế giới này. Vì sao vậy? Vì hoàn cảnh tu học không tốt, quá 

nhiều sự quấy nhiễu. Thế giới Cực Lạc là hoàn cảnh tu học lý tƣởng nhất, ở đó 

không có ai làm phiền. Sáu căn tiếp xúc toàn là pháp giới thuần tịnh, toàn bộ 

cõi nƣớc Cực Lạc đều là âm thanh niệm Phật. Ở trong môi trƣờng đó, không ai 

không thành tựu, trong hoàn cảnh đó không có ai thoái chuyển. 

Vì sao chúng ta không buông đƣợc thế gian này? Là nhận thức chƣa thấu 

triệt về thế giới Cực Lạc, vẫn còn hoài nghi. Vì vậy mà chúng ta cần phải hiểu 

rõ ràng  minh bạch về nó, đó chính là phải giảng tƣờng tận bộ kinh này, phải 

thƣờng giảng, phải giảng không ngừng. 

Hiện nay lợi dụng công cụ khoa học có thể làm đƣợc, phải nghe nhiều lần 

này đến lần khác. Sau khi nghe hiểu, làm đƣợc bốn chữ  này sẽ  có đƣợc tin, 

hoan hỷ, thọ trì. Nhƣ vậy kinh này có thể không cần đọc, cũng không cần xem 

chú giải này, chỉ cần niệm rốt ráo một câu Phật hiệu. Nếu nhƣ còn hoài nghi, 

vẫn chƣa buông bỏ đƣợc, vậy thì nhất định phải đọc, phải nghe kinh này. Kinh 

là gì? Giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, giúp chúng ta phá mê khai ngộ. Đây là 

mục  đích  của  kinh  giáo.  Đoạn  tận  đƣợc  nghi  hoặc,  tín  tâm  và  nguyện  tâm 

chúng ta liền sanh khởi. Một câu Phật hiệu là đủ, không cần tự tìm phiền phức, 

đến kinh này cũng không cần nữa. Chỉ một câu Phật hiệu là thành công. Pháp 

môn này đơn giản nhƣ vậy, dễ dàng nhƣ thế, bảo đảm đƣợc vãng sanh. Hơn 

nữa khi ra đi vô cùng tự tại, biết trƣớc giờ chết. Thích đứng vãng sanh thì đứng 

vãng  sanh,  thích  ngồi  vãng  sanh  thì  ngồi  vãng  sanh,  không  có  gì  không  mãn 

nguyện.  Vấn  đề  này  là  thật,  chúng  tôi  tận  mắt  chứng  kiến,  điều  này  ngƣời  ta 

không làm giả đƣợc, nhất định không phải giả. Cho nên có rất nhiều thiện tri 

thức biểu diễn cho chúng ta thấy, làm chứng chuyển cho chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dƣới: “Nó hy hữu khó đƣợc, cũng không 

bằng điều này, nên nói việc này là  khó nhất”. Nghĩa là nghe đƣợc pháp  môn 

Tịnh độ, nghe đƣợc bộ kinh điển này, tin hiểu thọ trì, đây là điều vô cùng khó. 

Vì sao vậy? Nhƣ Tịnh Ảnh Sớ nói: “Đối với pháp nghĩa này, khắp nơi tuyên 

thuyết, khai hiển Tịnh độ, dạy ngƣời vãng sanh, duy nhất kinh này, gọi là khó 

nhất”. Đây là nói cho chúng ta biết về các đạo lý nhân sinh trong vũ trụ, nói 

phƣơng pháp cho chúng ta. Đức Phật dùng tám vạn bốn ngàn pháp môn khai 

Tập 577  735 



hiển  cho  chúng  ta,  ngàn  kinh  vạn  luận  tuyên  giảng  khắp  nơi.  Nhƣng  nói  về 

vãng sanh Tịnh độ chỉ có bộ kinh này. 

Bây giờ chúng ta biết, chuyên nói về vãng sanh chỉ có ba bộ kinh. Kinh Vô 

Lƣợng Thọ là kinh đệ nhất, Kinh A Di Đà là tiểu bổn của Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, là chuyên môn nói về phƣơng pháp, nguyên 

lý. Nói về nguyên lý chính là “thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”. Đây là nói về 

đạo lý, sau đó mới nói phƣơng pháp. Đây là ba bộ kinh chuyên giảng về thế 

giới Cực Lạc. 

Hội Sớ lại nói: “Nếu nghe kinh này, là nghe tri thức để huân tập. Tin sâu 

hoan hỷ thọ trì, là vãng sanh chánh nhân. Gọi là tin thích bản nguyện, thọ trì 

danh  hiệu.  Nên  pháp  này  vƣợt  qua  các  giáo  pháp  khác,  lợi  ích  cũng  hơn  các 

thiện pháp. Căn cơ chúng sanh đều vào cõi báo, các loại căn cơ đều sanh vào 

cõi báo, một đời có thê thành tựu”. Điều này quả là rất khó. Trong Hội Sớ của 

vị pháp sƣ Nhật bản nói nhƣ vậy. 

Nghe kinh, chính là nghe tri thức để huân tập. Tri là biết về thế giới Cực 

Lạc,  nhận  thức  Phật  A  Di  Đà  gọi  là  tri  thức.  Chúng  ta  nghe  trong  kinh  dạy, 

hoặc là nghe các bậc tổ sƣ đại đúc tuyên giảng. Chúng ta biết có thế giới Cực 

Lạc, có Phật A Di Đà, đây là nghe và huân tập. 

Tin sâu hoan hỷ thọ trì là vãng sanh chánh nhân. Nếu chúng ta không tin, 

hoặc  bán  tín bán nghi,  hoặc đã  tin nhƣng không  nỡ  bỏ  thế  gian này.  Có  cảm 

tình với thế gian này, không muốn rời xa, vậy thì niềm vui không có. Thọ trì, 

không muốn niệm Phật, vẫn là tạp niệm, vọng niệm làm chủ ý thức chúng ta. 

Nên biết trong tâm dẫy đầy tạp niệm, đều là trôi lăn trong luân hồi. Luân hồi 

lục  đạo  từ  đâu  mà  có?  Từ  phân  biệt  chấp  trƣớc  mà  có,  chấp  trƣớc  là  kiến  tƣ 

phiền não. Kinh điển đại tiểu thừa đều nói, đoạn tận đƣợc kiến tƣ phiền não là 

thật sự buông bỏ, không còn luân hồi lục đạo. Lục đạo là giả, không phải thật. 

Trong  Chứng  Đạo  Ca,  đại  sƣ  Vĩnh  Gia  nói  rất  rõ  ràng  minh  bạch.  Ngài  nói: 

“mộng lý minh minh hữu lục thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Mộng 

là gì? Chƣa giác ngộ, còn phân biệt chấp trƣớc. 

Kiến tƣ, kiến là kiến giải, tƣ là tƣ tƣởng, hoặc là mê hoặc. Nói cách khác, 

ta thấy sai, nghĩ sai đối với điều gì? Đối với vạn sự vạn pháp trong vũ trụ hoàn 

toàn thấy sai, hoàn toàn nghĩ sai. Sai  ở đâu? Thế gian này là  một giấc mộng, 

tỉnh mộng thì không còn gì cả. Vậy mà ta ở trong đó thấy nó nhƣ thế này, nó 

nhƣ thế kia, hoàn toàn sai lầm. Sau cũng là sai, đúng cũng là sai, không có gì 

không sai, bất luận ta nghĩ nhƣ thế nào, tất cả đều là sai. Bởi vậy khi ta buông 

bỏ đƣợc, lập tức tỉnh ngộ, sau đó mới biết trong mộng toàn là sai, không có gì 

736  Tập 577 



đúng là cả. Nếu đúng, đúng sẽ vƣợt ra khỏi lục đạo, ta có thể vƣợt thoát luân 

hồi ƣ? Quý vị nên biết, chỉ có một câu A Di Đà Phật có thể vƣợt thoát luân hồi. 

Trong tất cả pháp chỉ có nhất pháp cú này là đúng, quý vị có biết chăng? Nắm 

chắc  nhất  pháp  cú  này,  ta  chỉ  đi  theo  con  đƣờng  này.  Hoan  hỷ  đối  với  tất  cả 

mọi ngƣời, vì sao vậy? Kết thiện duyên, đừng kết ác duyên. Kết ác duyên, khi 

vãng sanh oan thân trai chủ đến quấy phá, có khi bị phiền phức không thể vãng 

sanh.  Phải  kết  thiện  duyên  với  tất  cả  mọi  ngƣời.  Ngƣời  thiện  thì  kết  thiện 

duyên với họ, ngƣời ác cũng kết thiện duyên với họ. Ngƣời hủy báng chúng ta, 

ngƣời sĩ nhục chúng ta, ngƣời hãm hại ta, chúng ta đều kết thiện duyên với họ. 

Chỉ cần ta biết, trong Phật đƣờng nhỏ của tôi đều thờ bài vị trƣờng sanh cho 

họ. Ngày ngày giảng kinh đều hồi hƣớng cho họ, kết thiện duyên, không kết ác 

duyên. Trong tâm không có ác niệm, hy vọng thật sự đạt đƣợc thuần tịnh thuần 

thiện,  tự  thọ  dụng  này  tốt  biết  bao.  Đây  mới  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

ngƣời, thuần tịnh thuần thiện. Đây chính là học Phật rồi mới thật sự biết làm 

ngƣời. 

Chúng ta chỉ có một phƣơng hƣớng, một  mục tiêu, chắc chắn không thay 

đổi, niệm rốt ráo một câu Phật hiệu. Niệm niệm là tâm thanh tịnh. 

Tôi  gặp  đƣợc  một  ngƣời,  đại  sƣ  Chƣơng  Gia,  ngài  tu  theo  Mật  tông,  từ 

sáng đến tối không ngừng niệm chú. Tôi học với đại sƣ ba năm, mỗi tuần học 

một tiếng đến hai tiếng. Nghe đại sƣ khai thị, đại sƣ vừa nói xong, miệng liền 

mặc  niệm,  trì  Kim  Cang.  Chúng  ta  thấy  miệng  ngài  động,  nhƣng  không  có 

tiếng. Bất luận lúc nào đều thấy đại sƣ nhƣ vậy, có thể thấy tâm ông rất thanh 

tịnh, không có tạp niệm. Đó là tu thành tựu, công phu này không phải tự nhiên 

có đƣợc.  Chúng ta cần phải học tập, phải nhớ vãng sanh chánh nhân, tin sâu 

hoan hỷ thọ trì, tin thích bản nguyện. Thọ trì danh hiệu, danh hiệu chỉ có bốn 

chữ: A Di Đà Phật. Suốt đời đại sƣ Liên Trì chỉ niệm bốn chữ này. 

“Pháp  này  vƣợt  qua  các  giáo  pháp  khác”,  các  giáo  pháp  khác  tức  là  các 

pháp môn khác của Phật giáo. Nó vƣợt qua tám vạn bốn ngàn pháp môn khác. 

“Đƣợc lợi ích vƣợt qua các điều thiện”, tất cả điều thiện của thế xuất thế gian 

đều không thiện bằng niệm Phật. Nếu  muốn tu điều thiện bậc nhất trong  thế 

xuất thế gian, tức niệm A Di Đà Phật, là thiện trong các điều thiện, không gì 

sánh đƣợc. Niệm tốt câu Phật hiệu này, sẽ đến thế giới Cực Lạc, đến đó không 

gian hoạt động của chúng ta rất lớn, lớn đến mức độ nào? Không thể nghĩ bàn, 

biến pháp giới hƣ không giới. Ta muốn đi đâu tự do tự tại, ý niệm vừa khởi đã 

đến. Đến đâu? Đến cõi nƣớc của Chƣ Phật. Trong Kinh Di Đà nói, 10 vạn ức 

cõi nƣớc Phật, không chỉ chừng đó, vô lƣợng vô biên vô số vô tận. Ta có thể 

Tập 577  737 



phân  nhiều  thân  nhƣ  vậy,  để  đến  thân  cận  tất  cả  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Cúng 

dƣờng là tu phƣớc, cúng Phật tu phƣớc; nghe kinh là tu tuệ. Nên đến thế giới 

Cực Lạc để làm gì? Cầu phƣớc cầu tuệ, tu phƣớc tu tuệ, phƣớc tuệ viên mãn 

chính là nhị túc tôn. Nhị túc tôn là Phật, đã thành Phật. Đến thế giới Cực Lạc là 

để làm việc này, sau đó lại từ thế giới Cực Lạc, đến mƣời pháp giới trong cõi 

nƣớc của Chƣ Phật, để làm gì? Hóa độ chúng sanh, giúp chúng sanh quay đầu, 

giúp chúng sanh giác ngộ, cũng là dạy chúng sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Rất nhanh thành tựu của họ cũng nhƣ chúng ta vậy. 

Ngƣời  của  thế  giới  Cực  Lạc  thƣờng  làm  công  việc  này,  đây  là  sự  nghiệp 

của họ. Cầu phƣớc cầu tuệ, tu phƣớc tu tuệ, giúp đỡ chúng sanh. Quả đúng là 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ chúng sanh, thành tựu cho chúng sanh. Nên đạt đƣợc 

lợi ích vƣợt qua các điều thiện. 

“Căn cơ của chúng sanh đều vào cõi báo”, các hàng căn cơ, cõi báo là cõi 

thật báo trang nghiêm. Chỉ cần có thể y giáo phụng hành, thật sự niệm một câu 

danh hiệu Phật này không gián đoạn. Mỗi niệm nghĩ đến Phật A Di Đà, niệm 

niệm nghĩ đến thế giới Cực Lạc, vãng sanh nhất định là cõi thật báo. Còn nhƣ 

niệm không thuần, tin không thật, nguyện không thiết. Bình thƣờng cũng niệm 

Phật,  niệm  không  nhiều,  pháp  thế  gian  vẫn  chƣa  buông  bỏ.  Khi  lâm  mạng 

chung,  nếu  vận  khí  tốt,  có  ngƣời  trợ  niệm  nhắc  nhở,  vãng  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc là cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Quý vị xem, vì sao ta không chuyên tâm? Vì sao không vứt bỏ hết những 

thứ tạp nham đó? Ta nghĩ đến nó làm gì? Không nghĩ gì cả, không nhớ gì cả, 

sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh, hoa khai 

kiến Phật, liền đƣợc vô sanh pháp nhẫn. Vô sanh pháp nhẫn là Bồ Tát thất địa 

trở lên, nhảy lớp, không phải học từ lớp một lên. Làm đƣợc, không phải không 

làm đƣợc! Làm không đƣợc thì không còn cách nào. Vấn đề  này có thể  làm 

đƣợc, chỉ cần ta chịu buông bỏ, đừng quan tâm bất kỳ điều gì. 

Từ sáng đến tối niệm Phật, ngơ ngơ nghếch nghếch, giống nhƣ một ngƣời 

mê hoặc điên đảo vậy. Thậm chí ngƣời khác đều coi thƣờng, chửi mắng là mê 

tín, sao học Phật lại trở thành nhƣ vậy. Họ là thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh 

đấy. Thông minh lanh lợi cũng niệm Phật, nhƣng chỉ hạ hạ phẩm vãng sanh, 

không  giống nhau!  Một  đời  thành  tựu.  Ngay  trong  đời  này  ta  làm  thỏa  đáng, 

thành tựu sự nghiệp này. 

“Cần phải nƣơng vào nhiều kiếp tu thiện, vƣợt qua các việc thiện khó khăn, 

nên gọi là việc khó”. Đây là khó trong các điều khó, nên ngƣời này trong đời 

này có thể thành tựu, thật sự có thể buông bỏ. Chứng tỏ quá khứ của họ, nhất 

738  Tập 577 



định nhiều đời nhiều kiếp có thiện căn phƣớc đức nhân duyên, nên kiếp này 

mới thành tựu,  mới có thể tất cả khó hành mà hành đƣợc, khó nhẫn mà nhẫn 

đƣợc, họ đều làm đƣợc. Khó trong các điều khó họ đều thông qua hết. 

“Bằng lòng ý của hai Sớ”, căn cứ theo ý trong chú sớ của hai vị đại đức ở 

trƣớc.  “Nếu  ngƣời  đối  với  điều  này  là  hy  hữu  đệ  nhất,  thành  tựu  đƣợc  diệu 

pháp khó nghe khó tin ngay trong đời này”. Đây là nói bộ kinh này, nói đến trì 

danh niệm Phật. “Có thể nghe, có thể tin hiểu, và có thể thọ trì, nên biết ngƣời 

này nhất định huân tu nhiều kiếp. Trong quá khứ trồng thiện căn, khó đƣợc hy 

hữu, vƣợt qua tất cả”. Nếu không phải trong đời quá khứ có thiện căn sâu dày, 

thì  không  làm  đƣợc  điều  này.  Họ  làm  đƣợc,  chắc  chắn  thiện  căn  trong  đời 

trƣớc của họ sâu dày. Vì sao bây giờ nhƣ vậy? Vì họ nhất thời mê hoặc, nên họ 

lại ngụp lặn trong luân hồi. Chính là một niệm sau cùng, nghĩ đến vấn đề khác, 

đây là điều rất có thể. Đời này lại gặp đƣợc, khi gặp đƣợc thật sự minh bạch, 

thật sƣ nghĩ thông suốt. Thế nào là thật? Thật sự buông bỏ, chứng minh thiện 

căn trong túc thế của họ sâu dày. Buông bỏ vạn duyên, dứt bỏ luân hồi. “Nên 

nói khó trong các điều khó, không gì khó hơn điều này”, Khó trong các điều 

khó  họ  đã  thông  qua,  họ  cũng  đã  đột  phá  đƣợc  khó  trong  các  điều  khó,  và 

thành tựu ngay trong đời này. “Ở đây”, mấy câu ở sau, Hoàng Niệm Tổ nói rất 

quan  trọng.  Ở  trên  chúng  ta đã  học đến  những  khai  thị  của  các  bậc  tổ  sƣ  đại 

đức. “Không phải pháp môn này khó tu- pháp môn rất dễ tu- Tức là chỉ ngƣời 

nhƣ thế, có thiện căn  phƣớc đức nhân duyên hy hữu nhƣ vậy”. Điều này rất 

khó đƣợc, vì sao vậy? Vì họ tin thật, họ thật sự minh bạch, thật sự đã giác ngộ. 

Thật sự buông bỏ thế gian luân hồi lục đạo, không muốn tiếp tục trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo. Tập khí của luân hồi lục đạo cũng biến mất. 

Nhất  tâm  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nhất  tâm  chuyên  cầu  thế  giới  Cực 

Lạc, nhất tâm chuyên cầu thân cận Phật A Di Đà. Đến thế giới Cực lạc làm đệ 

tử Phật Di Đà, tiếp thu giáo huấn của Phật A Di Đà, tiếp thu giáo huấn của tất 

cả  Nhƣ  lai  trong  mƣời  phƣơng  ba  đời.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  làm  tất  cả 

những việc này cùng một lúc. Thân mình ở trong giảng đƣờng của Phật Di Đà 

nghe kinh nghe pháp không rời xa, nhƣng có thể phân vô lƣợng vô biên thân, 

vô tận vô số thân. Đi lễ lạy tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng ba đời, 

để cúng dƣờng, nghe pháp, tu phƣớc tu tuệ. Cảnh quan này vô cùng hy hữu, ở 

ngay trƣớc mắt chúng ta, đƣa tay là đạt đƣợc, có cần chăng? 

Nếu thật sự muốn, thì phải thật sự buông bỏ. Thử nghĩ xem trong đời này 

vấn đề gì khó buông bỏ nhất, thì buông bỏ trƣớc. Buông bỏ trƣớc những gì khó 

buông bỏ, những thứ dễ thì không thành vấn đề. Tuyệt đối đừng nên dễ buông 

Tập 577  739 



ta buông trƣớc, khó buông thì từ từ, nhƣ vậy sẽ rất khó, đời này có thể vãng 

sanh  hay  không,  không  chắc  lắm.  Phải  buông  bỏ  thứ  mà  ta  khó  buông  nhất, 

những thứ khác sẽ rất dễ dàng. Bởi thế không đƣợc làm lẫn lộn thứ tự này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 578 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:05.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  765,  hàng  thứ  ba  từ  dƣới  lên,  bắt  đầu 

xem từ kinh văn. 

“Nhƣợc hữu chúng sanh, đắc văn Phật thanh, từ tâm thanh tịnh, dõng dƣợc 

hoan hỷ, y mao vi khởi, hoặc lệ xuất giả, giai do tiền thế, tằng tác Phật đạo, cố 

phi phàm nhân”. Đoạn này là khen ngợi thâm tín, tức không phải phàm nhân. 

Đoạn tiếp theo: “Nhƣợc văn Phật hiệu, tâm trung hồ nghi, ƣ Phật kinh ngữ, 

đô vô sở tin, giai tùng ác đạo trung lai. Túc ƣơng vị tận, vị đƣơng độ thoát, cố 

tâm hồ nghi, bất tín hƣớng nhĩ”. Đoạn này nói nghi hoặc sẽ khó độ. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Đƣợc nghe tiếng Phật”, câu 

này là kinh văn của Hán Dịch. Câu này trong Ngô Dịch nói: “Nghe tiếng Phật 

A Di Đà”. Ngụy Dịch nói: “Đƣợc nghe danh hiệu Đức Phật này”. Đƣờng Dịch 

nói: “Nghe danh hiệu Đức Phật này”. Tống Dịch nói: “Đƣợc nghe danh hiệu 

vô  lƣợng  thọ  Phật”.  Năm  loại  bản  dịch  này  chúng  ta  hợp  lại  để  xem,  “hợp 

tham” chính là hợp lại để xem. “Nên biết Phật thanh tức danh hiệu Phật A Di 

Đà, nghe tức nghe danh tin hiểu thọ trì”. Nghe bao hàm ý nghĩa rất sâu sắc, 

bao  hàm  rất  rộng.  Sau  khi  nghe  rồi  tin  hiểu,  nghe  rồi  có  thể  lý  giải,  có  thể 

phụng hành, đây gọi là nghe. 

Tín  thọ  là  bắt  đầu  nhập  môn  học  Phật,  đồng  thời  cũng  học  Phật  thật  sự 

viên mãn. Bắt đầu chính là viên mãn, viên mãn trong bắt đầu. Do đó chúng ta 

có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  nếu  trong  đời  quá  khứ,  không  có  thiện  căn  phƣớc  đức 

nhân  duyên  sâu  dày,  không  dễ  làm  đƣợc  điều  này.  Nên  chúng  ta  quan  trọng 

740  Tập 578 



nhất là không đƣợc coi nhẹ bản thân, cho rằng mình là hàng sơ học. Học Phật 

cố nhiên phải khiêm tốn, nhƣng ở đây không đƣợc khiêm tốn, ở đây cần phải 

trực tiếp thừa nhận. Trong kinh Đức Phật đều nói nhƣ vậy, không phải chỉ một 

vị Phật nói, hầu nhƣ tất cả Chƣ Phật đều nói nhƣ vậy, chúng ta cần phải tin. 

Quý vị hãy xem tƣờng tận, xung quanh chúng ta có bao nhiêu ngƣời, khu 

vực HongKong này có bao nhiêu ngƣời,  Trung quốc có bao nhiêu ngƣời, thế 

giới có bao nhiêu ngƣời. Trong số ngƣời này có  mấy ngƣời học Phật? Ngƣời 

học Phật rất nhiều, nhƣng có mấy ngƣời học thật? Thế nào gọi là thật học? Đầy 

đủ tín thọ phụng hành, đó gọi là học thật, không đầy đủ bốn chữ này không gọi 

là thật học. Đời này coi nhƣ là không tệ, có nhân duyên gặp đƣợc Phật pháp, 

nhƣng Phật là gì lại không hiểu. Thấy tƣợng Phật, cũng nghe ngƣời niệm Phật 

A Di Đà. Hoặc cũng có thiện cảm, nghe xong hoan hỷ, nhƣng không học. Hoặc 

nghe xong thấy chán ghét, cho rằng mê tín, tất cả đều  là ngƣời có duyên với 

Phật. Khi nào đƣợc độ, khi nào thành tựu, nhân duyên mỗi ngƣời khác nhau. 

Chúng  ta  có  thể  khẳng  định,  ngƣời  nghe  pháp hoan  hỷ  đƣợc  độ  trƣớc,  ngƣời 

nghe  pháp  không  hoan  hỷ  đƣợc  độ  sau,  điều  này  có  thể  khẳng  định.  Chứng 

minh  ngƣời  nghe  pháp  hoan  hỷ,  thiện  căn  của  họ  sâu  dày  hơn  ngƣời  không 

hoan hỷ. Cũng chính là trong đời quá khứ, thời gian học tập rất dài, đời này lại 

gặp đƣợc, rất dễ hấp thu, đạo lý chính là nhƣ vậy. 

Bởi thế chúng ta phải biết trân quý, sau khi thấu hiểu, rất quý trọng nhân 

duyên đời này, vì sao vậy? Vì tâm mình biết đƣợc, nhân duyên này không phải 

đời đời kiếp kiếp đều gặp đƣợc. Thế giới quá rộng lớn, đừng nói đâu xa, chỉ 

nói địa cầu này. Trên địa cầu bao nhiêu thành thị, bao nhiêu thị trấn, bao nhiêu 

nơi có ngƣời tụ hội, những nơi này có mấy nơi có Phật pháp? Quý vị nghĩ nhƣ 

vậy sẽ biết, huống gì biến pháp giới hƣ không giới! 

Lại nghĩ đến trong kinh Đức Phật thƣờng nói: “thân ngƣời khó đƣợc, Phật 

pháp khó nghe”, trong lục đạo, mƣời pháp giới đến cõi ngƣời quả là không dễ. 

Đến cõi ngƣời gặp đƣợc Phật pháp cũng không dễ dàng gì, gặp đƣợc Phật pháp 

còn  phải  gặp  đƣợc  chánh  pháp.  Thế  nào  gọi  là  chánh  pháp?  Trong  Nhân 

Vƣơng Kinh nói rất hay: Khu vực này có ngƣời giảng kinh dạy học, có ngƣời y 

giáo phụng hành, có ngƣời tu hành chứng quả, đây gọi là chánh pháp. 

Ngày xƣa ở Trung quốc rất tuyệt vời, quý vị xem lịch sử, xem địa chí, khu 

vực nào không phải chùa chiền mọc lên san sát. Chỉ là trong thời đại này suy 

diệt  quá  nhanh,  ở  mỗi  tỉnh  thành  đều  có  mấy  vạn,  mƣời  mấy  vạn  ngôi  chùa. 

Thậm  chí  một  tiểu  thôn  trang,  quý  vị  đều  có  thể  nhìn  thấy  chùa  chiền.  Ngày 

xƣa nơi có tự viện, đều có ngƣời giảng kinh dạy học. Nên dạy học của Phật 

Tập 578  741 



giáo, từng cực thịnh một thời trong xã hội Trung quốc, quốc gia hộ pháp, đây 

chính là giáo dục Phật giáo.  Nền giáo dục này, sở dĩ  nó có thể phổ cập nhƣ 

vậy, đó là vì Hoàng đế dẫn đầu, hoàng đế hộ trì, hoàng đế thúc đẩy. Quản Phật 

giáo,  quản  Đạo  giáo  là  Hoàng  đế  trực  tiếp  quản,  còn  Nho  giáo  là  tể  tƣớng 

quản. Nên đạo tràng của Nho giáo không nhiều nhƣ của Phật giáo. 

Ngày nay chúng ta nhìn thấy một huyện thị, quý vị xem huyện thị của nó, 

mấy  trăm  ngôi  chùa,  trên  1000  ngôi  chùa,  không  có  gì  hy  hữu  cả.  Điều  này 

khiến chúng ta nghĩ đến, quá khứ Phật giáo hƣng thịnh, xã hội an định, nhân 

dân an lạc, thái bình thạnh thế. Giáo dục cống hiến vô cùng lớn lao, giáo dục 

Phật giáo là nghĩa vụ giáo dục. Giáo dục Nho Thích Đạo tuy cùng song hành 

trong  thế  gian,  nhƣng  Phật  pháp  thịnh  nhất.  Chứng  tỏ  mảnh  đất  Trung  quốc, 

ngƣời thiện căn sâu dày đặc biệt rất nhiều. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới: “Nên danh hiệu đầy đủ vạn đức”, ý câu này 

rất thâm sâu. Danh là danh hiệu của Phật A Di Đà, câu danh hiệu của Phật A 

Di Đà đầy đủ vạn đức. Hết thảy thiện pháp thế xuất thế gian, tất cả đều quy về 

câu danh hiệu này. Thọ trì danh hiệu, trong tâm chúng ta thƣờng nghĩ đến Phật 

A Di Đà, nhớ đến Phật A Di Đà. Nhất niệm tâm này của chúng ta, đầy đủ vô 

lƣợng vô biên thiện đức. “Có thể khiến ngƣời nghe tâm từ thanh tịnh”, ngƣời 

có thiện căn sau khi nghe xong sanh hoan hỷ tâm, sanh thanh tịnh tâm, sanh từ 

bi tâm. “Từ tâm, phát khởi tâm đại bi”, nghĩ đến Chƣ Phật Nhƣ Lai, ở nơi nhân 

địa  phát  nguyện  tu  hành,  thật  sự  thành  tựu  các  loại.  Khiến  chúng  ta  lập  tức 

cũng có thể  nghĩ đến, trong hội Vô Lƣợng Thọ  Đức  Thế  Tôn giới thiệu cho 

chúng  ta,  Phật  A  Di  Đà  phát  đại  nguyện  ở  nhân  địa,  thời  gian  tu  hành  năm 

kiếp, công đức đó thành tựu nên thế giới Cực Lạc. Y chánh trang nghiêm của 

Phật A Di Đà do đây  mà có. Phật  A Di Đà tu đƣợc,  ngày nay chúng ta nghe 

đƣợc danh hiệu, có thể dùng tâm chân thành niệm câu danh hiệu này. Ở trƣớc 

tôi từng nói: Chúng ta niệm Phật hiệu, giống nhƣ đầu tƣ vào thế giới Cực Lạc. 

Danh hiệu niềm càng nhiều thì tâm càng kiền thành, cổ phần quý vị đầu tƣ sẽ 

càng nhiều. Dùng ví dụ này mọi ngƣời dễ hiểu. 

“Thanh  tịnh”,  thuần  tịnh  thuần  thiện,  “hoan  hỷ,  nội  tâm  hỷ  lạc”.  Trong 

Luận Ngữ của Nho giáo nói: “không có gì vui bằng”. Hỷ duyệt này là từ nội 

tâm phát sanh ra, không phải kích thích từ bên ngoài, đây là niềm vui thật sự. 

“Dõng  dƣợc”,  dõng  dƣợc  nhƣ  hiện  nay  gọi  là  khiêu  vũ.  “Hoan  hỷ  vui  thích 

phấn  khởi,  bên  ngoài  thân  khẩu,  khoa  tay  múa  chân”,  đây  là  hiện  tƣợng  hỷ 

duyệt đến tột đỉnh. 

742  Tập 578 



“Y mao vi khởi”, “chỉ lổ chân lông khắp ngƣời nỗi lên, nỗi da gà”. Hoan 

hỷ đến tột cùng có hiện tƣợng này, trái lại kinh khiếp đến tột cùng cũng có hiện 

tƣợng này, da gà nỗi lên. “Lệ xuất”, mắt rơi lệ, đây là gì? Cảm động, nỗi da gà, 

đều là cảm động. Nghe đƣợc câu Phật hiệu này, ngƣời nghe đƣợc kinh Phật 

cảm động thâm sâu, ngƣời này không phải là ngƣời bình thƣờng. Ngƣời bình 

thƣờng  không  thể  có  hiện  tƣợng  này.  Cảm  động  sâu  sắc  nhƣ  vậy,  chứng  tỏ 

“ngƣời nhƣ vậy đều từ trong Phật đạo đến”, đời đời kiếp kiếp trong quá khứ 

học  Phật.  Vì  sao  thƣơng  tâm,  cảm  động  nhƣ  vậy?  Thiện  căn  bộc  phát.  Đời 

trƣớc khi lâm  mạng chung  một niệm  sai  lầm, nên lại trôi  lăn trong luân hồi. 

Đây là điều ngƣời tu hành cảm thấy hối tiếc nhất, hy vọng trong đời này không 

tiếp tục sai lầm nữa. Làm sao để duy trì đời này không có sai lầm? Đó chính là 

thật sự nắm chắc chân tƣớng sự thật, “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

Thời thời quán chiếu nhƣ vậy, niệm niệm quán chiếu nhƣ vậy, sát na chúng 

ta lâm chung, ý niệm sẽ không sai lầm. Nên công phu đều ở trong cuộc sống 

hằng ngày, rèn luyện bản thân. Cuộc sống là rèn luyện, công việc là rèn luyện, 

xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật  đều  là  rèn  luyện.  Rèn  luyện  điều  gì?  Rèn  luyện  để 

không còn tự tƣ tự lợi, không còn danh văn lợi dƣỡng, không còn tham sân si 

mạn. Tất cả tập khí bất thiện đều rèn luyện để trừ sạch hết, sau đó khẳng định 

biến pháp giới hƣ không giới, muôn sự muôn vật với ta là nhất thế. Quan niệm 

này vô cùng quan trọng, quan niệm này là Phật tri Phật kiến. 

Quý vị thử nghĩ xem, đã là nhất thể với ta, ta còn có thể oán hận ƣ? Ta còn 

có đố kỵ ƣ? Ta còn làm chƣớng ngại ƣ? Không. Vì sao vậy? Vì nhất thể. Mắt 

muốn thấy tế bào của toàn thân đều ủng hộ nó, để nó nhìn một cách thoải mái. 

Nó  thoải  mái,  tôi  cũng  thoải  mái,  mọi  ngƣời  đều  thoải  mái.  Tai  muốn  nghe, 

chúng  ta  hoàn  toàn  ủng  hộ  nó  nghe,  nghe  một  cách  rõ  ràng,  nghe  một  cách 

minh bạch. Nhất thể, không có ai phản đối, không có ai chƣớng ngại. Chúng ta 

biết biến pháp giới hƣ không giới, tất cả nhân sự vật với ta là nhất thể. Ngƣời 

này hành thiện, hoan hỷ tán thán. Ngƣời đó làm  ác, chúng ta niệm Phật tụng 

kinh cho họ, làm việc thiện hồi hƣớng cho họ. Vì nhân quả báo ứng là chân lý, 

không thể thay đổi đƣợc. Thiện nghiệp có thiện quả, ác nghiệp có ác báo. Đều 

là bản thân chúng ta, đều là nhất thể. 

Hiện  nay  bộ  phận  này  sai,  phải  làm  sao?  Bộ  phận  sai  này  mê  hoặc  điên 

đảo, vận hành của họ vƣợt ra ngoài quỹ đạo, không tuân thủ quỹ đạo, nên xảy 

ra  sự  cố.  Chúng  ta  phải  giúp  họ  quay  đầu,  khi  không  thể  quay  đầu,  chúng  ta 

giúp họ giảm nhẹ khổ nạn. Làm đƣợc bao nhiêu tính bấy nhiêu, tận tâm tận lực 

mà làm, việc thiện này có thể bù đắp lỗi lầm của họ. 

Tập 578  743 



Chúng sanh tạo ác nghiệp quá nặng, Phật Bồ Tát đều dõng mãnh tinh tấn tu 

hành, đem công đức này hồi hƣớng cho tất cả chúng sanh. Những chúng sanh 

này là chúng sanh trong ba đƣờng ác, đã ở trong ba đƣờng ác, tƣơng lai phải 

vào  ba  đƣờng  ác.  Phật  Bồ  Tát  thấy  một  cách  rõ  ràng  minh  bạch,  biết  đƣợc 

tƣơng lai nhất định họ quay đầu, vì sao vậy? Trong A lại da thức có chủng tử 

của  Phật  pháp.  Bất  luận  hiện  tai  họ tin  hay  không,  họ  hoan  hỷ  hay  phản  đối. 

Tóm lại mà nói, trong A lại da có hạt giống của Phật pháp, hạt giống này rất 

quý báu. Hạt giống thành Phật, hạt giống cứu cánh. 

Đức  Phật  đạt  đƣợc  vô  thƣợng  bồ  đề,  gọi  là  Phật đạo.  Phẩm  Phƣơng  Tiện 

Kinh Pháp Hoa nói: Chƣ Thế Tôn đều nói pháp nhất thừa, giáo hóa vô lƣợng 

chúng  sanh,  khiến  nhập  vào  Phật  đạo”.  Phật  là  ngƣời  giác  ngộ  viên  mãn,  Bồ 

Tát tuy giác ngộ nhƣng chƣa viên mãn, viên mãn gọi là thành Phật. 

Phật đạo, đối với bản thân mà nói là cầu đầy đủ hai loại phƣớc tuệ, đây là 

đối với bản thân. Đối với chúng sanh mà nói, nhất định là lấy pháp nhất thừa, 

giúp tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới, nhất thừa là thành 

Phật. Nhất định phải giúp tất cả chúng sanh thành Phật, giúp họ thành Bồ Tát 

vẫn chƣa đủ, chƣa viên mãn, nhất định phải giúp họ thành Phật. 

Trong vô lƣợng pháp môn, tám  vạn bốn ngàn pháp  môn. Pháp là phƣơng 

pháp thành Phật, môn là con đƣờng thành Phật. Môn đạo, môn là cửa, đạo là 

con đƣờng, con đƣờng thành Phật. Vô lƣợng vô biên con đƣờng, tiện lợi nhất, 

thù  thắng  nhất,  ổn  định  nhất,  dễ  dàng  nhất,  thành  tựu  đặc  biệt  cao,  không  gì 

qua niệm Phật A  Di Đà vãng sanh Tịnh độ. Đây là nói Phật A Di Đà,  vì sao 

vậy? Chƣ Phật Bồ Tát đều có Tịnh độ, tất cả các Tịnh độ, chỉ có Tịnh độ của 

Phật A Di Đà là thù thắng nhất. Đặc sắc của nó, đó là nơi dạy học thuần túy, 

bây giờ chúng ta gọi là trƣờng học. Thế giới Cực Lạc là trƣờng học, thế giới 

Cực Lạc khắp biến pháp giới hƣ không giới, chúng ta có thể nói nó là một khu 

tự  trị  đặc  biệt.  Trong  khu  tự  trị  đặc  biệt  này  quả  thật  rất  đặc  biệt,  không  có 

chính phủ, không có các nghành các nghề. Chúng ta nói thông thƣờng trong xã 

hội,  không  có.  Nó  là  một  trƣờng  học,  là  một  trƣờng  học  vô  cùng  đơn  thuần. 

Trƣờng học, nó là  một trƣờng học, trong trƣờng học này có hai hạng ngƣời. 

Giảng kinh dạy học là thầy giáo, là Phật A Di Đà. Những ngƣời vãng sanh đến 

thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  học  sinh,  trong học  trò  có  Bồ  Tát,  có  Thanh văn,  có 

Duyên giác, có Thiên đạo, có Nhân đạo, còn có ba đƣờng ác. 

Vì sao ác đạo cũng có thể vãng sanh? Những chúng sanh trong ác đạo vãng 

sanh,  đều  là  trong  đời  quá  khứ  đều  đã  tu  đƣợc  công  đức  trong  hai  cõi  trời 

ngƣời. Ở trƣớc nói, khi lâm chung nhất niệm hồ đồ, nên đọa vào ba đƣờng ác. 

744  Tập 578 



Do thiện căn của  họ sâu dày, nên  trong ba đƣờng ác  cũng gặp đƣợc Phật Bồ 

Tát.  Phật  Bồ  Tát  độ  họ  đặc  biệt  dễ,  họ  có  thiện  căn,  không  phải  không  có. 

Trong đƣờng ác cũng là làm gƣơng cho mọi ngƣời, khiến những ngƣời đồng 

loại  này  thấy  đƣợc  sanh  khởi  tín  tâm,  cũng  phát  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh độ, công đức này rất lớn. Cho nên chúng ta đối với ác đạo, đối với động 

vật  nhƣ  loài  bò  bay  cựa  động,  không  đƣợc  coi  thƣờng.  Chúng  giống  nhƣ  ta 

vậy, đều có linh tánh, chỉ là nghiệp chƣớng tập khí nặng hơn chúng ta. Lời này 

không phải tuyệt đối, trong động vật có một số, nghiệp chƣớng chúng ta nặng 

hơn chúng, chúng nhẹ hơn ta. Chúng gặp Phật pháp rất dễ đƣợc độ, chúng ta 

gặp  Phật  pháp  đời  này  chƣa  chắc  đƣợc  độ,  do  đó  chúng  ta  vẫn  không  bằng 

chúng. Đối với tất cả chúng sanh, tất cả vạn vật phải dùng tâm thái nhƣ vậy để 

nhìn, đối với bản thân chúng ta có vô lƣợng lợi ích.  Cổ nhân thƣờng nói là 

phúc hậu, chúng ta đích thực là hƣớng đến phúc hậu. 

Chúng sanh, bất luận đã làm những chuyện ác liệt gì, đừng nên trách họ, 

đừng nên phê bình họ. Phải dùng tâm từ bi chân thành yêu thƣơng họ, giúp họ 

quay đầu. Giúp họ, khiến bản thân họ biết sám hối, bản thân biết nhận sai, họ 

tiến bộ sẽ rất nhanh. 

Chúng ta xem câu bên dƣới: “Nhân hành gọi là đạo”, hành là hành trì, con 

đƣờng ta đi. “Phật đạo là đến vạn hạnh của địa vị Phật”. Ta đi con đƣờng này 

có thể thành Phật, con đƣờng này gọi là Phật đạo. Chúng ta muốn hỏi pháp nào 

không thể thành Phật? Các pháp đều có thể thành Phật. Quí vị có thể xem 53 

lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm. Trong 53 lần tham bái thị hiện, nam nữ 

già trẻ, các ngành các nghề. Vô lƣợng pháp môn, mỗi pháp môn đều viên thành 

Phật đạo. Đến khi chứng đạo, pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. 

Vạn  hạnh,  vô  lƣợng  vô  biên  hành  môn.  Khi  Đức  Thế  Tôn  nói  pháp  Đại 

thừa, đã quy nạp nó thành 6 loại lớn, gọi là lục độ. Triển khai lục độ là tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn,  là  vô  lƣợng  pháp  môn.  Do  đó  chúng  ta  muốn  nâng  cao 

bản thân, muốn bản thân thành tựu ngay trong đời này, phải thƣờng để sáu điều 

này trong tâm. Cảnh duyên hiện tiền nhất định phải thực hành. 

Bố thí, ba loại bố thí: Bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy. Trì giới có luật 

nghi giới, có thiện pháp giới, tam tụ tịnh giới. Mỗi điều của Lục ba la mật đều 

chia thành ba loại lớn, để chúng ta biết khai hợp. Thì ra khi triển khai sẽ biến 

thành vô lƣợng vô biên, vô lƣợng vô biên tế hạnh quy nạp lại chính là lục độ. 

Phải thƣờng giữ tâm này, phải hành trì! 

“Từng làm Phật đạo, nên không phải phàm phu”, đây là lời Phật khen ngợi. 

Giống nhƣ trong Kinh Kim Cang nói: “Trong đời tƣơng lai, 500 năm sau, nếu 

Tập 578  745 



có chúng sanh đƣợc nghe kinh này, tin hiểu thọ trì, ngƣời này tức hy hữu bậc 

nhất”.  Đây  là  Đức  Phật  nói.  Vào  lúc  nào?  Vào  thời  đại  hiện  tại  của  chúng 

ta_500 năm sau. Ngƣời thế gian nói 5 năm là một đổi vận, ngƣời xem tƣớng 

đều nói nhƣ vậy. Trong đời của một ngƣời có 5 năm tốt nhất, cũng có năm năm 

xấu nhất, gọi là phong thủy luân lƣu chuyển. 

Ngƣời học Phật biết tự  mình có thể thay đổi vận mệnh, ngƣời không học 

Phật  không  biết.  Trƣờng  hợp  rõ  ràng  nhất  tôi  tin  rất  nhiều  ngƣời  biết,  quý  vị 

thấy  ông  Liễu  Phàm  làm  sao  để  thay  đổi  vận  mệnh  của  mình,  mà  còn  rất  có 

hiệu qủa. Chứng minh cho chúng ta rằng, đệ tử Phật môn, có cầu tất có ứng. 

Đích thực cầu giàu sang đƣợc giàu sang, cầu nam nữ đƣợc nam nữ, cầu công 

danh đƣợc công danh. Sau khi ông Liễu Phàm hiểu đƣợc Phật pháp, ông thật 

sự  cầu,  ông  cầu  giàu  sang  danh  lợi  của  thế  gian,  quả  thật  đã  cầu  đƣợc.  Thọ 

mạng chỉ có 53 tuổi, ông không có cầu, không cầu cũng kéo dài, kéo dài thêm 

21 năm, ông 74 tuổi ra đi. Không cầu cũng kéo dài đƣợc, vì có công đức. 

Sau  khi  giác  ngộ,  ta  nhất  tâm  nhất  ý  cống  hiến  cho  xã  hội,  thọ  mạng  tự 

nhiên  kéo  dài.  Chúng  sanh  hƣởng  phƣớc  của  quý  vị,  quý  vị  tạo  phƣớc  cho 

chúng sanh, không kéo dài đƣợc sao? Nên điều này không cần cầu, tự nhiên 

kéo dài, mỗi ngƣời chúng ta đều có thể làm đƣợc. Sau khi chúng ta thật sự hiểu 

đƣợc,  cần  phải  mở  rộng  nguyện  của  mình.  Nguyện  của  ông  Liễu  Phàm  quá 

nhỏ, chỉ có gói gọn trong gia đình ông. Làm đến chức vị một huyện lệnh, ông 

chỉ nghĩ đến huyện của mình. Không thể giống chƣ đại Bồ Tát, khởi tâm động 

niệm đều nghĩ đến biến pháp giới hƣ không giới, thật sự có thể đƣợc chăng? 

Đáp án là khẳng định. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. 

Biến pháp giới hƣ không giới từ đâu mà có? Từ tâm tƣởng sanh ra. Đã là 

tâm tƣởng sanh, thì đại vũ trụ này phải biến hóa tùy theo tâm tƣởng chúng ta. 

Lời nói này không hề sai, biến pháp giới hƣ không giới đúng là biến hóa tùy 

theo tƣ tƣởng chúng ta. Quý vị có suy nghĩ của riêng mình, họ có tƣ duy của 

riêng họ, tƣ tƣởng con ngƣời trong vũ trụ rất nhiều. Nên hiện tƣợng trong toàn 

thể vũ trụ, là một trạng thái không ổn định, vì sao vậy? Vì tƣ tƣởng quá nhiều, 

ý niệm quá nhiều. 

Cũng may sức mạnh một hai ngƣời rất yếu ớt, có khởi biến hóa chăng? Có, 

biến hóa không lớn, nhƣng có biến hóa. Nói không có biến hóa là điều không 

thể,  chỉ  là  biến  hóa  không  lớn.  Nếu  quý  vị  có  tu  hành,  có  đạo  hạnh,  tâm  địa 

thanh tịnh, ý niệm tập trung, không có vọng niệm, sức mạnh ý niệm đó cực kỳ 

lớn  mạnh.  Sức  mạnh  ý  niệm  hiện  tại  của  chúng  ta,  bị  vọng  tƣởng  phân  biệt 

chấp trƣớc tạp niệm chƣớng ngại. Ý niệm vẫn khởi hiệu quả, nhƣng hiệu quả 

746  Tập 578 



rất  yếu  ớt.  Tâm  địa  càng  thanh  tịnh,  định  công  càng  thâm  sâu,  công  đức  sẽ 

càng lớn. Từ những điểm này chúng ta đã hiểu đƣợc. 

Ngày nay chúng ta quan trọng nhất là tu tâm, tu nhƣ thế nào? Vứt bỏ hết 

những thứ tạp loạn trong tâm, giống nhƣ chúng ta phát triển một vƣờn rau vậy. 

Đầu tiên phải xới đất, dọn sạch tất cả cỏ đá, sau đó trồng rau xuống mới tƣơi 

tốt đƣợc. Đạo bồ đề cũng cùng một đạo lý nhƣ vậy. Chúng ta muốn ngay trong 

đời này, chứng đƣợc vô thƣợng bồ đề, trƣớc tiên phải trừ sạch vọng tƣởng tạp 

niệm trong tâm, khiến nó không nhiễm chút trần.  Tâm địa này  là bảo địa, có 

thể sanh về thế giới Cực Lạc, có thể sanh về thế giới Hoa Tạng.       Nếu tâm 

địa bị nhiễm ô, không biết sửa đổi nó, bị phiền não chi phối. Nó sinh ra chính 

là ba đƣờng ác, chính là la sát, tu la. Điều này trong kinh điển đại thừa Đức 

Phật nói rất nhiều. Bởi thế chúng ta cần phải nhận thức, những ngƣời nào trong 

đời quá khứ có thiện căn, thiện căn của họ sâu dày bao nhiêu, đại khai chúng ta 

đều có thể biết một ít. 

Bên dƣới đƣa ra một ví dụ trong Kinh Kim Cang. Nhƣ Kinh Kim Cang nói: 

“Nếu đời tƣơng lai, sau 500 năm, nếu có chúng sanh đƣợc nghe kinh này, tín 

giải thọ trì, ngƣời này gọi là hy hữu bậc nhất”. Ngƣời này thiện căn sâu dày, 

quả rất tuyệt vời! Ngƣời thời nào? Ngƣời trong thời đại này. 

Ngƣời nƣớc ngoài thƣờng nói, Đức Thế Tôn diệt độ đến nay, là hơn 2500 

năm, đúng là sau 500 năm. Năm lần 500 năm, 500 năm sau cùng, gọi là sau 

500 năm. Lúc này có chúng sanh thấy đƣợc Kinh Kim Cang, nghe ngƣời đọc 

Kinh Kim Cang. Thấy đƣợc, nghe đƣợc, họ cũng hiểu đƣợc, tin hiểu thọ trì. Họ 

tin  tƣởng,  họ  y  giáo  phụng  hành,  đây  đều  là  Chƣ  Phật  tán  thán.  Ngƣời  này, 

nghĩa là ngƣời này trong kinh nói, họ là ngƣời hy hữu đệ nhất trong nhân gian, 

vì  sao  vậy?    Vì    ngƣời  này  “vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh 

tƣớng, vô thọ giả tƣớng”, bốn tƣớng đã phá. “Linh Phong” là đại sƣ Ngẫu Ích, 

ngài đã viết chú giải cho Kinh Kim Cang, gọi là Phá Không Luận. Lƣu thông 

không rộng, trong Đại Tạng Kinh có. Nếu quý vị nhìn thấy Kim Cang Bát Nhã 

Ba La Mật Kinh Phá Không Luận, đó chính là chú giải của đại sƣ Ngẫu Ích. 

Trong Phá Không Luận nói: “Ngƣời này tức tín tu đại quả”, vì sao vậy? Ngƣời 

này đã phá tứ tƣớng: Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô 

thọ giả tƣớng. Tin đại quả, tu đại quả, tin tu. 

“Thiết” là giả thiết, “giả thiết lại tính có một ít các tƣớng ngã nhân”, không 

nhiều, rất ít. “Chắc chắn không thể tin kinh này”, đây là chân tƣớng hiện thực. 

Trƣớc  đây  tôi  ở  Đài  Loan,  có  một  vị giáo  thọ  đại học  Đài  Loan,  cũng  có 

chút danh tiếng, nhà khảo cổ học, hiện nay đều không còn. Ông đọc Kinh Kim 

Tập 578  747 



Cang, ông nói rằng: “Đức Phật nói không hợp logic, một bộ Kinh Kim Cang 

mà  giống  nhƣ  một  thùng  nƣớc  vậy,  đổ  qua  đổ  về,  một  câu  nói  lặp  đi  lặp  lại 

nhiều  lần”.  Đây  là  một  vị  giáo  thọ nói.  Chúng  tôi nghe  rồi,  thấy  ông  ta hoàn 

toàn không hiểu mà dám phê bình, đúng là to gan! Không biết rằng Kinh Kim 

Cang ở Trung quốc có quyền uy rất lớn, trải qua bao đời biết bao nhiêu ngƣời 

nghiên cứu, bao nhiêu ngƣời học tập. Nếu đều phê bình nhƣ ông ta thì không 

thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  vậy  thì  kinh  đó  còn  ai  nghiên  cứu?  Cũng  may  ông  ta 

không  hiểu,  ngƣời  khác  xem  hiểu.  Kinh  Kim  Cang  vô  ngã  mới  có  thể  xem 

hiểu, ông ta chƣa đến vô ngã, ngã chấp của ông quá nặng. Làm  một giáo thọ 

thu nhập không nhiều, một ngày từ sáng đến tối chỉ nghĩ đến tiền, không làm 

giáo  thọ  nữa,  đi  mở  tiệm  sách.  Ông  rất  thông  minh,  tìm  vài  vị  giáo  thọ  nổi 

tiếng,  vì  sao  vậy?  Vì  giáo  thọ  đều  thích  đọc  sách,  bản  thân  có  nhiều  thứ  tự 

mình viết muốn xuất bản, ông mở tiệm sách, tôi đều để ông xuất bản. Nên ông 

ta đã làm ông chủ của tiệm sách, quả nhiên không tệ. Tôi nhớ khoảng 7,8 năm, 

kinh doanh đƣợc 7,8 năm kiếm đƣợc không ít tiền, đầu tƣ bất động sản. Đài 

Loan đã đi vào hiện đại hóa xã hội, trong thành phố xây dựng chung cƣ, ông 

liền mua đơn vị này đến đơn vị khác. Tôi nghe nói ông ta đã mua đƣợc hơn 50 

đơn vị, cho thuê kiếm tiền nên rất giàu có. Hình nhƣ chƣa bao lâu thì ông vãng 

sanh, ra đi. Sống chết có số, phú quý tại trời. Thật đáng tiếc, không phải không 

gặp đƣợc Phật pháp, gặp rồi nhƣng không tin. Đối với kinh điển, chẳng những 

không khiêm tốn, còn rất ngạo mạn, phê bình, thật đáng tiếc. 

Bởi vậy kinh điển đại thừa, đặc biệt là Kinh Bát Nhã, chỉ cần có ngã, ngã 

chấp  rất  nặng,  sẽ  rất  khó  nhập  môn.  Vậy  phải  làm  sao?  Học  tiểu  thừa  trƣớc. 

Đức Thế Tôn từng nói: Đệ tử Phật không học tiểu thừa trƣớc, sau mới học đại 

thừa, không phải đệ tử Phật. Đức Phật rất chú trọng khế lý khế cơ, khế cơ là 

thích hợp trình độ của chúng ta, nhƣ vậy khi nói ta mới có thể tiếp nhận. Nếu 

trình độ thấp, mà nói điều quá thâm sâu, ta không tiếp thu nổi. 

Điều căn bản nhất là gì? Nói về thập thiện, nói với ta về luân lý, đạo đức. 

Vấn đề này quý vị nghe hiểu, không cảm thấy nó là mê tín. Dạy chúng ta hiếu 

dƣỡng  cha  mẹ,  dạy  ta  tôn  sƣ  trọng  đạo,  ngƣời  thƣờng  đều  có  thể  tiếp  thu. 

Nhƣng  hiện  nay  rất  khó,  xã  hội  bây  giờ,  dạy  họ  hiếu  dƣỡng  cha  mẹ,  tôn  sƣ 

trọng đạo họ không tiếp nhận. Bây giờ khó hơn ngày xƣa quá nhiều. 

Cƣ sĩ Hồ Tiểu Lâm, gần đây ông có đến Mỹ thăm con trai, ở Mỹ khoảng 1 

tháng. Ông đã viết một bài báo cáo rất hay, nhìn thấy xã hội của Mỹ, thấy đời 

sống của lớp thanh niên ở Mỹ, cách làm và cách nghĩ của lớp thanh niên, ông 

cảm khái rất sâu sắc. Ông ở đó học Phật pháp, hoàn toàn thực hành Phật pháp 

748  Tập 578 



trong đời sống hằng ngày. Trong Phật pháp dạy nhất định phải buông bỏ chính 

mình, sau đó  mới  có thể  hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ  công đức. Bản thân 

không  sanh  phiền  não,  bản  thân  không  đối  lập  với  tất  cả  ngƣời  sự  vật,  hoàn 

toàn đƣợc viên dung tự tại. Nâng cao cảnh giới của mình lên rất nhanh. Lại có 

thể sống hòa thuận với tất cả các chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, và 

phƣơng thức cuộc sống khác nhau, không hề bị xung đột. Đây chính là sự cao 

cả  của  Phật  pháp, đây  gọi  là  công  phu  thật  sự,  học  đƣợc  những  điều  hữu  ích 

trong kinh điển. 

Họ  biểu  diễn  điều  gì?  Chính  là  Lục  độ  và  Tứ  nhiếp  pháp,  chính  là  pháp 

môn  niệm  Phật.  Biết  ứng  dụng  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  chính  là  trí  tuệ, 

không có trí tuệ không thể ứng dụng. Vì sao con ngƣời không có trí tuệ? Vì có 

ngã tƣớng, chấp trƣớc ngã, phân biệt ngƣời, tự tƣ tự lợi, hậu mình bạc ngƣời. 

Nhƣ vậy là không có trí tuệ, sanh phiền não không sanh trí tuệ. Nếu con ngƣời 

đến vô ngã, quả thật là vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô 

thọ  giả  tƣớng,  họ sẽ  có  trí  tuệ,  không  có phiền  não,  cho  nên  có  thể  sống  hòa 

thuận với bất kỳ ai, và có thể nhẫn thọ bất kỳ uất ức nào, đều có thể coi nhƣ 

không. Phật pháp thật sự đạt đƣợc thọ dụng. 

Nên  ở  đây  nói,  đối  với  đại  thừa  có  thể  tin  hiểu  thọ  trì,  ngƣời  này  hy  hữu 

bậc  nhất,  đặc  biệt  là  trong  thời  đại  này,  quả  đúng  là  hy  hữu  bậc  nhất.  Trong 

thời đại này rất rõ ràng, đời trƣớc đã nhận ra đƣợc điều này, rất hy hữu, ngay 

đời này thì đặc biệt hy hữu, rất khó đƣợc! 

Trong Phá Không Luận, ngài Linh Phong giải thích rằng: “Ngƣời này tức 

tín tu đại quả”, tin tƣởng, chịu tu học. Bát Nhã là đại thừa, họ đạt đƣợc là đại 

thừa quả, là Bồ Tát, là Phật. “Giả sử có không ít ngƣời có các tƣớng nhân ngã, 

chắc chắn không thể tin kinh này”, chỉ cần có chút ít phân biệt chấp trƣớc, sẽ 

không  thể  tin  đƣợc  kinh  này.  “Giả  sử  đối  với  kinh  này  tin  hiểu  thọ  trì,  chắc 

chắn có thể thông đạt các tƣớng nhân ngã, đƣơng thể tức là vô tƣớng”. 

Đúng vậy, tôi xem báo cáo của Hồ Tiểu Lâm, ông đã thực hiện đƣợc mấy 

câu này. Cảnh giới hiện tiền, nếu không thể thấu đạt bốn tƣớng đều là không, 

thì không làm đƣợc. Nếu buông bỏ đƣợc tập khí khuyết điểm của mấy mƣơi 

năm, có thể tùy thuận ngƣời khác, đâu có dễ. Không còn chấp trƣớc tƣ duy, 

suy nghĩ của mình. Tƣ duy, suy nghĩ của mình là chính xác, tƣ duy và suy nghĩ 

của  ngƣời  khác  là  sai  lầm.  Có  thể  buông  bỏ  cái  ta  để  tùy  thuận  họ,  điều  này 

không phải ngƣời thật sự buông bỏ thì không làm đƣợc. 

“Căn  cứ  vào  đây  mà  nói”,  chúng  ta  căn  cứ  vào  khai  thị  trong  Kim  Cang 

Kinh Phá Không Luận mà nói. “Kinh này là pháp khó tin trong tất cả thế gian”, 

Tập 578  749 



kinh này là Kinh Vô Lƣợng Thọ, chúng ta trở lại với Kinh Vô Lƣợng Thọ. Đây 

là tất cả thế gian, không phải thế giới Ta bà, không phải địa cầu này. Tất cả thế 

gian đều gọi nó là pháp khó tin, nên có rất nhiều ngƣời nghe ngƣời ta nói về 

thế giới Cực Lạc, cho là mê tín, hoan tƣởng, làm gì có thế giới Cực Lạc! Nói 

dễ nghe hơn một chút, đây là lý tƣởng, chứ không phải là sự thật. Nếu họ nghe 

xong tin hiểu, họ tin thế giới Cực Lạc có thật, Phật A Di Đà có thật, ngƣời này 

không phải quá lạ ƣ? Dựa vào điều gì? Đƣơng nhiên ngƣời học Phật là có bằng 

chứng, bằng chứng gì? Đức Phật là bậc đại thiện nhân, mọi ngƣời công nhận, 

ngài  chắc  chắn  không  gạt  ngƣời  ta,  nhất  định  không  vọng  ngữ.  Đức  Phật  là 

ngƣời đáng tin cậy nhất trong đời này của chúng ta, vì sao ngài phải gạt chúng 

ta? Phàm khi lừa gạt đều có mục đích, có ý đồ. Nếu nói lừa gạt một ngƣời mà 

không  có  mục  đích,  không  có  ý  đồ,  thì  ngƣời  đó  đầu  óc  có  vấn  đề  rồi,  thần 

kinh có vấn đề rồi. Ngƣời bình thƣờng tuyệt đối không làm nhƣ vậy. Nếu quý 

vị nói đầu óc Đức Phật có vấn đề. Nhƣng ngài giảng nhiều kinh nhƣ vậy, lại 

giảng rất hay, không giống ngƣời có vấn đề, chúng ta không thể không tin. Tin 

lời Đức Phật là tuyệt đối chính xác, không đi sai đƣờng. Ngƣời thế gian không 

có  cảnh  giới  này,  không  đạt  đƣợc,  nên  có  ngộ  nhận,  có  thành  kiến,  điều  này 

suy nghĩ cũng biết. Đừng trách họ, đều là hiện tƣợng bình thƣờng. 

Bởi vậy đối với bộ kinh này là pháp khó tin nhất của tất cả thế gian, nghe 

rồi có thể tin hiểu là điều không dễ, có thể lý giải lại càng khó, vì sao vậy? Vì 

lý giải phải dùng tâm thành kính nghe kinh giáo. Đại  sƣ  Ấn Quang nói: Một 

phần thành kính có thể nghe đƣợc một phần, hai phần thành kính có thể nghe 

đƣợc hai phần, mƣời phần thành kính có thể nghe đƣợc mƣời phần, đƣợc mƣời 

phần lợi ích. Ngày nay tìm đƣợc ngƣời có tâm thành kính, không dễ chút nào. 

Ở  đây  nói:  “nên  biết  ngƣời  này,  không  phải  phàm  nhân,  mà  là  ngƣời  hy 

hữu trong tất cả thế gian”. Nói rất hay, vì sao họ có thể tin? Nếu không phải 

trong đời quá khứ, tuyệt đối không phải một đời, hai ba bốn đời, không phải. 

Trong Kinh Kim Cang nói: không phải trong vô lƣợng kiếp quá khứ, tích lũy 

thiện căn phƣớc đức nhân duyên thì không thể. Cũng chính là nói, ngƣời này là 

bậc tái sanh, không phải ngƣời bình thƣờng, khẳng định là ngƣời tái sanh. 

Ngƣời  tái  sanh  ý  nghĩa  rất  rộng,  họ  thành  Phật  đến  là  ngƣời  tái  sanh,  Bồ 

Tát đến là ngƣời tái sanh. Đời quá khứ cũng là ngƣời, tu hành rất nhiều đời, 

chƣa chứng quả. Lần này lại gặp đƣợc, họ cũng là ngƣời tái sanh. Hay nói cách 

khác, ngƣời tái sanh chính là quá khứ từng học, là ngƣời từng tu hành trong 

giáo pháp của Phật. Họ không phải sơ học, nên mới có thể tin đƣợc. 

750  Tập 578 



“Nếu đối với Viên giáo có thể sanh thật tín, viên giải viên tu, có thể gọi là 

viên nhân”. Đại thừa viên giáo, bộ kinh này là đại thừa viên giáo, giáo lý đại 

thừa  cứu  cánh  viên  mãn.  Quý  vị  có  thể  sanh  thật  tín,  tin  thật,  không  hề  hoài 

nghi. Viên giải viên tu, viên là trí tuệ hiện tiền, ta thật sự hiểu đƣợc những đạo 

lý này, và  ứng dụng nó trong đời sống hằng ngày.  Ứng dụng linh hoạt, thiên 

biến  vạn  hóa,  ngƣời  này  là  viên  nhân,  vì  sao  vậy?  Vì  không  có  chấp  trƣớc, 

không  có  phân  biệt,  xử  lý  tất  cả  sự  vật  mọi  việc  nhƣ  ý,  khiến  đại  chúng  đều 

sanh  tâm  hoan  hỷ.“Viên  nhân  tu  hành  một  ngày,  bằng  ngƣời  thƣờng  tu  hành 

một kiếp”. Ngƣời bình thƣờng tu hành một kiếp, không bằng viên nhân tu hành 

một ngày. Công đức viên nhân tu một ngày, có thể ngƣời bình thƣờng tu một 

kiếp cũng không đƣợc. Chúng ta muốn làm viên nhân chăng? Tôi nghĩ cổ kim 

trong ngoài không ai không muốn. 

Hàng  viên  giáo  tu  bằng  cách  nào?  Cần  phải  có  cơ  bản  đức  hạnh,  ba  nền 

tảng của Nho Thích Đạo: Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, là 

lệ thƣờng trong cuộc sống hằng ngày, giữ quy tắc đối nhân tiếp vật. Nếu muốn 

viên, phải buông bỏ kiến tƣ phiền não, phải buông bỏ thân kiến, buông bỏ ngã 

chấp. Buông bỏ đối lập, biên kiến, không đối lập với bất kỳ ai. Họ đối lập với 

ta, ta không đối lập với họ, phải bao dung tất cả, vì sao vậy? Biến pháp giới hƣ 

không giới là chính mình tâm hiện thức biến, không phải bên ngoài vào, đích 

thực  là  nhất  thể  với  chính  mình.  Nhƣ  vậy  không  bao  dung  đƣợc  là  sai.  Hiện 

tƣợng nhất thể này, từ tự thân chúng ta, hoàn toàn có thể hiển thị ra. Thân thể 

chúng ta, bên ngoài nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong lục phủ ngũ tạng, quý vị 

thử nghĩ xem cái nào không thể bao dung cái nào? Không thể thiếu đƣợc phần 

nào. Thiếu mắt không thấy đƣợc, thiếu tai không nghe đƣợc, thiếu mũi không 

ngửi đƣợc mùi vị, không biết đƣợc thơm hay hôi. Bên trong lục phủ ngũ tạng 

cũng không thể thiếu phần nào. Nên năm quan bên ngoài, ngũ tạng bên trong, 

chúng yêu kính lẫn nhau, quan tâm  lẫn nhau, tôn trọng lẫn nhau, hợp tác với 

nhau, nhƣ vậy mới mạnh khỏe trƣờng thọ. 

Vũ trụ nhỏ này, vũ trụ lớn và vũ trụ nhỏ hoàn toàn giống nhau. Nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân là gì? Chủng tộc khác nhau, quốc độ khác nhau, văn hóa khác nhau, 

thói quen sinh hoạt khác nhau, tôn giáo tín ngƣỡng khác nhau, tất cả đều là một 

nhà. Nếu không thể bao dung, tai họa liền sản sanh, hại ai? Hại bản thân mình, 

chứ  không  phải  hại  ngƣời  khác.  Hiện  nay  trên  địa  cầu  xảy  ra  sự  cố,  nguyên 

nhân sự cố là gì? Không biết là nhất thể, nên đánh nhau trên địa cầu, kết quả 

sau cùng là hũy diệt địa cầu, cả hai cùng chết. Đây là điều ngu ngốc, đây là mê 

hoặc điên đảo. 

Tập 578  751 



Hiện  nay  mọi  ngƣời  đều  có  khoa  học  thƣờng  thức,  địa  cầu  ở  trong  hƣ 

không giống nhƣ một chiếc thuyền đang đi trên biển vậy. Ngƣời sống trên địa 

cầu phải đồng tâm hiệp lực, không đƣợc phá hoại địa cầu, phá hoại địa cầu là 

mọi  ngƣời  cùng  chết.  Ngƣời  trên  địa  cầu  phải  có  nhận  thức  này,  ít  nhất  phải 

nhận  thức  là  ngƣời  một  nhà,  đều  ở  trên  địa  cầu,  cùng  sống  trên  một  chiếc 

thuyền,  chúng  ta  không  thể  sinh  tồn  nếu  rời  chiếc  thuyền.  Phải  yêu  thƣơng, 

phải  quan  tâm  chiếc  thuyền  này.  Phải  nhiệt  tình  quan  tâm,  phải  hợp  tác  lẫn 

nhau, cùng một đạo lý. Các bậc thánh hiền đã dạy chúng ta nhƣ thế. Tất cả các 

nhà Tôn giáo trên thế giới, cũng dạy chúng ta nhƣ thế. 

Thế giới vật chất, vật chất từ đâu đến? Vật chất rốt cuộc là gì? Ngày nay 

vấn  đề  này  đã  đƣợc  giải  quyết.  Nghiên  cứu  của  Max  Planck,  nhà  khoa  học 

ngƣời Đức, suốt đời chuyên nghiên cứu nguyên tử. Đối với vật chất rốt cuộc là 

gì, có thể nói ông ta đã tận hết sức, quả đúng là khó cho ông, nhƣng ông ta đã 

hiểu rõ ràng. Trong Phật pháp đại thừa nói, ông ta thấy đƣợc tam tế tƣớng của 

A lại da. Nghiên cứu báo cáo của ông đã chứng minh, tƣớng tông của đại thừa 

nói về A lại da, là thật không phải giả. 

Giữa  vũ  trụ  chỉ  có  ba  hiện  tƣợng:  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh 

thần,  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Danh  từ  khoa  học  không  phải  nhƣ  vậy,  nhƣng  ý 

nghĩa giống nhau, khoa học nói: Vật chất, tin tức, năng lƣợng. Năng lƣợng là 

hiện tƣợng tự nhiên, tin tức là hiện tƣợng tinh thần, vật chất trong kinh điển đại 

thừa nói là cảnh giới tƣớng. Những thứ này đã đƣợc ông phát hiện, trong kinh 

Phật nói vậy chất nghĩa là sao? Vật chất là từ tâm tƣởng sanh, điều này ông ta 

phát  hiện  đƣợc,  bản  chất  của vật  chất  là  ý niệm.  Vật  chất  đích  thực  là huyễn 

tƣớng  do  ý  niệm  tích  lũy  mà  sanh  ra,  không  phải  thật.  Nên  bất  cứ  trong  vật 

chất nào cũng đều có tin tức, nghĩa là đều có hiện tƣợng tinh thần. 

Phật pháp nói tâm và vật là nhất thể, không tách rời đƣợc. Trong vật chất 

có tâm pháp, nghĩa là trong sắc pháp có tâm pháp, trong tâm pháp có sắc pháp, 

nhất định không tách rời đƣợc. 

Năng  lƣợng  chính  là  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  tin  tức  từ  đâu  mà  có?  Các  nhà 

khoa học nói, từ không sanh ra có, chúng ta nghe hiểu câu nói này. Trong kinh 

Phật không phải nói từ không sanh ra có, mà từ tự tánh sanh ra. Tự tánh là bản 

thể  của  vạn  sự vạn  vật,  bản  thể  của  vũ  trụ vạn  vật.  Nhƣng  tự  tánh  cả  ba  loại 

hiện tƣợng đều không có, tự tánh không phải hiện tƣợng vật chất, không phải 

hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  nên  không  tìm 

đƣợc nó. Giới khoa học nói từ không sinh ra có, nói không sai, nhƣng chƣa rõ 

ràng lắm. Vì sao không lại sanh có? Nó không phải thật sự là không, nó rất linh 

752  Tập 578 



hoạt, không phải cứng nhắc. Nói nhƣ cách nói hiện nay, tự tánh là có cơ thể, 

nhƣng nó không có hiện tƣợng, nó có thể sanh tất cả hiện tƣợng. 

Khi ngài Huệ Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”, 

nên vạn pháp là tự tánh sanh ra, cũng chính là nói ba loại hiện tƣợng. Ba loại 

hiện tƣợng là tự tánh sanh ra, tự tánh không phải là ba loại hiện tƣợng. Tự tánh 

tuy không có ba loại hiện tƣợng, nhƣng có thể sanh ba loại hiện tƣợng. Ba loại 

hiện  tƣợng  này  lại  không  hề  rời  tự  tánh.  Ngƣời  minh  tâm  kiến  tánh,  họ  thấy 

đƣợc ở đâu? Họ ở trong tƣớng thấy đƣợc tánh. Cũng chính là nói, từ trong vật 

chất thấy đƣợc tâm tánh, gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. 

Đây  là  nửa  đoạn  văn  ở  trƣớc:  “Thâm  tín  không  phải  phàm  phu”,  không 

phải ngƣời phàm. Đoạn sau là nghi hoặc sẽ khó độ, sợ nhất là hoài nghi. Ngƣời 

bây giờ, đối với những gì chƣa biết đều hoài nghi, dùng tâm hoài nghi để truy 

tìm hiện tƣợng vật chất. Có thể phát hiện hiện tƣợng vật chất rốt cuộc là gì, có 

thể phát hiện, nhƣng tâm tánh không đƣợc. Tâm tánh không phải vật chất, tâm 

tánh  không  phải  tinh  thần,  tâm  tánh  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên. 

Dùng phƣơng pháp hoài nghi, nhất định không tìm đƣợc nó, sai hoàn toàn, vì 

sao vậy? Hoài nghi là vọng tâm, không hoài nghi là chân tâm. Dùng chân tâm 

mới có thể kiến tánh, dùng vọng tâm không thể kiến tánh. Cho nên triết học và 

khoa học là có giới hạn, nó đã đạt đến cực hạn. Trong kinh đức Phật nói, dùng 

đệ lục ý thức, đệ lục ý thức, ngày nay gọi là tƣ duy tƣởng tƣợng. Dùng tƣ duy 

tƣởng tƣợng của chúng ta, dùng phƣơng pháp này để hiểu vũ trụ, Đức Phật nói 

cực hạn của nó, từ bên trong nó có thể đạt đến A lại da, từ bên ngoài nó có thể 

đạt đến biên duyên của vũ trụ. Nhƣng nó không thể minh tâm kiến tánh. 

Minh  tâm  kiến  tánh phải  nhƣ  thế  nào?  Phải  lìa  tâm  ý  thức,  cũng  chính  là 

nói phải buông bỏ tất cả kiến giải tƣ tƣởng, không còn nữa sẽ thấy đƣợc tánh, 

vì  sao?  Vì  đó  là  chƣớng  ngại.  Không  đƣợc  hoài  nghi,  tâm  nghi  chắc  chắn 

không thể kiến tánh, đây là điều khó khăn của Phật pháp. Phật pháp nhất định 

phải dùng chân tâm, không đƣợc dùng vọng tâm, tâm ý thức là vọng tâm. 

Phật  pháp  không  nói  nghiên  cứu,  nghiên  cứu  là  dùng  tƣ  duy,  dùng  thức 

thứ sáu. Phật pháp gọi là tham cứu, không gọi nghiên cứu. Thế nào gọi là tham 

cứu? Không dùng tâm ý thức gọi là tham cứu, học tập Phật pháp gọi là tham 

học. Chính là nhắc nhở chúng ta không đƣợc dùng tâm ý thức. 

Tâm là A lại da, A lại da là gì? Là kinh nghiệm, là thành kiến của chúng ta, 

đây là tập khí của A lại da. Ý là chấp trƣớc, thức là phân biệt. Cũng chính là 

nói,  môn  học  vấn  về  tâm  tánh  này  không  đƣợc  dùng  phân  biệt,  không  đƣợc 

Tập 578  753 



dùng chấp trƣớc, không đƣợc dùng những thƣờng thức này để nhìn, tất cả đều 

không dùng đƣợc. Nếu buông bỏ hết tất cả những thứ này, lập tức kiến tánh. 

Trên thực tế, kiến tánh không khó, buông bỏ là kiến tánh. 

Chúng ta xem chú giải đoạn sau: “Phản chi”, phản chi nghĩa là phản diện, 

trái lại. “Hồ nghi không tin”, nghi hoặc, danh từ ngƣời xƣa thƣờng dùng là hồ 

nghi.  Hồ  nghi  là  đa  nghi,  dùng  nó  để  làm  ví  dụ,  không  tin.  Chúng  ta  có  thể 

nghĩ  đƣợc,  ngƣời  không  tin  tƣơng  lai  đầu  thai,  có  thể  làm  loài  hồ  ly,  vì  sao 

vậy? Vật tụ theo loại. Họ không tin bất cứ điều gì, tƣơng lai đầu thai vào loại 

này. 

“Hồ  nghi  không  tin,  sẽ  vào  trong  tam  ác  đạo”,  quá  khứ  tạo  ra  những  ác 

nghiệp bị đọa vào ba đƣờng ác, thời gian ở trong tam đồ rất dài, nhiễm trƣớc 

tập khí của Tam đồ rất nặng. Tội báo tuy đã hết, rời khỏi tam đồ, rời rồi nhƣng 

thế nào? Tập khí vẫn còn rất nặng, đến nhân gian có tạo tội nghiệp chăng? Tạo, 

tạo rồi thì sao? Lại đọa vào lại. Lúc này đọa vào, chúng ta biết trong kiếp quá 

khứ họ đọa vào, là tội nghiệp nhiều đời kiếp của họ tích lũy, nên mới đọa. Kiếp 

này  họ  bị  đọa,  chỉ  là  tội  tạo  trong  đời  này,  nghiệp  tạo  không  nặng  lắm,  rất 

nhanh sẽ ra đƣợc. Ra rồi vẫn mang tập khí, lại đọa vào. Cứ đến đến đi đi không 

biết  bao  nhiêu  lần,  dần  dần  tập  khí  ít  lại.  Cho  thấy  ác  đạo  rất  phiền  phức, 

không phải giải quyết đƣợc trong một lần. Đến đi lui tới không biết bao nhiêu 

lần, mới có thể giải quyết đƣợc vấn đề. 

“Nghiệp  chƣớng  ƣng  họa  đời  trƣớc  chƣa  trừ  sạch”,  chƣa  đoạn  tận.  “Vẫn 

chƣa đến thời kỳ đƣợc độ”, đây là nói nhân duyên đƣợc độ chƣa chính muồi, vì 

còn  nhiều  tập  khí.  Gặp  đƣợc  Phật  Bồ  Tát,  không  tin,  không  tiếp  thu.  “Nên 

không  thể  tín  thọ”,  phải  biết  nguyên  nhân,  là  do  nghiệp  chƣớng  nhiều  đời 

nhiều kiếp, tạo ra những nghiệp bất thiện. Nghiệp bất thiện rất nhiều, Đức Phật 

quy  nạp  nó  thành  năm  loại  lớn:  Tham  sân  si  mạn  nghi.  Nghiệp  chƣớng  năm 

loại  lớn  này  chƣớng  ngại  tín  tâm  và  nguyện  tâm  của  chúng  ta,  đối  với  giáo 

huấn của thánh hiền. Có tín tâm và nguyện tâm, chƣớng ngại chúng ta khai trí 

tuệ, chƣớng ngại chúng ta tu hành chứng quả, nên nó rất phiền phức. Biết tham 

sân si mạn nghi không phải điều tốt, nhất định có hại cho chúng ta, vậy chúng 

ta cần phải xa lìa nó, đây là ngƣời thông minh. 

Điều đầu tiên là không tham, buông bỏ hết tài sắc danh thực thùy, vì sao 

vậy? Tôi muốn thành tựu ngay trong đời này, nếu không thành tựu đƣợc chắc 

chắn những thứ này chƣớng ngại. 

Ở trên thế gian này, cuộc sống vật chất vừa đủ là đƣợc, tri túc, gọi là tri 

túc thƣờng lạc. Phƣơng thức cuộc sống thấp nhất, là có thể ăn no, mặc ấm. Có 

754  Tập 578 



một ngôi nhà nhỏ để tránh mƣa gió, vậy là đủ, an lạc vô cùng. Buông bỏ tất cả, 

nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, trong đời này sẽ thành công, mà thời gian 

không  cần  nhiều, năm  ba  năm  là  đủ.  Đây  là  thật,  đây  là  vĩnh  hằng,  trong  lục 

đạo không ổn định. Lục đạo là trạng thái dao động, cực kỳ không ổn định, cần 

phải cầu xuất ly. 

Bộ kinh này, muốn xuất ly luân hồi lục đạo, vãng sanh thế giới Cực Lạc để 

làm  Phật,  là  pháp  môn  vô  cùng  thù  thắng  bậc  nhất,  cũng  là  phàm  phu  thành 

Phật. Kinh điển thù thắng bậc nhất, chúng ta đã gặp đƣợc, nhất định phải biết 

điều này. 

Buông  bỏ  tham  ái,  buông  bỏ  sân  nhuế,  buông  bỏ  ngu  si,  buông  bỏ  ngạo 

mạn,  sau  cùng  tin  tƣởng  với  tất  cả,  đừng  hoài  nghi.  Tổn  thƣơng  của  sự  hoài 

nghi vƣợt qua bốn loại trƣớc, trong bộ kinh điển này chúng ta thấy đƣợc điều 

đó. Vì nghi ngờ, nên không tin vào chánh pháp. Nhân duyên hy hữu khó gặp từ 

vô lƣợng kiếp đến nay, đã bỏ  lỡ  qua trƣớc  mắt. Nguyên nhân gì? Không tin 

tƣởng. 

Trong kinh điển Đức Phật thƣờng nói: “Niềm tin là chiếc mẹ của mọi công 

đức”, không tin là coi nhƣ xong, chƣa đi vào căn nguyên của đạo, nhƣ vậy sao 

thành tựu đƣợc? Nên nhất định không hoài nghi, quan trọng nhất là đối với bản 

thân, tin bản thân là thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật. Tôi vốn là Phật, hiện nay 

tôi niệm Phật A Di Đà, chính là muốn quay đầu, muốn làm Phật. Đây là điều 

quan trọng nhất, không gì quan trọng bằng. Bất cứ việc gì trong thế gian đều 

buông bỏ hết, không làm nữa, làm nữa là sai. 

“Điều này nhƣ Kinh Kim Cang nói, đối với đời mạt thế về sau”, thế gian 

này,  chỉ  vào  thời  đại  hiện  nay  của  chúng  ta.  “Có  ngƣời  thọ  trì  đọc  tụng  kinh 

này, đạt đƣợc công đức. Nếu ta nói đầy đủ, hoặc là ngƣời nghe, tâm liền cuồng 

loạn, hồ nghi không tin”. Đây là lời trong Kinh Kim Cang. Trong thời kỳ mạt 

pháp có ngƣời thọ trì đọc tụng Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật. Thọ trì là 

tiêu chuẩn nào? Trƣớc hai chữ thọ trì là tín thọ, tin thật, thọ trì đọc tụng, trong 

trì có y giáo phụng hành. Tôi thực hành, tôi thật sự thực hành Kim Cang Bát 

Nhã trong đời sống hằng ngày, thực hành trong công việc, thực hành trong xử 

sự đối nhân tiếp vật. Công đức mà ngƣời này đạt đƣợc rất lớn. 

“Ta” là Đức Thế Tôn tự xƣng, nếu ta hoàn toàn nói ra, hoặc có ngƣời nghe 

đƣợc tâm sẽ cuồng loạn, hồ nghi không tin, chắc chắn không thể tiếp thu. 

Đây là Kinh Kim Cang. Còn   bộ kinh này sẽ  càng thù thắng, càng không 

cần  nói.  Quý  vị  nghe  Kinh  Kim  Cang  đạt  đƣợc  công  đức  thù  thắng,  đạt  đến 

minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật,  đến  cảnh  giới  này.  Phải  chăng  là 

Tập 578  755 



trong  đời  này?  Không  nhất  định,  phải  xem  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên 

đời quá khứ của quý vị. Nếu trong đời quá khứ không đủ thiện căn phƣớc đức 

nhân duyên, thì dù đời này yêu thích Kinh Kim Cang, tu hành nhƣ vậy, công 

đức đạt đƣợc nhƣ chúng ta thƣờng nói, không thể đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, nhƣng khẳng định là đại ngộ, công đức là đại ngộ. 

Nếu không thể đột phá đƣợc cửa ải tập khí phiền não, phƣớc báo của họ chỉ 

ở cõi trời, ở tầng trời nào? Nếu tham dục ít, họ đến trời sắc giới, trời tứ thiền 

của  sắc  giới  là  nơi  đến  của  họ,  họ  đến  đó  tu  hành.  Công  đức  này  không  thể 

nghĩ bàn, công đức của Tịnh độ quá thù thắng. Tịnh độ, Tịnh độ là đi thành 

Phật, mặc dù sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cƣ, 

cũng rất tuyệt vời, vƣợt qua Kinh Kim Cang không biết bao nhiêu lần, vì sao 

vậy? Đến thế giới Cực Lạc, đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia 

trì, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, quá hay, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Họ nhƣ thế nào? Họ đồng nghĩa với đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh 

trong Tông môn. Chƣa đến nó, nhƣng đồng nghĩa đã đến cảnh giới đó. 

Nên biết pháp môn càng thù thắng, thế nhân càng khó tin, đặc biệt là Tịnh 

tông, phƣơng pháp tu hành đơn giản dễ dàng. Ngƣời ngƣời đều có thể tu, nam 

nữ  già  trẻ,  cho  nên  “tam  căn  phổ  bị,  lợi  độn  toàn  thu”.  Không  biết  chữ,  hiện 

nay nói không có văn hóa, cũng đƣợc, chỉ  cần họ tin thật, điều kiện chỉ đơn 

giản  nhƣ  vậy.  Tin  thật,  thật  sự  muốn  đi,  thật  muốn  đi  chính  là  phát  nguyện, 

chân niệm. Đây là ba cái thật: Thật tin, thật muốn đi, thật chịu niệm Phật, họ 

có thể vãng sanh, thời gian lại rất nhanh. 

Chúng ta xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện, khoảng trên 

một nửa là thời gian ba năm vãng sanh. Đây không phải là ngẫu nhiên, làm gì 

có chuyện trùng khớp ba năm là hết thọ mạng. Tôi không tin điều này, nguyên 

nhân là gì? Họ còn thọ mạng, nhƣng không cần. Nhƣ pháp sƣ Doanh Kha, còn 

mƣời năm thọ mạng, nhƣng sƣ không cần, bây giờ tôi muốn đi, Phật A Di Đà 

liền đƣa sƣ đi. 

Tôi tin rằng ngƣời nhƣ vậy chiếm đại đa số, vì sao vậy? Cuộc sống ở thế 

gian này quá đau khổ, ngƣời thật sự tu hành thành tựu đều sống vô cùng bần 

khổ, vì sao vậy? Họ không lƣu luyến đối với thế gian, ngƣời phú quý học Phật, 

biết đƣợc điều này hay. Một ngày niệm mấy ngàn câu Phật hiệu, không vãng 

sanh  đƣợc,  vì  sao  vậy?  Không  buông  đƣợc,  không  buông  đƣợc  thân  tình, 

không buông đƣợc phú quý, nên khiến họ không thể thật sự vãng sanh. Ngƣời 

nghèo khổ dễ buông bỏ. 

756  Tập 578 



Đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy, ngài không có gì cả, ba y một bát, 

ngày ăn một bửa, đêm ngủ dƣới gốc cây. Nếu ngài vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

ngài có gì không buông đƣợc? Nên ngài ra đi rất nhẹ nhàng, ra đi rất tiêu sái. 

Suy nghĩ quan sát tƣờng tận, không phải không có đạo lý. 

Chúng  ta  ở  thế  gian  này,  muốn  nhanh  chóng  thành  tựu,  nhất  định  phải 

buông bỏ, nhất định phải nhìn thấu, chúng ta thành tựu không khó. Ngƣời niệm 

Phật cuộc sống càng thanh bần càng tốt, cuộc sống quá thoải mái khó phân khó 

xả, đây là thật. Cho nên chúng ta phải suy nghĩ thật rõ ràng, phải chăng thật sự 

muốn đi? Thật sự  muốn đi, khổ  một chút cũng tốt, sẽ  giảm nhẹ sự lƣu luyến 

đối với thế gian, càng có lợi đối với việc vãng sanh. 

“Nên đối với diệu pháp viên đốn, hồ nghi không tin”. Diệu pháp viên đốn 

chính là chỉ pháp môn Tịnh độ. Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Pháp 

môn  này  là  diệu  pháp  viên  đốn;  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  là  viên  đốn,  nhƣng 

không có cái diệu này. Tịnh Độ vi diệu hơn Hoa Nghiêm, Pháp Hoa nhiều, ai 

cũng có thể học, ai cũng có thể thành tựu. Chỉ cần tin thật, thật sự  muốn đi, 

thật sự chịu niệm Phật, buông bỏ vạn duyên, chẳng có ai không đi đƣợc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 579 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:05.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 767 hàng thứ năm, bắt đầu xem từ tựa 

đề của phẩm này: “Cần tu kiên trì đệ tứ thập lục”. 

Hoàng  Niệm  Tổ  nói  với  chúng  ta:  “Phẩm  này”,  nói  đến  ba  vấn  đề:  “Đầu 

tiên là Đức Thế Tôn dặn dò đại chúng giữ gìn kinh này”, đây là đoạn thứ nhất. 

Đoạn  thứ  hai,  “ví  nhƣ  cứu  hộ  chúng  sanh”.  Đoạn  thứ  ba,  “ví  nhƣ  hành  giải 

tƣơng tƣ, cầu sanh Tịnh độ”. Đây là đại ý nội dung của phẩm kinh này, bây giờ 

mời xem kinh văn: 

“Phật cáo Di Lặc, Chƣ Phật Nhƣ Lai, vô thƣợng chi pháp, thập lực vô úy, 

vô ngại vô trƣớc, thậm thâm chi pháp, cập ba la mật đẳng, Bồ Tát chi pháp, phi 

Tập 579  757 



dịch khả ngộ, năng thuyết pháp nhân, diệc nan khai thị, kiên cố thâm tín, thời 

diệc nan tao”. Đoạn này là nói pháp vô thƣợng thậm thâm, không dễ gặp đƣợc, 

khó gặp đƣợc. “Ngã kim nhƣ lý tuyên thuyết, nhƣ thị quảng đại, vi diệu pháp 

môn.  Nhất  thiết  Chƣ  Phật,  chi  sở  xƣng  tán,  phó  chúng  nhữ  đẳng,  tác  đại  thủ 

hộ”. Mấy câu này nói rất rõ ràng minh bạch. 

“Dặn  dò  đƣơng  cơ”,  Bồ  Tát  Di  Lặc  là  ngƣời  đƣơng  cơ  của  nửa  bộ  sau, 

muốn ngài giữ gìn bộ kinh này. 

Bây giờ chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Đoạn đầu của phẩm 

này”, chúng ta vừa  mới đọc đoạn này, nghĩa tổng quát là dặn dò hộ  trì kinh 

này. “Pháp vô thƣợng”, Vãng Sanh Luận nói: “Vô thƣợng, tức đạo này cùng lý 

tận  tánh,  không  có  gì  cao  hơn”,  nên  gọi  nó  là  pháp  vô  thƣợng.  Đạo  là  con 

đƣờng,  cũng  là  phƣơng  pháp,  phƣơng  pháp  thành  Phật  chứng  quả.  Đạo  này 

cùng lý tận tánh, lý là nguyên lý của vạn pháp nhân sinh vũ trụ. Cùng tận, cùng 

là  nghiên  cứu,  nghiên  cứu  đến  tột  cùng.  Tận  tánh  chính  là  cùng  lý,  cùng  lý 

chính  là  tận  tánh,  tánh  là  tự  tánh.  Tự  tánh  viên  mãn,  không  hề  có  khiếm 

khuyết, đều minh bạch, đều thông đạt. Đây là cảnh giới gì? Là cảnh giới của 

Diệu giác Nhƣ Lai, Đẳng giác chƣa đạt đến, nên không có gì cao hơn. Bồ Tát 

Đẳng giác có cao hơn, Diệu giác không có, gọi là pháp vô thƣợng. 

“Pháp vô thƣợng”, trong giáo lý đại thừa thƣờng gọi là “Niết bàn”, đại bát 

niết  bàn.  Đại  Trí  Độ  Luận  nói:  “Nên  biết  không  có  pháp  nào  vƣợt  qua  Niết 

bàn”. Trong Phật pháp, bất luận là đại thừa hay tiểu thừa, Hiển giáo hay mật 

giáo, tông môn hay giáo môn, mục tiêu sau cùng chính là nhập đại bát niết bàn. 

Nhập là khế nhập, khế nhập nghĩa là cùng tận lý tánh. 

Danh  từ  Niết  bàn,  ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học  rất  nhiều.  Thông  thƣờng  giải 

thích, ngƣời Trung quốc thích dùng viên tịch. Viên là viên mãn, tịch là thanh 

tịnh  tịch  diệt,  cũng  chính  là  cùng  lý  tận  tánh  mà  trong  Vãng  Sanh  Luận  Chú 

nói, nên gọi là đại bát niết bàn. 

“Thập lực”, đây là Nhƣ Lai quả địa chứng đƣợc. Trƣớc tiên nói về “pháp 

vô  thƣợng”,  tiếp  theo  nói  về  “thập  lực  vô  úy,  vô  ngại  vô  trƣớc”,  đây  đều  là 

pháp thậm thâm. “Thập lực”, trong chú giải đều đã nói ra. “Thập lực, Nhƣ Lai 

sở  hữu  mƣời  loại  lực  dụng”,  mƣời  loại  không  phải  là  chữ  số.  Kinh  Hoa 

Nghiêm dùng mƣời tƣợng trƣng cho sự viên mãn. Chúng ta nói chữ số, từ một 

đến mƣời là chữ số viên mãn, nên ý nghĩa thật sự của nó là tƣợng trƣng cho sự 

viên mãn. Mƣời điều nói không cùng tận, năng lực của Nhƣ Lai quả địa, tác 

dụng vô lƣợng vô biên, vô cùng vô tận. Mƣời làm sao có thể nói cho cùng tận? 

Nên nó có nghĩa là biểu pháp. 

758  Tập 579 



Ở  đây  nói  mƣời  điều,  thực  tế  mà  nói  trong  mỗi  điều  đều  có  vô  lƣợng  vô 

biên vô tận vô số lực dụng. Mƣời điều này là cƣơng lĩnh: 

“Thứ nhất, giác thị xứ phi xứ trí lực”. Giác chính là không mê, là thông đạt 

thấu triệt. Giác tri thế nào là thị xứ, thế nào là phi xứ, trí tuệ chân thật. Trí lực 

này chính là chân thật trí tuệ trong kinh này nói. “Xứ nghĩa là đạo lý”, là đạo lý 

gì? Chính là “đạo lý phi đạo lý của tri vật”. Năng lực của loại trí tuệ này, vạn 

sự vạn vật giữa vũ trụ, ví dụ chúng ta nói vũ trụ, vũ trụ từ đâu mà có? Vũ trụ 

phát sanh nhƣ thế nào? Vì sao phát sanh? Ý nghĩa phát sanh là gì? Những đạo 

lý  lớn  này,  đều  là  triết  học  cổ  kim  trong  ngoài.Mệnh  đề  trong  khoa  học,  đó 

chính là ra đề mục này, đời này qua đời khác đều đang nghiên cứu. Có kết luận 

chăng?  Mãi  đến  nay  vẫn  không  có  kết  luận,  cách  nói  rất  nhiều,  những  đều 

không  đủ  viên  mãn.  Ngƣời  bây  giờ  cho  rằng,  vũ  trụ  là  từ  tiếng  nổ  lớn  phát 

sanh, nhƣng có không ít nhà khoa học, hoài nghi đối với cách nói này. Vì sao 

tiếng nổ lớn lại biến hiện ra vũ trụ? Trong thái không nhiều tinh hệ nhƣ vậy, 

hiện  nay  thiên  văn  dùng  ngân  hà  làm  đơn  vị.  Một  hệ  ngân  hà  là  những  hành 

tinh vô cùng rộng lớn. 

Chúng ta sống trong hệ ngân hà này, cũng không gọi là lớn. Còn có nơi lớn 

hơn hệ ngân hà của chúng ta, cũng có nơi nhỏ hơn, trải khắp giữa vũ trụ, cũng 


là  vô  tận  vô  lƣợng  vô  số.  Ngày  nay  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  dùng  kính 

viễn  vọng  thiên  văn,  kính  viễn  vọng  điện  vô  tuyến,  những  gì  tìm  kiếm  đƣợc 

vẫn là có hạn. Đó chính là khoa học kỹ thuật vẫn chƣa đủ. Những kỹ thuật này 

càng phát triển vƣợt bậc, càng tiến bộ, chúng ta nhìn thấy đƣợc tin tức càng xa. 

Những thứ này từ đâu mà có? Trong Tôn giáo gọi là thần tạo. 

Hiện nay mọi ngƣời tin vào khoa học, không tin Tôn giáo. Rốt cuộc là nhƣ 

thế  nào,  trong kinh  nói  rất  rõ  ràng. Các  nhà  khoa  học  cận  đại,  đại  khái trong 

vòng hai ba mƣơi năm gần đây, các nhà lƣợng tử lực học đã phát hiện đƣợc. 

Phát hiện của họ là tìm kiếm từ một phƣơng hƣớng khác. Hai ba trăm năm lại 

đây, phƣơng hƣớng tìm kiếm là toàn dùng vật chất, chính là vật lý học, không 

giải quyết đƣợc vấn đề. Các nhà khoa học hiện nay chuyển phƣơng hƣớng về 

tâm lý, chính là tinh thần, từ phƣơng hƣớng này. Vì trong vũ trụ có ba loại hiện 

tƣợng: Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. 

Dùng hiện tƣợng tinh thần làm đối tƣợng nghiên cứu tìm kiếm đã phát hiện 

đƣợc, giải quyết đƣợc vấn đề vật chất. Đây là Max Planck nhà khoa học ngƣời 

Đức, có thể nói là một cống hiến vĩ đại, ông đã tìm ra căn nguyên của vật chất. 

Vật chất rốt cuộc là gì, ông đã tìm đƣợc, cách nói hoàn toàn giống nhƣ trong 

kinh Phật nói. Điều này không thể không khiến ngƣời khâm phục. 3000 năm 

Tập 579  759 



trƣớc Đức Phật nói ra chân tƣớng sự thật này, ngày nay các nhà khoa học mới 

hiểu rõ ràng, minh bạch về nó. Vật chất từ đâu mà có? Bản chất của vật chất là 

ý  niệm,  không  ai  nghĩ  đến!  Ý  niệm  của  chúng  ta,  nên  hiện  nay  không  ít  nhà 

khoa học đang nghiên cứu niệm lực, năng lƣợng của ý niệm vô cùng lớn, thì ra 

vật chất là do nó biến ra. Vấn đề này, chúng ta từ Bồ Tát Thai Xứ Kinh, thấy 

đối thoại giữa Đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, chúng ta hiểu rõ chân tƣớng sự 

thật này. 

Đức  Phật  hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc:  “Tâm  có  mấy  niệm”,  đây  là  nói  phàm  phu, 

chúng ta khởi ý niệm bản thân phải  biết chúng ta khởi ý niệm. Đức Phật hỏi 

tâm hữu sở niệm, trong này có mấy niệm? Có mấy tƣớng? Có mấy thức. Nghĩa 

là nói trong ý niệm này có bao nhiêu ý niệm vi tế? Do rất nhiều ý niệm vi tế tổ 

hợp thành một niệm thô. Ý niệm thô chúng ta có thể phát giác đƣợc, nhƣng ý 

niệm  vi  tế  chúng  ta  không  thấy  đƣợc,  ý  niệm  rất  vi  tế.  Có  mấy  tƣớng  phần, 

mấy hiện tƣợng? Tƣớng này là hiện tƣợng vật chất. Có mấy thức? Thức là hiện 

tƣợng tinh thần, ý niệm đó là hiện tƣợng tự nhiên. Câu hỏi này rất thâm sâu, 

Bồ Tát Di Lặc trả lời: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm. 32 ức nhân 

100 ngàn, 100 ngàn là mƣời vạn. 320 triệu là một khảy móng tay, 320 triệu ý 

niệm vi tế. Hiện nay khoa học dùng giây làm đơn vị, một giây chúng ta có thể 

khảy móng tay đƣợc  mấy lần? Tôi có thể khảy bốn lần, tôi tin rằng có ngƣời 

sức khỏe hơn tôi, sức mạnh hơn, ít nhất họ cũng khảy đƣợc năm lần. Nếu khảy 

năm lần, 5 nhân 320 triệu, tức là 1600 triệu, một giây. Hiện tƣợng dao động 

trong một giây, có bao nhiêu tần suất? 1600 triệu lần. 

Bồ Tát Di Lặc nói: “Niệm niệm thành hình”, trong mỗi ý niệm đều có hiện 

tƣợng vật chất. “Hình đều có thức”, trong mỗi hiện tƣợng vật chất đều có thức, 

đều có thọ tƣởng hành thức. Nói cách khác, trong ý  niệm này là gì? Là ngũ 

uẩn: Sắc thọ tƣởng hành thức. Sắc là vật chất, thọ tƣởng hành thức là tinh thần, 

mỗi ý niệm đều đầy đủ. Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần từ đây  mà 

có. Hiểu rõ hiện tƣợng vật chất, vật chất căn bản không có, bản chất của nó là 

ý niệm. Có ý niệm mới có vật chất, không có ý niệm sẽ không có vật chất. Tin 

tức này quan trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Trong giáo lý đại thừa, 3000 năm trƣớc Đức Phật đã nói đến vấn đề này, 

rất ít ngƣời hiểu. Chúng ta không hiểu, trƣớc đây chúng ta đọc những kinh này 

rất mơ hồ, không có khái niệm, trƣớc đây những chú giải này cũng giải thích 

rất mơ hồ. Nếu chúng ta không xem báo cáo khoa học của Max Planck, và Bồ 

Tát Di Lặc cũng đã mở ra bí mật này, chúng ta làm sao lãnh hội đƣợc? Lãnh 

hội đƣợc có ích lợi gì? Có thể cứu địa cầu. 

760  Tập 579 



Ngày nay trái đất không phải thiên tai rất nhiều sao? Thiên tai này, thiên tai 

này là vật chất, những gì có thể cứu đƣợc? Ý niệm có thể cứu đƣợc, ý niệm có 

thể  cứu  trái  đất.  Nhà  khoa  học  ngƣời  Mỹ_năm  ngoái  ở  Sydney  tham  gia  hội 

nghị, họ có một hội nghị khoa học, thảo luận về vấn đề thiên tai. Ông Baladen 

từng  nói_tôi  nghe  nói  ông  Baladen,  có  tham  gia  trong  bộ  film  2012  của  Mỹ, 

trong  này  có  quay  cảnh  về  ông,  xuất  hiện  bốn  lần.  Thời  gian  không  dài,  đại 

khái một lần chỉ có hơn 1 phút, xuất hiện bốn lần nhƣ thế. Ông nói rằng: Chỉ 

cần  cƣ  dân  trên  trái  đất  có  thể  quay  đầu  là  bờ,  bỏ  ác  dƣơng  thiện,  cải  tà  quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm. Không những có thể hóa giải thiên tai, còn có thể 

đƣa trái đất đến  một tƣơng lai tốt  đẹp.  Đáng  tiếc ngƣời hiểu đƣợc điều này 

không nhiều, đây là chân tƣớng sự thật, trong kinh Đức Phật nói là thật tƣớng 

các pháp. Nếu thật sự tin, thật sự hiểu thân thể chúng ta. Thân thể có bệnh, trị 

liệu cao nhất là gì? Là thay đổi ý niệm, điều chỉnh lại tất cả những tế bào trong 

cơ thể, vì sao vậy? Tế bào có bệnh, vì sao có bệnh? Vì tri kiến bất chánh, do có 

tham sân si mạn nghi, oán hận não nộ phiền phá hoại thân thể chúng ta. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Sát  đạo  dâm  vọng  là  ác  nghiệp,  trong  tự  tánh 

không có, trong tánh đức không có nhƣng thứ này. Trong tánh đức có nhân lễ 

nghĩa trí tín, có không sát sanh, không trộm cắp, không dâm dục, đây là tánh 

đức. 

Trong  y  học  Trung  quốc  nói:  Bi  não,  lo  lắng  tổn  thƣơng  phổi,  phổi  chúng  ta 

không bình thƣờng, bị bệnh. Nổi giận, thịnh nộ tổn thƣơng gian; phiền não, sợ 

hãi, khiếp sợ tổn thƣơng thận. Hoặc là hoan hỷ hay oán hận quá độ, tổn thƣơng 

tim, tim  mạch. Lo lắng quá độ, có oán hận, tổn thƣơng bao tử. Nếu chúng ta 

thay đổi đƣợc những khuyết điểm này, thì lục phủ  ngũ tạng đƣợc  khôi  phục 

bình thƣờng, cần đến y dƣợc chăng? Không cần thiết, nếu không thay đổi đƣợc 

mời  nhờ  sự  giúp  đở  của  y  dƣợc.  Thật  sự  thay  đổi,  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  thì 

không cần thiết. 

Chúng  ta  không  nghe  nói_đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  thế  giới  Cực  Lạc  cho 

chúng ta, không nghe nói thế giới Cực Lạc có ngƣời sanh bệnh, không nói thế 

giới  Cực  Lạc  có  bệnh  viện,  có  bác  sĩ,  không  hề  nói  đến.  Hay  nói  cách  khác, 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc không bao giờ sanh bệnh, vì sao họ vĩnh viễn không 

bệnh?  Vì  tâm  thái  của  họ  luôn  bình  thƣờng,  không  có  lúc  nào  không  bình 

thƣờng.  Vì  sao  bình  thƣờng?  Vì  có  một  ngƣời  thầy  nhƣ  Phật  A  Di  Đà  ngày 

ngày giảng kinh thuyết pháp, đến thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà là đi học. 

Đến đó để tham gia học tập, đƣợc pháp hỷ sung mãn, ngày ngày an vui, vì sao 

vậy? Vì mỗi ngày đều có lợi ích, trí tuệ tăng trƣởng, phƣớc đức tăng trƣởng. 

Tập 579  761 



Ở thế giới đó chỉ có hai khoa mục, nghĩa là có hai môn học: Thứ nhất là trí 

tuệ,  thứ  hai  là  phƣớc  đức.  Hai  thứ  này  viên  mãn  là  đã  thành  Phật,  là  đã  tốt 

nghiệp. Quý vị xem, chúng ta đọc: “quy y Phật, nhị túc tôn”, nhị là gì? Là trí 

tuệ và phƣớc đức. Túc là đầy đủ, viên mãn, là thành Phật, nên thế giới Cực Lạc 

là trƣờng học. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, lợi ích nhỏ thì chúng ta đƣợc 

thân tâm mạnh khỏe, hạnh phúc an lạc. Lợi ích lớn thì chúng ta có thể cứu vãn 

cho  địa  cầu,  có  thể  hóa  giải,  ngày  nay  gọi  là  thiên  tai  tự  nhiên,  chúng  ta  có 

năng lực này. Giới khoa học nói với chúng ta, họ nói cần nhân số để cứu vãn 

địa  cầu,  một  khu  vực  là  một  căn  bậc  hai  trên  100  nhân  khẩu,  đó  là  toàn  thế 

giới. Khi họ nói lời này khoảng 20 năm trƣớc, nhân khẩu trên địa cầu là 65 ức, 

hiện  nay  có  70  ức.  65  ức,  nếu  theo  trƣờng  hợp  này,  1%  căn  bậc  hai  là  8084 

ngƣời. Đây là lấy 65 ức để nói, hiện nay đã 70 ức. 70 ức là 8 ngàn, tôi thấy 

chƣa đến mƣời ngàn. Có nhiều ngƣời nhƣ vậy thật sự tu hành, họ học tập pháp 

siêu giác tĩnh tọa rất cao thâm, khiến những thiên tai trên địa cầu đều đƣợc hóa 

giải. Chúng ta tin vào điều này, vì sao vậy?  Vì nó có đạo lý của nó. Vật chất là 

tinh  thần  biến  hiện  ra,  tinh  thần  có  thể  thay  đổi  vật  chất,  vật  chất  không  thể 

thay đổi vật chất, nó không làm đƣợc. Tinh thần có thể thay đổi vật chất, đầu 

tiên có thể thay đổi bản thân. Các nhà khoa học nói rất đơn giản, nếu đô thị có 

100 vạn nhân khẩu, chỉ cần có 100 ngƣời tu hành chơn chánh, thì nơi đây có 

thể hóa giải đƣợc thiên tai. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  tu  hành,  thế  nào  là  tu  hành  chơn  chánh?  Luôn  để 

Phật A Di Đà trong tâm, chính là tu hành chơn chánh. Làm nhẹ quan niệm về 

cái ta, quan niệm tự tƣ, tốt nhất là quên hết tất cả. Tâm tôi tức Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Công đức câu Phật hiệu này không thể nghĩ bàn, 

sức mạnh này rất lớn! 

Chúng  ta  dùng  chân  tâm  để  niệm  Phật,  sẽ  kết  nối  đƣợc  với  công  đức  48 

nguyện, và năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà. Dùng chân tâm niệm Phật sản 

sinh sức mạnh rất lớn, mà địa cầu thì quá nhỏ, chút thiên tai này có đáng là gì! 

Chúng ta có thể hiểu đƣợc đạo lý này, chúng ta tin câu nói này. Chỉ cần chúng 

ta đoan chánh tâm mình, không còn có tà niệm, những gì bất thiện, những gì có 

hại, những gì có độc, nhƣ tự tƣ tự lợi là độc bệnh, đừng cần nó. Danh văn lợi 

dƣỡng, tham sân si mạn, những bất thiện này chúng ta phải buông bỏ hết. Khởi 

tâm động niệm đều là Phật A Di Đà. 

A Di Đà Phật, chúng ta đọc kinh đến đoạn này đã hiểu, là thiện trong các 

điều thiện, không có gì thiện hơn. Đây là cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung 

của tất cả thiện pháp thế xuất thế gian. Niệm Phật A Di Đà là đồng nghĩa nói, 

762  Tập 579 



tất cả các điều thiện mà hết thảy chƣ Phật trong mƣời phƣơng ba đời tu đƣợc 

đều  bao  hàm  trong  đó,  không  có  gì  thiện  hơn  niệm  Phật.  Ngƣời  niệm  Phật 

chúng ta không biết điều này. 

Cho nên khi giảng giải ở đoạn trƣớc, tôi đƣa ra một ví dụ để mọi ngƣời dễ 

hiểu. Phật A Di Đà mở công ty ở thế giới Cực Lạc, vốn của ngài chính là 48 

nguyện và năm kiếp tu hành. Ngày nay chúng ta niệm Phật A Di Đà, nghĩa là 

đang đầu tƣ vào công ty này. Chúng ta niệm một danh hiệu Phật là đầu tƣ vào 

một  cổ  phiếu,  khi  chúng  ta  toàn  tâm  toàn  lực  niệm  tức  là  đang  gia  nhập  cổ 

đông. Thế giới Cực Lạc là của ai? Của Phật A Di Đà, chúng ta cũng có phần, 

đây hoàn toàn là sự thật. 

Trong Hệ Niệm Phật Sự thiền sƣ trung Phong nói: Tâm tôi tức Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây, là 

một không phải hai. Nếu thật sự hiểu đƣợc đạo lý này sẽ buông bỏ đƣợc tất cả, 

toàn  tâm  niệm  Phật.  Lợi  ích  đầu  tiên  trong  việc  niệm  Phật  là  thân  thể  khỏe 

mạnh. Trƣờng hợp này quý vị thấy mấy năm trƣớc chúng ta xem CD Sơn Tây 

Tiểu Viện. Hơn 40 ngƣời bị bệnh ung thƣ, bệnh viện tuyên bố hết cách tri liệu, 

nói  cho  họ  biết  thọ  mạng  của  họ  chỉ  còn  hai  ba  tháng,  họ  đều  là  ngƣời  học 

Phật. Mọi ngƣời đã bỏ ý niệm cầu đƣợc sống, nhất tâm nhất ý niệm Phật A Di 

Đà cầu sanh Tịnh độ, niệm một hai tháng thì lành. Niệm đến ba tháng, khi đi 

tái khám thì bệnh không còn, hỏi họ dùng phƣơng pháp gì trị liệu. Họ nói niệm 

Phật A Di Đà mà lành bệnh. Họ niệm Phật không phải để cầu lành bệnh, mà là 

muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, ai ngờ họ còn thọ mạng.      Những trƣờng 

hợp này chúng ta thấy rất nhiều, nhiều ngƣời đang bệnh nặng, khi không thể 

cứu đƣợc, họ đều niệm Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh độ. Vì thọ  mạng của họ 

vẫn còn, vẫn chƣa hết nên hết bệnh, khôi phục sức khỏe. Do đây có thể biết, tín 

tâm và niệm lực này không thể nghĩ bàn. 

Hiện nay có không ít nhà khoa học, đang nghiên cứu theo phƣơng hƣớng 

này. Nên chúng ta có lý do tin rằng_Hiện nay rất nhiều ngƣời nói Phật giáo là 

mê tín, coi thƣờng Phật giáo. Chúng ta tin rằng hai ba mƣơi năm sau, Phật giáo 

không phải là Tôn giáo, mà là gì? Khoa học cao cấp, triết học cao cấp. Nó phải 

thay đổi y phục, không còn khoác lên mình tấm áo Tôn giáo mê tín nữa, các 

nhà  khoa  học  đã  khẳng  định.  Tôi  tin  rằng  các  nhà  khoa  học  đều  phải  nghiên 

cứu kinh điển đại thừa, không ngờ trong này có rất nhiều điều bổ ích. Einstein 

từng nói: Tất cả các Tôn giáo trên thế giới, có thể tƣơng ƣng với khoa học, chỉ 

có  Phật  giáo.  Ông  biết,  nhƣng  không  thâm  nhập  nghiên  cứu.  Nếu  ông  thâm 

nhập nghiên cứu, thật sự sẽ phát hiện đƣợc vật chất rốt cuộc là sao, nó từ đâu 

Tập 579  763 



đến, bí mật này đã đƣợc mở ra. Thứ hai là phải đem ý niệm_Ý niệm về tinh 

thần mở ra, nó từ đâu đến, năng lƣợng giữa vũ trụ từ đâu đến. Đó là hiện tƣợng 

tự nhiên, điều này Đức Phật biết, ngƣời khác không biết, khoa học và triết học 

có  biết  đƣợc  chăng?  Không  thể,  vì  sao  không  thể?  Vì  phƣơng  pháp  không 

đúng. 

Đức Phật nói rất rõ ràng, điều này không thể dùng tâm ý thức, vì sao vậy? 

Vì tâm ý thức là vọng tâm, vọng từ đâu mà có? Vọng từ chân mà có, gọi là 

chân tâm, nghĩa là bản tánh, tự tánh, đó là chân. 

Quý vị thấy ngài Huệ Năng kiến tánh, ngài mới thật sự tìm ra căn nguyên, 

căn nguyên nhƣ thế nào? Ngài nói ra năm câu: Thứ nhất: “vốn tự thanh tịnh”, 

không hề có chút nhiễm ô nào. Nói cách khác, không hề có ý niệm nào, ý niệm 

là nhiễm ô. Khởi tâm động niệm là nhiễm ô, nó không có ý niệm, không có ý 

niệm liền đƣợc thanh tịnh. Hiện tƣợng thứ hai là gì? “Không sanh không diệt”, 

đây chính là niết bàn mà trong kinh đề cập, nghĩa là cùng lý tận tánh, ngài Huệ 

Năng đã làm đƣợc.  Câu thứ ba ngài nói: “vốn tự đầy đủ”, tuy không có gì cả 

nhƣng  nó  lại  có  tất  cả.  Trong  đại  thừa  Phật  giáo  thƣờng  gọi  là  ẩn  hiện,  khi 

không  có  duyên  thì  nó  ẩn.  Nó  có  nhƣng  không  nhìn  thấy,  vì  nó  không  phải 

hiện  tƣợng.  Nó  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  phải  hiện  tƣợng  tinh 

thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên. Nên khoa học và triết học dùng đầu 

óc  nghiên  cứu  mà  không  đạt  đƣợc,  vì  nó  không  phải  hiện  tƣợng,  vĩnh  viễn 

không tìm đƣợc nó. Câu thứ tƣ ngài Huệ Năng nói: “vốn không dao động”, câu 

này  rất  quan  trọng.  Nó  nhƣ  nhƣ  bất  động,  nhƣ  nhƣ  bất  động  là  tự  tánh  vốn 

định.  Chân  tâm  ta  vốn  định,  nên  khi  động  đó  là  vọng  tâm,  không  phải  chân 

tâm. Vọng tâm không tìm đƣợc chân tâm, phải dùng chân tâm để tìm chân tâm. 

Câu  sau  cùng  ngài  nói:  “năng  sanh  vạn  pháp”,  làm  sao  để  sanh  vạn  pháp? 

Động liền sanh vạn pháp, không động không sanh. Không động là ẩn, động là 

hiện, hiển thị ra. Thật sự đã nói rất rõ ràng về nguồn gốc của vũ trụ. 

Hiện nay các nhà khoa học_nghĩa là trong đại thừa Phật giáo Đức Phật nói, 

nghiên cứu  của họ đã đến cực hạn, đến đỉnh, không còn cách  nào phát triển 

thêm đƣợc nữa. Đối với bên trong dùng ý thức, chính là đệ lục ý thức, dùng 

loại phân biệt này nghiên cứu, chúng ta nói ngày nay dùng tâm để nghiên cứu. 

Sâu nhất có thể nghiên cứu đến A lại da, tam tế tƣớng của A lại da. Nghiệp 

tƣớng ngày nay khoa học gọi là năng lƣợng. Tin tức là chuyển tƣớng của A lại 

da, cũng gọi là kiến phần. Cảnh giới tƣớng chính là vật chất, tƣớng phần. Họ 

đã tìm ra tam tế tƣớng của A lại da, đây không phải là điều đơn giản, đây là 

cực hạn.  Thêm nữa thì sao? Thêm nữa là  truy tìm  ba  hiện tƣợng này  từ đâu 

764  Tập 579 



đến? Họ không tìm đƣợc điều này. Đây là gì? Phƣơng pháp không đúng. Có 

thể tìm ra chăng? Có thể, Đức Phật dạy rằng: “chỉ có chứng mới biết đƣợc”, 

chứng nhƣ thế nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là tìm 

thấy. Không cần công cụ khoa học, cũng không cần đến toán học, chỉ cần chịu 

buông bỏ là tìm ra. Ai tìm ra? Đức Phật đã tìm ra, lục tổ Huệ Năng đã tìm ra. 

Y theo phƣơng pháp Đức Phật dạy để tu, thật sự buông bỏ khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc, ngƣời này đã tìm đƣợc. Xƣa nay đƣợc bao nhiêu 

ngƣời? Chúng ta dự tính khái lƣợc, chắc chắn hơn 3000 ngƣời, 3000 ngƣời này 

là sao? Đã thành Phật, cảnh giới họ chứng đƣợc giống nhƣ Đức Phật,  giống 

nhƣ ngài Huệ Năng vậy. Đức Phật và ngài Huệ Năng là trƣờng hợp rất đặc thù, 

đó là thiên tài, vì sao vậy? Họ nói buông bỏ là buông bỏ, bản lĩnh này quả là 

quá siêu tuyệt. 

43  ngƣời  khai  ngộ  trong  hội  của  ngài  Huệ  Năng,  chỉ  cần  khai  ngộ,  cảnh 

giới đều bằng nhau, bình đẳng, nhƣng không nhanh nhƣ ngài. Có ngƣời hai ba 

năm, có ngƣời bảy tám năm, có ngƣời mƣời mấy năm, có ngƣời hai ba mƣơi 

năm, không giống nhau! Nhƣng bất kể nhƣ thế nào, chỉ cần khai ngộ, cảnh giới 

đều  ngang  nhau, đều  thành  Phật.  Ngài  Huệ  Năng  là  trƣờng  hợp  đặc  biệt  thù 

thắng, Đức Phật là trƣờng hợp đặc biệt thù thắng. Nói buông bỏ là hoàn toàn 

buông bỏ, chỉ đơn giản nhƣ vậy. Cho nên phàm phu thành Phật chỉ trong một 

niệm,  nhất  niệm  buông  bỏ  là  lập  tức  thành  Phật.  Không  thành  đƣợc  là  do 

không  buông đƣợc,  đối  với  thế  gian  này,  những  việc  vƣớng  bận  lo  lắng  quá 

nhiều. Đây là gì? Đây là nghiệp luân hồi. Hiện nay chúng ta cần phải thấy rõ 

ràng, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là nghiệp luân hồi. Luân hồi 

lục đạo từ đâu đến? Chế tạo ra, chính là nghiệp lực này chế tạo ra. 

Vì vậy trong kinh Đức Phật dạy chúng ta, nói rất rõ ràng: Buông bỏ kiến tƣ 

phiền  não,  lục  đạo  không  còn.  Đại  sƣ  Vĩnh  Gia  nói  rất  hay:  “mộng  lý  minh 

minh hữu lục thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Hiện tại chúng ta đang 

nằm mộng, có luân hồi lục đạo, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Nếu 

nhƣ buông bỏ, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian đều không chấp trƣớc, lục 

đạo sẽ biến mất. Đó là cảnh giới gì? Cảnh giới của A la hán, A la hán vƣợt ra 

khỏi luân hồi lục đạo, giống nhƣ tỉnh lại sau cơn mộng vậy, cảnh giới trong 

mộng hoàn toàn không còn. Tỉnh dậy là cảnh giới gì? Tỉnh lại là tứ thánh pháp 

giới, là cõi tịnh của Đức Phật Thích Ca; lục đạo là cõi uế của Đức Phật Thích 

Ca.      Sau khi tỉnh lại, những hiện tƣợng ta nhìn thấy là: Thanh văn, Duyên 

giác, Bồ Tát, Phật, là bốn hạng ngƣời ngày. Nhƣng nó vẫn ở trong mộng, cũng 

không phải thật. Vì sao có tứ thánh pháp giới? Chấp trƣớc không còn, nhƣng 

Tập 579  765 



vẫn còn phân biệt, còn khởi tâm động niệm, ba thứ này chƣa buông bỏ. A la 

hán, Bích chi Phật là tiểu thừa. Buông bỏ tập khí kiến tƣ phiền não, thì A la 

hán chứng Bích chi Phật. Nếu Bích chi Phật có thể buông bỏ phân biệt, ngài sẽ 

thành Bồ Tát. Bồ Tát không có phân biệt, nhƣng có tập khí của phân biệt. Nếu 

Bồ Tát buông bỏ luôn cả tập khí phân biệt, đoạn tận, họ sẽ thành Phật.      Phật 

thì  sao?  Phật  nhất  định  phải  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  khởi  tâm  động 

niệm là gì? Vô thỉ vô minh, nghĩa là nhất niệm bất giác, cực kỳ vi tế. Chúng ta 

vừa  mới nói đến, Bồ Tát Di Lặc nói  một khảy  móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm vi tế trong một niệm, buông bỏ nhất niệm đó, thập pháp giới không còn, 

nghĩa là đã tỉnh giấc. Tức là đoạn tận vô minh, không khởi tâm, không động 

niệm.  Đã  đoạn  tận  vô  vinh,  tỉnh  dậy  sau  giấc  mộng,  tỉnh  dậy  là  thế  giới  gì? 

Nhất chân pháp giới, cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật. 

Nói  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật,  trên  thực  tế  là  cõi  thật  báo 

trang nghiêm của chính mình, hoàn toàn giống với cõi thật báo trang nghiêm 

của Chƣ Phật, đi vào cảnh giới đó. Cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật từ 

đâu mà có? Bây giờ chúng ta đã hiểu, do chƣa đoạn tập khí vô thỉ vô minh, nên 

hiện ra cảnh giới này. Tập khí đoạn tận rồi thì sao? Đoạn tận tập khí thì cảnh 

giới này không còn. Thế nên trong Kinh Bát Nhã nói: “Phàm sở hữu tƣớng giai 

thị hƣ vọng”, không nói cõi thật báo trang nghiêm là ngoại lệ, không hề nói, nó 

cũng là hƣ vọng. Nó là gì? Tập khí vô thỉ vô minh, Đẳng giác vẫn còn nhất 

phẩm tập khí, sau khi đoạn tận tập khí liền chứng đƣợc Diệu giác. Diệu giác 

không trú ở cõi thật báo, mà trú ở thƣờng tịch quang. Thƣờng tịch quang mới 

là  tự  tánh,  trở  về  tự  tánh.  Thƣờng  tịch  quang  mới  là  vĩnh  hằng,  mới  thật  sự 

không sanh không diệt. 

Ngƣời ở cõi thật báo thọ mạng dài, sau cùng khi đoạn tận tập khí vô thỉ vô 

minh, họ sẽ không còn, họ sẽ diệt, cõi thật báo vẫn có sinh diệt. Trở về thƣờng 

tịch quang, Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác Nhƣ Lai, đây là thật sự đạt đến 

đại viên mãn, chúng ta gọi là “thị xứ phi xứ”. Thật sự “thị xứ”, nói với chƣ vị, 

chỉ  có  thƣờng  tịch  quang  là “thị xứ”,  ngoài  thƣờng  tịch  quang  ra  đều  không 

phải “thị xứ”. 

Mục tiêu chúng ta đến thế giới Cực Lạc, chắc chắn là thƣờng tịch quang, 

mà còn thành tựu trong một đời, không cần trải qua đời thứ hai. Không cần hai 

lần, chỉ một lần thôi. Nên pháp môn này gọi là pháp môn thành tựu trong một 

đời, chƣ vị nên ghi nhớ câu nói này, vì sao vậy? Vì chúng ta vãng sanh đến thế 

giới Cực  Lạc là lúc còn sống, chứ không phải lúc đã chết rồi. Lúc đang còn 

sống nhìn thấy Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, nhìn thấy Bồ Tát Quan Âm và Thế 

766  Tập 579 



Chí đến tiếp dẫn. Đi khi còn sống, tôi đã đi rồi. Linh hồn chúng ta rời khỏi thân 

thể này mới chết đi, nên không phải chết rồi mới vãng sanh, sau khi chết trung 

ấm đƣợc độ. 

Trong kinh điển này nói rất rõ ràng, thật sự không phải trung ấm đƣợc độ. 

Trung ấm đƣợc độ là nghiệp chƣớng nặng, chƣa hiểu rõ  chân tƣớng sự thật, 

chƣa thật sự buông bỏ. Thật sự rõ ràng, thật sự minh bạch, họ làm sao không 

buông bỏ đƣợc? Làm gì có đạo lý! Chỉ còn một chút không buông bỏ, đó nghĩa 

là nhắc nhở bản thân, chúng ta lập tức cảnh giác đƣợc: Tôi vẫn chƣa buông bỏ, 

tôi vẫn chƣa tin thật, tôi vẫn  chƣa  hiểu rõ  ràng. Hiểu rõ  rồi  sẽ  không cần  gì 

nữa, không cần gì cả, tất cả đều đƣợc đại tự tại. Không có bất cứ lo lắng gì, 

không có bất cứ vọng tƣởng nào. Quét sạch tất cả những điều đƣợc mất, chỉ có 

một danh hiệu, một câu A Di Đà Phật. Danh hiệu Phật A  Di Đà nối tiếp câu 

này đến câu khác, nên cảm ứng không thể nghĩ bàn.      Tôi muốn đi, tôi không 

muốn ở lại thế gian này, nhƣ vậy mới thật sự đi đƣợc, Phật A Di Đà sẽ đến tiếp 

dẫn. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  trƣờng  hợp  của  pháp  sƣ  Doanh  Kha  rất 

hay. Sƣ niệm Phật ba ngày ba đêm cảm ứng đƣợc Phât A Di Đà, là một tỳ kheo 

phá giới. Ngƣời trong tự viện đều coi thƣờng sƣ, nhƣng sƣ có thể thành tựu, có 

thể vãng sanh. Chỉ do một việc, là sƣ sợ đọa địa ngục, vì bản thân sƣ tạo tội 

nghiệp.  Bản  thân  sƣ  tự  biết,  mình  chắc  chắn  bị  đọa  địa  ngục.  Làm  sao  để 

không đọa địa ngục? Chỉ có vãng sanh thế giới Cực  Lạc  mới không đọa địa 

ngục, nên sƣ tận tâm niệm Phật. Ba ngày ba đêm không ăn, không ngủ nghĩ, 

niệm  đến  kiệt  sức  thì  Phật  A  Di  Đà  xuất  hiện.  Phật  A  Di  Đà  thấy  sƣ  chân 

thành, không phải giả, là thật nên ngài đã đến. Nói với sƣ: Con còn mƣời năm 

thọ mạng, đến khi con lâm mạng chung ta sẽ đến tiếp dẫn. Sƣ lo lắng nói: Con 

không cần mƣời năm thọ mạng đó, vì sao vậy? Vì căn tánh của con quá nặng, 

không vƣợt qua đƣợc sự mê hoặc, trong mƣời năm đó không biết con lại tạo ra 

bao nhiêu tội nghiệp. Đây là một ngƣời rất hiểu bản thân mình, không cần nữa. 

Con không muốn mƣời năm thọ mạng đó, chỉ muốn lập tức đi theo ngài. Phật 

A Di Đà hẹn sƣ, ba ngày sau ngài đến tiếp dẫn. 

Vì sao không lập tức đƣa sƣ đi? Trong vấn đề này mang ý nghĩa biểu pháp, 

biểu pháp này có thể độ đƣợc rất nhiều ngƣời. Nếu lúc đó đƣa sƣ đi, mọi ngƣời 

nghĩ chắc mấy ngày không ăn cơm nên đói mà chết, không phải mọi ngƣời sẽ 

nghĩ nhƣ vậy sao? Ai biết Phật A Di Đà đến tiếp dẫn sƣ? Phật cho sƣ thời gian 

ba ngày, là để có cơ hội mở cửa nói với mọi ngƣời: Tôi đã thấy đƣợc Phật A 

Di Đà, ngài nói với tôi ba ngày nữa ngài đến tiếp dẫn tôi đi. Khi tuyên truyền 

Tập 579  767 



nhƣ vậy đƣơng nhiên mọi ngƣời không tin, mọi ngƣời kinh ngạc, vì sao vậy? 

Vì sƣ là ngƣời phá giới, không giữ thanh quy, làm gì có chuyện đơn giản nhƣ 

vậy! Cũng  may ba ngày không lâu: Xem ba ngày sau ông có vãng sanh hay 

không. Ba ngày sau sƣ vãng sanh thật, sƣ yêu cầu đại chúng niệm Phật đƣa sƣ 

đi. Niệm đƣợc một khắc_ngày xƣa một khắc là nửa tiếng bây giờ, sƣ liền nói 

với  mọi  ngƣời  sƣ  đã  thấy  Phật  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn.  Ngƣời  khác  không  nhìn 

thấy, sƣ nhìn thấy, sƣ từ biệt mọi ngƣời để ra đi. Không hề sanh bệnh, thật sự 

vãng sanh. Câu chuyện này viết trong Vãng Sanh Truyện, không phải giả. 

48 nguyện nói: Ngũ nghịch thập ác, lâm chung nhất niệm  mƣời niệm đều 

có thể vãng sanh. Đến đâu để tìm đƣợc một pháp môn nhƣ vậy? Trong tám vạn 

bốn ngàn pháp môn cũng không tìm thấy, không có nhƣ pháp môn này, chỉ có 

pháp môn này. Chúng ta gặp đƣợc pháp môn này, hay nói cách khác chúng ta 

tin thật, phát nguyện thật, chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ là sách bảo đảm vãng sanh thế giới Cực Lạc. Chỉ cần 

ba điều kiện: Tin thật, thật sự muốn vãng sanh, chân thành niệm Phật. Quý vị 

thấy  điều  kiện  chỉ  đơn  giản  nhƣ  vậy,  tuyệt  đối  không  hoài  nghi  vấn  đề  này. 

Chúng ta phải hạ quyết tâm này, phải hành trì. 

Tôi ngày ngày muốn vãng sanh, có ngƣời biết, Phật A Di Đà chƣa đến tiếp 

dẫn tôi, tôi cũng biết, vì sao vậy? Chắc là để tôi lại thế gian này để làm gƣơng. 

Còn có một số ngƣời nghe đƣợc Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa sẽ sanh khởi tín 

tâm. Nên bây giờ  chúng ta dừng lại ở phân đoạn này,  không nói gì nữa, chỉ 

chuyên giảng bộ kinh này. Chúng sanh thời mạt pháp chỉ có bộ kinh này, chỉ 

có pháp môn này mới có thể đƣợc độ. Bộ kinh này gần hết rồi, bây giờ giảng 

đến phẩm thứ 46, ở sau còn hai phẩm. Sau khi giảng xong sẽ giảng lại từ đầu, 

tôi muốn đƣa khoa phán tôi làm vào. Nhƣ vậy sẽ càng rõ ràng, càng dễ hiểu. 

Chú giải hoàn toàn dùng của Hoàng Niệm Tổ, bên dƣới chúng ta in bản mới. 

Bản mới này là: Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Trang Nghiêm Thanh 

Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh Khoa Chú. Kinh là hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, 

Khoa Phán là tôi làm, Chú Giải là của Hoàng Niệm Tổ. Chúng tôi hy vọng bộ 

kinh này, có thể lƣu thông với số lƣợng lớn, đại diện chánh pháp trong thời kỳ 

mạt pháp. Nhƣ trong Kinh Nhân Vƣơng nói: Nơi đây có ngƣời giảng giải bộ 

kinh này, có ngƣời tu hành nhƣ pháp, có ngƣời thật sự vãng sanh, thì ở đây 

chính là chánh pháp, không phải ở chỗ đạo tràng lớn hay nhỏ. 

Ngày xƣa Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát, họ ở  một nơi cùng nhau tu học, 

tất  cả  có  20  ngƣời,  20  ngƣời  đều  vãng  sanh,  thù  thắng  viên  mãn.  Thời  đại 

Đông Tấn, đại sƣ Huệ Viễn thành lập Niệm Phật Đƣờng ở Lô  Sơn, là Niệm 

768  Tập 579 



Phật Đƣờng đầu tiên tại Trung quốc, 123 ngƣời đều vãng sanh, công đức viên 

mãn. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc tức là thành Phật, chƣ vị nên biết, đây 

gọi là “thị xứ”. 

Thế nào là “phi xứ”? Ba đƣờng ác là “phi xứ”, nâng cao thêm một bậc thì lục 

đạo luân hồi là “phi xứ”, nâng cao hơn nữa thì mƣời pháp giới là “phi xứ”. Vì 

sao vậy? Vì không thể chứng đƣợc vô thƣợng bồ đề chính là “phi xứ”. Vấn đề 

này chỉ có Phật biết, chỉ có Đức Phật rõ ràng. 

“Lại chỉ biết nhân duyên quả báo của tất cả chúng sanh”. Ở trƣớc là từ trên 

mặt lý mà nói, đây là từ trên mặt sự mà nói, biết đƣợc nhân duyên quả báo của 

tất cả chúng sanh. “Làm nghiệp thiện đƣợc quả báo thiện, nhân quả tƣơng khế 

gọi là “thị xứ”. Tạo ác nghiệp hy vọng quả báo thiện, trái với nhân quả gọi là 

“phi xứ”, nên nói không có “thị xứ”.” Giải thích này cũng rất quan trọng, giải 

thích đích thực không có sai lầm. 

Tóm  lại  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  lƣu  luyến  lục  đạo  chiếm  đại  đa  số, 

không muốn xả ly. Họ ở trong lục đạo hy vọng đƣợc phƣớc báo, hy vọng đƣợc 

phƣớc  báo  phải  làm  việc  thiện.  Ở  đây  nói  nhân  duyên  quả  báo,  nghiệp  vui 

nghĩa là nghiệp thiện, mới đạt đƣợc quả báo thiện, nhân quả tƣơng khế đây là 

“thị xứ”. Nếu tạo ác nghiệp hy vọng đƣợc thiện báo, trái với nhân quả đây gọi 

là “phi xứ”, không có đạo lý này. Thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo. Ác 

nhân không thể đạt đƣợc thiện quả, không có đạo lý này. 

Ngƣời nói lời này có thể tin đƣợc chăng? Tôi thấy một ngƣời nào đó làm 

việc bất thiện, vì sao họ lại có phƣớc báo lớn nhƣ thế? Có địa vị cao nhƣ vậy? 

Ở  đây  phải  chú  ý  đến  nhân  quả  thông  ba  đời,  không  phải  một  đời.  Bởi  thế 

những điều Đức Phật nói rất hay! Quý vị phải nghe, phải ghi nhớ, ngài dạy: 

“Muốn biết nhân đời trƣớc”, nếu muốn biết đời trƣớc ta đã làm những gì, tạo 

nhân gì “thì đời này phải chịu quả đó”, nghĩa là đời này những gì ta hƣởng thụ. 

“Muốn biết quả đời sau”, chúng ta muốn biết quả đời sau của mình là gì, “thì 

xem đời này chúng ta đã tạo nghiệp gì”. Những gì ta tạo trong đời này, đó là 

quả báo trong đời sau. Đức Phật nói bốn câu này, nếu thật sự nghe hiểu, thật sự 

nghe minh bạch sẽ hoát nhiên đại ngộ, thì ra đời này giàu có là nhờ đời trƣớc 

tu thiện. Đời này tạo ra những điều bất thiện, đời sau chịu ác báo, sự việc chính 

là nhƣ vậy, đây là thật không phải giả. Nếu trong đời này chúng ta rất gian khổ, 

chịu  rất  nhiều  nạn,  chúng  ta  cũng  làm  không  ít  điều  thiện,  mà  vẫn  chịu  khổ 

chịu nạn, do trong đời trƣớc không tu phƣớc báo. Bây giờ hƣởng thụ là nghiệp 

tạo trong quá khứ, đời trƣớc quả thật không tu. Đời này tu, là quả báo của đời 

sau. 

Tập 579  769 



Có  một  lần  tôi  ở  Bắc  Kinh,  mấy  ngƣời  học  trò  của  Hoàng  Niệm  Tổ  đến 

thăm tôi. Sau khi Hoàng Niệm Tổ đã vãng sanh, tôi còn đến Bắc Kinh hai lần, 

họ đến thăm tôi và nói, Thầy họ là Hoàng Niệm Tổ  nói rằng: nếu thầy Tịnh 

Không  không  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  thì  phƣớc  báo  đời  sau  không  thể 

tƣởng tƣợng đƣợc! Thầy đã nói với họ nhƣ vậy. 

Đời  này  chúng  ta  tu  thiện,  đời  sau  đƣợc  phƣớc  báo  lớn,  đời  sau  có  cần 

hƣởng chăng? Không thể hƣởng. Đời nay chúng ta tu đƣợc phƣớc báo này, học 

Phật suốt 60 năm, quả báo đời sau chắc chắn làm đế vƣơng. Đế vƣơng phải tạo 

bao  nhiêu  nghiệp,  giết  bao  nhiêu  ngƣời.  Quý  vị  xem  đế  vƣơng  của  các  triều 

đại, đƣợc mấy ngƣời có kết cục tốt? Không đƣợc làm! Khi đã nhìn thấu suốt, 

phải  nhanh  chóng  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nhất  định  không  đƣợc  làm.  Đến 

Đƣờng Thái Tông cũng đọa địa ngục, là vị hoàng đế tốt, tuyệt đối không đƣợc 

làm. 

Bởi  thế  luân  hồi  lục  đạo  là  đƣờng  hiểm,  vô  cùng  nguy  hiểm.  Một  chút 

phƣớc báo nhân thiên đó là mật ngọt đầu lƣỡi dao, rất đáng sợ, nên nhất định 

phải hiểu thấu suốt, rõ ràng. Chúng ta chỉ có một phƣơng hƣớng, một mục tiêu 

là đến thế giới Cực Lạc, các ý niệm khác đều đoạn tận hết. Không còn ham 

muốn những điều này nữa, nhƣ vậy là đúng. Cho nên nhất định phải tin nhân 

quả, nghiệp nhân quả báo không sai chút nào. 

Phƣớc báo mà Đức Phật tu đƣợc trong kiếp quá khứ rất lớn, ngài có mạng 

làm quốc vƣơng, vậy mà ngài đã từ bỏ. Biểu diễn cho chúng ta thấy, ngài xuất 

gia tu đạo, thị hiện cho chúng ta thấy: Khai ngộ, thành Phật, độ chúng sanh. 

Suốt  đời  thật  sự  đã  làm  đƣợc  không  tranh  với  ngƣời,  không  cầu  đối  với  thế 

gian, ba y một bát là đủ. Hoàn toàn rõ ràng thấu triệt những vấn đề này, đời 

này chúng ta mới sống một cách tự tại, sống một cách an lạc. Con đƣờng này 

quả là không dễ đi, không dễ nhận ra. 

Cho nên tôi cám ơn thầy Phƣơng, không phải thầy chỉ cho tôi con đƣờng 

này, chắc tôi cũng không sống đến từng này tuổi. Tôi đã chết từ lâu, mang theo 

một thân tội nghiệp mà ra đi. Ân đức ngƣời chỉ đƣờng quá lớn. Giúp tôi đi theo 

con đƣờng này hoàn chỉnh, là đại sƣ Chƣơng Gia và thầy Lý, đúng là thiện tri 

thức! Nên tri ân báo ân, báo ân nhƣ thế nào? Thật sự vãng sanh thế giới Cực 

Lạc là chân thật báo ân. Còn nhƣ không thật sự vãng sanh, vẫn trôi lăn trong 

luân hồi, họ sẽ than thở, thật đáng tiếc! Sẽ than thở nhƣ vậy, có lỗi với thầy. 

Giúp ta ngay trong đời này giải quyết vấn đề một cách cứu cánh viên mãn. 

Nếu làm nửa vời sẽ quay đầu, lại đọa lạc, nhƣ vậy là sai, hoàn toàn sai. Đó là 

770  Tập 579 



đại bất hiếu, đại bất kính. Đây là điều đầu tiên biết đƣợc nhƣ thế nào là “thị”, 

nhƣ thế nào là “phi”, chỉ có trí tuệ của Phật mới có thể biết đƣợc. 

“Thứ  hai,  nghiệp  trí  lực”,  điều  thứ  hai  trong  thập  lực  là  nghiệp  trí  lực, 

nghiệp là gì? Nghiệp là tạo tác, tạo tác bao gồm khởi tâm động niệm, vô cùng 

vi tế, ngƣời thƣờng đều sơ suất. Bản thân chúng ta tƣởng rằng khởi một ý niệm 

là thiện niệm, chƣa chắc là thiện. Chúng ta khởi một ý niệm là bất thiện, chƣa 

chắc là bất thiện. Chúng ta không có năng lực để biết đƣợc ý niệm này, sẽ sanh 

ra hậu quả nhƣ thế nào. Vì sao vậy? Vì chúng ta không học đại thừa, đích thực 

không  biết,  đây  là  sự  thật.  Học  Kinh  Hoa  Nghiêm,  học  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán mới biết đƣợc điều này. Bất luận là có ý hay vô ý khởi một ý 

niệm, hoặc là tâm khởi một ý niệm, hoặc là da trên thân chúng ta, là vật chất, 

vật chất nó cũng có ý niệm, vì sao vậy? Vì nó là hiện tƣợng dao động, hiện 

tƣợng dao động này cũng lập tức truyền đi khắp biến pháp giới hƣ không giới. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  quốc  sƣ  Hiền  Thủ  nói_ngài  là  ngƣời  đại  triệt  đại 

ngộ, cảnh giới của ngài giống với Đức Phật, không có gì khác. Minh tâm kiến 

tánh, ít nhất là pháp thân Bồ Tát, từ cõi thật báo đến. Quốc sƣ Hiền Thủ nói 

cho chúng ta về ba loại chu biến. Từ nhất thể khởi nhị dụng, nói nguồn gốc của 

vũ trụ, nói hay hơn cả triết học và khoa học. Nói từ nguồn gốc, gốc là tự tánh, 

tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Tự tánh thanh tịnh viên minh thể không có 

hiện  tƣợng,  nhƣ  vừa  mới  nói:  nó  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  nó  không 

phải hiện tƣợng tâm lý, nó cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên. Nó ở đâu? 

Biến pháp giới hƣ không giới, tồn tại mọi lúc mọi nơi. Hiện tƣợng đều không 

có, nhƣng nó tồn tại, nó bất sanh sanh bất diệt. Tất cả pháp đều từ trong thể 

này mà sanh ra, Phật pháp gọi nó là tự tánh, gọi nó là pháp tánh, gọi nó là niết 

bàn, gọi nó là thƣờng tịch quang.  Danh từ ít nhất có sáu bảy hay  mƣời loại 

khác nhau, vì sao một vấn đề mà Đức Phật lại nói nhiều danh từ nhƣ vậy? Là 

để chúng ta đừng chấp tƣớng, chỉ cần biết rằng là vấn đề này, còn nói sao cũng 

đƣợc, đừng chấp tƣớng, đừng chấp trƣớc tƣớng danh tự. Đây là phƣơng tiện 

thiện xảo trong việc dạy học. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói: Từ nhất thể khởi nhị dụng, nhị dụng này là 

gì? Thứ nhất là vũ trụ phát sanh, thứ hai là ta phát sanh. Ta là chánh báo, vũ trụ 

là y báo. Nhị dụng nghĩa là hai loại quả báo y chánh hiện tiền, mà tính chất của 

hai loại quả báo này_Đại sƣ nói cho chúng ta về ba loại chu biến, quả là rất 

tuyệt. 

Thứ nhất là Chu biến pháp giới”, bất luận ta hữu ý hay vô ý động niệm, ý 

niệm lập tức chu biến pháp giới. So với sóng điện từ, và ánh sáng còn nhanh 

Tập 579  771 



hơn nhiều! Ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu là hơn tám phút, nhƣng ý niệm 

lập tức chu biến pháp giới. Nên đừng cho rằng chúng ta khởi ý niệm không có 

liên quan hay tác dụng gì, không phải, không đƣợc khởi ác niệm. Ý niệm này 

chu biến, nó liền khởi tác dụng, tác dụng gì? Xuất sanh vô tận. Biết đâu ý niệm 

này của chúng ta, ở đây chúng ta không nhìn thấy có biến hóa gì, nhƣng tinh 

cầu khác khởi biến hóa, điều này vô cùng có thể. 

Vai trên thân thể chúng ta, bộ phận này có bệnh, nhƣng dƣới chân lại đau. 

Vai  không  đau  mà  dƣới  chân  lại  đau,  nó  truyền  đến  bên  đó,  ở  bên  đó  chiêu 

cảm. Cùng một đạo lý, ở đây chúng ta khởi ác niệm, tinh cầu khác xảy ra sự 

cố, đó gọi là đối ứng. Đó là đại vũ trụ, còn thân là tiểu vũ trụ, cùng một đạo lý, 

điều này chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc, vì thế không đƣợc có ác niệm. Tôi 

khởi thiện niệm, vì thiện niệm bất luận ứng đối ở đâu đều là tốt, đều là thiện. 

Vậy tại sao không tu thiện niệm mà khởi ác niệm?  Hiểu đƣợc đạo lý này, thì 

khởi  ác  niệm  quả  là  không  đáng,  sai  lầm,  sai  triệt  để.  Khởi  thiện  niệm  nhất 

định đƣợc lợi ích, chu biến pháp giới. Đừng cho rằng chúng ta khởi thiện niệm 

cũng vô dụng, quý vị xem vì họ đều bất thiện. Điều thiện của tôi ứng đối đến 

bên đó, thế giới đó giúp họ, giúp họ chính là giúp bản thân mình, vì sao vậy? 

Biến pháp giới hƣ không giới với chính mình là nhất thể. Tƣờng tận nhƣ trong 

kinh Đức Phật nói, các nhà khoa học không phát hiện đƣợc, họ chỉ mới đụng 

đến một tí. 

Quý vị xem báo cáo của họ về thế giới vĩ mô, ngày nay dùng máy móc tiên 

tiến nhất để quan sát vũ trụ, quan sát thái không. Báo cáo của khoa học nói: 

Chỉ thấy đƣợc 10% của toàn vũ trụ, chúng ta có thể thấy đƣợc, còn 90% của vũ 

trụ không nhìn thấy. Họ không có cách nào thấy đƣợc, nghĩ không ra. Họ nói 

nhƣ vậy chúng ta vừa nghe đã hiểu, 90% vũ trụ đi về đâu? Trở về thƣờng tịch 

quang, trở về thƣờng tịch quang thì không cách nào phát hiện đƣợc. Nhất định 

phải buông bỏ khởi tâm động niệm, mới nhìn thấy đƣợc.      Nếu có khởi tâm 

động niệm, còn mang tập khí khởi tâm động niệm là không đƣợc, ta đều không 

nhìn thấy đƣợc, mới biết đƣợc Phật Bồ Tát quả là tuyệt vời. Họ không mê tín, 

không lạc hậu, đừng tƣởng rằng họ không đuổi kịp khoa học, họ tiến bộ hơn 

chúng ta rất nhiều. Ngày nay đi xa phải ngồi máy bay, các ngài không cần, vì 

họ có thần thông. Vừa khởi ý niệm đến đâu, thân thể liền đến ngay đó, không 

cần công cụ giao thông. Các ngài có thiên nhãn, thấy một cách rõ ràng, không 

cần  dùng  ti  vi.  Dù  ở  xa  đến  đâu  nói  chuyện  với  họ  cũng  có  thể  nghe  đƣợc, 

không cần dùng điện thoại, không cần thiết, tiến bộ hơn chúng ta nhiều. Thứ 

hiện đại của chúng ta phát sinh sự cố, nhƣng các ngài thì không, không hề có 

772  Tập 579 



chút sự cố nào. Họ còn có tha tâm thông, trong tâm chúng ta nghĩ gì  họ đều 

biết, họ có thể biết đƣợc quá khứ vị lai. Đây là điều khoa học tha thiết ƣớc mơ, 

đến nay vẫn cầu không đƣợc. 

Nên  đây  là  nghiệp  lực,  nghiệp  trí  lực.  Chúng  ta  đối  với  khởi  tâm  động 

niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  của  chính  mình  đều  phải  rất  cẩn  thận,  vì  sao  vậy? 

Chúng ta thật sự lý giải đƣợc nó xuất sanh vô tận, không biết nó khởi cảm ứng 

ở đâu, nhất định khởi tác dụng. Thiện niệm của chúng ta thành tựu một nơi, ác 

niệm của chúng ta khiến chúng sanh nơi đó chịu tội sanh phiền não, vấn đề này 

sao có thể làm đƣợc? Ở dƣới giải thích vấn đề này, chúng ta đọc qua một lƣợt: 

“Nghiệp trí lực, là trí lực biết đƣợc nhân quả nghiệp báo ba đời của tất cả 

chúng sanh. Trí lực biết đƣợc thiện hoặc bất thiện, hữu lậu hay vô lậu”. Hữu 

lậu là mƣời pháp giới, hoặc là nói luân hồi lục đạo. Vì tứ thánh pháp giới từ A 

la hán trở lên, đối với lục đạo mà nói họ là vô lậu. Nếu đối với Bồ Tát đại thừa 

mà nói họ lại là hữu lậu, lậu là gì? Đại danh từ của phiền não, luân hồi lục đạo 

có phiền não, đầy đủ tất cả ba loại phiền não lớn. 

Trong tứ thánh pháp giới, đoạn tận kiến tƣ phiền não, họ còn trần sa phiền 

não và vô minh phiền não. Nên thật sự đến vô lậu là ai? Là cõi thật báo trang 

nghiêm, cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, vì họ đoạn tận tất cả 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, nên có thể gọi họ là vô lậu. Chỉ là 

tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  vẫn  chƣa  đoạn,  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  khó  đoạn  vô 

cùng. Không có bất cứ phƣơng pháp nào đoạn đƣợc nó, chỉ có thời gian dài, 

dần dần tự nhiên không còn. Cần thời gian bao lâu? Trong kinh nói cần ba đại 

a tăng kỳ kiếp, tập khí vô thỉ vô minh tự nhiên không còn nữa. Nên đây là vấn 

đề trong cõi thật báo trang nghiêm, loại trí tuệ này gọi là nghiệp trí lực. 

“Thứ  ba,  định  trí  lực.  Là  trí  lực  biết  đƣợc  các  thiền  định  giải  thoát  tam 

muội”. Định là tánh đức, mặt trái của định nghĩa là tâm nông nổi, tâm nông nổi 

không học đƣợc gì cả. Định lực nên bắt đầu học từ đâu? Giáo dục thời cổ đại là 

bắt đầu từ thai giáo, dạy thai giáo tu định, điều này quả tuyệt vời. Vấn đề này 

không có quốc gia dân tộc nào trên toàn thế giới có thể sánh với nó, đây chính 

là hiểu đƣợc trí tuệ của ngƣời xƣa. 

Khi  mang  thai  tâm  ngƣời  mẹ  phải  định,  tƣ  tƣởng  phải  đoan  chánh.  Nhất 

định không có tà tri tà kiến, không đƣợc có ý niệm bất thiện, thân tâm thanh 

tịnh. Nhƣ bà mẹ Thái Nhậm của Chu Văn Vƣơng, khi mang thai_Trong lịch sử 

ghi chép: “mắt không nhìn ác sắc”, không nhìn những thứ không tốt đẹp. “Tai 

không nghe tiếng dâm dục”, không phải âm thanh chánh pháp là không nghe. 

“Miệng không nói lời ngạo mạn”, đây chính là thân khẩu ý. Ngôn ngữ nhu hòa, 

Tập 579  773 



không có tánh cách ngạo mạn, không có, thân tâm đoan chánh. Thai nhi của bà 

tƣơng lai sanh ra rất dễ dạy, không có tập khí xấu.      Sau khi đứa trẻ sanh ra, 

ngƣời xƣa biết chúng thấy đƣợc, nghe đƣợc, chúng đang bắt chƣớc, đang học 

tập.  Bởi  thế  cha  mẹ  ở  trƣớc  mặt  chúng,  bất  cứ  ngƣời  lớn  nào  tiếp  xúc  với 

chúng, ở trƣớc mặt chúng đều phải đoan trang, đều phải giữ lễ. Phải để chúng 

thấy đƣợc chánh diện, không đƣợc để chúng thấy đƣợc mặt phụ. Suốt ba năm, 

1000 ngày nhƣ vậy. Căn bản này chính là căn bản của thánh hiền, căn bản của 

Phật Bồ Tát, tƣơng lai khi chúng lớn lên có thể thành thánh thành hiền, có thể 

thành Phật thành Bồ Tát. Nên ngƣời xƣa đặt nền tảng giáo dục là trƣớc ba tuổi, 

1000 ngày, từ mới sanh ra cho đến 1000 ngày, đây gọi là đặt nền tảng giáo dục. 

Bởi thế họ có định lực, không nông nổi. 

Chúng ta thấy trẻ con hiện nay, không tiếp thu đƣợc nền giáo dục này, nên 

tánh tình không tốt, rất nông nỗi, rất khó dạy. Vì sao nhƣ vậy? Không bắt đầu 

dạy từ khi mang thai, kết quả mới trở nên nhƣ vậy. 

Chƣ Phật Bồ Tát biết đƣợc, nên dạy cho chúng ta định lực này, là căn bản 

tất cả thiện pháp của thế xuất thế gian. Bất luận học gì, học pháp thế xuất thế 

gian, chỉ cần dùng định tâm để học, đều có thể học thật tốt, học thành công. 

Tâm nông nổi dù ngƣời thầy có giỏi cách  mấy cũng đành chịu, ta không thể 

tiếp thu. Tổ sƣ Ấn Quang nói thành kính, thành kính chính là định, công phu 

thành kính càng sâu thì định lực sẽ càng sâu. 

Bởi vậy Đức Phật biết,“chƣ thiền định”, thiền định rất nhiều, có nhân thiên 

thiền định, thế gian thiền định. Trong kinh Đức Phật thƣờng nói tứ thiền bát 

định,  đây  là  thiền  định  thế  gian.  Quả  báo  của  tứ  thiền  ở  Tứ  thiền  thiên.  Tứ 

thiền có 18 tầng trời gọi là sắc giới, tứ thiền định là nhân của sắc giới. Bát định 

còn có tứ không định, tứ không định là định của vô sắc giới, thâm sâu hơn tứ 

thiền.      Định của nhân gian, cao nhất có thể giúp ta đến tầng trời thứ năm, 

tầng trời thứ sáu của dục giới. Trời dạ ma trở lên đều phải tu định công, không 

có định công không đến đƣợc đó, điều này Đức Phật đều biết. Ta tu định gì, 

công phu nhƣ thế nào, ta đi về đâu, ngài đều biết hết. Chỉ dựa vào phƣớc báo 

thôi,  không  có  định  công,  cao  nhất  chỉ  sanh  đến  đƣợc  Trời  đao  lợi.  Nên  Tứ 

vƣơng thiên, Đao lợi thiên không cần tu định, tu phƣớc là có thể đến đó đƣợc. 

Tu đƣợc phƣớc báo lớn, nhân gian không có phƣớc báo này, cõi trời có. Nhƣ 

vậy ta sẽ chọn lên cõi trời, không ở nhân gian. 

Định có tà định, có chánh định. Yêu ma quỷ quái có định, A tu la và la sát 

cũng có định. Nếu không có định công, họ làm điều bất thiện cũng làm không 

thành công, đều phải có định. Chiến tranh là đánh trận gì? Đánh định lực của 

774  Tập 579 



chủ soái hai quân, định lực ngƣời nào mạnh họ sẽ đánh thắng trận. Cho nên đại 

thiện đại ác họ cũng có định. Những điều này Phật Bồ Tát đều rõ ràng, cái gọi 

là “đạo cao  một thƣớc,  ma  cao  một trƣợng”, nếu  ma  không có định làm  sao 

đƣợc! 

Phật  có  định  có  thể  thắng  ma,  nhƣng  Phật không ở  nhân  gian,  Phật ở  thế 

giới tha phƣơng. Ngày nay ma đến, định lực thông thƣờng nhƣ chúng ta không 

địch lại, nên bị ma khống chế, phải gặp thiên tai. Nếu chúng ta thật sự tu hành 

theo Phật pháp, định lực của ta hơn họ, họ sẽ ra đi, tự nhiên xa rời. 

Ngày nay chúng ta muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, không có định không 

đƣợc. Vấn đề phiền phức quá nhiều, nếu có định lực sẽ không bị ảnh hƣởng. 

Định  ở  đâu?  Định  vào  trong  câu  Phật  hiệu,  ngoài  câu  Phật  hiệu  này  ra  đều 

buông bỏ hết, sẽ không bị quấy nhiễu. Quấy nhiễu ta điều gì? Ta vẫn còn tham 

sân si mạn nghi thì họ quấy phá ta đƣợc. Nếu nhƣ không có tham sân si mạn 

nghi, họ đành chịu không có cách nào phá đƣợc. Tham sân si mạn nghi giống 

nhƣ đánh trận vậy, trong nhà chúng ta có nội gián, bên ngoài có cƣờng địch, họ 

câu thông, chúng ta không còn cách nào khác. Bên trong tôi không có nội gián, 

bên  ngoài  dù  lớn  mạnh  đến  mấy  cũng  không  công  kích  đƣợc.  Nên  cần  phải 

đoạn tận tham sân si mạn nghi, buông bỏ tự tƣ tự lợi thì ma không làm gì đƣợc. 

Nếu ta còn tham sống sợ chết, thì ma có cách để phá. Ta không cần thân mạng 

này  thì  ma  cũng  hết  cách,  không  quấy  phá  đƣợc  họ  sẽ  không  tìm  đến  nữa. 

Không những họ không hiếp đáp, mà còn rất tôn trọng, khâm phục chúng ta. 

Nếu thật sự buông đƣợc, biết đƣợc đâu là thật, đâu là giả, họ khâm phục chúng 

ta. 

Thanh  văn  có  thiền  định  của  Thanh  văn,  Duyên  giác  có  thiền  định  của 

Duyên giác, Bồ Tát có thiền định của Bồ Tát. Tám vạn bốn ngàn pháp môn là 

tám vạn bốn ngàn loại thiền định. Thiền định đều giống nhau, vì sao có tám 

vạn bốn ngàn loại? Tám vạn bốn ngàn phƣơng pháp tu thiền định khác nhau. 

Nhƣ  vậy  ta  nên  biết  rằng,  ngày  nay  ta  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  trì  danh 

phải chăng là tu thiền định? Đúng vậy, chúng ta dùng phƣơng pháp chấp trì 

danh hiệu để tu thiền định. Điều này trong Đại Tập Kinh Đức Phật nói rất rõ 

ràng:  Niệm  Phật  là  thiền  định  cao  nhất.  Trong  kinh  nói:  “Thiền  vô  thƣợng 

thậm thâm vi diệu”. Đức Phật dùng câu này để nói, trì danh niệm Phật là thiền 

vô thƣợng thậm thâm vi diệu, nên có thể đƣợc định. 

Sự  nhất  tâm  bất  loạn  là  đại  định,  lý  nhất  tâm  bất  loạn  là  minh  tâm  kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật. Lý nhất tâm bất loạn sanh  vào cõi thật báo trang 

nghiêm, cùng một cảnh giới với đại triệt đại ngộ trong Thiền tông, cũng ngang 

Tập 579  775 



bậc với đại khai viên giải của Giáo môn. Công phu thành phiến là thiền định 

thấp nhất của ngƣời niệm Phật, thấp nhất nhƣng chắc chắn đƣợc sanh Tịnh độ, 

vô cùng lợi ích! Công phu thành phiến là sao? Từ sáng đến tối trong tâm chỉ có 

Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không hề có tạp niệm. Đây gọi là công 

phu thành phiến, là thiền định thấp nhất, niệm Phật tam muội là thấp nhất. 

Sự  nhất  tâm  không  giống  nhau,  sự  nhất  tâm  nghĩa  là  đã  đoạn  tận  kiến  tƣ 

phiền não. Cảnh giới của họ bằng A la hán, bằng Bồ Tát thất tín vị trong Kinh 

Hoa Nghiêm. Công phu này rất sâu, vãng sanh thế giới Cực Lạc là cõi phƣơng 

tiện hữu dƣ, không sanh vào cõi đồng cƣ. Công phu thành phiến sanh vào cõi 

phàm thánh đồng cƣ. Trong này cũng có tam bối cửu phẩm, thƣợng bối vãng 

sanh đây là thƣợng tam bối: Thƣợng thƣợng phẩm, thƣợng trung phẩm, thƣợng 

hạ phẩm, tự tại vãng sanh. 

Chúng  ta  thử  nghĩ  ngƣời  nhƣ  đại  sƣ  Doanh  Kha,  quả  thật  tạo  tội  nghiệp 

tƣơng đƣơng ngũ nghịch thập ác. Sƣ niệm Phật ba ngày ba đêm cảm ứng đƣợc 

Phật A Di Đà, sƣ là cảnh giới gì? Nhất định không phải sự nhất tâm, cũng chắc 

chắn  không  phải  công phu  thành  phiến,  vì  sao vậy?  Thật  sự  công  phu  thành 

phiến, Phật A Di Đà nói với sƣ: Con còn 10 năm tuổi thọ mạng, 10 năm sau ta 

đến tiếp dẫn con. Nhƣ vậy sƣ không có vấn đề gì, 10 năm sƣ có thể giữ đƣợc, 

vì sao vậy? Vì sƣ đƣợc niệm Phật tam muội. Sƣ tự biết căn tánh mình quá nặng 

sợ không giữ đƣợc, không chịu đƣợc sự mê hoặc, cần phải đi lập tức. Đây là 

nhất thời đƣợc công phu thành phiến, sƣ sẽ bị thoái chuyển, không giữ đƣợc. 

Sƣ dùng phƣơng pháp này, đích thực ba ngày ba đêm niệm đến cấp trình độ 

này, trình độ của công phu thành phiến. Niệm đến trong tâm chỉ có Phật A Di 

Đà, ngoài ra không còn gì cả. Nhƣ vậy là kết nối đƣợc với Phật A Di Đà, tiếp 

nối đƣợc tin tức, nên Phật A Di Đà đến. Vấn đề này ngƣời thƣờng chúng ta có 

thể  nói,  ngƣời  ngƣời  đều  làm  đƣợc,  vậy  tại  sao  chúng  ta  không  hành  trì? 

Chúng ta còn lƣu luyến thế gian này, chƣa muốn ra đi. Tƣởng chừng nhƣ rất 

đáng nể, là Bồ Tát, phát tâm Bồ Tát, chúng sanh khổ nhƣ vậy ta phải độ họ. 

Thật ra không phải độ chúng sanh, mà do lƣu luyến thế gian này, vẫn còn tình 

chấp, chƣa buông đƣợc, đây là lời thật! Nên chúng ta phải hiểu đƣợc bản thân 

mình. 

Ngày nay chúng ta có nghịch tăng thƣợng duyên rất tốt, bắt buộc chúng ta 

không thể không tu, đó là gì? Ngƣời ta truyền rằng, dự ngôn của nƣớc ngoài 

nói năm 2012 có thiên tai, hiện nay toàn thế giới công khai thảo luận về thiên 

tai này, đây không phải bí mật. Tháng tám năm ngoái, một nhóm nhà khoa học 

mở hai ngày hội nghị ở Sydney Úc Châu. Ngày đầu tiên họ đƣa ra thành quả 

776  Tập 579 



báo cáo nghiên cứu khoa học gần đây, ngày thứ hai chuyên môn thảo luận về 

vấn đề thiên tai. Đây là nghịch tăng thƣợng duyên của ngƣời học Phật chúng 

ta,  vì  sao  vậy?  Vì  chúng  ta  đem  công  phu  thành  phiến,  nghĩa  là  tình  huống 

giống nhƣ đại sự Doanh Kha, chúng ta phải hoàn thành trƣớc tháng 12 sang 

năm. Thiên tai thật sự giáng xuống, chúng ta sẽ vãng sanh, Phật A Di Đà nhất 

định đến tiếp dẫn chúng ta. Nếu nhƣ ta còn lƣu lại thế gian, đó chắc là Phật A 

Di Đà giao sứ mạng cho ta, phải giải quyết những vấn đề sau thiên tai. Những 

vấn đề sau thiên tai không dễ thu xếp chút nào. Ta có sứ mạng, có nhiệm vụ. 

Nhƣ  vậy  cũng  rất  tốt,  sẽ  đƣợc  chƣ  Phật  Bồ  Tát  gia  trì  hộ  niệm,  nhƣng  nếu 

không có công lực này không đƣợc. Đây là nghịch tăng thƣợng duyên vô cùng 

tốt, không tu không đƣợc, thời gian một năm nhanh chóng nâng cao cảnh giới 

của mình, sanh tử tự tại. Muốn đi thì đi, muốn ở thì ở, phải có bản lĩnh này. 

Lƣu lại tuyệt đối không vì bản thân, nếu vì mình, nhà dự ngôn nói ngƣời sống 

sẽ hâm mộ ngƣời đã chết. Nghĩa là ngƣời ở lại sống không bằng chết. Vậy lƣu 

lại là gì? Đó là Tam bảo gia trì, là đang hành Bồ Tát đạo, thật sự là để cứu độ 

chúng sanh. 

Trong đời này chúng ta gặp đƣợc nhân duyên này, nhân duyên này cũng là 

trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc, chúng ta đã gặp đƣợc. Gặp đƣợc, nếu không 

bắt đầu tu hành sẽ không kịp, thời gian một năm là đủ! Chúng ta phải buông 

bỏ, toàn tâm toàn ý buông bỏ, buông bỏ tất cả, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, 

một câu Phật hiệu, nhƣ vậy là đúng. Học kinh giáo chính là bộ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ này, muốn học các kinh luận khác, đến thế giới Cực Lạc rồi học. Thế giới 

Cực Lạc có hoàn cảnh tốt, có thầy giáo giỏi, muốn học gì thì học. Ở đây không 

có thiện tri thức. 

Ở trƣớc chúng ta nói về vấn đề thiện tri thức suốt tám tiếng, quả thật không 

dễ  gặp  đƣợc!  Tu  học  có  thành  tựu  hay  chăng,  mấu  chốt  ở  vị  thiện  tri 

thức_ngƣời thầy. Nếu không có ngƣời thầy giỏi, phải làm sao? Cổ nhân là bất 

đắc dĩ, tìm không đƣợc chân thiện tri thức mới tìm đến cổ nhân, làm đệ tử tƣ 

thục của cổ nhân cũng không dễ, phải cần nghị lực phi thƣờng, vì sao vậy? Vì 

không  ai  dạy,  không  ai  đốc  thúc  ta,  hoàn  toàn  là  tự  động  tự phát,  tự  giác  tự 

ngộ. Nƣơng vào cổ nhân, tự học cổ nhân cũng thành công. Nếu không đầy đủ 

điều  kiện  này,  tự  động  tự  phát,  tinh  tấn  không  giải  đãi,  vậy  thì  đành  chịu, 

không thể thành tựu đƣợc. Bởi vậy rất khó, thật sự là khó! 

“Trí lực giải thoát tam muội”, giải thoát là tác dụng của tam muội, có định 

công sẽ có giải thoát. Giải là gì? Giải là giải trừ mê hoặc; thoát là thoát ly sanh 

tử, thoát cũng chính là buông bỏ. Giải nghĩa là nhìn thấu, thoát nghĩa là buông 

Tập 579  777 



bỏ. Công phu thật sự, sau cùng vẫn quy về nhìn thấu buông bỏ, nhìn thấu suốt 

nhất định buông bỏ. Điều này vô cùng quan trọng, đừng để sanh ra cách nhìn 

sai lầm ở trong đây, điều này rất quan trọng. Chƣa buông bỏ nghĩa là chƣa nhìn 

thấu, nghĩa là chƣa hiểu một cách thấu triệt, nhƣ vậy chúng ta cần phải chuyên 

tâm nhiều hơn nữa đối với kinh điển. Thật sự thấu triệt rồi, có thể không cần 

đến kinh giáo, một câu Phật hiệu là thành tựu viên mãn. 

Bởi  thế  hiện  tại  kinh  giáo  vẫn  có  tác  dụng  lớn  đối  với  chúng  ta,  thƣờng 

nghe kinh giáo sẽ giúp chúng ta, nhắc nhở chúng ta. Công phu thật sự ở chỗ 

buông bỏ, nếu buông bỏ một phần sẽ thâm nhập thêm một phần vào kinh giáo, 

buông  bỏ  hai  phần  thì  thâm  nhập  thêm  hai  phần,  không  giống  nhau.  Chƣa 

buông bỏ đƣợc thì hãy nghe kinh thật thuần thục, nhƣng vẫn chƣa thâm nhập, 

nên nó vẫn chƣa khởi tác dụng. Chỉ trồng chút ít thiện căn trong A lại da thức 

mà thôi, ngay trong đời này không đƣợc lợi ích. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

778  Tập 579 



Tập 580 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:06.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 768, hàng thứ bảy, bắt đầu xem từ đoạn 

giữa. 

“Thứ tƣ, căn trí lực. Biết các căn thƣợng hạ của các chúng sanh, để tùy cơ 

hóa độ”. Giáo dục, dạy học quan trọng nhất là khế lý khế cơ. Căn chính là căn 

cơ, căn tánh của ngƣời học không giống nhau, trong Phật pháp phân nó thành 

ba loại thƣợng trung hạ. Thƣợng căn, còn có hàng thƣợng thƣợng căn, đó là rất 

hiếm có. 

Nhƣ  lịch  sử  Trung  quốc,  căn  tánh  nhƣ  đại  sƣ  Huệ  Năng  là  thuộc  hàng 

thƣợng thƣợng căn. Phật pháp đại thừa nhƣ Hoa Nghiêm, Pháp Hoa đều cần 

hàng thƣợng thƣợng căn mới có thể khế nhập. Ba căn thƣợng trung hạ, thông 

thƣờng chúng ta nói hàng thƣợng căn dễ dạy, họ thông minh, có trí tuệ, họ có 

thể nghe hiểu, có thể lãnh hội, nên dần dần họ có thể khế nhập cảnh giới, đây 

là hàng thƣợng căn. Trung căn hiện nay chúng ta gọi là phần tử tri thức. Những 

ngƣời này họ có thành kiến, họ có tƣ tƣởng và cách nhìn nhận riêng, luôn tự 

cho mình thông minh, hạng ngƣời này rất khó giáo hóa. 

Đƣơng thời Đức Thế Tôn thị hiện ở nhân gian, giảng kinh dạy học suốt 49 

năm.  49  năm  này  chủ  yếu  chính  là  vì  hàng  trung  căn  này,  vì  họ  mà  nói.  Vì 

hàng thƣợng căn không cần thời gian dài nhƣ vậy, hàng hạ hạ căn cũng không 

cần, cũng dễ giáo hóa. Hàng hạ hạ căn hình nhƣ không có tri thức gì, nhƣng họ 

đầy đủ ba điều kiện, ba điều kiện này vô cùng đáng quý. Họ thật thà, nghe lời, 

thực hành, hạng ngƣời này dễ giáo hóa. Xƣa nay hạng ngƣời này thành tựu có 

thể ngang với hàng thƣợng căn. Hàng trung căn không thể sánh bằng họ. 

Chúng ta nhìn từ trên lịch sử, từ trong đời này của chúng ta, suốt mấy mƣơi 

năm nhìn thấy, nghe thấy không có gì khác với trong kinh Đức Phật dạy. Hàng 

trung căn họ phải đầy đủ rất nhiều điều kiện, trong nhiều điều kiện này, điều 

kiện quan trọng nhất vẫn là hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, đây là 

điều kiện căn bản. Bất hiếu cha mẹ, không biết tôn sƣ trọng đạo, ngƣời này rất 

khó dạy. 

Tập 580  779 



Từ  xƣa  đến  nay,  cổ  nhân  và  các  bậc  tổ  tông  biết  cách  giáo  dục,  biết  tầm 

quan trọng của giáo dục. Phạm vi nhỏ thì một ngƣời thân tâm mạnh khỏe, gia 

đình  hòa  thuận,  sự  nghiệp  hƣng  thịnh,  cá  nhân  đƣợc  ƣu  điểm,  đƣợc  lợi  ích. 

Phạm vi rộng thì sao? Họ nhất định có thể giúp xã hội, giúp quốc gia, thậm chí 

giúp thế giới kiến công lập nghiệp, quan hệ này rất lớn! Cho nên cổ nhân vô 

cùng coi trọng đặt nền tảng giáo dục. 

Từ trên mặt lý mà nói, con ngƣời là bình đẳng. Tổ tông dạy chúng ta rằng: 

“Tánh ngƣời vốn thiện”, thiện ở đây không phải thiện của thiện ác, thiện này là 

từ  khen  ngợi.  Tức  tánh  ngƣời  là  viên  mãn,  mọi  thứ  đều  viên  mãn,  không  có 

chút khiếm khuyết nào. Hơn nữa ngƣời ngƣời đều bình đẳng, đây là đại thiện. 

Quá thiện nghĩa là rất tốt, ý là nhƣ vậy. 

Đức  Thế  Tôn  giáo  hóa  chúng  sanh,  câu  đầu  tiên  ngài  nói  rằng:  “Tất  cả 

chúng sanh vốn là Phật”, chúng ta vốn là Phật, ngài vốn là Phật, mỗi ngƣời đều 

vốn là Phật. Nói cách khác, quý vị có thể thành Phật chăng? Có thể, vì quý vị 

vốn là Phật, ý nghĩa hoàn toàn giống nhƣ cổ nhân nói: Tánh ngƣời vốn thiện. 

Tánh ngƣời vốn thiện nghĩa là gì? Quý vị có thể làm thánh nhân, có thể làm 

hiền nhân, vì quý vị vốn thiện. Cùng một ý nghĩa với những gì Đức Phật nói. 

Quý vị có thể thành Phật, quý vị vốn là Phật. Cũng chính là nói, bài học đầu 

tiên đã nói cho ta biết về mục tiêu và Tôn chỉ của việc học Phật, ta nhất định có 

thể làm đƣợc. Dùng phƣơng pháp gì để làm? Đó chính là giáo dục, bởi thế giáo 

dục quá quan trọng. 

Ngày  nay  bất  luận  chúng  ta  học  Phật  pháp  hay  học  thế  pháp,  đều  không 

bằng cổ nhân, khoảng cách thua xa cổ nhân. Đây là nguyên nhân gì? Lơ là đối 

với nền tảng giáo dục. Không phải chúng ta lơ là, đây là do nguyên nhân của 

lịch sử. Ngƣời Trung quốc đã lãng quên giáo huấn của cổ nhân ít nhất là 200 

năm, nên không thể trách chúng ta, cũng không thể trách cha mẹ chúng ta, họ 

cũng không biết, họ cũng không tiếp xúc đƣợc. Ông bà chúng ta cũng không 

đƣợc tiếp xúc, còn ông bà cố của chúng ta có tiếp xúc hay không còn là dấu 

chấm hỏi.  Khoảng đời cao tổ phụ của chúng ta,  mới biết có vấn đề này,  mới 

biết điều này quan trọng. Quan trọng nhƣng có thực hành hay không cũng là 

vấn đề. 200 năm, ít nhất là tám đời trở lên, không phải là một thời gian ngắn. 

Kẻ đầu têu thói xấu, ngƣời sơ suất đầu tiên, ngƣời dẫn đầu sơ suất là thái 

hậu Từ Hy.  Tăng Quốc Phan sanh vào thời đó, cách chúng ta 200 năm.  Thái 

hậu  Từ  Hy  chấp  chánh,  không  coi  trọng  đối  với  truyền  thống  văn  hóa,  cũng 

không  coi  trọng  Phật  pháp,  tự  xƣng  là  lão  Phật  gia.  Chúng  ta  đừng  xem  gì 

khác, chỉ xem thời nhà Thanh. Từ thời nhà Thanh khai quốc cho đến cuối thời 

780  Tập 580 



nhà Thanh, vị đế vƣơng nào không hiếu thuận cha mẹ, tôn sự trọng đạo? Mà 

còn đều là đệ tử Phật, rất tôn trọng thánh hiền, Chƣ Phật Bồ Tát, chỉ có Từ Hy 

không tôn trọng. 

Quy củ trong cung đình thời nhà Thanh mới khai quốc, là thƣờng lễ thỉnh 

học giả của ba nhà Nho Thích Đạo, ngày xƣa gọi là cao nhân vào trong cung 

đình dạy học, đế vƣơng dẫn đầu cung phi và đại thần đến nghe giảng. Những 

giảng nghĩa này đều còn, sƣu tập trong Tứ Khố Toàn Thƣ, vào trong Tứ Khố 

Toàn Thƣ có thể thấy đƣợc. Lúc đó là giảng nghĩa tại cung đình, giảng nghĩa 

Tứ thƣ ngũ kinh. 

Chế  độ  này  Từ  hy  đã  phế  bỏ,  khi  bà  chấp  chánh  đã  không  cần  đến  nữa. 

Thay vào đó bà thật sự làm những điều mê tín, bà lên đồng viết chữ. Những 

việc đại sự quốc gia không thể giải quyết, mời quỷ thần đến giải quyết, vì vậy 

mà  mất  nƣớc.  Các  đế  vƣơng  trƣớc  thời  Từ  Hy  không  nhƣ  vậy,  thƣờng  tìm 

những chuyên gia học giả đến thƣơng lƣợng, để giải quyết vấn đề. Bà mê tín 

nên tìm thần, bởi vậy 100 năm cuối thời nhà Thanh đã lơ là, không coi trọng. 

Còn có ngƣời nói, nhƣng không có ai thực hành. 

Nhà Thanh mất nƣớc đến nay 100 năm, trong 100 năm này ngƣời nói cũng 

không có. Bởi thế ngày nay xã hội động loạn, trái đất chúng ta sống thiên tai 

dồn  dập,  không  phải  không  có  nguyên  nhân.  Chúng  ta  đánh  mất  đạo  lý  làm 

ngƣời, mới gây ra thiên tai. 

Thế nên căn tánh con ngƣời là bình đẳng, vấn đề ở chỗ dạy, cổ thánh tiên 

hiền  hiểu  đƣợc  điều  này,  dạy  từ  lúc  nào?  Bắt  đầu  dạy  lúc  mang  thai.  Đạo  lý 

này  mãi  đến  nay,  mới  đƣợc  các  nhà  khoa  học  phát  hiện.  Do  đó  khẳng  định 

ngƣời xƣa thông minh, ngƣời xƣa có trí tuệ, mấy ngàn năm trƣớc ngƣời xƣa đã 

hiểu  đƣợc,  thai  nhi  trong  bụng  mẹ  rất  thông  minh,  tƣ  tƣởng  của  ngƣời  mẹ, 

hành vi của ngƣời mẹ ảnh hƣởng trực tiếp đến chúng. Nên cổ lễ xƣa, khi mang 

thai nhất định phải biết: Tâm trạng của quý vị, ngôn hành cử chỉ của quý vị sẽ 

ảnh hƣởng đến thai nhi. Tuyệt đối không đƣợc làm tất cả những điều bất thiện, 

không đƣợc nghĩ đến. Những gì quý vị nghĩ đều là việc tốt, đều là việc thiện. 

Những  gì  quý  vị nói  đều  là  lời  hay.  Những  gì  quý  vị làm  đều  là  hành  vi  tốt. 

Đứa trẻ này tiếp thu hoàn toàn, đừng tƣởng rằng chúng không biết gì, nhƣ vậy 

là sai, hoàn hoàn sai lầm! Đứa  trẻ sinh ra, nó  mở  mắt là biết nhìn, lỗ tai nhỏ 

của chúng biết nghe. Đã biết bắt chƣớc, biết học tập. Nên 1000 ngày này chính 

là căn bản của chúng, nhất định phải đặt vững nền móng này. Từ khi sinh ra 

đến ba tuổi là 1000 ngày, 1000 ngày này phải dạy chúng thật tốt, thì suốt đời 

không thay đổi đƣợc. Ngạn ngữ có câu: “Ba tuổi xem tám mƣơi”, nền tảng lúc 

Tập 580  781 



ba  tuổi,  80  tuổi  không  hề  thay  đổi,  nghĩa  là  suốt  đời  họ  đều  không  thay  đổi. 

Gọi là thâm căn cố đế, đây thật sự gọi là thiện căn. Ai dạy? Ngƣời mẹ dạy. 

Hiện nay có rất nhiều ngƣời ngộ nhận, cho rằng ngày xƣa là thời đại phong 

kiến, thời đại mê tín, không có trí tuệ. Không thừa nhận những gì tổ tông lƣu 

lại là tốt, đúng là không hiểu biết, đều cho rằng trẻ con ba bốn tuổi không hiểu 

chuyện, chúng hiểu đƣợc gì? Đánh giá sai hoàn toàn. 

Ngày  xƣa  dạy  con  cái,  dạy  tốt  nhất,  có  thành  tựu  nhất,  trong  lịch  sử  tôn 

sùng Thái Nhậm, mẹ của Chu Văn Vƣơng. Ba đời của họ: bà nội Thái Khƣơng 

của  Chu  Văn  Vƣơng,  mẹ  của  ông  là  Thái  Nhậm,  và  vợ  của  ông  là  Thái  Tự. 

Ngƣời xƣa xƣng vợ mình là Thái Thái, là từ đây mà có. Ba vị Thái phu nhân 

này quả là đáng nể! Vận mệnh của thời nhà Chu có 800 năm, là do ba ngƣời 

này xây dựng nên. Ba ngƣời phụ nữ là thánh nhân, quý vị xem họ đào tạo ra 

Văn Vƣơng, Võ Vƣơng, Chu Công toàn là thánh nhân, đại thánh nhân. Suốt 

đời Khổng Tử trong lòng sùng bái nhất, tôn kính nhất chính là Chu Công. Ông 

rất  muốn  học  theo  Chu  Công,  nhƣng  không  có  cơ  hội.  Điển  chƣơng  trị  quốc 

của nhà Chu hoàn thành trên tay Chu Công, giống nhƣ hiến pháp quốc gia hiện 

nay của chúng ta vậy, đã đƣợc lƣu lại. Chu Lễ trong Thập Tam Kinh, Chu Lễ 

chính  là  hiến  pháp  của  nhà  Chu.  Trên  thế  giới  này,  từ  cổ  kim  trong  ngoài 

không có bộ hiến pháp nào vƣợt qua nó, bộ pháp điển này quá hay. 

Tôi không biết, vì tôi chƣa từng đọc. Thầy tôi biết, thầy Phƣơng biết, thầy 

Lý biết. Thầy Phƣơng từng nói với tôi mấy lần, muốn tôi cố gắng đọc vài lần 

bộ sách này, nhƣng tôi chƣa xem lần nào, vì tôi không hứng thú đối với chính 

trị, không muốn dùng thời gian vào việc này. Về sau học Phật lại càng không 

xem  những  thứ  này.  Thầy  Phƣơng  nói  rằng,  bộ  pháp  điển  này  đứng  đầu  thế 

giới,  ông  nghĩ  quá  chu  đáo.  Nếu  con  cháu  đời  sau  của  nhà  Chu,  đều  phụng 

hành bộ pháp điển này, y giáo phụng hành, thì hiện nay vẫn là thời đại của nhà 

Chu. 

Phải  chăng  thầy  Phƣơng  nói  lời  này  hơi  quá?  Chúng  ta  không  dám  nói, 

nhƣng ông là một ngƣời có trí tuệ chân thật, sẽ không nói lời giả dối. Vì sao 

Chu Công có thể làm ra đƣợc bộ pháp điển nhƣ thế? Từ trên nguyên lý nguyên 

tắc  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  Văn  Vƣơng,  Võ  Vƣơng,  Chu  Công  luôn 

quên mình. Cũng chính là nói, chƣa từng một có ý niệm nào nghĩ cho bản thân 

mình. Những gì họ nghĩ đến đều là bệnh khổ của nhân dân trong thiên hạ, làm 

sao giúp họ giải quyết, không hề nghĩ đến lợi ích cá nhân. Chỉ điểm này thôi 

cũng đã quá tuyệt vời. 

782  Tập 580 



Ngƣời bây giờ khởi tâm động niệm, trƣớc tiên là nghĩ đến bản thân, sau đó 

mới  nghĩ  đến  ngƣời  khác  đã  là  không  tệ.  Nghĩ  đến  bản  thân  không  nghĩ  đến 

ngƣời  khác,  ngƣời  nhƣ  vậy  rất  nhiều.  Thánh  nhân  khác  với  chúng  ta  ở  đâu? 

Thánh nhân quên mình, không có tự tƣ tự lợi, đặt lợi ích của ngƣời khác lên 

hàng đầu, sau đó mới đến lợi ích bản thân, đây là thánh nhân. 

Thời  cận  đại,  Nhật  bản  xuất  hiện  một  thánh  nhân là  ông  Đạo  Thạnh  Hòa 

Phu,  không  biết  quý  vị  có  biết  ngƣời  này  chăng?  Ông  là  một  nhà  xí  nghiệp, 

năm nay cũng đã 80 tuổi. Trong đời ông sáng  lập đƣợc hai công ty, đều gia 

nhập vào tốp 500 công ty lớn mạnh của thế giới. Kinh doanh suốt 50 năm nay, 

không có năm nào tổn thất. Đây là điểm thành công của ông, hàng năm đều có 

lời. Ngành kinh tế gặp sự cố hay nguy cơ gì ông đều trải qua hết, không hề ảnh 

hƣởng  đến  ông.  Ngƣời  ta  hỏi:  Ông  đã  kinh  doanh  thành  công  nhƣ  thế  nào? 

Những lý niệm và phƣơng pháp này ông học từ đâu? Ông ta nói với mọi ngƣời 

là học của cổ nhân từ hai ba ngàn năm trƣớc, hoàn toàn trái với ngƣời phƣơng 

tây. Khái niệm và tƣ tƣởng về kinh tế của ngƣời phƣơng tây, là kiếm tiền cho 

ông chủ. Doanh lợi đặt lợi ích của ông chủ lên hàng đầu, không nghĩ đến lợi 

ích của ngƣời khác. Cổ nhân từ xƣa đến nay, Mạnh tử nói: “Dân vi quý, quân 

vi khinh”. Phải đặt lợi ích nhân dân lên hàng đầu, lợi ích bản thân đặt ở sau 

cùng, đúng là thánh nhân! Cho nên Đạo Thạnh Hòa Phu kinh doanh xí nghiệp, 

lợi ích của công ty đầu tiên là dành cho ai? Nhân viên. Điều này xƣa nay chƣa 

từng có, vì sao lợi ích lại ƣu tiên nhân viên hàng đầu? Vì họ làm việc vất vả, 

nên đặt lợi ích của nhân viên lên hàng đầu. Lợi ích thứ hai là ai? Khách hàng, 

chúng  ta  phục  vụ  là  vì  họ,  sau  cùng  mới  đến  lợi  ích  của  mình.  Công  ty  mỗi 

năm đều có lợi nhuận, ông vô cùng vừa ý, tất cả đều học đƣợc từ cổ thánh tiên 

hiền xƣa. Ứng dụng trong kinh tế, kinh tế vĩnh viễn không xảy ra sự cố, chúng 

ta gọi là bảng hiệu mấy trăm năm, nghĩa là đạo lý này. Không thể đặt lợi ích 

bản thân lên hàng đầu, đây là vị trí vĩnh viễn không thất bại. Lý niệm này, tƣ 

duy này dùng vào việc trị quốc, đất nƣớc có nền trị an lâu dài, ngàn năm thạnh 

thế. Không phải không làm đƣợc, có thể làm đƣợc, tuyệt đối không nghĩ đến 

lợi ích cá nhân, khởi tâm động niệm nghĩ đến ngƣời khác. Nên ngƣời Nhật bản 

gọi ông là thánh nhân, bậc thánh trong kinh doan, ngƣời Nhật bản tặng cho ông 

xƣng hiệu này. Những gì cổ nhân để lại ƣu thế hơn ngƣời ngoại quốc nhiều. 

Đây  là  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu  nói,  không phải  tôi  nói,  vĩnh  viễn đứng  ở  vị  trí 

không bao giờ thất bại. 

Những thứ cổ nhân lƣu lại, đƣợc ngƣời Nhật bản học tập và thực hành, nên 

trở thành một chi nhánh độc lập ƣu tú trong giới xí nghiệp, mãi mãi không thất 

Tập 580  783 



bại  trong  giới  xí  nghiệp,  bất  luận  làm  ngành  nghề  gì  chắc  chắn  cũng  thành 

công. Đây là thánh hiền, là Phật Bồ Tát. Chủ yếu là không có bản thân, hoàn 

toàn phụng hiến. Bởi thế nền tảng này từ trên lý mà nói là bình đẳng, trên mặt 

sự thì hoàn toàn sai biệt, đó là nhân duyên bất đồng, duyên phải dựa vào giáo 

dục. Từ nhỏ phải đặt vững nền tảng cho họ về giáo dục luân lý, đạo đức, nhân 

quả. 

Đạo Thạnh Hòa Phu sanh trong gia đình nông thôn bình dân, lúc nhỏ chịu 

rất nhiều gian khổ, nên ông có thể yêu thƣơng ngƣời. Lúc nhỏ chịu khổ nạn, có 

ngƣời giúp ông, vì cảm ân, nên khi nghĩ đến ngƣời bần cùng cần sự giúp đở. 

Bản thân ông vì muốn báo ân, suốt đời chăm sóc ngƣời bần cùng, giúp ngƣời 

bần  cùng,  tri  ân  báo  ân.  Bây  giờ  chúng  ta  không  còn  nền  tảng  này  nữa.  Nền 

tảng đích thực là cha mẹ, quan trọng là ngƣời mẹ, do ngƣời mẹ đào tạo nên. Đệ 

Tử Quy không phải để cho bọn trẻ đọc, không phải cho bọn chúng học thuộc. 

Đệ Tử Quy dạy khi nào? Dạy khi trẻ mới ra đời, đến ba tuổi là 1000 ngày, dạy 

nhƣ thế  nào? Ngƣời làm cha  mẹ  phải thực hành Đệ  Tử  Quy, để  chúng ngày 

ngày  nhìn  thấy,  chúng  hoàn  toàn  học  đƣợc.  Chúng  tuy  chƣa  từng  đọc,  chƣa 

từng học nhƣng đều học đƣợc hết. Cha mẹ trong gia đình, phải thực hành Đệ 

Tử  Quy,  áp  dụng  vào  trong  cuộc  sống,  đã  đào  tạo  chúng  bằng  phƣơng  pháp 

này. Bản thân cha  mẹ làm không đƣợc, bọn trẻ cũng không làm đƣợc, chúng 

không  tin.  Bởi  thế  ngƣời  mẹ  là  thánh  nhân,  con  trai  mới  là  Văn  Vƣơng,  Võ 

Vƣơng, Chu Công, mới xuất hiện nhiều thánh nhân nhƣ vậy. Ngƣời mẹ không 

phải  thánh  nhân,  thì  không  có  cách  nào  đào  tào  ra  thánh  nhân  đƣợc,  trách 

nhiệm  ngƣời  mẹ  rất  nặng  nề.  Không  những  có  trách  nhiệm  đối  với  gia  đình 

mình, có trách nhiệm đối với quốc gia dân tộc, mà còn có trách nhiệm với toàn 

thế giới, toàn nhân loại. 

Cổ nhân biết, ngƣời bây giờ không biết, không ai nói. Chẳng những chƣa 

từng thấy, mà cũng chƣa từng nghe thấy. Hiện nay căn bản này rất phiền phức, 

điển tịch văn hóa vô cùng phong phú, ngày nay kỹ thuật in ấn phát triển, có thể 

lƣu  giữ  đƣợc.  Không  ai  đọc,  không  ai  học.  Rất  nhiều  ngƣời  đọc,  rất  nhiều 

ngƣời học vì sao lại nói không có ai? Không có ngƣời có căn tánh thánh hiền, 

họ đọc rồi nhƣng học không giống thánh hiền, vì sao vậy? Không hiểu ý của 

nó,  giải  thích  theo  ý  của  mình  nên  sai  hoàn  toàn.  Hiện  tƣợng  này  rất  nhiều. 

Nhìn  chữ  đoán  nghĩa,  đọc  sách  nhƣ  vậy  cũng  nhƣ  không  đọc.  Đây  là  vấn  đề 

ngày nay chúng ta muốn đẩy mạnh truyền thống văn hóa, khiến truyền thống 

văn hóa xƣa lại đƣợc khôi phục. Ít nhất phải năm đời, đời này chúng ta không 

thấy  đƣợc.  Truyền  từ  đời  này  qua  đời  khác  suốt  năm  đời,  bản  thân  ngƣời 

784  Tập 580 



truyền thừa phải thực hành mới đƣợc, mới là truyền thừa. Không nổ lực hành 

trì, dù đọc nó, có thể giảng giải nó nhƣng cũng vô dụng, bản thân phải thật sự 

ứng dụng nó trong cuộc sống. Cho dù một ngƣời truyền một ngƣời, truyền đến 

năm sáu đời sau sẽ khai hoa kết trái. 

Nhƣ Tổ sƣ Đạt Ma truyền đến Trung quốc truyền cho Huệ Khả, Huệ Khả 

truyền  cho  Tăng  Xán,  đơn  truyền.  Truyền  đến  Huệ  Năng  mới  khai  hoa,  Huệ 

Năng truyền đƣợc 43 ngƣời. Pháp vận của Thiền tông phát triển ở Trung quốc, 

vô cùng hƣng thịnh. Phải sáu đời sau, chúng ta mới nhìn thấy lại đƣợc truyền 

thống  văn  hóa.  Phải  phóng  ánh  sáng  ra  ít  nhất  phải  năm  đời.  Thật  sự  có  tâm 

truyền,  thật  sự  có  ngƣời  truyền  thừa,  ngƣời  truyền  thừa  không  dễ  tìm,  vì  sao 

vậy? Vì họ cần phải y giáo phụng hành, họ cần phải quên cái tôi, không có tự 

tƣ, không có danh lợi mới có năng lực truyền thừa. 

Phật pháp cũng nhƣ vậy, truyền thừa Phật pháp phải rời bốn tƣớng: Vô ngã 

tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng. Ngƣời có điều 

kiện nhƣ vậy mới có năng lực truyền thừa chánh pháp của Nhƣ Lai, chỉ cần có 

chút  tƣ  tâm  là  không  thể  truyền  thừa,  truyền  thừa  sẽ  biến  chất,  không  còn 

nguyên vẹn. Nên hạng ngƣời nhƣ vậy vô cùng khó tìm! 

Ngài Ấn Quang nói rất hay: “Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích”, 

ngày nay tìm đâu ra ngƣời có tâm thành kính? Nền tảng của họ là hiếu đạo, 

hiếu  thân  mới  biết  tôn  sƣ.  Hiếu  mới  có  thành,  tôn  sƣ  trọng  đạo  mới  có  kính. 

Hai chữ thành kính là điều kiện cơ bản để truyền thừa tất cả pháp thế xuất thế 

gian. Cho nên biết đƣợc căn tánh cao thấp của tất cả chúng sanh,  mới có thể 

tùy cơ hóa độ. Chữ biết này là trí tuệ, trí tuệ chân thật. 

Thánh nhân biết đƣợc căn tánh của chúng sanh, họ có năng lực này, phàm 

phu chúng ta làm sao biết đƣợc? Chỉ nhìn vào hai chữ thành kính này. Họ chân 

thành cung kính, chúng ta cần phải lƣu ý, quan sát tỉ mỉ xem họ có thật chăng. 

Nếu  nhƣ  thật  chúng  ta  phải  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  họ,  thành  tựu  họ,  vì  sao 

vậy? Vì họ có thể truyền thừa. Nếu quan sát tƣờng tận, thấy tâm họ nông nổi 

thì thôi vậy, họ không phải ngƣời cần tìm. Dạy cho họ những gì cần thiết, họ 

đã rất mãn nguyện rồi, rất khó nâng cao cảnh giới. Đối với ngƣời thật sự truyền 

pháp,  phải  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  họ,  thành  tựu  họ,  chánh  pháp  mới  có  thể 

truyền từ đời này sang đời khác. Nhận thức căn tánh của chúng sanh, đây là đại 

trí tuệ, đại học vấn. 

“Thứ năm, dục trí lực.  Trí lực biết đƣợc các loại trí giải của tất cả chúng 

sanh. Biết chủng chủng dục lạc của tất cả chúng sanh, mỗi ngƣời khác nhau”. 

Dục là dục vọng. Dục vọng có hai loại, một loại là dục vọng trên mặt tinh thần, 

Tập 580  785 



một loại là dục vọng trên mặt vật chất. Câu trƣớc là chỉ dục vọng trên mặt tinh 

thần. Trí lực biết đƣợc tri giải của tất cả chúng sanh. Ngày nay chúng ta gọi là 

dục vọng cầu tri thức, họ có thể lý giải đối với tất cả pháp thế xuất thế gian. Lý 

giải có ngƣời lý giải cạn, có ngƣời lý giải sâu, phải biết điều này, vì sao vậy? 

Ngƣời có sức lý giải mạnh, ngƣời có thể lý giải thâm pháp, nói cho họ nghe 

thâm pháp, nói cho họ nghe đại pháp. Họ không có năng lực cao nhƣ vậy, chỉ 

biết đƣợc cạn cợt, thì nói cho họ nghe pháp cạn hơn, nói pháp nhân thiên, nói 

pháp tiểu thừa. Họ tiếp thu đƣợc, cũng có thể lý giải đƣợc. Nói pháp đại thừa 

họ liền mê hoặc, họ không thông suốt, nhƣ vậy đừng nên nói. 

Nếu con ngƣời yêu thích phƣơng diện này, họ nhất định đạm bạc đối với 

dục vọng vật chất, về mặt tinh thần họ đƣợc an lạc. Ngạn ngữ có câu: “thế vị 

sao đậm bằng pháp vị”, thế vị chính là dục vọng vật chất, pháp vị là dục vọng 

tinh thần. Niềm vui của vật chất nhất định không sánh bằng tinh thần, nhƣng 

niềm  vui  về  mặt  tinh  thần,  ngƣời  bình  thƣờng  trong  thế  gian  khó  mà  lý  giải 

đƣợc, họ không hƣởng thụ đƣợc. Họ chỉ biết vật dục, mà không biết có thứ hơn 

vật dục, đó là thế gian, xuất thế gian thì càng không cần nói! 

Trong Luận Ngữ nói: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, duyệt ở đây 

là  hỷ  duyệt,  đó  là thế  gian.  Thật  sự học  là  hƣởng  đƣợc  hỷ  duyệt  đó, vật  chất 

không thể sánh đƣợc với nó. Một đời Khổng tử là bình dân, thời gian làm quan 

rất ngắn, làm quan Tƣ khấu của nƣớc Lỗ  chỉ đƣợc ba tháng, đã bị ngƣời tìm 

cách đƣa xuống. Cuộc sống gia đình không sung túc, chỉ miễn cƣỡng sống qua 

ngày. Trong số học trò của ông, sinh hoạt vật chất khó khăn nhất chính là Nhan 

Hồi,  mà  Nhan  Hồi  là  đệ  tử  đầu  tiên  của  Khổng  Tử.  Ngƣời  đệ  tử  đƣợc  yêu 

thƣơng nhất, ngƣời đệ tử thích nhất, vì sao? Ngộ tánh cao. Khổng tử dạy học, 

ngƣời khác không hiểu, nhƣng ông hiểu. Nhƣng cuộc sống của Nhan Hồi: “đan 

bát tre đựng thức ăn, dùng gáo dừa uống nƣớc, ở trong một con phố xấu xa”, 

cuộc  sống này  một  số ngƣời  đều không  cách  nào  chịu  đựng  nổi, quá khổ,  có 

thể nói là làm bạn với ăn  mày. Cuộc sống vật chất bần cùng nhƣ vậy, nhƣng 

học sinh của Phu tử có 3000 ngƣời, trong số 3000 ngƣời đệ tử này, Nhan Hồi 

an  vui  nhất.  Ông  vui  điều  gì?  Ông  vui  vì  đạo,  những  gì  thầy  giảng  ông  đều 

nghe hiểu, thật sự đạt đƣợc lợi ích. Trong Phật pháp đại thừa nói: Thƣờng sanh 

tâm hoan hỷ, không có gì vui bằng, Nhan Hồi thật sự đạt đƣợc. Ông không để 

ý đến cuộc sống vật chất. 

Quý  vị  thấy  Đức  Thế  Tôn  khi  còn  tại  thế,  ngài  sống  cuộc  sống  nhƣ  thế 

nào? Đi khất thực, ngƣời bây giờ gọi là xin ăn. Đức Phật đã sống cuộc sống 

nhƣ vậy, suốt đời nhƣ vậy, không phải chỉ một thời gian. Ngày ngày đi khất 

786  Tập 580 



thực, khất thực là gì? Khất thực nghĩa là xin một bát cơm ăn, không nhận các 

sự cúng dƣờng khác, không cần tiền. Mà khi nhận cũng không cần quý vị đặc 

biệt làm cho ngài, gia đình quý vị ăn còn cúng dƣờng ngài là đƣợc. Suốt đời 

sống nhƣ thế, nhƣng niềm vui không ai sánh đƣợc với ngài, vô tƣ vô lo. Cũng 

không có nhà cửa, không ở nơi nào cố định, đêm ngủ dƣới gốc cây. Hôm nay ở 

đây, ngày mai đến nơi khác, suốt đời sống đời du hóa. Ngài thật an lạc, không 

cần  chùa  chiền.  Nếu  Đức  Phật  cần  một  ngôi  chùa,  trong  số  đệ  tử  tại  gia  của 

ngài có 16 vị quốc vƣơng, mỗi ngƣời đều có thể cúng ngài một ngôi chùa lớn. 

Nhƣng ngài không cần, vì sao không cần? Bây giờ chúng ta đã biết, có chùa là 

có ngƣời tranh đoạt  tài sản, đem đến cho ta rất nhiều phiền phức. Không có 

mọi ngƣời sẽ không tranh, tâm đều ở trong đạo. Khi có những thứ này, khiến 

cho tập khí phiền não tham sân si từ vô thỉ kiếp của con ngƣời sanh khởi. Điểm 

này thật cao siêu, ngài không cần. 

Đƣơng  thời  quốc  vƣơng  đại  thần,  trƣởng  giả  cƣ  sĩ,  có  ngƣời  đại  phú  đại 

quý,  gi  đình  có  biệt  thự  hoa  viên,  mời  Đức  Phật  đến  ở  vài  ngày  giảng  kinh. 

Nhƣ vậy cũng đƣợc, ngài rất tùy duyên. Bởi thế ở nơi vƣờn Kỳ Thọ Cấp Cô 

Độc và Trúc Lâm Tinh Xá, ngài giảng pháp thời gian khá dài, sau khi giảng 

xong vật quy nguyên chủ. Ngài không cần, nên lại ra đi, lại sống cuộc đời du 

hóa. Đây chính là hiện nay chúng ta nói, ngài chỉ cần quyền sử dụng, không 

cần quyền sở hữu. Quyền sở hữu là của quý vị, tôi mƣợn dùng, dùng xong trả 

lại cho quý vị, nhƣ vậy là chính xác. Một ngƣời suốt đời đích thực không có ƣu 

tƣ,  không  có  vƣớng  bận,  thanh  tâm  thanh  tịnh  không  nhiễm  chút  bụi  trần. 

Trong này có niềm vui, đây chính là niềm vui vô cùng, không phải ngƣời thế 

gian có thể đạt đƣợc. Có chí hƣớng nhƣ vậy, thì cố gắng ở trong thế pháp và 

Phật pháp đào tạo họ, thành tựu họ, đây là loại thứ nhất. 

Loại  thứ  hai  là  “biết  dục  lạc  của  mỗi  chúng  sanh  khác  nhau”,  đây  là  chỉ 

ngƣời thế gian. Yêu thích của ngƣời thế gian, sở thích của họ mỗi ngƣời khác 

nhau.  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  đều  biết,  mà  còn  nhƣ  thế  nào?  Mà  còn  giúp  ta  mãn 

nguyện. Ngƣời thế gian thích tiền tài, có của cải sẽ vui thích, không có của cải 

là đau khổ, đây là ngƣời thế gian. Đức Phật liền dạy chúng ta con đƣờng phát 

tài, có thật chăng? Là thật không hề giả. Nếu muốn thông minh trí tuệ, muốn 

mạnh khỏe sống lâu, Đức Phật đều giúp chúng ta đạt đƣợc. 

Ở đây quý vị có dục vọng, chỉ hy vọng quả báo mà không biết đến nhân, 

nên  không  đạt  đƣợc.  Nếu  phƣơng  pháp  của  ta  không  đúng,  tƣ  tƣởng  không 

chính chắn, quả báo ta đạt đƣợc không thể hƣởng thụ, vì sao vậy? Vì ta không 

có phƣớc báo. Đạt đƣợc phƣớc báo thì không sanh bệnh cũng là tai họa, nên 

Tập 580  787 



nhất định phải dùng phƣơng pháp đúng đắn. Phƣơng pháp chính xác là gì? Đức 

Phật nói, chúng ta đến nhân gian là do nghiệp lực, là do hai loại nghiệp lực của 

chúng ta. Quý vị phải biết, một là dẫn nghiệp, dẫn dắt chúng ta đầu thai vào cõi 

ngƣời, đây là dẫn nghiệp dắt dẫn đi.      Dẫn dắt là gì? Là ngũ giới. Trong giáo 

huấn  của  cổ  nhân  thƣờng  nói  ngũ  thƣờng,  năm  chữ:  Nhân  lễ  nghĩa  trí  tín. 

Trong  Phật  pháp  là  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không 

vọng  ngữ,  không  uống  rƣợu,  năm  giới.  Làm  tốt  ngũ  thƣờng,  ngũ  giới  sẽ  đến 

đƣợc cõi ngƣời, đƣa ta đến cõi ngƣời. Cõi trời là thƣợng phẩm thập thiện, đức 

hạnh cao hơn cõi ngƣời, dẫn dắt ta đến đó. Chúng ta chỉ cần đƣợc thân ngƣời, 

nghiệp  này  mọi  ngƣời  đều  có,  chúng  ta  đều  đƣợc  thân  ngƣời.  Khi  đạt  đƣợc 

thân ngƣời, mỗi ngƣời phú quý hay bần tiện đều khác nhau, đây là loại nghiệp 

thứ hai. Nghiệp thứ hai là gì? Là mãn nghiệp, mãn của viên mãn, mãn nghiệp 

không giống nhau. Tuy đƣợc thân ngƣời, nhƣng bần tiện phú quý không giống 

nhau, giàu nghèo phú quý không tƣơng đồng. Quý là có địa vị, phú là sở hữu 

tài  sản,  tiện  là  không  có  địa  vị,  bần  là  không  có  của  cải,  không  giống  nhau. 

Những  thứ  này  từ  đâu  mà  có?  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn 

nhục, tu những điều này, đây là tu mãn nghiệp. Của cải từ đâu mà có? Của cải 

đạt đƣợc từ tài thí, muốn cầu phát tài cần phải bố thí tài thật nhiều, càng thí 

càng nhiều. Đúng vậy, không sai chút nào. 

Ngày nay ta đƣợc giàu có, là do đời quá khứ ta tu đại bố thí, có nhân có 

quả. Nếu trong đời quá khứ không tu tài thí, đời này đến đâu để tìm tiền tài? 

Cũng buôn bán nhƣng ngƣời ta lời, còn mình thì lỗ, vì sao vậy? Mạng họ có, 

trong đời quá khứ họ từng làm việc bố thí, nên số có của cải, còn số ta không 

có của cải. Làm việc giống nhƣ họ, nhƣng họ ngày càng phát triển, còn mình 

không phất lên đƣợc, đạo lý là nhƣ vậy. 

Cổ  nhân  có  câu  nói  rất  hay:  “Suốt  đời  đều  là  mệnh,  hoàn  toàn  chẳng  do 

ngƣời”. Là do những gì đời trƣớc ta tạo ra, chắc chắn ngay trong đời này phải 

nhận lấy. Phật giáo có câu kệ nói rất hay: “Muốn biết nhân đời trƣớc”, muốn 

biết đời trƣớc mình đã tạo nhân gì, “hãy xem quả đời này”. Đời này ta hƣởng 

thụ của những gì nhân đời trƣớc tạo ra, quả báo_Nhân quả báo ứng không sai 

chút nào. “Muốn biết quả đời sau, hay xem nhân hiện tại”, muốn biết đời sau 

mình  nhƣ  thế  nào,  thì  những  gì  ta  làm  trong  đời  này  là  vận  mệnh  chủ  định 

trong đời sau. Đây là có bằng có chứng, tuyệt đối không phải nói một cách tùy 

tiện, hoàn toàn là chân tƣớng sự thật. Của cải bất nghĩa tuyệt đối không đƣợc 

dùng. 

788  Tập 580 



Nhƣ Đạo Thạnh Hòa Phu ông đúng là ngƣời tiếp thu truyền thống văn hóa 

xƣa, công ty của ông đạt đƣợc nhiều lợi nhuận. Ngƣời ngân hàng đến khuyên 

ông đem tiền đầu tƣ, đầu tƣ bất động sản lợi nhuận rất lớn, mà còn rất nhanh. 

Ông nói với ngƣời ngân hàng, đây là sự nghiệp đầu cơ, tôi chƣa từng chịu sự 

vất vả, thì tôi không nên hƣởng lợi ích này. Đạt đƣợc lợi ích này, không phải là 

việc tốt. Bởi thế của bất nghĩa ông ta không cần đến. Không phải do mình gian 

nan kiếm đƣợc, tôi tuyệt đối không cần. Bởi vậy 10 năm sau ngành kinh tế gặp 

sự cố, ngƣời ta đi vay ngân hàng mua nhà, đến trả nợ cũng không đủ, sau cùng 

phải khuynh gia bại sản. Rất nhiều ngƣời phá sản, còn ông thì không sao. Nên 

ngƣời ta hỏi ông, phải chăng là ông biết trƣớc vấn đề, biết trƣớc sự nghiệp này 

về  sau  có  vấn  đề?  Ông  nói  rằng  mình  không  có  năng  lực  đó,  tôi  chỉ  là  làm 

ngƣời đúng với quy củ, làm việc dựa vào lƣơng tâm. Kiểu giàu có theo kiểu 

bộc phát này tôi không dám làm, tôi chỉ muốn thật thiết thực nhƣ những gì cổ 

nhân đã dạy. Phƣơng pháp của ngƣời nƣớc ngoài, ngƣời phƣơng đông chúng ta 

không đồng ý với phƣơng cách đó. Bởi thế càng thí càng nhiều! 

Tôi học Phật suốt 60 năm nay, thầy dạy tôi nhƣ vậy. Vì lúc tôi còn trẻ thật 

sự rất nghèo khổ, trong đời quá khứ không tu tài thí và vô úy thí, đại khái chỉ 

tu đƣợc chút pháp thí. Vì các bậc đại đức đời trƣớc dạy tôi đều nghe hiểu, tôi 

nghe  một  cách  thích  thú.  Số  mạng  tôi  không  có  của  cải,  không  có  thọ mạng, 

nên thầy đã bổ sung thiếu sót này cho tôi. Thầy dạy tôi tu tài thí, tu vô úy thí, 

phải tu cả ba loại bố thí. Bố thí tài tôi không có tiền, ăn uống đã là vấn đề rồi, 

làm gì có tiền tài mà bố thí? Thầy hỏi tôi, một hào có chăng? Tôi nói một hào 

thì  đƣợc,  một  đồng  có  chăng?  Một  đồng  cũng  đƣợc,  rất  miễn  cƣỡng  nhƣng 

cũng đƣợc. Vậy thì con bắt đầu bố thí từ một hào, một đồng đó. Thƣờng giữ 

tâm bố thí, gặp nhân duyên thì làm, không đƣợc lơ là, nổ lực thực hành. Thật 

sự có hiệu quả, chỉ ba năm cuộc sống kinh tế của tôi khá hơn. Khá hơn cũng 

không  đƣợc  ngƣng,  mãi  mãi  phải  nhớ  bố  thí,  đúng  là  càng  thí  càng  nhiều, 

nhiều  đến  nay  chúng  tôi  không  cần  đến  tiền.  Nhƣng  có  một  việc  gọi  là  tâm 

tƣởng sự thành, tôi muốn làm một việc gì cần bao nhiêu tiền, thì tiền sẽ có. Nó 

từ đâu đến bản thân tôi cũng không biết, sáu  mƣơi năm nhƣ vậy, xƣa nay về 

mặt kinh tế chƣa từng gặp khó khăn. Quả thật cần bao nhiêu, liền có ngƣời đƣa 

đến. Tôi rất nỗ lực thực hành vô úy thí, vô úy thí trƣớc đây tôi đã làm hai việc: 

thứ nhất là phóng sanh, thứ hai là bố thí thuốc men. Những ngƣời bần khổ sanh 

bệnh  không  có  tiền  mua  thuốc  men,  cần  giúp  đỡ  họ.  Công  việc  này  suốt  60 

năm chƣa từng gián đoạn, quả báo đạt đƣợc là gì? Mạnh khỏe sống lâu. Tôi 

không  thể  sanh  bệnh,  là  nguyên  nhân  gì?  Tiền  thuốc  men  đều  bố  thí,  không 

Tập 580  789 



còn tiền thuốc nữa. Ngƣời ta có bảo hiểm y tế, tôi không có những thứ đó, có 

những thứ này thì sao? Nhất định bị sanh bệnh. Tiền thuốc men quý vị giữ lại 

nhiều nhƣ vậy, nếu không bệnh thì để làm gì? Nhất định phải bị bệnh. Tôi đem 

nó ra bố thí hết, nên tôi không bị bệnh tật, nếu bị bệnh không có tiền thuốc, cần 

phải hiểu! Phƣơng pháp này là chính xác. 

Tôi ở Úc Châu, hiện nay bố thí thuốc men ở Úc Châu, mỗi năm là 24 vạn 

tiền Úc, hiện nay tiền Úc có giá trị hơn tiền Mỹ. 12 vạn tiền ủng hộ cho bệnh 

viện, chuyên giúp những ngƣời nghèo khổ, không có tiền mua thuốc thì dùng 

phần  tiền  của  tôi.  Mỗi  năm  tôi  ủng  hộ  vào  bệnh  viện  12  vạn,  mƣời  hai  vạn 

khác ủng hộ vào trung tâm Lâm Chung Quan Hoài, do Cơ Đốc Giáo thành lập, 

tổ  chức  rất  tốt.  Con  ngƣời  sắp  lâm  chung,  bệnh  nặng,  bệnh  viện  hết  cách  trị 

liệu, đƣa họ đến đây, đƣa họ đến đây để cầu vãng sanh. Ở đây rất tốt, không 

phân  biệt  Tôn  giáo,  đều  chăm  sóc  tất  cả,  do  Đạo  Cơ  Đốc  tổ  chức.  Phật  giáo 

dùng  nghi  thức  của  Phật  giáo,  họ  đều  giúp  đỡ,  không  có  gì  chƣớng  ngại,  tôi 

thấy vậy vô cùng hoan hỷ. Họ cũng gặp khó khăn về kinh tế, nên mỗi tháng tôi 

ủng hộ cho họ 1 vạn. Hai nơi này tổng cộng là 24 vạn, mỗi tháng bố thí một 

vạn tiền thuốc. Tấm lòng của Cơ Đốc Giáo rộng lớn, khi lâm chung bất luận là 

dùng nghi thức Tôn giáo nào, họ đều hiệp trợ, không hề có chƣớng ngại. Đích 

thực thật sự họ làm là chủ nghĩa nhân đạo. Lâm chung là thời khắc then chốt, 

lúc lâm chung tâm tình tốt, không bị đọa vào đƣờng ác. Nếu nhƣ lâm chung mà 

còn tham sân si, sẽ đọa vào tam đồ. Trung tâm này vô cùng quan trọng, quan 

hệ đến hạnh phúc đời sau của họ. Nên phải dạy họ phƣơng pháp chánh đáng. 

Đức Phât từ bi không chƣớng ngại quý vị, nếu muốn phát tài ngài giúp quý 

vị phát tài, tuyệt đối không phải tổn ngƣời lợi mình. Điều này tuyệt đối không 

đƣợc,  đây  là  tạo  nghiệp.  Đạt  đƣợc  tài  phú  bằng  thủ  đoạn  không  chính đáng, 

quả báo đời sau rất khổ, đa phần đều đến địa ngục. Đoạt tài vật ngƣời khác một 

cách phi pháp, đời sau cần phải trả, phải trả nợ. Cái gọi là nợ  mạng phải trả 

bằng  mạng,  thiếu  tiền  phải  trả  tiền,  không  những  phải  trả  còn  phải  thêm  tiền 

lời, sao phải khổ nhƣ vậy? Nhất định phải dùng phƣơng pháp chánh đáng, Đức 

Phật dạy cho chúng ta là chánh pháp. 

Ba loại bố thí này, tài thí đƣợc của cải, pháp thí đƣợc thông minh trí tuệ, 

vô úy thí đƣợc mạnh khỏe trƣờng thọ, đây gọi là mãn nghiệp. Quý vị phải biết, 

phải siêng năng hành trì, đối với chúng ta nhất định có lợi ích. 

Bởi  thế  Đức  Phật  giúp  chúng  ta,  thật  sự  giúp  chúng  ta  đều  đƣợc  lợi  ích. 

Quý vị muốn làm Phật, giúp quý vị thành Phật. Muốn làm Bồ Tát, giúp quý vị 

làm Bồ Tát. Muốn làm quý nhân, giúp quý vị làm quý nhân. Muốn làm ngƣời 

790  Tập 580 



giàu, giúp quý vị làm ngƣời giàu, hoàn toàn là chánh pháp. Chỉ có trong chánh 

pháp, mới nâng cao cảnh giới chúng ta đƣợc, chỉ có Phật pháp đại thừa mới có 

thể làm đƣợc. 

“Thứ  sáu:  Giới  trí  lực.  Biết  đƣợc  chủng  chủng  giới  trí  lực,  chủng  chủng 

cảnh giới của chúng sanh trong thế gian khác nhau, mà biết hết nhƣ thật”. Giới 

là phân biệt, là giới hạn. Thế gian chúng ta trƣớc đây, khoảng 50 năm trƣớc, 

thời kỳ kháng chiến rất thịnh hành, thời kỳ kháng chiến là 60 năm trƣớc. Khi 

ngƣời với ngƣời gặp nhau đều hỏi, lần đầu tiên gặp mặt hỏi: Anh phục vụ giới 

tuyến nào? Hiện nay danh từ này rất ít. Trƣớc đây hỏi giới tuyến nào, quý vị là 

ở  trong  giới  chính  trị,  giới  quân  nhân,  giới  thƣơng  nhân,  giới  thƣơng,  là  chỉ 

những điều này. Làm thầy là ở trong giới dạy học, quý vị phục vụ trong giới 

nào? 

Giới trí lực biết đƣợc các cảnh giới khác nhau của chúng sanh, quý vị thích 

cảnh giới nào? Nhƣ trong trƣờng đại học hiện nay không gọi là giới, mà gọi là 

khoa hệ, rất nhiều khoa hệ khác nhau. Quý vị thích học ngành kinh tế thì học 

hệ kinh tế, quý vị muốn học khoa học thì học khoa học. Ở trong này phân ra rất 

nhiều  khoa,  thích  loại  nào,  tƣơng  lai  muốn  làm  trong  ngành  nào,  muốn  cống 

hiến cho môn học nào. 

Học  Phật  cũng  là  một  giới,  giới  này  gọi  là  giới  Tôn  giáo,  trong  giới  Tôn 

giáo  có  rất  nhiều  Tôn  giáo  khác  nhau,  quý  vị  thuộc  Tôn  giáo  nào?  Hiện  nay 

trong  đại  học  có  hệ  Tôn  giáo  học,  có  khoa  chuyên  môn  nghiên  cứu  về  Tôn 

giáo. Đây là thuộc về học thuật, thông thƣờng quy về trong triết học, ngƣời học 

không  nhiều.  Những  điều  này  không  thể  không  biết.  Vì  sao  vậy?  Vì  sau  khi 

biết, trên phƣơng diện dạy học có rất nhiều tiện lợi. Quý vị biết cảnh giới khác 

nhau, có phƣơng pháp dạy khác nhau. Nguyên lý nguyên tắc không thay đổi, 

nhƣng phƣơng pháp thì thiên biến vạn hóa, có thể thích ứng cho các ngành các 

nghề. Nhiều ngƣời tƣởng rằng học Phật, là chỉ nói liễu sanh tử xuất tam giới, 

đó  là  mục  tiêu  sau  cùng.  Con  ngƣời  không  thể  không  chết,  đây  là  mục  tiêu 

chung. Khi chết phải làm sao? Đó là sau cùng, trƣớc khi chết, tôi sống trên thế 

gian này có cần quản chăng? Cần, quản tất cả, từ khi sanh ra cho đến già chết 

đều quản hết. Cho nên quý vị thích về phƣơng diện nào, thì dạy phƣơng diện 

đó. 

Hôm  qua  chúng  ta  một  bạn  đồng  tu,  con  trai  ông  ta  du  học  ở  Mỹ,  học 

ngành gì? Ngành điện  ảnh, anh ta thích ngành này, Đức Phật có dạy chăng? 

Dạy.  Nghệ  thuật  điện  ảnh,  nếu  nội  dung  của  nghệ  thuật  này  là  hiếu  để  trung 

tín, là thiện ác báo ứng, nhƣ vậy thì rất hay rất hay. Điều này là giáo dục chánh 

Tập 580  791 



diện  đối  với  xã  hội,  công  đức  vô  lƣợng,  là  đang  hành  đạo  Bồ  Tát.  Còn  nhƣ 

quay  bộ  film  này  đều  là  sát  đạo  dâm  vọng,  đều  dẫn  dắt  tƣ  tƣởng  quan  niệm 

không  bình  thƣờng  đối  với  con  ngƣời,  nhƣ  vậy  là  tạo  nghiệp,  dạy  hƣ  ngƣời 

khác, liên quan này rất lớn. Những thứ này không phải không tốt, điện ảnh là 

một thứ trung lập, vấn đề là nội dung. Nội dung tích cực, là Phật Bồ Tát; còn 

nhƣ tiêu cực, thì đó là yêu ma quỷ quái. Tiêu cực tƣơng lai đi về đâu? Đi vào 

địa ngục, vì hại không biết bao nhiêu ngƣời. Nếu là tích cực, tƣơng lai về thế 

giới Cực Lạc và sẽ thành Phật. Nên film ảnh không phải là điều xấu. 

Khi tôi mới học Phật, 60 năm trƣớc tôi ở Đài Loan, lúc đó Đài Loan chƣa 

có ti vi màu, chỉ có đen trắng. Lúc đó thầy Phƣơng nói, chỉ vào tivi nói: Công 

cụ này rất hay, nếu dùng sai, dùng vào mặt tiêu cực nó sẽ hại quốc gia, hại dân 

tộc, hại hết ngƣời trong thiên hạ. Còn nhƣ dùng vào việc giáo dục thánh hiền, 

dùng trong Phật pháp, nó có thể cứu vô lƣợng chúng sanh. 60 năm trƣớc thầy 

nhắc  nhở  tôi,  lúc  đó  chúng  tôi  không  có  khái  niệm  về  điều  này,  không  dám 

nghĩ đến, vì sao vậy? Vì chi phí rất nhiều, chúng tôi làm gì có năng lực đó? 

Nên  mặc  dù  thầy  nói  không  biết  bao  nhiêu  lần,  chúng  tôi  đều  không  có  ấn 

tƣợng,  không  dám  tƣởng  tƣợng.  Không  ngờ  60  năm  sau,  chúng  ta  cũng  sử 

dụng đƣợc, không phải 60, là 40 năm sau chúng ta đã sử dụng nó. Chúng tôi 

dùng  mạng  internet  đã  20  năm,  dùng  truyền  hình  vệ  tinh  9  năm.  Tết  Nguyên 

đán 2003 là chúng tôi dùng truyền hình vệ tinh truyền bá, hiện tại chúng tôi có 

sáu trụ truyền hình vệ tinh, toàn thế giới đều có thể nhận đƣợc. Đây chính là 

đại sƣ Chƣơng Gia nói càng thí càng nhiều, do ta chịu bố thí, không chịu bố thí 

thì cũng không có cách nào. Càng thí càng nhiều.  Chúng ta không cần gì cả, 

chỉ  cần  những  công  cụ  này.  Những  công  cụ  này,  chúng  ta  ở  đây  giảng  kinh, 

mọi ngƣời trên toàn thế giới ở trƣớc truyền hình, đều có thể xem đƣợc, đều có 

thể cùng nhau học tập. 

Cho  nên    sự    việc  vĩnh  viễn  không  có  thị  phi  thiện  ác,  tất  cả  sự  đều  xem  ta 

dụng tâm nhƣ thế nào. Nếu dùng tâm thiện, mọi việc đều là việc tốt, không có 

việc gì không tốt. Còn nhƣ dùng tâm bất thiện, không có việc gì tốt cả. Từ chỗ 

nào để phân biệt đƣợc dùng tâm thiện hay ác? Nghĩa là lợi tha, tuyệt đối không 

làm  những  chuyện  tự  lợi.  Vì  sao  đừng  làm  những  chuyện  tự  lợi?  Căn  bản 

không có bản thân. Bây giờ chúng ta đã hiểu đƣợc đạo lý này, hiện nay nói với 

quý vị đồng học không có bản thân, họ không phản đối. Đích thực không có 

chính  mình.  Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô  thọ  giả 

tƣớng, tuyệt đối chính xác. Phá tứ tƣớng, tiểu thừa chúng ta mới chứng đƣợc 

Tu đà hoàn quả, đại thừa mới chứng đƣợc Bồ Tát sơ tín vị. Họ không còn ngã 

792  Tập 580 



tƣớng, vậy còn cái tôi chăng? Cái tôi còn, tôi là gì? Biến pháp giới hƣ không 

giới là tôi, đây là Bồ Tát đại thừa, vì sao? Trong Phật giáo đại thừa nói rất rõ 

ràng,  tự  tánh  là  tôi,  pháp  tánh  là  tôi.  Vạn  sự  vạn  vật  khắp  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới đều là tự tánh biến hiện ra, sao nó không phải là tôi! Điều này rất 

khó hiểu, không dể lãnh hội. Bởi thế trong kinh Đức Phật thƣờng dùng mộng 

huyễn bào ảnh làm ví dụ. 

Mọi ngƣời đều có kinh nghiệm về nằm mộng, quý vị nói ở trong mộng có 

tôi, vẫn là tự tƣ tự lợi. Khi tỉnh giấc mộng, cái tôi trong mộng là tự tánh biến 

hiện ra, những ngƣời khác trong mộng cũng là tự tánh biến hiện ra. Sơn hà đại 

địa, hƣ không pháp giới trong mộng, tất cả đều là tự tánh biến hiện ra. Toàn bộ 

cảnh  mộng  đều  là  tôi,  nhƣ  vậy  mới  đúng,  không  hề  sai  lầm.  Toàn  bộ  cảnh 

mộng là tôi, quý vị không thừa nhận, chỉ thừa nhận ngƣời đó trong mộng là tôi, 

vậy là sai. Bởi vậy có chân ngã, không phải không có. Thân thể là cái giả tôi, 

cũng là một phần trong chân ngã. Hình nhƣ cả thân ngƣời này là tôi, tôi là một 

tế bào trên thân thể, là một sợi lông trên thân thể, nó cũng không tách rời cái 

tôi. Chúng ta không đƣợc ngộ nhận nó. 

Nên  khi  nhận  thức  đƣợc  chân  ngã,  tự  tƣ  tự  lợi  không  còn,  tâm  đại  từ  bi 

sanh khởi, biết đƣợc điều gì? Toàn thể thân này là tôi,  mỗi lỗ chân lông trên 

toàn thân cũng yêu thƣơng, và yêu thƣơng mỗi tế bào, không có phân biệt, đây 

gọi là đại ngã. Đây là tinh hoa của kinh điển đại thừa, là tinh túy của kinh điển 

đại thừa. Bởi vậy pháp giới khác nhau, pháp giới lớn nhất là mƣời pháp giới, 

nhỏ bằng mỗi tế bào trên thân thể chúng ta, đều có giới hạn với mỗi tế bào, đây 

là nói đến nhỏ. 

Từ  trên  mặt  sự  mà  nói,  các  ngành  các  nghề  trong  xã  hội,  các  khoa  khác 

nhau trong trƣờng đại học, đều thuộc về phạm vi của điều này. Cần phải thấu 

triệt, cần phải rõ ràng, giáo hóa chúng sanh mới khế cơ. 

“Thứ bảy, chí xứ trí lực. Biết tất cả đạo chí xứ tƣớng. Trí lực biết đƣợc dạy 

đạo phẩm nào để tu, và đạt đến quả vị nào. Nhƣ ngũ giới thập thiện đến cõi 

trời”. Ở sau đƣa ra một ví dụ: “Chí xứ thị thuyết”. Chúng ta nhân quả để nói 

cũng đƣợc, quý vị trồng nhân gì, tƣơng lai sẽ nhận đƣợc quả đó, rõ ràng minh 

bạch. Quý vị tu đạo gì, tƣơng lai sẽ đi về đó. Đức Phật có năng lực này. 

Tu nhân nên bắt đầu từ đâu? Khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm cực 

kỳ bé nhỏ. Có khi chúng ta khởi tâm động niệm bản  thân không hề hay biết, 

chỉ biết đƣợc ý niệm thô, không biết đƣợc ý niệm tế. Nhƣng cho dù ý niệm vi 

tế nó cũng khởi tác dụng, không phải không khởi tác dụng. 

Tập 580  793 



Trong Phật pháp đại thừa, toàn bộ vũ trụ, toàn thể vũ trụ, thuật ngữ trong 

kinh  Phật  gọi  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Đích  thực  nó  giống  nhƣ  một 

màng  lƣới  điện  chi  chít  vậy,  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy  đƣợc,  giống 

nhƣ một tấm lƣới. Mà tấm lƣới này cảm xúc vô cùng linh mẫn, chúng ta hữu 

tâm vô tâm động một ý niệm, tin tức từ mạng lƣới này phát ra, toàn thể vũ trụ 

đều  biết,  ý  niệm  là  tin  tức.  Vật  chất,  nhục  thể  này  của  chúng  ta  là  vật  chất. 

Bây  giờ  chúng  ta  biết,  vật  chất  là  hiện  tƣợng  dao  động,  nếu  nó  không  động 

hiện tƣợng vật chất sẽ không còn. Nên vật chất là giả, vật chất tồn tại phải dựa 

vào dao động, tần suất dao động vô cùng nhanh, tốc độ còn nhanh hơn cả ánh 

sáng. Tốc độ của ánh sáng, từ mặt trời đến địa cầu cần tám phút, khoảng cách 

này trong hƣ không rất ngắn. Nhƣ vậy quý vị sẽ biết, chúng ta khởi tâm động 

niệm với hiện tƣợng dao động vật chất này của chúng ta, tần suất của nó chỉ 

cần vừa động, thì toàn bộ pháp giới đều biết. Tốc độ lớn biết bao, gọi là chu 

biến pháp giới. 

Trên  thực  tế  mà  nói,  chúng  ta  với  bất  cứ  ai,  bất  cứ  hiện  tƣợng  nào:  hiện 

tƣợng vật chất, hiện tƣợng tin tức, hiện tƣợng tự nhiên, tất cả đều tập hợp, đều 

thông suốt. Thân thể chúng ta là đài phát xạ, phát xạ này chƣa từng gián đoạn, 

buổi tối lúc ngủ vẫn phát nhƣ thƣờng. Không những là đài phát xạ, cũng là một 

đài tiếp thu. Tin tức khắp biến pháp giới hƣ không giới, chúng ta đều thu nhận 

đƣợc. Chỉ là ngày nay máy móc của chúng ta xảy ra chút sự cố, tuy nhận đƣợc 

nhƣng không cảm nhận đƣợc, không phải không nhận đƣợc. 

Ví dụ Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc giảng kinh, chúng ta có nhận đƣợc 

chăng? Thu nhận đƣợc, nhận đƣợc nhƣng không nghe đƣợc. Giống nhƣ máy 

thu âm vậy, nó có sự cố. Thật sự thu nhận đƣợc, nhƣng vì có sự cố nên không 

phát ra tiếng, máy bị hƣ, sao lại bị hƣ? Vì chúng ta có ba loại chƣớng ngại nên 

nó  bị  hƣ.  Loại  chƣớng  ngại  thứ  nhất  gọi  là  vô  minh  phiền  não,  loại  chƣớng 

ngại  thứ  hai  gọi  là  trần  sa  phiền  não,  loại  chƣớng  ngại  thứ  ba  gọi  là  kiến  tƣ 

phiền não. Vì phiền não quá nhiều nên nó không linh, không còn linh hoạt, nên 

những  dao  động  vi  tế  ta  không  nhận  đƣợc.  Nếu  đoạn  trừ  đƣợc  tất  cả  những 

chƣớng  ngại  đó,  đoạn  trừ  một  tầng,  trừ  diệt  kiến  tƣ  phiền  não,  ta  liền  nghe 

đƣợc âm thanh của Phật A Di Đà. 

Chỉ cần chúng ta đối với tất cả pháp thế xuất thế gian không còn chấp trƣớc 

nữa. Trong Kinh Kim Cang nói, nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang nói về bốn 

tƣớng,  buông  bỏ,  không  còn  nữa.  Không  còn  ngã  tƣớng,  nhân  tƣớng,  chúng 

sanh tƣớng, thọ giả tƣớng, ta liền nhận đƣợc rất nhiều tin tức giữa vũ trụ. Tin 

tức của chúng ta cũng có thể phát ra. Nó là nhất thể, nhất thể này không có lớn 

794  Tập 580 



nhỏ, không có khoảng cách, không có trƣớc sau. Những nhà khoa học hiện đại 

đều thừa nhận, thời gian và không gian là giả, không phải thật. 

Tần suất chúng ta phát xạ đi cực kỳ nhanh, tuy cực nhanh nhƣng trong đó 

còn có nhanh chậm khác nhau. Bồ Tát Di Lặc nói, tần suất một giây là 1600 

triệu, đây là tần suất tiêu chuẩn. Có tần suất nào nhanh hơn nữa chăng? Có. Có 

tần suất nào chậm hơn nó chăng? Cũng có, đây là tiêu chuẩn, tiêu chuẩn của 

tần suất, một giây là 1600 triệu. Tần suất chậm biến thành vật thể cứng, vật rất 

cứng. Tần suất nhanh hơn một chút liền biến thành thể lỏng, giống nhƣ da thịt, 

máu  huyết  của  chúng  ta.  Nhanh  hơn  nữa  liền  biến  thành  sóng  điện  từ,  biến 

thành sóng ánh sáng, nhƣng tiêu chuẩn khoảng cách đều không quá xa. Đây là 

chân tƣớng của vũ trụ. Chân tƣớng này đã đƣợc các nhà lƣợng tử lực học thời 

cận đại phát hiện cách đây 20 năm. 

Quý  vị  xem  hai  ba  trăm  năm  nay  khoa  học  nghiên  cứu  đều  hƣớng về  vật 

chất,  nhƣ  vật  lý  học,  vật  lý  học  hƣ  không,  lƣợng  tử  vật  lý  học,  tất  cả  đều 

nghiên  cứu  vật  lý.  Bây  giờ  đổi  phƣơng  hƣớng  nghiên  cứu  về  tâm  lý,  vì  sao 

vậy? Vì bây giờ phát hiện hiện tƣợng vật chất là do ý niệm biến hiện ra, ý niệm 

là hiện tƣợng tinh thần. Hay nói cách khác, hiện tƣợng tinh thần có trƣớc, hiện 

tƣợng  vật  chất  có  sau.  Nên  các  nhà  khoa  học  cận  đại  mới  chuyển  phƣơng 

hƣớng nghiên cứu tâm  lý, nghiên cứu tin tức, đây là  một sự  chuyển biến vô 

cùng tốt đẹp. 

Nếu  học  thuyết  này  thịnh  hành  trên  địa  cầu,  địa  cầu  chúng  ta  sẽ  thay  đổi 

diện mạo, vì sao vậy? Vì ý niệm có thể thay đổi vật chất. Nhƣ những thiên tai 

trên địa cầu, dùng ý niệm có thể hóa giải đƣợc tất cả, vì sao vậy? Vì vật chất là 

ý niệm biến hiện ra. Cho nên hiện tƣợng vật chất có vấn đề, ý niệm có thể giúp 

nó điều chỉnh, nhƣ vậy địa cầu sẽ đƣợc nâng cấp. Địa cầu hiện nay là một môi 

trƣờng nhiễm ô nghiêm trọng trong lục đạo. 

Nếu  mọi  ngƣời  đều  biết,  ý  niệm  thật  sự  vƣợt  qua  hiện  tƣợng  vật  chất, 

chúng ta có thể thay đổi địa cầu thành tứ thánh pháp giới, biến nó thành Tịnh 

độ, tâm tịnh tức cõi nƣớc tịnh. Nâng cấp địa cầu, từ cõi uế nâng cấp lên thành 

cõi  tịnh,  từ  phàm  phu  nâng  lên  thành  thánh  nhân,  nâng  lên  đến  A  la  hán  là 

đƣợc, nhƣ vậy trên địa cầu không còn vấn đề nào nữa. Phát hiện này quá vĩ 

đại, nhà Phật gọi là vô lƣợng công đức. 

Chúng  ta  tu  đạo  phẩm  gì  sẽ  đạt  đƣợc  địa  vị  nhƣ  thế,  Đạo  Cơ  Đốc  là  thật 

chăng?  Thật,  vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh,  có  thiên  đƣờng 

chăng?  Có,  tu  theo  Đạo  Cơ  Đốc,  nếu  nổ  lực  tu  nhất  định  đến  đƣợc  thiên 

đƣờng.  Hãy  nhớ  một  câu:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”,  trong  tâm  ngày 

Tập 580  795 



ngày nghĩ đến thiên đƣờng, thiên đƣờng liền hiện tiền. Ngày ngày tôi nghĩ đến 

thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc liền xuất hiện. Ta nghĩ điều gì nó liền biến 

hiện  ra  nhƣ  thế,  hoàn  toàn  đúng  nhƣ  vậy.  Đức  Phật  nói  ra  nguyên  lý  “tất  cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh”, nếu không nghĩ thì không có. Nghĩ không đƣợc gián 

đoạn, thƣờng nghĩ đến nó. 

Khi tôi mới xuất gia, gặp một ngƣời xuất gia, lớn hơn tôi năm tuổi, từ nhỏ 

xuất gia ở Đại Lục. Sau kháng chiến, ông bị quân đội bắt đi làm quân lính, ông 

không cam lòng. Ngƣời xuất gia phải cạo đầu, nên ở trong quân đội ông đƣợc 

làm  bộ  đội  cạo  đầu,  rất  đƣợc  ƣu  đãi.  Luôn  luôn  muốn  đƣợc  xuất  gia,  nhƣng 

không còn cách nào khác, tuổi còn trẻ. Ông ta ngày ngày nghĩ đến bệnh tim, 

nếu có bệnh tim không phải sẽ đƣợc ra quân sao? Hình nhƣ nghĩ khoảng hai 

năm thì bị bệnh tim thật, đi kiểm tra là thật, nên ông ta thật sự đƣợc về nhà, rời 

khỏi đội ngũ, lại đi xuất gia. Nhƣng bệnh tim này làm hại ông suốt đời, không 

thể hồi phục nhƣ thƣờng. Lúc đó chuyên tâm nghĩ đến và đã thành công, khi 

ông nghĩ thành công thì không còn chuyên tâm nghĩ  đến nó: Bệnh tim tôi đã 

lành, tôi không có bệnh tim. Nếu nghĩ nhƣ vậy, tôi nghĩ khoảng thời gian ba 

năm ông ta lại đƣợc khôi phục trở lại, đáng tiếc ông không nghĩ nữa, mà ngày 

ngày đi mua thuốc để trị liệu, nhƣ vậy là sai. Chƣa hiểu thấu triệt đạo lý tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh, phải làm chủ bản thân mình. 

Ngày nay thiên tai quá nhiều, dùng Phật pháp đích thực có thể đối trị. Một 

nhà khoa học ngƣời Mỹ đƣa ra phƣơng pháp đối trị giống nhƣ trong Phật pháp 

đại thừa nói vậy. Tháng 8 năm ngoái, có  mấy nhà khoa học  mở  hội nghị  tại 

Sydney Úc Châu. Họ mở hai ngày hội nghị, cũng có mời tôi nhƣng tôi không 

đi. Vì ở Úc Châu, mà học viện của chúng tôi cũng ở Úc Châu, nên học viện 

phát tám vị đồng học đi tham dự. Sau hội nghị họ viết một bài báo cáo cho tôi 

xem, tôi xem xong rất vừa ý. 

Hội  nghị  ngày  đầu  tiên,  là  các  nhà  lƣợng  tử  vật  lý  học  cận  đại,  báo  cáo 

nghiên  cứu  về  phát  hiện  của  họ,  nội  dung  ngày  càng  gần  với  Phật  pháp  nói. 

Nói hiện tƣợng vật chất, tin tức và năng lƣợng, hoàn toàn tƣơng đồng với trong 

kinh điển đại thừa nói, chỉ là danh tự khác nhau. Vật chất, hiện tƣợng vật chất 

trong  Phật  pháp  đại  thừa,  cảnh  giới  tƣớng  của  A  lại  da  là  vật  chất,  tin  tức  là 

chuyển tƣớng của A lại da, năng lƣợng là nghiệp tƣớng của A lại da. Danh từ 

dùng không giống nhau, nhƣng về mặt sự hoàn toàn giống nhau, điều này rất 

khó đƣợc, họ có thể phát hiện A lại da. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói: Dùng tƣ duy, dùng đệ lục ý thức. 

Dùng tƣ duy, dùng tâm phân biệt, đối với bên ngoài nó có thể duyên đến toàn 

796  Tập 580 




thể vũ trụ; đối với bên trong nó có thể duyên đến A lại da, nghĩa là họ đã đạt 

đến  cực  hạn.  Nó  có  thể  nâng  cao  thêm  nữa  chăng?  Không  thể,  nếu  tiếp  tục 

nâng lên, cao nhất nó còn phát hiện đƣợc gì? Tin tức từ đâu đến? Đến từ năng 

lƣợng, năng lƣợng từ đâu đến thì nó không biết đƣợc, nó đã đến cực hạn. 

Trong vũ trụ vĩ quan, báo cáo của họ, kính viễn vọng loại máy móc tối tân 

của khoa học, có thể thấy đƣợc biên lề của vũ trụ. Nhƣng trên thực tế chỉ thấy 

đƣợc 10% vũ trụ, còn 90% vũ trụ không thấy đƣợc. Chúng ta nghe điều này là 

hiểu ngay, 90% vũ trụ đó đi đâu? Trở về thƣờng tịch quang, chúng ta biết, họ 

không biết. Họ không biết có thƣờng tịch quang, họ không biết tự tánh. Làm 

sao để chứng đƣợc thƣờng tịch quang và tự tánh? Không đƣợc dùng tƣ duy, tƣ 

duy là vọng tâm. Vọng tâm chỉ có thể duyên đến vọng tâm, là cảnh giới duyên 

đƣợc. Không duyên đƣợc chân tâm, thƣờng tịch quang là chân tâm, tự tánh là 

chân tâm, không duyên đƣợc những điều này. Làm sao để thấy đƣợc tự tánh? 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói: “Chỉ chứng đƣợc mới biết”. Sau khi 

chứng  đƣợc  sẽ  rõ,  hoàn  toàn  thấu  triệt,  làm  sao  chứng  đƣợc?  Phải  buông  bỏ 

vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, các nhà khoa học không buông đƣợc ba thứ 

này. Không buông đƣợc ba thứ này, nên nó bị điều này làm giới hạn. Hiện nay 

họ nghiên cứu đã đến cực hạn, còn có thể tiến bộ hơn một chút, chính là tin tức 

từ đâu đến? Đến từ năng lƣợng, có thể họ sẽ phát hiện đƣợc, nhƣng năng lƣợng 

từ đâu đến, họ tuyệt đối không biết. 

Bởi vậy chúng tôi nhìn thấy những báo cáo khoa học, trong lòng rất thích. 

Hai ba mƣơi năm sau, Phật giáo không còn là Tôn giáo, Phật giáo là gì? Khoa 

học  cao  cấp,  triết  học  cao  cấo.  Nó  thay  chiếc  áo  ngoài,  không  phải  chiếc  áo 

ngoài của Tôn giáo. Nó là triết học cao cấp, khoa học cao cấp, quả thật không 

sai chút nào. 

Cho nên chúng ta tinh tấn tu hành không có gì khác, tu hành đích thực chỉ 

là  buông  bỏ,  buông  bỏ  đƣợc  mới  có  thể  khai  trí  tuệ.  Buông bỏ  kiến  tƣ  phiền 

não,  lục  đạo  không  còn,  lục  đạo  là  một  giấc  mộng.  Tỉnh  mộng,  lục  đạo  biến 

mất.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Tất  cả  pháp  hữu  vi,  nhƣ  mộng  huyễn  bào 

ảnh”, là thật không phải giả, đích thực là nhƣ vậy. Lục đạo không còn, đã tỉnh 

mộng, mộng tỉnh là cảnh giới gì? Là tứ thánh pháp giới, đó là Tịnh độ không 

phải uế độ. Ta thấy đƣợc Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, thấy đƣợc cảnh giới 

này. Nhƣng đây vẫn là mộng, không phải thật, vì sao vậy? Tuy họ không còn 

chấp trƣớc, nhƣng còn phân biệt, họ còn khơi tâm động niệm. Tiếp tục buông 

bỏ phân biệt và khởi tâm động niệm, họ lại tỉnh giấc mộng này, thập pháp giới 

không  còn.  Lục  đạo  là  mộng  trong  mộng,  tỉnh  lại  là  cảnh  giới  gì?  Nhất chân 

Tập 580  797 



pháp giới hiện tiền. Gọi là nhất chân, vì trong cảnh giới đó vĩnh hằng bất biến, 

vì sao bất biến? Trong giáo lý đại thừa nói rất rõ ràng, muôn sự muôn vật trong 

vũ trụ là duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Trong nhất chân pháp giới không 

có thức, nghĩa là nói họ không có vọng tƣởng, không có phân biệt, không có 

chấp trƣớc, do đó họ vĩnh hằng bất biến. Con ngƣời trẻ mãi không già, đúng là 

vô lƣợng thọ, không hề có bệnh tật, cũng không cần ăn uống, không cần ngủ 

nghỉ, không có cảnh giới biến hóa, quý vị thấy cây cối luôn xanh tƣơi, không 

có  bốn  mùa  xuân  hạ  thu  đông,  lá  cây  cũng  không  rụng,  không  rơi  xuống. 

Nghĩa là xuất hiện cảnh giới vĩnh viễn bất biến, nên gọi là nhất chân. Chân và 

giả  nghĩa  là  biến  và  không  biến,  không  biến  chính  là  thật,  biến  chính  là  giả. 

Thập pháp giới thay đổi, nhất chân pháp giới không thay đổi. Thật ra cảnh giới 

đó cũng là hƣ vọng, nó hình thành nhƣ thế nào? Là do tập khí vô thỉ vô minh 

hình thành, nếu đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, nó sẽ không còn, đó chính là 

gì? 90%  vũ trụ  không còn, nó trở  về  với tự  tánh.  Tịnh độ  tông gọi là trở  về 

thƣờng  tịch  quang,  trở  về  thƣờng  tịch  quang  ta  không  thấy  đƣợc,  không  tìm 

thấy. Vì trong thƣờng tịch quang cả ba loại hiện tƣợng đều không có. Không 

có  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện 

tƣợng tự nhiên, đến đâu để tìm nó? Tự tánh ở đâu? Thƣờng tịch quang ở đâu? 

Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, nó là bản thể của tất cả pháp, trong triết học gọi là 

bản  thể.  Không  có  nó,  không phát  hiện  bất  cứ  loại  vật chất  nào,  nó  là  nguồn 

gốc của vạn sự vạn vật, nên nó chƣa từng tách rời khỏi chúng ta. 

Sáu căn của chúng ta không duyên đƣợc nó, nó không phải vật chất, mắt tai 

mũi lƣỡi thân của chúng ta không duyên đến đƣợc. Những thứ mắt tai mũi lƣỡi 

thân  duyên  đƣợc  đều  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  đệ  lục  ý  thức  là  tƣ  tƣởng.  Nó 

không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần  nên  ta  không  nghĩ  đến  đƣợc,  đệ  lục  ý  thức 

không duyên đến đƣợc. Nó cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên, nên A lại da 

không duyên đến đƣợc, nhƣng nó có thể biến hiện ra A lại da, có thể biến hiện 

ra năng lƣợng, tin tức, vật chất. Nó không có gì cả, nhƣng lại có thể biến hiện 

ra tất cả. Chỉ có Phật thấy đƣợc nó, ngoài Đức Phật ra không ai tìm đƣợc. Nhƣ 

vậy mới thật sự hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề. 

Thế nên chúng ta tu gì, học gì. Ví dụ ở nhân gian, ta tham ái đối với tài sắc 

danh thực thùy, yêu thích những thứ này, tham cầu không biết chán. Đức Phật 

biết  tƣơng  lai  ta  đi  về  đâu,  đi  vào  đƣờng  ngạ  quỷ.  Quí  vị  dùng phƣơng pháp 

chính đáng, thì nơi đến của quí vị, nơi đến chính là ngạ quỷ, ngạ quỷ là cảnh 

giới  do  tham  tâm  biến  hiện  ra.  Sân  nhuế  đến  địa  ngục,  nghĩa  là  địa  ngục  là 

cảnh giới do sân nhuế biến hiện ra. Toàn bộ đều là giả, không phải thật. Ta có 

798  Tập 580 



ý niệm này liền nhìn thấy hiện tƣợng, liền hiện tiền, không có ý niệm này nó sẽ 

không có. 

Nếu  nhƣ  thích  năm  giới,  thích  nhân  lễ  nghĩa  trí  tín,  cõi  ngƣời  liền  xuất 

hiện, ta sẽ ở trong cõi ngƣời, ở trong cõi ngƣời đƣợc phú quý. Nếu đức hạnh 

này đƣợc nâng cao thêm một bậc, lớn hơn phƣớc báo của nhân gian, nhân gian 

không có phƣớc báo lớn nhƣ thế, vậy ta đến cõi trời, đến đó để hƣởng phƣớc 

trời. Ta dùng tâm nhƣ thế nào, khởi tâm động niệm ra sao, ngôn ngữ và hành 

vi của chúng ta thiện hay ác, Đức Phật biết đời sau ta đi về đâu. Đây chính là 

nghiệp nhân quả báo không sai chút nào.     Chúng ta nhất định phải biết, ta đi 

vào cõi nào, không có ai chủ tể cả. Vấn đề này không liên quan đến Phật Bồ 

Tát, không liên quan đến quỷ thần, cũng không liên quan đến thƣợng đế. Là do 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta biến hiện ra. Nói trắng ra 

thì chỉ một câu thôi, đều là tự làm tự chịu. Ta đến thế giới Cực lạc làm Phật là 

tự làm tự chịu, ta hành đạo Bồ Tát. Ba đƣờng lành, ba đƣờng ác trong lục đạo: 

Lành là không tham, không sân, không si vậy là ở trong ba đƣờng lành. Nếu có 

tham, có sân, có si thì vào trong ba đƣờng ác. Ngu si là đƣờng súc sanh, tham 

lam là đƣờng ngạ quỷ, sân nhuế là đƣờng địa ngục. Đây là nói với quý vị về 

tƣớng thô, cành to lá lớn. Nói tƣờng tận nó quá vi tế. Chúng ta bất luận là có ý 

hay vô ý, khởi tâm động niệm đều chu biến pháp giới. Không những chu biến 

pháp giới, mà còn xuất sanh vô tận, sẽ xảy ra sự cố. Sự cố này có thể không ở 

chỗ  địa  cầu  chúng  ta,  mà  xảy  ra  ở  tinh  cầu  khác.  Ý  niệm  của  chúng  ta,  một 

niệm thiện có thể giúp nơi đó, một niệm ác có thể phá hoại nơi đó, nhƣng bản 

thân không hề hay biết. 

Nhƣ Đông y trị bệnh, đông y và tây y khác nhau. Lý luận của đông y rất sâu. 

Trong thân có bệnh, ngũ tạng có bệnh, nhƣng chỗ đau lại ở bên ngoài, chỗ nào 

đó cảm thấy khó chịu. Thật ra vấn đề không phải ở đó, vấn đề là do nội tạng có 

bệnh, quả đúng là nhổ một sợi lông mà động toàn thân. Chúng ta khởi một ý 

niệm đúng đắn, nhất định thế giới tha phƣơng cảm  ứng đƣợc,  ở đó cảm  thấy 

vui.  Một  ý  niệm  bất  thiện,  sẽ  mang  đến  thiên  tai  cho  một  nơi  nào  đó.  Do  đó 

chúng ta sống trên địa cầu này, tất cả mọi thứ, có ý hay vô ý khởi ý niệm cần 

phải chú ý, phải cẩn thận. 

Sau khi chúng ta biết đƣợc tình trạng thực tế mới nhận ra rằng, trong vô ý 

đã  tạo  ra  rất  nhiều  tội  nghiệp,  nhƣng  bản  thân  không  biết.  Nếu  không  thâm 

nhập kinh tạng, làm sao biết đƣợc những vấn đề này? Khi thật sự hiểu rõ, nhất 

định phải nghi  nhớ,  câu  danh hiệu A  Di  Đà  Phật  là  tốt  nhất,  thiện  trong  các 

điều thiện, không có gì thiện hơn câu Phật hiệu này. 

Tập 580  799 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 









 

Tập 581 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:06.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Xin  xem  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  768,  hàng  thứ  ba  từ 

dƣới lên, xem từ câu thứ hai, từ thứ tám. 

“Tám, sức trí túc mạng, biết một đời, cho đến trăm nghìn vạn đời tên tuổi, 

 thọ yểu, vui khổ...của chúng sinh” . Đây là túc mạng thông của Nhƣ Lai quả địa 

thƣợng. Với chúng sinh lục đạo trong tất cả quốc độ chƣ Phật, cõi hƣ không 

khắp pháp giới. Mỗi cá nhân, họ ở đâu trong nhiều đời nhiều kiếp, tên gì, sống 

bao  lâu,  nghĩa  là  thọ  yểu,  cho đến  tình  hình  sinh  sống  ở  đó,  là  khổ  hay vui, 

không gì không biết. Những việc nhƣ thế, giống nhƣ đƣợc ghi chép lại, sự ghi 

chép này rất vi diệu. 

Kinh điển đại thừa thƣờng nói, bất kể chúng ta tạo nghiệp gì, thiện nghiệp 

hay  ác  nghiệp,  cho  đến  khởi  tâm  động  niệm,  chủng  tử  của  nghiệp  tập,  đều 

đƣợc tồn trữ trong thức a lại da. Thức a lại da nhƣ một kho tƣ liệu, những thứ 

đƣợc lƣu giữ trong đó, không bao giờ bị quên mất. Khi gặp duyên sẽ hiện ra, 

nó khởi tác dụng, không gặp duyên chủng tử không khởi tác dụng. Giống nhƣ 

nhà kho của chúng ta, lƣu giữ hạt giống lƣơng thực ngũ cốc, giữ rất nhiều. Có 

800   



hạt cũ, có hạt mới, nếu chúng ta đƣa những hạt giống ấy ra, gieo vào đất. Nếu 

đất có phân bón, có nƣớc, có không khí, có ánh sáng, nó dần nảy mầm, lớn lên, 

đến thời gian nhất định nó kết quả. Đây là định luật tự nhiên của vũ trụ.  Kinh 

Phật thƣờng nói pháp vốn nhƣ thế, tất cả pháp xƣa nay vốn vậy, không ngừng 

sinh ra. 

Khi đã thành Phật, nghiệp ta tiêu mất. Nghiệp chúng sinh, khi chƣa thành 

Phật, chƣa thể chuyển thức thành trí, nên những thứ đó vẫn tồn tại qua nhiều 

đời  kiếp,  có  thể  tìm  thấy  trong  kho  tƣ  liệu.  Bởi  thế  Phật  có  khả  năng,  trong 

thập pháp giới, giáo hoá chúng sinh trong các cõi Phật, thấy rõ những gì liên 

quan đến chúng sinh, đấy chính là lí do tại sao Phật khế cơ khi giáo hoá chúng 

sinh.  Có  lí  lẽ  của  nó,  ngài  quá  hiểu  rõ  đầu  đuôi,  trong  đời  quá  khứ  đã  học 

những gì, họ thích những gì, Phật bèn đƣa đến những sở thích đó. 

Bởi thế, với chúng sinh, Phật không sử dụng một phƣơng pháp nhất định. 

Trong đời quá khứ bạn tu thiền, ngài dùng phƣơng pháp thiền dạy cho bạn, đời 

kiếp trƣớc thƣờng trì giới luật, ngài dùng phƣơng pháp trì giới. Nói chung loại 

thiện căn nào thâm hậu, bạn sẽ dễ tiếp nhận, rất thích thú, vì thế sẽ rất nhanh 

thành công, nói chung giáo hoá theo khả năng. 

Bồ Tát cũng có khả năng này, nhƣng thua Phật một bậc, phàm phu không 

có  khả  năng  này.  A  La  Hán  trở  lên,  có  khả  năng  này,  nhƣng  không  lớn,  họ 

không  thể  có  khả  năng  hoạt  động  trong  không  gian  cõi  hƣ  không  khắp  pháp 

giới. A La Hán, chỉ có thể trong một đại thiên thế giới này, không vƣợt ra khỏi 

phạm vi đó. Phật Thích Ca Mâu Ni, thế giới Ta Bà này cũng không nhỏ, nói 

theo cách những nhà Thiên văn học ngày nay, là  mƣời ức hệ Ngân hà. Mƣời 

ức, đó là khu vực giáo hoá của Phật Thích Ca Mâu Ni, có nghĩa là A La Hán, 

Phật Bích Chi, Bồ Tát Quyền giáo, phạm vi hoạt động của họ, rộng chừng đó. 

Nếu dƣới Tam quả, A Na Hàm trở xuống, Tu Đà Hoàn, Tƣ Đà Hàm, A Na 

Hàm, nghĩa là nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói: Bồ Tát Thất tín trong Thập tín vị trở 

xuống, từ Sơ tín đến Lục tín, phạm  vị hoạt động của họ là Dục giới, chƣa ra 

khỏi lục đạo. Sắc giới và Vô sắc giới, A na hàm thì đƣợc, còn Sơ quả, Nhị quả 

không đƣợc. Tam quả đƣợc, có thể đến trời Tứ thiền, không đến trời Tứ không. 

Trời Tứ không gọi là trời Trƣờng thọ, ngƣời ở đó không tin Phật pháp, bởi 

thế gọi là một trong tám nạn, Phật Bồ Tát không đến nơi đó để cảm ứng. Định 

công ngƣời ở đó rất sâu, họ cho mình đã chứng Bát Niết bàn. Vì thế nhữung gì 

họ hƣởng thọ đƣợc là pháp lạc thanh tịnh vô vi, cao hơn Vô tƣởng định, là Tứ 

Tập 581  801 



không định. Vô tƣởng định là trời Tứ thiền, nơi đó cũng không có cách, không 

thân cận Phật Bồ Tát, Tứ không định cũng nhƣ thế. 

Căn tánh A La Hán khác một chút, cũng nhƣ A Na Hàm, họ phải thông qua 

trời  Tứ  thiền,  mới  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  sinh  đến  Tịnh  độ  của  Nhƣ  Lai 

Thích Ca. Tứ thánh là Tịnh độ, nghĩa là Phƣơng tiện hữu dƣ độ đƣợc nói đến ở 

thế  giới  Cực  lạc,  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  pháp 

giới  Tứ  thánh.  Với  ngƣời  trong  những  cảnh  giới  này,  họ  thấy  rõ,  vƣợt  khỏi 

phạm vi này, họ không thể biết đƣợc. 

Trí lực túc mạng của Nhƣ Lai là cõi hƣ không khắp pháp giới, biết rõ tất 

cả.  Chúng  ta  biết  đƣợc,  không  biết  quá  khứ,  có  ác  niệm  khi  khởi  tâm  động 

niệm, thậm chí có những lời bất thiện, có những hành vi bất thiện. Tất cả thứ 

đó là tội nghiệt, có thứ do bạn tạo, nhƣng bạn không biết. Không đọc kinh Phật 

chúng ta cũng không biết, biết rồi nên sám hối, sám  trừ nghiệp chƣớng, làm 

sao sám trừ? Không còn tái phạm,  đấy gọi là chân sám  trừ, thực sự sám  hối, 

không còn tái phạm  là gì? Có hạt giống đó trong a lại da, ta không cung cấp 

thêm năng lƣợng cho hạt giống đó nữa. Ngày nay chúng ta thƣờng nghĩ, chính 

là cung cấp thêm năng lƣợng cho nó, tôi không làm những việc đó nữa, năng 

lƣợng nó sẽ giảm xuống, giảm dần xuống, dần dà nó không khởi tác dụng. Đến 

khi chuyển thức thành trí mới thực sự hết, mới thực sự tiêu trừ nghiệp chƣớng, 

nhƣng tập khí vẫn còn, không dễ đoạn tập khí. 

Khi đoạn hết, đƣợc vào Thƣờng tịch quang, gọi là cứu cánh viên mãn, thực 

sự đƣợc tẩy trừ sạch sẽ. Ngày nay chúng ta hiểu đƣợc điều này, không những 

không làm những việc ác, mà niệm ác cũng không khởi. 

Chúng  ta  chứng  kiến  rất  nhiều  ngƣời  học  Phật,  thậm  chí  những  bạn  bè 

cùng đạo với chúng ta, khi đi không nhẹ nhàng, lí do ở đâu? Là những chủng 

tử  bất  thiện,  đƣợc  tạo  từ  quá  khứ,  và  trong  đời  này.  Nghiệp  lực  quá  nặng, 

nghiệp lực ngăn trở ta vãng sinh. Khi bị nghiệp lực ngăn trở, oán thân trái chủ 

cũng đến gây rối, nghiệp lực không chƣớng ngại, oán thân trái chủ sẽ không 

đến gây rối. Oán thân trái chủ đều là ngƣời có lƣơng tâm, và đều có thiện căn. 

Hồi trƣớc chúng ta đã thấy ở Singapore, ông Trần Quang Biệt là hội trƣởng 

của Cƣ Sĩ Lâm ở Singapore. Ông Trần Quang Biệt là một nhà doanh nghiệp, 

tuy  theo  Phật  rất  sớm,  nhƣng  ông  không  hiểu  Phật,  chƣa  bao  giờ  nghe  kinh. 

Một nhà doanh nghiệp lớn, chúng ta tin ông không có thời gian tụng kinh. Về 

già lâm bệnh, bác sĩ cho ông về nhà dƣỡng bệnh, không tiếp tục lo công việc, 

nhƣ thế mới buông bỏ đƣợc. 

802  Tập 581 



Dƣỡng  bệnh  ở  nhà,  mỗi  ngày  đều  rãnh  rỗi,  bèn  tìm  đến  cƣ  sĩ  Lí  Mộc 

Nguyên, lúc bấy giờ cƣ sĩ Lí Mộc Nguyên là tổng vụ của Cƣ Sĩ Lâm. Tôi đang 

ở Singapore, tôi đang giảng kinh ở đó, ông cần băng ghi âm. Lúc bấy giờ hình 

nhƣ chƣa có đĩa, chỉ có băng ghi âm, đem về nhà nghe. Mỗi ngày ông có tám 

giờ nghe kinh, không nghe kinh thì niệm Phật, nghe trong hai năm. Hai năm, 

có  vẻ  ông  đã đoán  trƣớc  giờ  đi,  ông  nói  với  Lí  Mộc  Nguyên  rằng  ông muốn 

vãng sinh, Lí Mộc Nguyên yêu cầu, thời gian này ông không nên đi. Nhân sự 

Cƣ Sĩ Lâm chƣa tìm đƣợc, ông đi thì cả nhóm sẽ loạn, đạo tràng sẽ loạn, ông 

đồng ý, tốt, ông chƣa đi. 

Ông chờ thêm hai năm, vẫn cứ mỗi ngày tám tiếng nghe kinh, ngoài nghe 

kinh là niệm Phật. Khi nhân sự Cƣ Sĩ Lâm đã ổn, ông giao chức hội trƣởng Cƣ 

Sĩ Lâm cho Lí Mộc Nguyên. Trƣớc vãng sinh một ngày, nhờ tôi truyền tam qui 

cho ông, tôi đáp ứng, truyền tam qui y, hôm sau ông đi, chúng tôi rất bất ngờ. 

Trƣớc lúc ông đi, tôi nghe nói trƣớc đấy ba tháng, trên một trang báo, bên 

góc tờ báo viết mùng bảy tháng tám. Viết mƣời mấy lần mùng bảy tháng tám, 

không ai dám hỏi ý nghĩa của mấy chữ đó, ngày ông đi đúng là ngày mùng bảy 

tháng tám. Cho thấy ông đã dự đoán trƣớc ba tháng, đây là công phu rất tƣơng 

đối,  biết  trƣớc  ngày  đi  từ  ba  tháng.  Chúng  ta  thấy,  thông  thƣờng  vãng  sinh, 

phần  lớn  là  trƣớc  bảy  ngày,  ba  ngày,  ông  nói  ông  biết  ba  tháng  là  công  phu 

tƣơng đối. 

Khiến chúng ta nhớ lại việc vãng sinh của cƣ sĩ Lí Bỉnh Nam ở Đài Trung, 

nói trƣớc với mọi ngƣời cả năm, nói với mọi ngƣời, nhắn nhủ mọi ngƣời, tôi 

chỉ giảng kinh cho quí vị một năm nữa, tôi sẽ không giảng nữa. Những ngƣời 

đồng tu ở Đài Trung nghe những lời ấy, đến Đài Bắc nói với tôi, thầy nói câu 

đó có nghĩa thế nào? Tôi trả lời mọi ngƣời, câu nói của thầy, một năm sau thầy 

sẽ vãng sinh, không sai, một năm sau ngài ra đi, thầy biết trƣớc một năm. 

Chúng ta đọc Lục Tổ Đàn Kinh, khi Lục tổ Huệ Năng vãng sinh, biết trƣớc 

hai năm, phái ngƣời về  nhà, tu bổ  tháp, sau khi ngài vãng sinh, sẽ  nhập vào 

tháp đó. Trƣớc hai năm đã xây tháp, cho thấy niệm Phật không phải giả. Quý 

vị thấy rất nhiều ngƣời vãng sinh, mất khi đứng, mất khi ngồi, không đau ốm, 

đi rất nhẹ nhàng, rất tự tại, biết trƣớc giờ chết, bản thân biết lúc nào đi. Rất rõ 

ràng, rất minh bạch, không làm phiền bất kì ai. Mọi ngƣời không cần trợ niệm, 

trợ niệm rất phiền phức, tự mình nhẹ nhàng ra đi. 

Hội trƣởng Trần Quang Biệt, có trợ niệm khi mất, nhƣng ngƣời trong lớp 

bồi  dƣỡng  chúng  ta,  bốn  ngƣời  một  lớp,  niệm  Phật  suốt  đêm  ngày  cho  ông. 

Tập 581  803 



Đấy là phƣớc báo của ông, và cách báo ân của chúng ta đối với ông. Có đƣợc 

đạo tràng tốt, cúng dƣờng để mọi ngƣời tu hành ở đó. 

Trƣớc đây chúng ta đã học, Nhân Vƣơng Kinh nói: Pháp vận của Thế Tôn 

có Chánh pháp, Tƣợng pháp, Mạt pháp. Nhân Vƣơng Kinh do đức Phật tự nói, 

đây là nói về lí, không phải về sự, nhƣng nó cũng là sự thực. Phật nói: Ở đây, 

lúc  này  có  ngƣời  giảng  kinh,  có  ngƣời  nghe  kinh  tu  hành,  có  ngƣời  tu  hành 

chứng quả, đó là Chánh pháp. Ở Cƣ Sĩ Lâm, lúc đó là Chánh pháp, mỗi ngày 

chúng ta giảng kinh. Cƣ Sĩ Lâm có niệm Phật đƣờng, lúc nào cũng niệm Phật. 

Cƣ sĩ Trần Quang Biệt, niệm Phật đến độ biết trƣớc giờ mất, ra đi nhẹ nhàng, 

đấy là chứng quả. Có tu, có giảng, có chứng quả, đấy là Chánh pháp. 

Có  ngƣời  giảng  kinh,  có  ngƣời  nghe  kinh  tu  hành,  không  có  chứng  quả. 

Không ngƣời chứng quả, nói cách khác, chƣa chắc chắn về việc vãng sinh, bản 

thân đang làm, chƣa chắc chắn, gọi là Tƣợng pháp. Nếu nơi đây có giảng kinh, 

không ngƣời nghe kinh, không ngƣời thực tâm tu hành, gọi là Mạt pháp. Bởi 

thế, Chánh pháp, Tƣợng pháp, Mạt pháp, mỗi cá nhân không giống nhau. Một 

ngƣời  sinh  trong  Chánh  pháp,  ngƣời  kia  sinh  trong  Tƣợng  pháp,  ngƣời  nữa 

trong  Mạt  pháp,  không  giống  nhau,  nhƣng  ở  với  nhau,  cách  nói  nhƣ  thế  rất 

đúng. 

Có  ngƣời  giảng  kinh,  mọi  ngƣời  cùng  nghe,  có  ngƣời  lơ  đãng  khi  nghe 

kinh. Ngƣời đang ngồi nghe kinh, tâm đang nghĩ chuyện khác, không chuyên 

tâm,  không  chuyên  chú,  lại  còn  có  những  suy  nghĩ  sai  lầm,  cái  gì?  Pháp  sƣ 

giảng kinh, không phải giảng cho mình mà giảng cho ai đó, nếu có cách nghĩ 

nhƣ thế, họ đang ở đâu? Họ đang trong Mạt pháp, họ sống đời Mạt pháp, tại 

sao? Có ngƣời giảng kinh, không có ngƣời tu hành. 

Giảng kinh, chăm chú nghe, hiểu rõ, y giáo phụng hành, họ đang ở Tƣợng 

pháp. Lúc nào họ biết trƣớc giờ mất, thời điểm vãng sinh, họ sống trong Chánh 

pháp.  Bởi  thế  thực  sự  vãng  sinh  đến  thế  giới  Cực  lạc,  thời  khắc  ấy  là  Chánh 

pháp, cách nói đó rất hay! 

Không nên cho rằng Phật nói, một nghìn năm Chánh pháp, một nghìn năm 

Tƣợng pháp, bây giờ là Mạt pháp, chúng ta cảm thấy rất thất vọng. Cách nói 

trong  Nhân  Vƣơng  Kinh,  đã  lấp  chỗ  trống  thất  vọng  cho  chúng  ta,  chúng  ta 

đang ở trong thời Chánh pháp. 

Quý vị xem khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, trong Chánh pháp 

có  Mạt  pháp.  Nghe  Phật  giảng  kinh,  không  chịu  tu  tập,  đấy  không  phải  Mạt 

804  Tập 581 



pháp trong Chánh pháp ƣ? Thậm chí, điều này kinh điển có ghi lại, Thế Tôn 

giảng kinh ở thành Xá Vệ, thành Xá Vệ, lúc bấy giờ độ mƣời vạn ngƣời, đúng 

là  thành  phố  đông  đúc.  Ngày  trƣớc,  mƣời  vạn  ngƣời  là  thành  phố  lớn,  một 

phần ba dân số, đƣợc gặp Phật Thích Ca Mâu Ni, quen biết. Một phần ba số 

ngƣời nghe tên, biết đến ngài, tuy chƣa gặp. Còn một phần ba, ngay tên Phật 

Thích Ca Mâu Ni cũng không biết, căn bản không biết thành phố này, có Phật 

Thích Ca Mâu Ni đang hoằng pháp, không biết. 

Đấy cũng là ba thời kì cùng xuất hiện, gặp đƣợc Phật Thích Ca Mâu Ni gọi 

là  Chánh  pháp.  Nghe  tên  không  gặp  là  Tƣợng  pháp.  Căn  bản  không  biết,  có 

nhân vật Phật Thích Ca Mâu Ni, đấy không phải diệt pháp đó chăng? Bốn loại 

xuất  hiện  một  lúc.  Chúng  ta  muốn  chánh  pháp  cửu  trú,  phải  khích  lệ  chính 

mình, ta mãi sống trong Chánh pháp. Không ngƣời giảng kinh, bây giờ chúng 

ta có CD, có băng ghi âm. Bây giờ không dùng băng ghi âm nữa, chỉ dùng CD. 

Chúng  ta  còn  có  truyền  hình  vệ  tinh,  có  Internet,  có  thể  dùng  những  phƣơng 

tiện đó để nghe. Chỉ cần nghe đƣợc kinh là chúng ta có thể y giáo phụng hành, 

đấy chính là Tƣợng pháp. 

Khi cƣ sĩ Lƣu Tố Vân  mất, chúng tôi chƣa quen nhau, bà tu thành chúng 

tôi mới biết. Sau khi tu đƣợc mƣời năm, chúng tôi mới hiểu đƣợc ngƣời này, 

mƣời năm tu hành chúng tôi không biết. Nghe bà nói, bà có một bộ CD Kinh 

Vô Lƣợng Thọ. Thời gian trƣớc, khi tôi giảng ở thƣ viện Cảnh Mĩ Đài Loan, 

bà đã thu thập đƣợc số CD đó. Lúc bấy giờ, bộ kinh này khoảng một hai tháng 

là giảng xong. Thời đó, khi tôi giảng kinh, mỗi tối giảng một lần, độ hơn trăm 

ngƣời nghe. Chỗ chúng tôi có máy thu, máy quay, máy quay là chủ yếu, bởi 

thế số lƣợng không nhiều. Giảng xong một bộ kinh, mất độ sáu mƣơi giờ, sáu 

bảy mƣơi giờ, hơn một tháng, không quá hai tháng là giảng xong. 

Bà nói,  mỗi ngày bà nghe  một CD, sau đó đã đổi qua CD,  mỗi ngày  một 

đĩa,  mỗi  đĩa  nghe  mƣời  lần.  Bà  đang  sống  thời  Chánh  pháp,  mỗi  ngày  nghe 

mƣời giờ kinh, mƣời giờ, trên thực tế, bà chỉ nghe một tiếng, nghe mƣời lần. 

Nghe  một  câu  trong  Phật  pháp,  hiểu  đƣợc,  bà  đã  giác  ngộ:   “Nhất  môn  thâm 

 nhập, trường thời huân tu”,  bà nói bà đã hiểu đƣợc câu đó, y giáo phụng hành. 

Mỗi  ngày  nghe  một  giờ,  đấy  là  nhất  môn  thâm  nhập,  một  giờ  đó  nghe  mƣời 

lần, là trƣờng thời huân tu. Nghe xong bộ kinh trong hai tháng, nghe xong rồi 

nghe lại từ đầu, nghe nhƣ thế trong mƣời năm. 

Chúng ta biết cách tu đó, là phƣơng pháp thuần chánh. Một ngƣời có thể 

chuyên chú nhƣ thế, trình độ một ngƣời thuộc bậc trung, ba đến bốn năm họ có 

Tập 581  805 



thể đƣợc niệm Phật tam muội. Niệm Phật tam muội là tâm đã định, chúng ta có 

thể hiểu đƣợc, trong tâm bà, ngoài Phật A Di Đà, không có gì nữa, đấy gọi là 

công phu thành phiến. Công phu thành phiến, là bƣớc tối thiểu trong niệm Phật 

tam muội. Có đƣợc công phu này, có thể vãng sinh bất cứ khi nào, bà muốn đi 

lúc  nào  tuỳ  thích,  Phật  A  Di  Đà  đều  đến  tiếp  dẫn  bà.  Pháp  môn  này  rất  thù 

thắng, pháp môn rất vi diệu, ai cũng có thể thực hành đƣợc. 

Bởi  bà  bị  bệnh,  bệnh  nặng,  bệnh  đó  chính  là  tăng  thƣợng  duyên  của  bà. 

Nếu bà không mang bệnh, có công việc, bà sẽ không có thời gian nghe kinh. Ở 

nhà  dƣỡng  bệnh,  buông  bỏ  vạn  duyên,  không  lúc  nào  không  nghĩ  đến  nghe 

kinh, niệm Phật. Khi đƣợc niệm Phật tam muội, bà vẫn không ngừng thực tập. 

Chúng ta tin, thêm ba, bốn, năm nữa bà sẽ khai ngộ, quí vị nói bà có khai ngộ 

chăng? Chƣa từng nghe kinh, nhƣng mời bà đến giảng, giảng rất rành mạch, 

khiến thính chúng sinh tâm hoan hỉ, khai ngộ. Đấy chính là đƣợc tự tại, tự tại 

cái gì? Muốn đi lúc nào cũng đƣợc, không có gì ngăn trở. 

Bây giờ vẫn ở thế gian, quý vị nghe bà nói: Chắc là Phật A Di Đà, bảo tôi 

ở lại thế gian này thêm mấy hôm, làm gƣơng để  mọi ngƣời học theo, không 

sai, chính là nhƣ thế. 

Trong  đời  tôi,  học  Phật  đã  sáu  mƣơi  năm,  năm  mƣơi  ba  năm  giảng  kinh. 

Bởi  cả  đời  không  có  chùa  chiền,  phải  ở  chùa  ngƣời  khác,  ở  nhiều  nơi,  hằng 

thuận chúng sinh. Ai mời tôi giảng kinh gì thì giảng kinh đó, chắc cũng giảng 

đƣợc mƣời mấy bộ kinh. 

Giống  nhƣ  lời  thầy  Lí  trƣớc  đây,  có  lần  ông  khuyên  tôi,  ông  nói:  Theo 

phƣơng  thức  của  con  hiện  nay,  có  lợi  cho  bản  thân,  không  vấn  đề,  nhƣng 

không thể lợi tha. Tôi thỉnh giáo thầy cách thức lợi tha? Nhất định phải thƣờng 

trú một chỗ, khiến những cƣ dân ở đó, lúc nào cũng đƣợc nghe pháp, đấy là lợi 

tha.  Thầy  nói  với  tôi,  con  xem  từ  trƣớc  đến  nay,  đại  đức  tổ  sƣ  trú  trong  một 

ngọn  núi,  mƣời  mấy  năm  không  hạ  sơn,  hai  mƣơi  mấy  năm  không  hạ  sơn, 

nhiều vị ba  mƣơi năm không hạ sơn, họ ở một nơi. Điều đấy là đúng, nhƣng 

phải có phƣớc báo, tôi không có phƣớc báo đó. 

Thành tựu bản thân, kết pháp duyên với chúng sinh, chỉ thế thôi. Tôi hiểu 

nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, nhƣng không có duyên. Nếu có chỗ, 

tôi cũng  muốn  ở  một nơi nhất định, nhƣng nhân duyên khiến ta phải xa rời, 

bản thân ta không làm chủ đƣợc. Vấn đề này, nói thực, cũng do Phật Bồ Tát 

sắp đặt, trong đó có nhân duyên rất đặc biệt, đấy là gì? Giúp thế gian này hoá 

806  Tập 581 



giải  thiên  tai,  thúc  đẩy  xã  hội  ổn  định,  giúp  thế  giới  hoà  bình,  trong  thời  đại 

này, đây là việc đệ tử Phật phải làm. 

Có  thể  chúng  ta  không  làm  nếu  không  có  duyên,  có  nhân  duyên  đó  dứt 

khoát phải làm, nhất là nhân duyên thù thắng. Trong giai đoạn bức thiết này, 

tại sao ta không thực hiện đƣợc? Việc giảng kinh dạy học của chúng ta có thể 

chuyển sang trƣờng thời huân tu, nhất môn thâm nhập. 

Bởi vậy từ Thanh minh năm ngoái, chúng ta tạm dừng Kinh Hoa Nghiêm, 

để  giảng bộ  kinh này. Bộ  kinh này có thể  cứu đƣợc nguy cơ trƣớc  mắt. Khi 

giảng  xong,  chúng  ta  giảng  lần  nữa,  giảng  lần  hai  xong  lại  gỉang  lần  ba.  Tôi 

sống  đƣợc  bao  nhiêu,  tôi  vẫn  cứ  tiếp  tục  giảng.  Những  năm  tuổi  về  già  làm 

gƣơng cho mọi ngƣời, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Tôi chỉ học 

bộ kinh này, không để ý đến những thứ khác, ngƣng tất cả những cuộc thù tiếp. 

Ngoài  bộ  Đại  Kinh  Giải  này,  tôi  chỉ  đọc  Văn  Sao  của  đại  sƣ  Ấn  Quang, 

đấy là điều thầy Lí đã dạy tôi, tôn Ấn Tổ làm thầy. Đây là vị đại đức chuyên tu 

chuyên hoằng thời cận đại. Mỗi câu mỗi chữ trong Văn Sao của ông, đã giúp 

tôi giải quyết vấn đề, giúp chúng ta kiên định tín nguyện. Cũng bảo đảm cho 

ngay trong cuộc đời này, chắc chắn sẽ sinh Tịnh độ, đấy là nhân duyên tốt! 

Hôm  nay  chúng  ta  học  trí  lực  túc  mạng,  phải  hiểu  đƣợc  khởi  tâm  động 

niệm,  sẽ  có  ảnh  hƣởng  rất  lớn.  Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  chúng  ta  đã  học: 

Chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận. Một ý niệm lành của chúng ta, chƣa thấy 

ngay  trƣớc  mắt,  nhƣng  ở  thế  giới  khác,  rất  nhiều  ngƣời  đƣợc  lợi  ích.  Một  ý 

nghĩ ác, giống nhƣ không liên can chỗ này, nhƣng cƣ dân thế giới khác lãnh tai 

hoạ. 

Nhƣ thuốc Đông y, nghe các bạn bây giờ có ngƣời đang học từ đầu, những 

gì họ nói giống nhƣ Phật pháp đã đề cập. Một phần nào đó trên cơ thể ta đau, 

nhƣng  chỗ  đau  không  phải  ở  đó,  chỗ  đau  nằm  ở  một  bộ  vị  khác.  Khởi  tâm 

động niệm ngày nay của chúng ta cũng nhƣ thế, không ảnh hƣởng ngay đây, 

mà  ảnh hƣởng ở thế giới khác, bởi vì ý niệm này là cõi hƣ không khắp pháp 

giới, tiếp nhận đƣợc. Chỉ cần chúng ta chuyên, chỉ cần buông bỏ. 

Bí quyết Phật pháp, không gì khác, là phải buông bỏ, buông bỏ phiền não 

kiến tƣ, ta sẽ thành A La Hán. Buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, sẽ thành Phật, là 

Đại Sĩ Pháp thân, đều ở chỗ buông bỏ. Khi đã buông bỏ rồi, bản năng của tự 

tánh, đức năng trí tuệ vô lƣợng, sẽ dần hiện ra. Bởi thế, sáu loại thần thông, 

mƣời lực Nhƣ Lai không có gì hy hữu, mỗi ngƣời đều có, không phải chuyện 

Tập 581  807 



lạ. Chỉ là trong quả vị Nhƣ Lai nó đƣợc khởi tác dụng, còn mƣời lực này của 

chúng ta còn tiềm ẩn bên trong, không khởi tác dụng, tiềm ẩn trong đó là gì? 

Nó bị ngăn trở, nghĩa là vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, gây trở ngại, không 

phải không có. 

Chúng ta không biết nhƣng Đức Phật biết, bởi thế Phật nói:  “Tất cả chúng 

 sinh vốn là Phật”,  bạn là Phật, họ là Phật, đều là Phật, không khác Phật A Di 

Đà, giống Tì Lô Giá Na, giống Phật Thích Ca. Họ thấy rõ ràng, nói đích xác, 

chúng ta phải tin, tin chính mình là Phật. Quán Kinhđã nói:  “Thị tâm thị Phật”, 

Phật  là  gì?  Là  chân  tâm  của  ta,  chân  tâm  của  bạn  là  Phật.  Dùng  chân  tâm  là 

Phật,  dùng  vọng  tâm  là  phàm  phu.  Chúng  ta  có  chân  tâm,  không  biết  dùng, 

chân tâm là thanh tịnh, chân tâm là bình đẳng, chân tâm là trí tuệ, chân tâm là 

thiền  định,  chân  tâm  là  từ  bi.  Trong  chân  tâm,  không  có  ô  nhiễm,  không  có 

phân biệt. Mong rằng chúng ta khôi phục chân tâm, mƣời thứ năng lực, sáu thứ 

thần thông sẽ đƣợc có mặt. 

Chúng ta xem thứ chin: “Chín, trí lực thiên nhãn, thấy chúng sinh, thọ sinh, xả 

 báo, sinh tử, từ cõi nào đến, đi về cõi nào, cho đến nghiệp duyên thiện ác, hoặc 

 khổ hoặc vui, trí lực không chướng ngại”, đấy là thiên nhãn. Thiên nhãn ở đây 

là viên mãn, không hề có chƣớng ngại, có thể thấy đƣợc tất cả chúng sinh lục 

đạo cõi nƣớc chƣ Phật, cõi hƣ không khắp pháp giới, bạn có thể thấy đƣợc mỗi 

chúng sinh. Họ chƣa đoạn phiền não kiến tƣ, họ chƣa thể ra khỏi luân hồi lục 

đạo, không gian hoạt động của họ chỉ chừng đó. 

Xả thân, thọ thân trong lục đạo. Xả báo là xả thân, là chết, đầu thai lại, thọ 

sinh là đầu thai. Nói cách khác là chết đi sống lại, chỉ quanh quẩn luân hồi lục 

đạo, xả thân thọ thân trong luân hồi lục đạo. Họ từ cõi nào đến và về cõi đó, rất 

khó vào cõi ngƣời. 

Quý  vị  nghĩ  cõi  ngƣời  sống  đƣợc  bao  lâu,  rất  ngắn,  chƣa  chắc.  Chúng  ta 

sinh trong kiếp giảm, nếu sinh trong kiếp tăng, tuổi thọ dài nhất của con ngƣời, 

trong  kinh  Phật  cho  ta  biết,  bao  nhiêu  tuổi?  Tám  vạn  bốn  nghìn  tuổi,  đấy  là 

tuổi của nhân gian, ngắn nhất thì sao? Chỉ đƣợc mƣời năm, cách nói của Phật 

là nói theo ngôn ngữ ngày nay, tuổi bình quân. 

Phật Thích Ca Mâu Ni, xuất hiện trong thời đại chúng ta, con ngƣời đang 

trong kiếp giảm, sống đến một trăm tuổi, đích xác trong thời đại đó. Rất nhiều 

sách  tịch  đã  có  ghi  chép,  rất  nhiều  ngƣời  sống  một  trăm,  hơn  một  trăm  tuổi. 

Phật cho chúng ta biết, một trăm năm giảm một tuổi, Phật Thích Ca Mâu Ni, 

ngƣời lúc bấy giờ thọ trăm tuổi. Phật diệt độ cách chúng ta ngày nay là 3038, 

808  Tập 581 



ba nghìn năm sẽ giảm ba mƣơi tuổi. 100 tuổi giảm ba mƣơi tuổi, còn bảy mƣơi 

tuổi. Tuổi thọ con ngƣời bây giờ, tuổi thọ tiêu chuẩn là bảy mƣơi tuổi. 

Có dài mà cũng có ngắn, những ngƣời sống thọ, tích đức tu thiện, tuổi thọ 

tự nhiên dài.  Tuổi thọ không cố định, tất cả pháp đều không định, Phật  pháp 

cũng thế. Phật không có định pháp, tại sao? Bạn sẽ động tâm, động thiện niệm 

sẽ  kéo  dài  ra,  động  ác  niệm  là  giảm  phần.  Ngày  nào  cũng  thêm  vào  bớt  ra, 

nhƣng mức độ thêm vào bớt ra không lớn, bởi thế bạn phải chịu sự bó buộc 

của  thọ  mạng.  Nếu  mức  độ  thêm  vào  bớt  ra  lớn,  sẽ  vƣợt  ra_Sức  mạnh  thiện 

lớn, ý niệm thiện lớn, hành vi thiện nhiều, tuổi bạn tự nhiên đƣợc kéo dài. 

Chúng  ta  đã  tin  ông  Liễu  Phàm,  ông  hiện  thân  thuyết  pháp  cho  chúng  ta, 

bằng  chứng  sống cho  chúng  ta.  Tiên  sinh  họ  Khổng đoán,  năm  đó  mƣời  lăm 

tuổi,  đoán  nhiều  năm  cho  ông,  ông  chỉ  sống  đến  năm  mƣơi  ba  tuổi,  đoán  có 

đúng  chăng?  Trong  hai  mƣơi  năm  đó  không năm  nào  sai,  bởi  thế  ông  đã  an 

phận, không còn suy nghĩ gì thêm, tại sao? Không có chỗ cho những suy nghĩ 

khác, suốt đời đều do mạng, không một chút do ngƣời. 

Khi ông gặp thiền sƣ Vân Cốc ở núi Thê Hà, núi Thê Hà Nam Kinh, ngồi 

ba ngày ba đêm trong thiền đƣờng, không một suy nghĩ, thiền sƣ Vân Cốc bái 

phục.  Một  ngƣời  phàm  ngồi  ba  ngày  ba  đêm,  không  một  suy  nghĩ,  rất  khó, 

tƣởng công phu của ông đạt đỉnh. Thỉnh giáo nơi ông, ông trả lời thành thật, tôi 

không có công phu, khi còn thanh niên, tiên sinh họ Khổng đoán mạng cho tôi. 

Đã hai mƣơi năm, nghĩa là năm ông ba lăm tuổi, suốt hai mƣơi năm không sai, 

hoàn toàn đúng, đoán định rồi, tôi còn nghĩ gì nữa? Nghĩ liệu có ích gì. 

Khi nói những câu  đó, thiền sƣ Vân Cốc cƣời lớn khi nghe xong, tôi cho 

ông là Thánh nhân, té ra ông chỉ là phàm phu chay, nguyên nhân do đâu? Ông 

biết vận mạng của mình, ông cứ ngoan ngoãn vâng theo vận mạng đó, không 

thấy tăng hay giảm. Ông ta không có thiện niệm hay ác niệm, năm nào cũng 

răm rắp theo những lời bói đó. Nên thiền sƣ Vân Cốc đã dùng lí lẽ vận mạng 

để  giảng  giải  cho ông,  vận  mạng  từ  đâu  mà  có?  Trong  đời  quá  khứ,  ý  niệm 

thiện ác, hành vi thiện ác, đấy chính là mạng vận bây giờ của ta. 

Vận  mạng  có  thể  đổi,  ta  nỗ  lực  bỏ  ác  làm  lành  là  tăng  lên,  không  bớt  đi, 

thêm, ngày nào cũng thêm. Thiện lớn là nhân vào, càng gấp đôi lên, nhân, cứ 

mãi nhƣ thế vận mạng sẽ đổi. Thiền sƣ Vân Cốc dạy ông, bảo ông dùng công 

đức để bù đắp thiếu sót. Tính chất này, gần giống với Đệ Tử Qui, nó thuộc về 

nhân  quả,  nội  dung  chủ  yếu  trong  đó  là  Cảm  Ứng  Thiên,  Thái  Thƣợng  Cảm 

Ứng Thiên, dùng nó để bỏ ác làm lành. 

Tập 581  809 



Cảm Ứng Thiên nói về những thứ bất thiện, phải bỏ, mỗi ngày phải kiểm 

tra mình có hay không? Có, phải bỏ ngay, không đƣợc tái phạm. Việc thiện, ta 

đã làm chƣa? Chƣa, chƣa thì lập tức đi làm. Tâm vừa phát, tham gia thi năm 

sau  không  đúng  với  lời  đoán.  Tham  gia  kì  thi  năm  sau,  tiên  sinh  họ  Khổng 

đoán  ông  đứng  thứ  ba,  nhƣng  ông  đỗ  thứ  nhất.  Năm  đó  gặt  hái  đƣợc  nhiều, 

đoán ông sẽ đƣợc thêm, rất có kết quả, chƣa đến một năm, đã thấy kết quả, ông 

bắt đầu tin. Không những bản thân bỏ ác làm lành, vợ ông cũng giúp ông bỏ ác 

làm lành, cả hai vợ chồng cùng tu, vận mạng liền đổi! 

Trong mạng không có công danh, nói theo ngôn ngữ ngày nay của chúng ta 

công  danh  là  học  vị.  Không  có  học  vị,  ông  không  có  học  vị  Cử  nhân,  cũng 

không có Tiến sĩ, học vị của ông chỉ đến Tú tài, không thể đỗ Cử nhân, Tiến sĩ, 

không  có  số  đó,  phải  có  số  mới  đƣợc.  Ông  nỗ  lực  bỏ  ác  làm  lành,  cầu  công 

danh, và đã thi đỗ, việc này không có trong số mạng của ông, vậy mà ông đã 

thi đỗ Cử nhân, Tiến sĩ. Mạng không con, phát tâm với Phật Bồ Tát, cầu con 

ngoan, liền cầu đƣợc. Số chỉ thọ đến năm ba, ông không mong sống lâu, nhƣng 

năm năm ba tuổi bình yên qua đƣợc, sống đến bảy 74 tuổi, kéo thêm hai mốt 

năm, đấy là do tu tập cả đời mang lại. 

Điều  mấu  chốt  đầu  tiên  là  lòng  tin,  ta  không  tin  thì  hết  cách.  Ông  Liễu 

Phàm tại sao có thể thay đổi đƣợc bản thân? Với lời dạy của thiền sƣ Vân Cốc, 

hoàn toàn tin tƣởng, hoàn toàn tiếp nhận, không một chút hoài nghi. Áp dụng 

phƣơng  pháp  lấy  công  đức  bù  đắp  vào  những  thiếu  sót  của  mình,  nội  dung 

phƣơng pháp là Cảm Ứng Thiên. Thiền sƣ Vân Cốc mang những thứ đó truyền 

thọ cho ông 

Quý vị nên nhớ, từ xƣa đến nay  Nho Phật Đạo là  một nhà, sẽ thấy đƣợc, 

dùng phƣơng pháp Đạo gia để giúp ông. Trình độ ông không cao, ông không 

cầu lí giải đƣợc Phật giáo Đại thừa, không yêu cầu lí giải những điều huyền bí 

của  vũ  trụ.  Điều  ông  mong,  quý  vị  thấy,  là  cầu  công  danh,  cầu  giàu  có,  cầu 

con,  tất  cả  ông  đều  mãn  nguyện.  Những  phƣơng  pháp  đƣợc  dùng  là  chánh 

pháp, nó không phải tà pháp. Nho Phật Đạo đều là chánh pháp, ông đã thành 

công, tại sao rất nhiều ngƣời thất bại? Họ không có lòng tin, họ không có nghị 

lực, không chịu làm. 

Nói thật, điều kiện của ông Liễu Phàm và Lƣu Tố Vân giống nhau, đều là 

sáu  chữ:   “Thật  thà”.  Nếu  ông  không  chân  thật,  làm  sao  suốt  hai  mƣơi  năm, 

không một chút thay đổi! Nói lên điều gì? Ông là ngƣời chân thật.  “Vâng lời”, 

810  Tập 581 



vâng  lời  thiền  sƣ  Vân  Cốc,  nghe  lời  Thái  Thƣợng  Cảm  Ứng  Thiên.  “Thực 

 hành” , số mạng sẽ thay đổi ngay. 

Ngày nay chúng ta không mong phƣớc báo trời ngƣời, chúng ta đã thấy rõ 

nó. Những quả báo đó không có ý nghĩa gì, cuối cùng không thoát luân hồi lục 

đạo, chúng ta phải mất bao nhiêu tinh thần, tiêu tốn bao nhiêu thời gian, đi tìm 

nó, sai lầm. Bây giờ chúng ta đã biết, thiện pháp đệ nhất trong thế gian và xuất 

thế là thế giới Cực Lạc, là Phật A Di Đà. Tại sao không đem thời gian, công 

sức chúng ta dùng vào việc đó? Tất cả những thứ trên thế gian, không còn suy 

nghĩ nữa, gì cũng đƣợc. Bữa cơm này, có ăn cũng tốt, không có cũng không 

sao, không để trong lòng. Sống đƣợc ngày nào hay ngày ấy, quan trọng nhất là 

có môi trƣờng thanh tịnh, để ta nghe kinh, để ta niệm Phật. 

Nghe kinh, tấm gƣơng tốt nhất là Lƣu Tố Vân, tôi chỉ nghe một bộ kinh, tại 

sao phải nghe kinh? Bởi ta có nghi hoặc, nghe kinh giúp ta đoạn nghi sinh tín, 

nghe kinh giúp ta chuyển mê thành ngộ. Trong kinh đã nói rất rõ ràng, thế giới 

Cực lạc cùng thế giới ta đây, quý vị đã biết đã thấy rất rõ ràng. So sánh hai thế 

giới, chúng ta quyết định nên chọn thế giới nào, thời gian là vàng bạc, không 

đƣợc lãng phí một phút một giây. 

Thời  gian  một  năm  có  thể  thay  đổi  cảnh  giới  chăng?  Có  thể,  chắc  chắn. 

Kinh  Di  Đà  nói,  một  ngày  đến  bảy  ngày,  sao  không  thể  chuyển?  Pháp  Sƣ 

Doanh  Kha  ba  ngày  có  thể  chuyển  đƣợc.  Chúng  ta  không  dám  khinh  thƣờng 

ngƣời khác, gặp đƣợc ngƣời chân thật, nghe lời, siêng năng, mức độ tiến triển 

của họ cực kì kinh ngạc, thực sự buông bỏ. Không buông bỏ, trong lòng vẫn 

còn  những  chuyện  rối  nhƣ  tơ  vò,  chắn  chắn  sẽ  trở  ngại  việc  vãng  sinh  của 

chúng  ta,  chắc  chắn  sẽ  trở  ngại  tín  nguyện  của  chúng  ta.  Bản  thân  chúng  ta 

phải biết, chúng ta muốn phải thành tựu ngay trong đời này, chắc chắn không 

còn luân hồi trong lục đạo, lúc đó bạn sẽ buông bỏ tất cả. 

Trong thế gian này, sống  một ngày cũng đƣợc, sống hai ngày cũng xong, 

một  hai  năm  cũng  đƣợc,  tuỳ  thuận.  Tuyệt  đối  đừng  đắn  đo,  tất  cả  đều  tuỳ 

duyên. 

Khi tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni, đã thị hiện cho chúng ta, thị hiện những 

cảnh giới nào? Muốn đi lúc nào cũng đƣợc, không lƣu luyến một chút gì ở thế 

gian này, nơi nào cũng có thể đi, không phân biệt, không chấp trƣớc. Dinh thự 

vƣờn  nhà  trong  hoàng  thành,  cúng  dƣờng  mời  nghỉ  lại  mấy  hôm,  đƣợc,  tốt 

thôi, nhƣng không thấy vui thích. Tối ngủ vùng quê hẻo lánh, ngày nay chúng 

ta gọi là nơi ổ chuột, ngài vẫn bình thản, không nề hà, cũng không cảm  thấy 

Tập 581  811 



khó  chịu,  nhƣ  thế  mới  gọi  là  đại  tự  tại,  tại  sao?  Không  phân  biệt,  không  có 

chấp trƣớc, gặp đâu cũng thấy an lạc, tìm đƣợc an lạc trong đó. 

Tất cả chúng sinh trong lục đạo:  “Thiện ác nghiệp duyên”, ở đây là tạo tác, 

nhân họ tạo ra.  “Hoặc khổ hoặc vui”, đó là quả báo của họ. Họ tạo nhân thiện, 

đời sau sẽ vui, sinh vào ba đƣờng thiện. Họ tạo ác nhân, đời sau là ba đƣờng 

ác,  họ  phải  chịu  khổ.  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  Bồ  Tát  Pháp  thân,  không  biết  bao 

nhiêu ngƣời, họ thấy rõ hết. 

Cuối cùng: “Thứ mười, trí lực lậu tận.Vĩnh viễn đoạn tận các tập khí vọng hoặc 

 không còn sanh khởi, có thể như thật trí, không chịu trí lực về sau” . Lậu là từ 

thay thế phiền não, ý hai chữ này rất sâu. Cốc trà này của chúng ta, nếu bị bể 

nƣớc  sẽ  chảy,  rót  nƣớc  trà  vào  là  chảy,  nghĩa  nhƣ  thế.  Công  đức  tu  tập mỗi 

ngày của chúng ta sẽ chảy ra, vỡ ở đâu? Phiền não đâm thủng. Quý vị xem, ta 

có  phiền  não  kiến  tƣ,  phiền  não  trần  sa,  phiền  não  vô  minh,  nếu  không  ngăn 

chặn những phiền não này, những  công đức ta tu đƣợc đều lọt ra ngoài. Nếu 

nhƣ hết chảy, đấy là lúc phiền não đã đoạn hết, công đức của ta không bao giờ 

mất đi. 

Phiền não vô minh, bản thân chúng ta có thể quan sát, rất nhỏ. Phiền não 

phân  biệt,  phiền  não  chấp  trƣớc,  tƣớng  này  khá  thô,  chúng  ta  có  thể  thấy  rõ, 

không có lợi cho chúng ta, những thứ nào không chảy ra? Thiền định, Bát nhã. 

Làm sao để đƣợc thiền định? Trong Tịnh tông thiền định là tâm thanh tịnh, trên 

đề kinh chúng ta:  “Thanh tịnh tâm”. Trí tuệ Bát nhã nghĩa là  “giác”  nhƣ trên 

đề kinh chúng ta. 

Thanh tịnh là định, bình đẳng là đại định. Tự tánh vốn định, giác là trí tuệ 

khai,  khi  trí  tuệ  khai,  sẽ  đầy  đủ  mƣời  thứ  lực  trong  quả  vị  Nhƣ  Lai.  Tất  cả 

những thứ trong tự tánh chúng ta đều có mặt, khả năng này là vốn có. Không 

phải chỉ riêng của Phật Bồ Tát co, ai ai cũng có, ai cũng đầy đủ tam minh, lục 

thông. 

 “Với tất cả vọng hoặc”, hoặc là mê hoặc, mê hoặc là hƣ vọng, không phải chân 

thật, tại sao? Không có trong tâm thanh tịnh của tự tánh, tất cả vọng hoặc vô 

lƣợng vô biên. Tứ hoằng thệ nguyện nói:  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”,  

nghĩa là nhƣ thế. Phật đã qui nạp lại cho chúng ta, phiền não vô lƣợng vô biên 

qui thành ba loại lớn: Phiền não vô minh, phiền não trần sa, phiền não kiến tƣ. 

Kiến là cách nhìn của ta, tƣ là cách nghĩ của ta, cách nhìn, cách nghĩ của ta về 

vũ trụ, nhân sinh không đúng, đấy gọi là phiền não kiến tƣ, phiền não này rất 

thô, rất rõ ràng. 

812  Tập 581 



Loại thứ hai gọi là trần sa, trần sa đƣợc ví là nhỏ, nhƣng rất nhiều. Trần sa 

cho  thấy  số  lƣợng  rất  nhiều,  bạn  nổi  phân  biệt,  chƣa  chấp  trƣớc,  có  thể  thấy 

phiền  não  này  vẫn  còn  nhẹ,  chấp  trƣớc  mới  nặng.  Không  những  không  chấp 

trƣớc, mà phân biệt cũng phải buông bỏ, tâm ta mới đƣợc tự tại, mỗi ngày thế 

nào?  Vô  sự,  hai  câu  của  đại  đức  xƣa  nói  rất  hay:  Thiên  hạ  vốn  vô  sự,  ngƣời 

ngu tự chuốc lấy, ta không phân biệt không phải vô sự đó sao! Thực sự vô sự, 

đấy không phải đùa, đó là thực. Ta có phân biệt, có chấp trƣớc, chính ta đã tự 

chuốc lấy. 

Khởi tâm động động niệm là sự, nhƣng nó cực kì nhỏ bé. Phá trừ khởi tâm 

động niệm, đó là việc của Bồ Tát Pháp thân, chúng ta chƣa đạt đến trình độ đó. 

Việc chúng ta phải làm bây giờ là phiền não kiến tƣ, dùng phƣơng pháp gì để 

chấn  chỉnh  lại  cách  nhìn,  cách  nghĩ  của  chúng  ta?  Tám  vạn  bốn  nghìn  pháp 

môn,  không  thể  hơn  diệu  pháp  Tịnh  tông,  phƣơng  pháp  Tịnh  độ  rất  vi  diệu, 

khiến  ta  thế  nào?  Khiến  cách  nhìn  của  ta  là  thế  giới  Cực  Lạc  Phật  A  Di  Đà, 

khiến cách nhìn của ta cũng là thế giới Cực lạc của Phật A Di Đà. Dùng một 

câu danh hiệu, dùng một bộ kinh này, thay đổi toàn bộ cách nhìn, cách nghĩ sai 

lầm của ta. 

Bởi thế nhất định chúng ta không nên coi thƣờng những ông già bà lão  ở 

nông thôn, mỗi ngày họ một xâu chuỗi, miệng chỉ một câu A Di Đà Phật, mỗi 

ngày hai mƣơi bốn giờ không nghỉ. Tuyệt vời, họ không có vọng tƣởng. Niệm 

hai năm, ba năm, họ liền vãng sinh, quý vị nghĩ họ đi thế nào? Biết trƣớc giờ 

mất,  đứng  mà  mất,  ngồi  mà  mất.  Quý  vị  hỏi  về  kinh  giáo,  họ  không hiểu,  vì 

chƣa nghe kinh bao giờ, họ nhờ gì để vãng sanh? Nhờ thiện căn, phƣớc đức, 

nhân duyên của họ. Nhƣ Kinh Di Đà đã nói: Không thể thiếu thiện căn, phƣớc 

đức, nhân duyên mà đƣợc sinh về cõi nƣớc này. 

Thiện  căn  là  gì?  Chân  thật.  Phƣớc  đức  là  gì?  Nghe  lời,  nhân  duyên  là  siêng 

năng. Nếu ta hỏi họ thế nào là thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên, họ sẽ không 

biết, họ chỉ biết niệm Phật A Di Đà. Niệm một câu A Di Đà Phật này thì thiện 

căn, phƣớc đức, nhân duyên sẽ đầy đủ tất cả, mà lại viên mãn tất cả. Họ không 

biết chữ, nhƣng nghi thứ qui cũ trong Phật pháp, họ không biết, họ chỉ biết một 

câu danh hiệu, mà lại thế nào? Càng niệm càng vui, càng niệm tâm càng thanh 

tịnh, càng niệm tâm càng ăn sâu 

Ngày  nay  lòng  ngƣời  xốc  nổi,  không  sâu  sắc,  hoài  nghi,  lo  nghĩ.  Nhất  là 

trong hiện tại, thiên tai ngày càng nhiều, còn sợ hãi. Bởi thế tạo nên hình thức 

Tập 581  813 



bên  ngoài  xốc  nổi,  vọng  động,  rắc  rối  của  xốc  nổi  rất  lớn,  tại  sao?  Không 

những chƣớng ngại Phật pháp, thiện pháp thế gian cũng bị chƣớng ngại. 

Thầy  giáo  dạy  học  sinh,  loại  học  sinh  nào  có  thể  dạy  đƣợc?  Ngày  trƣớc 

thầy Lí nói với chúng tôi, đây là những điều đƣợc dạy trên lớp. Tiếp thu đƣợc 

một phần sẽ dạy cho nó một phần, tiếp nhận đƣợc hai phần sẽ dạy cho nó hai 

phần, tiếp thu mƣời phần sẽ dạy cho nó mƣời phần. Nếu có khả năng tiếp thu 

mƣời phần, mà chỉ dạy họ chín phần, ta không xứng với những học sinh đó. 

Khả năng của họ chỉ tiếp thu một phần, ta dạy nó hai phần là đã quá thừa, tại 

sao? Nó không hấp thu đƣợc phần kia. 

Ngƣời thầy có nhìn thấy chăng? Ngƣời thầy có năng lực sẽ thấy đƣợc, nhìn 

từ  phƣơng  diện  nào?  Xem  từ  sự  thành  kính.  Ấn  Tổ  nói  rất  hay.  Họ  có  bao 

nhiêu  tâm  thành  kính,  nghĩa  là  chân  thành  cung  kính,  họ  sẽ  nhận  đƣợc  bấy 

nhiêu lợi ích. Nếu nhƣ không chân thành cung kính, thì chỉ dự thính thôi. Họ 

thành tựu hay không, học đƣợc bao nhiêu, không cần tính toán, họ là ngƣời dự 

thính.  Thực  sự  có  tâm  thành  kính,  ngƣời  thầy  thực  sự  quan  tâm,  không  quan 

tâm sẽ không xứng với ngƣời đó, ngƣời thầy hoan hỉ! 

Bởi  vì  mỗi  ngƣời  thầy,  đều  hi  vọng  pháp  của  mình  có  ngƣời  tiếp  nhận, 

truyền thừa đời nầy sang đời khác. Nhƣ thế mới có ý nghĩa, có giá trị, đời này 

mới không sống uổng phí. Nếu không có ngƣời kế thừa, gián đoạn, quý vị nghĩ 

còn ý nghĩa gì chăng? Bởi thế những đại đức xƣa nay, nếu đời này không gặp 

đƣợc truyền nhân, đấy là có thể gặp không thể cầu, sẽ thế nào nếu không gặp? 

Viết sách, lƣu lại những kiến thức của mình, mong ngƣời đời sau khi đọc đƣợc 

sẽ thừa kế họ, làm đệ tử riêng, chỉ có cách đó. 

Trong thời đại ngày nay, chúng ta cũng rất khích lệ mọi ngƣời, làm đệ tử 

riêng các bậc cổ đức. Ví dụ gần đây nhất, khi giảng kinh chúng ta đã nhắc đến 

Quần Thƣ Trị Yếu, bây giờ đã đƣợc in. Nội dung tác phẩm Quần Thƣ Trị Yếu, 

có sáu mƣơi lăm loại sách cổ, 65 loại. Chúng ta khích lệ mọi ngƣời, học sinh 

trẻ tuổi, mỗi ngƣời học một loại, học tất cả, quá khó! Nhiều quá, rối rắm, học 

một thứ, trong mỗi thứ là những tinh hoa của một bộ điển tịch đƣợc chắt lọc ra. 

Bởi thế số lƣợng không lớn, cần phải có tâm nhẫn nại. 

Quý  vị  học  bộ  này,  thí  dụ  học  Kinh  Dịch,  những  gì  trích  lục  trong  Kinh 

Dịch  cũng  rất  đơn  giản.  Quý  vị  bắt  đầu  từ  đó,  sau  khi  bắt  đầu  quý  vị  sẽ  có 

hứng  thú,  có  thể  nghiên  cứu  toàn  bộ  Kinh  Dịch.  Cả  đời  chỉ  xoay  quanh  một 

môn,  mƣời  năm  sau  bạn  là  chuyên  gia  Dịch  học,  đại  sƣ  Dịch  học,  đã  thành 

814  Tập 581 



công.  Ngƣời  học  Kinh  Thƣ,  chuyên  nghiên  cứu  Kinh  Thƣ,  nhất  môn  thâm 

nhập, trƣờng thời huân tu. 

Trung Quốc cần có sáu mƣơi lăm hạng ngƣời nhƣ thế, nhân tài hạng nhất 

xuất hiện, quốc gia này sẽ ổn định, Hán học sẽ đƣợc phục hƣng trở lại. Quần 

Thƣ Trị Yếu là dẫn dắt, khiến quý vị đối với những điều này có hứng thú, có 

tâm ƣa thích những thứ này, nhƣ vậy sẽ thành công. Những thanh niên hai ba 

mƣơi tuổi, nếu có thời gian, có năng lực, quý vị có thể đầu tƣ. Thành tựu này là 

thành tựu thực chất, là thành tựu vĩ đại, là tiếp nối Đạo học cổ thánh tiên hiền. 

Một ngƣời có thể học nhiều thứ, thì không thể tin cậy. Học độ năm loại trở 

lên, những thứ ta học là tri thức, tại sao? Bạn không thể thâm nhập, nhất định 

phải  chuyên,  nghĩa  là  một  môn,  thâm  nhập  một  môn,  trƣờng  thời  huân  tu  là 

đƣợc. 

Ngày trƣớc tôi có một ngƣời bạn Thiên chúa giáo, đã mất, ông ta tốt nghiệp 

Trung học. Suốt đời nghiên cứu một loại, đó là Tống sử, nghĩa là lịch sử triều 

Tống, cả đời nghiên cúu một môn, ông trở thành chuyên gia Tống sử. Nói đến 

lịch sử nhà Tống, có lẽ ông là ngƣời đứng đầu thời nay. Điển chƣơng, chế độ 

Văn Võ nhà Tống, ông nói nhƣ thuộc lòng, ông là tín đồ Thiên chúa giáo. Bởi 

thế, nhất môn ta sẽ thành tựu, sẽ đạt những thành tựu xuất sắc, công phu bạn 

rất thâm hậu. Trong Đại học, những chuyên gia chuyên môn học lịch sử không 

thể sánh với bạn. 

Chúng ta suốt đời dốc hết tâm lực vào một vấn đề, rất dễ, chia lẻ mới khó. 

Học kinh giáo cũng thế, mới xem, kinh giáo rất nhiều, nên nhất định phải dung 

hội quan thông, khi thực sự xuyên suốt, cuối cùng vẫn quay về một nơi. 

Chúng ta xem đại đức tổ sƣ từ xƣa đến nay, cuối đời đều quay về Tịnh độ, 

đều niệm Phật vãng sinh. Đại đức Tông môn, đại đức Giáo môn, đại đức học 

Thiền, đại đức học Mật, đại đức học Giới luật, cuối cùng đều quay về Tịnh độ, 

tại sao? Quán thông viên dung. Vẫn còn tập khí vọng hoặc, đoạn tập khí khó 

hơn, nhƣng không thể không đoạn tập khí. Không đoạn tập khí, rất dễ bị ngoại 

cảnh tác động, sẽ nảy sinh vấn đề, phân biệt chấp trƣớc lại khởi lên. 

Bởi thế tốt nhất là nên ở trong môi trƣờng thanh tịnh, mắt không thấy, tai 

không nghe, tập khí sẽ bị chế phục. Dùng câu A Di Đà Phật, chế phục tập khí. 

 “Đoạn vĩnh viễn không còn sinh khởi”, lúc thực sự chế phục đƣợc, chƣ vị nên 

hiểu,  thực  sự  chế  phục,  nhƣng  vẫn  chƣa  đoạn.  Một  làn  gió  cảnh  giới  nhẹ, 

Tập 581  815 



không ăn thua, ta có thể khắc chế đƣợc. Khi sóng to gió lớn, không thể khắc 

phục nỗi, tập khí khởi hiện hành, lại khởi tác dụng, đấy là việc rất đáng sợ. 

Chúng ta niệm Phật vãng sinh, sinh đến thế giới Cực lạc, tạm thời ép đƣợc 

vọng hoặc mới có thể vãng sinh. Phật không dạy ta đoạn vĩnh viên không để 

sinh khởi, đấy là đoạn phiền não. Vì thế, ai cũng có thể vãng sinh thế giới Cực 

lạc,  nghĩa  là  không  cần  đoạn,  ép  xuống  là  đƣợc.  Quý  vị  có  khả  năng  khống 

chế, nó không khởi hiện hành, nghĩa là không khởi tác dụng. Tham sân si đều 

có thể chế phục, nhƣng chƣa đoạn, vẫn đƣợc vãng sinh. Sinh đến thế giới Cực 

lạc, từ từ sẽ đoạn hết, tại sao? Thế giới Cực Lạc không có duyên để tham sân 

si. 

Ví dụ ta tham tài, đến thế giới Cực Lạc có tham tài chăng? Vàng bạc ngọc 

ngà  đều  đem  làm  vật  liệu  xây  dựng,  nhiều  vô  kể,  nơi  nào  cũng  thấy,  ai  cần 

những  thứ  đó!  Có  đƣợc  vàng  bạc  ở  đây  rất  quí,  thế  giới  Cực  Lạc  dùng  vàng 

bạc để làm đƣờng. Đƣờng sá của ta đây đƣợc làm bằng nhựa đƣờng, thế giới 

Cực Lạc dùng vàng bạc để làm, quả đất, là đất lƣu li, lƣu li là gì? Chúng ta gọi 

là ngọc bích, ngọc màu lục quí nhất, trong suốt, đất ở thế giới Cực lạc, quả đất 

bằng  ngọc  bích.  Ngày  nay  ngọc  bích  là  châu  báu,  quí  hơn  bạch  ngọc,  những 

thứ đó ở thế giới Cực lạc là bùn đất, ai thèm nó? 

Những thứ ở đây ta xem là trân bảo, là bởi nó hiếm, rất ít, quý trọng nó, thế 

giới  Cực  lạc  quá  nhiều,  đâu đâu  cũng  có,  nên không lấy  làm  lạ,  bởi  thế  lòng 

tham không nổi lên đƣợc. Thế giới Cực lạc, ai cũng lễ phép, ai cũng khiêm tốn, 

không thể sinh ngạo mạn. Ai cũng nhu hoà chất trực, không thể sinh sân hận. 

Bởi  thế  tập  khí  tham  sân  si  mạn  nghi,  đến  thế  giới  Cực  lạc  không  thể  sinh 

đƣợc, đó không phải là môi trƣờng của nó. Nếu chúng ta không đến thế giới 

Cực lạc, phải đoạn phiền não, phải đoạn tập khí, đâu phải dễ? 

Chỉ dựa vào điểm này, chúng ta không đi không đƣợc, không thể không đi. 

Thực sự làm theo lời đó, chỉ có thể đến thế giới Cực lạc, tất cả những tập khí 

vọng  hoặc  không  còn  nữa.  Ở  tại  đây,  không  đến  thế  giới  Cực  lạc,  chắc  chắn 

không thực hiện đƣợc. 

 “Có trí như thật, không sinh lại kiếp sau”, không sinh kiếp sau là không đầu 

thai, không quay lại luân hồi lục đạo. Nếu nói không quay lại luân hồi lục đạo, 

A  La  Hán  mới  làm  đƣợc.  Không  quay  lại  Thập  pháp  giới,  nếu  không  dùng 

vọng  tâm  mới  có  thể  làm  đƣợc.  Có  nghĩa  là  chuyển  A  lại  da  thành  đại  viên 

cảnh trí sẽ làm đƣợc, không còn quay lại Thập pháp giới. 

816  Tập 581 



Lục  đạo  là  nội  phàm,  phàm  phu  trong  lục  đạo.  Thập  pháp  giới  là  ngoại 

phàm, ngoài lục đạo nhƣng vẫn là phàm phu, tại sao? Vì họ vẫn dùng A lại da, 

chẳng  qua  là  dùng  đúng,  những  ngƣời  trong  lục  đạo  dùng  sai,  dùng  không 

đúng. Bởi thế mới trở thành ô nhiễm, ô nhiễm trầm trọng. Pháp giới Tứ Thánh 

toàn là học Phật, họ dùng Phật pháp làm tiêu chuẩn, sửa đổi tƣ tƣởng, hành vi 

của  mình,  bởi  thế  tâm  địa  họ  thanh  tịnh.  Đây  là  Tịnh  độ  của  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni, nhƣng vẫn chƣa biến thức thành trí, nên vẫn là phàm phu. 

Thực sự không khởi tâm, không động niệm, chuyển bát thức thành tứ trí, 

họ  là  Thánh  nhân,  Thánh  nhân  thực  sự.  Họ  vãng  sinh  đến  Thật  báo  trang 

nghiêm độ của chƣ Phật Nhƣ Lai, đấy là thành tựu đích thực, họ đến pháp giới 

Nhất chân. Trong pháp giới Nhất chân, không còn ba thứ phiền não, đoạn đƣợc 

vô  minh.  Ngay  cả  tập  khí  trần  sa,  kiến  tƣ  cũng  đoạn  đƣợc.  Họ  vẫn  còn  một 

chỗ, là tập khí vô minh vô thỉ, tác dụng tập khí này không lớn, không trở ngại 

quá lớn. 

Bởi vậy ở thế giới Cực lạc, ở Thật báo trang nghiêm độ, còn phải ở đó ba a 

tăng kì kiếp, tại sao? Sau ba a tăng kì kiếp, tập khí vô minh vô thỉ hoàn toàn 

không còn, phải có thời gian để đào thải tập khí. Khi thực sự đoạn đƣợc tập khí 

sẽ  chứng  Nhƣ  Lai  Diệu  Giác,  quay  lại  Thƣờng  tịch  quang,  thực  sự  đại  viên 

mãn. Không chịu quả báo kiếp sau bao gồm pháp giới Nhất chân, họ còn đến 

chăng? Sẽ đến, Phật Bồ Tát từ bi, chúng sinh có cảm họ liền có ứng, ứng hoá 

thân bất kì nơi nào. Nhƣng chúng ta phải hiểu, họ không còn khởi tâm, động 

niệm. 

Nhƣ  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  lúc  còn  tại  thế,  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho 

chúng ta bốn mƣơi chín năm, ngài đã từng khởi tâm động niệm chăng? Chƣa, 

nếu khởi tâm động niệm, ngài đã thoái chuyển! Quay lại Thƣờng tịch quang, 

chắc  chắn  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Không  khởi  tâm,  không  động 

niệm làm sao hiện thân? Đây là tự nhiên. 

Đức Phật đƣa ra thí dụ, nhƣ chúng ta đánh trống. Ngƣời đánh trống là cố 

tâm đánh, nó liền phát ra tiếng vang, mà không có chút suy nghĩ: Ông kia đánh 

tôi,  tôi  phải  phát  tiếng  trở  lại,  không  có,  đều  là  tự  nhiên.  Khi  chứng  đƣợc 

Thƣờng tịch quang tịnh độ, những Phật Nhƣ lai này đƣợc gọi là Nhƣ Lai Diệu 

Giác, chính là nhƣ thế. 

Mƣời phƣơng thế giới, không kể Thập pháp giới, hay chúng sinh lục đạo, 

cầu  đến  ngài,  cầu  Phật  Bồ  Tát  giúp  đỡ  các  ngài  liền  ứng  ngay.  Ý  nghĩ  của 

chúng sinh, vừa mới nghĩ, bên kia đã nhận đƣợc, họ liền có cảm. Chúng ta biết 

Tập 581  817 



rằng, có ngƣời cầu cảm ứng rất rõ ràng, có ngƣời cầu không đƣợc, đấy là do 

đâu? Các ngài đều ứng cả, có đƣợc cảm ứng là do ngƣời tiếp nhận không bị 

cản trở, nên cảm ứng có mặt. Bản thân chúng ta có chƣớng ngại, tuy cũng tiếp 

nhận,  các  ngài  đến,  nhƣng  ta  không  thấy  đƣợc  ngài,  không  cảm  nhận  đƣợc. 

Chƣớng ngại của ta quá nặng, nghiệp chƣớng ngăn trở. Bởi thế, nghiệp chƣớng 

phải tiêu. 

Tiêu nhƣ thế nào? Phƣơng pháp tiêu nghiệp chƣớng tốt nhất, vẫn là niệm 

Phật A Di Đà. Cách này cực hay, sám trừ nghiệp chƣớng thế nào cũng không 

bằng niệm Phật A Di Đà. Niệm Phật A Di Đà, sẽ làm cho nghiệp chƣớng tiêu 

trừ tất cả. Sám thế nào cũng sót một ít, không thể sạch hết, phải đặt tất cả lòng 

tin vào Tịnh tông, không một chút hoài nghi. Bởi thế ngƣời thực sự niệm Phật, 

niệm khoảng nửa năm, một năm, cảm ứng của họ sẽ bất khả tƣ nghị. Pháp môn 

này, chính xác trăm phần trăm là khó hiểu dễ hành, thực tâm làm sẽ mang đến 

hiệu quả bất ngờ. 

Chúng ta nên nhớ, pháp sƣ Doanh Kha, niệm Phật A Di Đà ba ngày, sau ba 

hôm liền vãng sinh. Thực sự tin tƣởng, thực sự không hoài nghi, hành trì, phải 

hiểu đƣợc đạo lí đó. 

Pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh cho chúng ta biết, ngài sống thời Càn Long, 

cùng  thời  với  cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh.  Đây  là  vị  pháp  sƣ  tuyệt  vời,  thông  tông 

thông giáo, hiển mật viên dung, trƣớc tác rất phong phú. Trong Vạn Tục Tạng 

của Nhật Bản, đã sƣu tập hơn hai mƣơi tác phẩm của ngài, tác phẩm của ngài 

lên đến năm, sáu mƣơi loại, tôi đã xem qua mục lục. 

Kinh Lăng Nghiêm do ngài viết, thần chú Lăng Nghiêm do ngài chú giải. 

Tất  cả  những  ngƣời  chú  thích  Kinh  Lăng  Nghiêm,  đều  không  chú  giải  thần 

chú, ông chú giải luôn thần chú. Ngài nói với chúng ta, chúng sinh gặp tai nạn, 

tất cả Phật pháp, Phật pháp Đại Tiểu thừa, thần chú Mật tông đều thất bại. Vì 

tội nghiệp chúng ta quá nặng, không cách gì cứu, đều không đạt kết quả. Chỉ 

một môn có thể cứu bạn, đấy là niệm Phật A Di Đà. Câu này rất tuyệt vời! 

Oai lực  một câu A Di Đà Phật, vƣợt qua tất cả kinh giáo, vƣợt qua tất cả 

sám  pháp.  Tam  thời  hệ  niệm  là  sám  pháp,  pháp  hội  Thuỷ  Lục  cũng  là  sám 

pháp, sám Đại Bi, sám Hoa Nghiêm, tất cả đều là sám pháp, không bằng một 

câu Phật hiệu. Không ai tin cả, bởi thế gặp thiên tai vẫn cứ đi bái sám, tốn bao 

nhiêu sức, không mang lại kết quả. Nếu họ biết bí mật này, tin tƣởng điều này, 

gặp thiên tai nhất tâm niệm Phật, sẽ ổn ngay. 

818  Tập 581 



Ở  trƣớc chúng ta đã xem CD Tây Sơn Tiểu Viện,  không phải nhƣ thế ƣ? 

Chúng ta xem báo cáo của Lƣu Tố Vân, không phải nhƣ thế ƣ? Những nốt đỏ 

của bà còn nguy hiểm hơn ung thƣ. Lúc bấy giờ bác sĩ nói, bà nên có sự chuẩn 

bị về mặt tâm lí, vì bà có thể chế bất cứ lúc nào cũng, không phải hai tháng, ba 

tháng. Nhƣng Lƣu Tố Vân rất giỏi, bà không đặt nặng vấn đề sống chết, trong 

lòng bà chỉ có Phật hiệu. Mỗi ngày nghe kinh mƣời giờ, niệm Phật có thể cũng 

xấp xỉ mƣời giờ, bà y giáo phụng hành! 

Bệnh bà mấy tháng liền khỏi, đi tái khám, không còn nữa, vết thƣơng trên 

ngƣời cũng không còn, bác sĩ rất ngạc nhiên. Khi bệnh đã hết, nhất định phải 

có dấu, vết sẹo, tại sao bà không còn một vết sẹo nào? Điều này cho thấy, tâm 

thanh tịnh trong tự tánh không tì vết, bà đã niệm đến tâm thanh tịnh, niệm đến 

tâm bình đẳng. Đây là công phu khá sâu, nếu không phải sự nhất tâm bất loạn, 

cũng  là  công  phu  thành  phiến  thƣợng  thƣợng  phẩm,  bà  mới  có  thể  thực  sự 

đƣợc sinh tử tự tại. 

Ở  trong  cảnh  giới  đó,  bà  thấy  vạn  pháp  nhất  nhƣ,  không  yêu  thích,  cũng 

không ghét bỏ, thực sự tuỳ duyên, thực sự buông bỏ. Đây là tấm gƣơng sáng 

nhất  ngƣời  tu  Tịnh  độ  đƣơng  đại,  học  theo  phƣơng  pháp  của  bà,  không  ai 

không  thành  tựu.  Chỉ  cần  có  nghị  lực,  có  tâm  kiên  nhẫn,  không  thay  đổi. 

Chúng ta tu theo phƣơng pháp này một đời, cả đời chúng ta chỉ làm một việc 

đó, thị hiện cho mọi ngƣời xem, thực sự biết bản thân không có quả báo trong 

tƣơng lai. 

Chƣ  vị  phải  hiểu  đƣợc,  vãng  sinh  thế  giới  Cực  lạc  là  không  có  quả  báo 

trong  tƣơng  lai,  cho  dù  sinh  đến  nghi  thành  biên  địa,  đều  không  có  quả  báo 

trong tƣơng lai, tại sao? Không quay trở lại lục đạo, không đến thập pháp giới. 

Pháp môn này, các đại đức tổ sƣ ngày xƣa đã khen ngợi, là pháp môn đứng đầu 

thời giáo của Thế Tôn, thực sự không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta tiếp tục xem phần tiếp theo: “Vô uý, có bốn vô uý, còn gọi bốn vô 

 sở uý” . Đây đều là những danh từ, cùng một ý nghĩa.  “Tâm hoá tha không sợ, 

 gọi là vô uý”, không sợ sệt.  “Ngày nay là chỉ bốn vô uý của Phật”, bốn loại vô 

uý trong quả vị Nhƣ Lai. Tuy trƣớc đây chúng ta đã học, chúng ta cũng không 

ngại học thêm lần nữa. Trong Tam Tạng Pháp Số, ta đã trích dẫn đoạn này ra, 

đoạn văn này nằm trong Đại Trí Độ Luận. 

 “Bốn loại này”, bốn loại dƣới đây: Thứ nhất là nhất thế trí, thứ hai là lậu tận, 

thứ ba nói về chƣớng đạo, thứ tƣ là nói tận khổ đạo, bốn loại này đều vô sở uý, 

tại sao vô uý? Họ thực sự thấy rõ, thực sự sáng suốt, bốn bài này, đều vô cùng 

Tập 581  819 



khó,  vô  cùng  thâm  thuý.  Đức  Phật  thấy  rõ,  ngƣời  thông  thƣờng  không  nói 

đƣợc. 

Quý vị xem:  “Bởi trí thập lực của Phật đầy đủ”. Phần trƣớc nói mƣời thứ 

trí lực, không có mƣời thứ trí lực này không đƣợc.  “Minh liễu quyết định”, đó 

là trí tuệ, trong kệ hồi hƣớng nói rằng:   “Nguyện đắc trí tuệ chơn minh liễu”. 

 “Bởi thế trong đại chúng phàm nói những gì, đều không có tướng sợ hãi, nên 

 gọi  là  vô  sở  úy” .  Nếu  đối  với  sự  việc  này,  không  thấy  đƣợc  rõ  ràng,  khi  nói 

trƣớc tập thể đông đúc, có ai thắc mắc, họ sẽ bẻ gãy ta ngay, đấy là sợ sệt. Việc 

này xảy ra rất nhiều ở HongKong. 

Năm  1977,  lần  đầu  tiên  tôi  đến  giảng  kinh  ở  HongKong,  cũng  là  lần  đầu 

tiên  tôi  rời  Đài  Loan,  ra  khỏi  khu  vực  Đài  Loan  để  giảng  kinh,  giảng  Kinh 

Lăng Nghiêm, thời gian khoảng bốn tháng. Hồi đó họ kí một văn bản, thỉnh tôi 

đến HongKong giảng kinh, cục di dân HongKong cho phép bốn tháng. Ở hết 

bốn tháng, chƣa giảng hết một nửa Kinh Lăng Nghiêm, mọi ngƣời rất hoan hỉ 

khi nghe. Khi tôi đến đây, ở chỗ thƣ viện của pháp sƣ Sƣớng Hoài. 

Tối đầu tiên đến HongKong, cùng dùng cơm và uống trà. Pháp sƣ Sƣớng 

Hoài nói với tôi: Pháp sƣ Tịnh Không à, giảng kinh ở HongKong rất khó khăn, 

thầy  cần  chuẩn  bị  chút  tâm  lý.  Tôi  hỏi  tình  hình  ở  đây  thế  nào?  Ngƣời 

HongKong không nghe kinh, không có thói quen nghe kinh. Họ đến nghe kinh 

hai hôm, ngày đầu khai kinh họ đến nghe, họ đến thêm ngày cuối khi đã xong, 

mấy ngày giữa không đến, ông nói:  “Thầy cần phải biết”. 

Vì mới ra đi giảng, nên thầy chƣa nổi tiếng, cũng không phải một pháp sƣ 

danh tiếng gì, có thể thƣờng giảng nhƣng không ai đến nghe, tôi nói nhƣ thế ƣ? 

Tôi nói đừng lo, không ai nghe, có bàn ghế bày ra đấy, nó nghe là đƣợc. Tôi 

vừa trả lời nhƣ thế, pháp sƣ Sƣớng Hoài nói, thầy có bản lĩnh nhƣ thế, tốt quá! 

Không cần ngƣời nghe, bàn ghế cũng có thể nghe, tôi cứ thế mà giảng, ông nói 

nhƣ thế cũng đƣợc. 

Không ngờ ngày hôm sau khi khai giảng, ngƣời đứng ngồi chật kín, những 

ngày sau lúc nào cũng đầy ngƣời. Pháp sƣ  Sƣớng Hoài nói, pháp duyên của 

thầy  quá  tuyệt,  rất  khó  đƣợc,  chƣa  từng  thấy  bao  giờ.  Một  Hoà  thƣợng  danh 

tiếng, đến đó giảng kinh cũng không đƣợc, rất ít ngƣời đến nghe. Không giống 

chỗ tôi, hình nhƣ ngày nào cũng chật, đấy là pháp duyên thù thắng. Mà vẫn có 

chuyện  rắc  rối,  lúc  nào  cũng  có  những  ngƣời  tìm  pháp  sƣ  gây  sự.  Họ  nghe 

kinh, nghe xong đƣa vấn đề hỏi, làm sao dồn pháp sƣ vào chân tƣờng, khiến ta 

phải thất bại thảm hại, có những ngƣời nhƣ thế. 

820  Tập 581 



Ông nói với tôi, thầy phải cẩn thận, rất nhiều pháp sƣ đến đây, khi họ hỏi 

dồn,  rất  mất  mặt,  đấy  là  nỗi  sợ.  Bảo  tôi  phải  thận  trọng,  những  ngƣời  kia  có 

đến chăng? Có đến, nhƣng không hỏi, ông cho tôi bết đó là những ngƣời hay 

gây rối. Những ngƣời này không những họ không gây rối, mà mọi ngƣời cùng 

hợp  tác,  mời  tôi  dùng  cơm.  Nếu  họ  muốn  hỏi  chỉ  trong  phạm  vi  Kinh  Lăng 

Nghiêm tôi không sợ, bởi vì tôi học Kinh Lăng Nghiêm. 

Ở Đài Trung đã giảng một lần, thứ tƣ thầy Lí giảng, thứ năm tôi giảng lại. 

Ở  Đài  Trung  thầy  giảng  bộ  Kinh  Lăng  Nghiêm  xong,  thì  tôi  cũng  đã  giảng 

xong bộ Kinh Lăng Nghiêm. Nhờ đồng học chúng tôi ấn chứng, lớp học kinh 

chúng tôi. 

Ở Đài Trung tôi cầu học mƣời năm, bảy ngƣời bạn, bảy vị đồng tham đạo 

hữu, cùng nhau học mƣời năm. Mỗi tối thứ hai giảng ba giờ, chúng tôi giảng 

lại.  Một  ngƣời  giảng,  sáu  ngƣời  nghe,  giảng  xong  lại  nghiên  cứu  thảo  luận, 

chúng tôi đã trải qua công phu nhƣ thế. Bởi thế những vấn đề khó khăn, chúng 

tôi đã cùng nhau thảo luận rồi, có nền tảng vững chắc nhƣ thế. 

Trƣớc  khi  tôi  đến  HongKong,  ở  Đài  Loan  tôi  đã  từng  giảng  Kinh  Lăng 

Nghiêm bốn lần, nên kinh này rất quen thuộc. Nhƣng không dám coi thƣờng, 

suốt ngày đọc kinh, xem  chú giải, tối giảng kinh hai giờ. Hai giờ nhƣng trên 

thực  tế  chỉ  một  giờ,  vì  có  phiên  dịch  tiếng  Quảng  Đông,  phiên dịch  mất  một 

giờ. 

Ở Cửu Long HongKong hai tháng,  ở chỗ pháp sƣ Sƣớng Hoài, tại đƣờng 

Giới  Hạn.  Hai  tháng  còn  lại  ở  giảng  đƣờng  Quang  Minh,  nơi  mãnh  đất  đua 

ngựa.  Giảng  đƣờng  Quang  Minh,  đƣờng  Lam  Đƣờng,  đạo  tràng  của  hoà 

thƣợng Thọ Dã. Hai tháng còn lại giảng ở đó, thính chúng vẫn là những ngƣời 

cũ. Hai tháng còn lại, mọi ngƣời yêu cầu không cần phiên dịch, nghe đã hiểu. 

Tôi giảng khá chậm, rất dễ nghe, nên hai tháng còn lại không cần phiên dịch. 

Tôi nói họ hiểu, họ nói tôi cũng hiểu, chúng tôi có thể giao lƣu. 

Diễn  giảng  bốn  tháng,  hết  thời  gian,  khi  chúng  tôi  quay  về,  vừa  giảng 

xong một nửa, giảng đƣợc năm quyển trong mƣời quyển Lăng Nghiêm. Đấy là 

giảng đến vô sở uý, không chuẩn bị kĩ càng, phải đề phòng ngƣời khác gây rối, 

cố ý đến gây khó dể. Đây là điều pháp sƣ, cƣ sĩ giảng kinh không thể không 

biết. 

Những chuyện này, ngày trƣớc ở Đài Trung, thầy Lí đều đã dặn dò chúng 

tôi, chúng ta phải có thái độ thế nào? Phải khiêm tốn, phải cung kính, biết nói 

Tập 581  821 



biết,  không  biết  nói  không  biết.  Phải  thỉnh  giáo  ngƣời  khác,  phải  lễ  phép, 

không đƣợc cống cao ngã mạn, nhƣ thế mới đƣợc. 

Ngƣời không phải Thánh hiền, chúng ta chƣa khai ngộ, tất nhiên có những 

vấn đề không trả lời đƣợc, khiêm tốn thỉnh giáo là đƣợc. 

Thôi, thời gian đến đây đã hết. 



--------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 582 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:07.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 769, hàng thứ hai: “Vô 

 uý, là bốn thứ vô uý, còn gọi bốn vô sở uý. Tâm hoá tha không sợ, gọi là vô uý. 

 Nay muốn chỉ là bốn vô uý của Phật” . 

Những  danh  tƣớng  này  gọi  là  danh  từ  thuật  ngữ,  thƣờng  thấy  trong  nhà 

Phật. Đại thừa Tiểu thừa, Tông môn Giáo  môn đều có nói đến, đây là những 

kiến thức phổ thông Phật học. Học Phật nhất định phải biết mƣời lực Nhƣ Lai, 

bốn vô uý, mƣời tám pháp bất cộng. 

Bốn  vô  sở  uý  này  trong  Đại  Trí  Độ  Luận  nói  thế  này:   “Bốn  loại  này 

 thường gọi là vô uý”.  Bốn thứ này: Thứ nhất là  “nhất thiết trí vô sở uý”; thứ 

hai  “lậu tân vô sở uý”; thứ ba “nói về chướng đạo vô sở uý”; thứ tƣ là nói  “tận 

 khổ  đạo  vô  sở  uý”,   bốn  loại  này.  “Do  bên  trong  trí  thập  lực  của  Phật  sung 

 mãn”,  trƣớc đây đã học mƣời thứ trí lực. Có trí tuệ này là có thể:  “Minh liễu 

 quyết định, nên phàm nói ra những gì trong chỗ đông người”,  ở đây là nói Thế 

Tôn  khi  đang  tại  thế,  bốn  mƣơi  chín  năm  giảng  kinh  dạy  học:   “Không  có 

 tướng  lo  sợ”,   tại  sao?  Ngài  thấy  rõ  tất  cả,  không  gì  không  biết,  đem  bất  kì 

chuyện gì đến thỉnh giáo, ngài đều dạy chi tiết, rõ ràng. Đấy là do nguyên nhân 

gì? Đạo lí này chúng ta nhất định phải hiểu, đấy không phải mê tín. 

822  Tập 582 



Phật nói trí tuệ loài ngƣời là viên mãn, là bình đẳng. Mỗi cá nhân đều có, 

trí  tuệ  bình  đẳng,  khả  năng,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  khả  năng  kĩ  thuật.  Kĩ 

năng  bình  đẳng,  phƣớc  báo  cũng  bình  đẳng,  không  gì  là  không  bình  đẳng, 

nguyên nhân do đâu? Căn tánh chúng ta cùng một thể tánh, triết học gọi là bản 

thể. Ngƣời nghiên cứu triết học, phải liên kết những thứ thƣợng cổ, có thể đến 

trên vạn năm. Đối với bản thể vũ trụ, nghĩa là vũ trụ từ đâu đến, nhờ đâu để có 

mặt. Vấn đề này mãi đến nay vẫn chƣa có kết luận. 

Các  nhà  triết  học  đều  nói  rất  có  lí,  mỗi  ngƣời  đều  có  lí  lẽ  riêng,  nhƣng 

không thể khiến mọi ngƣời tâm phục khẩu phục, nên đến nay vẫn là câu hỏi. 

Nói thật, chỉ có trong kinh giáo Đại thừa mới đặt đƣợc dấu chấm câu, thực sự 

làm rõ đƣợc, làm rõ thế nào? Giáo lí Đại thừa nói minh tâm kiến tánh, nhƣ thế 

là đã rõ ràng. Nói cách khác, nhà triết học từ xƣa đến nay, vẫn chƣa minh tâm, 

vẫn chƣa kiến tánh. Bởi thế, với vấn đề này, rốt cục vẫn là dấu chấm hỏi. 

Tại sao Phật có thể minh tâm kiến tánh mà ngƣời khác không thể? Không 

phải không thể, nhƣng dùng sai cách. Ngƣời thế gian thƣờng thích dùng cách 

nghĩ của họ để nghiên cứu thảo luận vấn đề. Tâm tƣ là hƣ vọng, không phải 

chân thật, nhà Phật gọi là vọng tâm, không phải chân tâm. Hoặc nói đó là tâm 

mê, không phải tâm giác ngộ. Nhà Phật nói chân tâm là giác ngộ, vọng tâm là 

mê  hoặc.  Mê  tâm  gọi  là  vọng  tâm,  giác  tâm  gọi  là  chân  tâm.  Giác  tâm  khác 

vọng  tâm  chỗ  nào?  Giác  tâm  bất  động,  vọng  tâm  là  động,  vọng  tâm  là  gì?  Ý 

niệm, niệm trƣớc mất đi, niệm sau sinh khởi, niệm niệm sinh diệt, không bao 

giờ ngƣng nghỉ. 

Con  ngƣời  có  chết  chăng?  Không  chết,  chết  là  cơ  thể,  tâm  không  chết. 

Vọng tâm của ta vẫn sinh diệt, nếu vọng tâm không sinh diệt, làm sao có luân 

hồi,  làm  sao  có  chuyện  đầu  thai?  Sẽ  không  còn nữa,  họ  không  chết,  thân  thể 

này không thể dùng đƣợc, thì bỏ đi, tìm một thân thể khác. Vì thế nên có hiện 

tƣợng sinh tử luân hồi trong lục đạo, bởi thế con ngƣời thực sự không chết. 

Khi  đã  kiến  tánh,  đại  sƣ  Huệ  Năng  nói  với  chúng  ta:   “Vốn  không  sinh 

 diệt”, thực sự không sinh không diệt. Nhƣng cái bản ngã bất sinh bất diệt đó, 

chúng ta thƣờng gọi là linh hồn, kì thực nó không linh, nó mê hoặc điên đảo. 

Nếu nó linh, tại sao lại đi đầu thai? Không linh mới đầu thai, linh sẽ không nhƣ 

thế. Nếu nó giác ngộ, trong Phật pháp gọi nó là linh tánh, không phải linh hồn, 

gọi là linh tánh. Linh tánh là cái tôi thật sự, là chân tâm, linh tánh vốn là nhất 

thể. Đến linh tánh, sẽ biết đƣợc, biết đƣợc là nhất thể, linh hồn không biết. 

Tập 582  823 



Bởi  thế  minh  tâm  kiến  tánh,  mới  thật  sự  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  về  chân 

tƣớng sự thật này. Tận mắt thấy, tự thân thể hội, đấy là chân, không phải giả. 

Có thể thấy ở đây, tất cả chúng sinh trong cõi hƣ không khắp pháp giới, cùng 

một  bản  thể.  Bản  thể  này  Phật  pháp  gọi  là  tự  tánh,  tại  sao  chúng  ta  lại  quên 

mất?  Mỗi  ngƣời  chúng  ta  có  hai  bộ  phận,  một  là  tinh  thần,  thân  thể  là  hiện 

tƣợng vật chất. Một thứ nữa là giác tâm, là hiện tƣợng tinh thần, nó không phải 

vật chất, hai yếu tố này kết hợp lại. 

Hai  yếu  này  từ  đâu  mà  có?  Sau  khi  mê  lấy  A  lại  da,  A  lại  da  là  cõi  hƣ 

không  khắp  pháp  giới,  là  thứ  tự  tánh  biến  hiện  ra.  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là 

thực thể, hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần. Hiện tƣợng tinh thần nhƣ 

đại  dƣơng,  lấy  một  giọt  nƣớc  biển,  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  thí  dụ  nhƣ  bọt 

nƣớc. Bọt nƣớc trong đại dƣơng sủi lên, lấy bọt đó coi nhƣ linh hồn của mình, 

cho đó là của mình, mà không hay cả đại dƣơng là của mình. 

Hiện tƣợng vật chất của thân thể cũng nhƣ thế, quý vị thấy hiện tƣợng vật 

chất  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không giới  lớn  bao  nhiêu.  Trong  hiện  tƣợng  vật 

chất to lớn đó, lấy thân thể này làm thân thể của mình. Tất cả đều lấy một chút 

vật chất, một chút tinh thần trong a lại da, cho đấy chính là ta. Chúng ta mê là 

mê ở chỗ đó, sai là sai ở chỗ đó, không biết cả cõi hƣ không khắp pháp giới là 

ta, nghĩa là không biết đại dƣơng là ta. 

Kiến tánh, bọt nƣớc đó liền tan, không còn chấp trƣớc một phần tinh thần, 

một phần vật chất. Biết đƣợc tinh thần viên mãn, vật chất viên mãn là nhất thể 

với ta, đấy mới là ta, đấy là chân ngã. Gọi là kiến tánh, đấy gọi là thành Phật. 

Bởi thế, vạn sự vạn vật đều từ một thể này biến hiện ra. 

Trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  đại  sƣ  Hiền  Thủ  đã  nói  rất  rõ,  bài 

luận văn kia rất tuyệt vời, có thể tƣơng đƣơng với luận án Tiến sĩ ở một trƣờng 

Đại học. Tác giả căn cứ vào Kinh Hoa Nghiêm để phát biểu, bám sát một cách 

đơn giản, trích ra những phần bí yếu trong Kinh Hoa Nghiêm. Một tập sách rất 

mỏng, từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng: Một là vũ trụ, một là chính ta, ta 

sinh đồng thời với vũ trụ, đồng thời xuất hiện. Vũ trụ có trƣớc, sau đó là linh 

tánh của ta, chấp trƣớc một điểm rất nhỏ trong vũ trụ cho rằng là ta, sai là sai ở 

chỗ đấy. 

Chấp  trƣớc  này,  gọi  là  ngã  kiến,  cho  rằng  là  ta,  do  ngã  kiến  mà  cả  loại 

phiền não đều sanh khởi. Ngã ái, ngã ái là tâm tham, ngã si là ngu si. Ngã mạn, 

mạn ở đây là sân hận, một phần trong sân hận. Nói cách khác, tham sân si là 

theo đó mà khởi lên. Bởi thế tham sân si, trong Phật pháp gọi là căn bản phiền 

824  Tập 582 



não, hay phiền não câu sinh, nó đến đồng thời với thân mạng của ta. Khi mê sẽ 

có  những  thứ  đó,  giác  ngộ  sẽ  hết.  Ba  loại  đó  rốt  cụôc  từ  đâu  mà  có?  Vẫn  từ 

trong  tự  tánh,  trí  tuệ  vốn  có  trong  tự  tánh,  vốn  sẵn  đức  năng,  vốn  sẵn  tƣớng 

hảo. Trong đó sinh ra tham sân si, bởi thế nó có nguồn gốc. 

Trong tự tánh không có gì cả, nhƣng nó không thiếu bất cứ thứ gì. Tại sao 

triết học và khoa học không có biện pháp nào, đi vào cảnh giới này? Cần phải 

biết  triết  học  và  khoa  học,  đều  cần  có  thực  thể,  họ  mới  có  đối  tƣợng  nghiên 

cứu. Ví dụ hiện tƣợng vật chất có thực thể, tuy tinh thần là trừu tƣợng, nó vẫn 

có hiện tƣợng, nó vẫn có biện pháp. Hiện tƣợng tự nhiên, không nằm ngoài ba 

loại lớn. Ba hiện tƣợng này không có trong tự tánh, nó không phải hiện tƣợng 

vật  chất,  năm  căn  chúng  ta  không  đạt  đến.  Ta  không  nhìn  thấy,  không  nghe 

thấy,  bởi  thế  mắt  tai  mũi  lƣỡi  thân  không  thể  tiếp  xúc  đƣợc.  Nó  không  phải 

hiện tƣợng vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, tƣ tƣởng chúng ta không 

nghĩ đến đƣợc, ta không có cách nào. 

Nó  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  bởi  thế  dùng  vật  lí,  toán  học, 

khoa học kĩ thuật, cũng không cách nào tìm ra nó, nó ở đâu? Nó tồn tại mọi lúc 

mọi nơi, bất kì một hiện tƣợng nào: Hiện tƣợng vật chất, cho đến hiện tƣợng 

tinh thần, không thấy nó, hiện tƣợng đó sẽ không có mặt, hiện tƣợng là tự nó 

biến hiện. Nó không phải là gì cả, nhƣng nó có thể hiện tất cả, nó biến ra tất cả. 

Bởi thế trong Phật pháp dùng hai chữ để hình dung nó: Thứ nhất là ẩn, ẩn 

là không còn, đấy là bản thể  của nó. Nói bản thể  là che kín, hiện tƣợng nào 

cũng không có. Ngoài ra gọi là hiển, hiển là hiển hiện ra, nó có thể hiện tất cả 

hiện tƣợng. Có thể hiện hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng 

vật chất. 

Khoa  học  phát  triển  ba  trăm  năm  nay,  ba  thứ  hiện  tƣợng  này  họ  chỉ  thấy 

một,  đấy  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  gọi  là  nhà  Vật  lí  học,  không  coi  trọng  hiện 

tƣợng tinh thần. Ngày nay hiện tƣợng vật lí, có thể nói đã đạt đến đỉnh cao, 

mang lại những gì? Mang đến thiên tai, thiên tai giáng xuống trái đất, vấn đề 

này  vật  lí  không  thể  giải  quyết,  cái  gì  mới  giải  quyết?  Tâm  lí  mới  giải  quyết 

đƣợc, tại sao tâm lí có thể giải quyết? Bởi vì nền tảng của vật chất là ý niệm, 

nghĩa là suy nghĩ, ý nghĩ biến hiện thành vật chất, vật chất là gì? Vật chất là do 

ý niệm biến hiện ra, bởi thế ý niệm có thể thay đổi đƣợc hiện tƣợng vật chất, 

điều này chỉ hai mƣơi năm nay mới phát hiện ra. 

Bởi thế hiện nay, một bộ phận nhà khoa học đã thay đổi phƣơng hƣớng, đi 

nghiên cứu hiện tƣợng tinh thần, nghiên cứu ý niệm.  Phát hiện năng lƣợng ý 

Tập 582  825 



niệm cực kì lớn, không thể nghĩ bàn. Thậm chí ý niệm mọi ngƣời trên quả đất 

chúng ta, có thể thay đổi đƣợc quĩ đạo các tinh cầu không gian, đấy là điều có 

thực, không phải viển vông. 

Hoàn Nguyên  Quán nói: Ý niệm vừa động liền chu biến pháp giới. Năng 

lƣợng này lớn bao nhiêu, vừa động đã đi khắp pháp giới. Ánh sáng  mặt trời 

đến quả đất còn mất tám phút, thời gian dài nhƣ thế, ý niệm chúng ta vừa động, 

đã đi khắp pháp giới,  mà lại thế  nào? Xuất sinh vô tận, chúng ta động thiện 

niệm, động ác niệm, có khi có ý, đôi lúc vô tình, đừng tƣởng không có chuyện 

gì,  có  thể  ở  thế  giới  phƣơng  khác  đã  khởi  tác  dụng.  Một  niệm  ác,  nơi  khác 

hứng chịu thiên tai, một niệm thiện, nơi khác có phƣớc báo. 

Vấn  đề  này  nhƣ  Đông  y  nói,  y  học  Trung  Quốc  không  giống  y  học  các 

nƣớc  khác,  bên  trong  thân  thể  có  bệnh,  chỗ  đau  lại  ở  bên  ngoài.  Nói  không 

chừng bộ phận nào bị đau nhức, là do một chỗ nào của nội tạng đã có vấn đề. 

Bởi thế khi điều trị, họ không chữa trị bên trong, cứ nhắm điểm đau bên ngoài 

để trị. Bên trong sẽ trở lại bình thƣờng, sức khỏe trở lại, rất kì lạ. 

Kì thực, hiểu đƣợc đạo lý này, thì không có gì thần kỳ cả, nó có đối ứng. 

Một suy nghĩ của ta ở đây, vũ trụ rất lớn, không nhất định sẽ đối ứng, cảm ứng 

đến trong tinh cầu nào đó. Bây giờ khoa học mới phát hiện vấn đề này, nhƣng 

có  một hiện tƣợng tự nhiên còn cao  hơn những thứ đó  một bậc. Ba loại  hiện 

tƣợng này, trong  Phật pháp nói hiện tƣợng tự  nhiên có trƣớc. Hiện tƣợng tự 

nhiên  biến  hiện  ra  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện  tƣợng  tinh  thần  biến  hiện  hiện 

tƣợng vật chất, nó có mối quan hệ mật thiết, không phải độc lập. 

Nếu đạo lí này, ngày nay các nhà khoa học rất nỗ lực, bây giờ xem ra có vẻ 

nhân số ngày càng đông, đều coi trọng vấn đề tinh thần. Tìm hiểu về ý niệm, ý 

niệm của con ngƣời, tham cứu vấn đề này. Tìm hiểu đến tột cùng vấn đề này, 

Phật  đã  nói,  không  thể  vƣợt  qua  A  lại  da.  Ngày  nay  họ  tìm  hiểu,  thực  sự  đã 

phát hiện A lại da, nhà khoa học gọi là năng lƣợng, là nghiệp tƣớng của A lại 

da, đấy là hiện tƣợng tự nhiên. Khoa học gọi là ý niệm, là chuyển tƣớng của A 

lại da, hoặc nói kiến phần của A lại da, đấy là hiện tƣợng tinh thần. 

Từ  hiện  tƣợng  tinh  thần biến  hiện  ra  hiện  tƣợng  vật  chất,  đó  là  cảnh giới 

tƣớng của A lại da, cảnh giới tƣớng là vật chất, tƣớng phần của A lại da. Phật 

đã nói, dùng suy nghĩ, dùng thức thứ sáu, điểm cuối chỉ đến đó, không còn đột 

phá nữa, không còn nữa. Nhƣng câu trả lời cuối cùng vấn chƣa có, ngày nay 

vật chất đã có câu trả lời, vấn đề vật chất đã đƣợc giải quyết, là do ý niệm biến 

hiện.  Không  sai,  không  có  ý  niệm  sẽ  không  có  vật  chất,  nhƣng  từ  đâu  có  ý 

826  Tập 582 



niệm? Báo cáo của các nhà khoa học cho rằng, ý niệm  là từ không mà sanh có, 

vấn đề rất hàm hồ. 

Những ngƣời học Phật chúng ta nghe đƣợc, đồng ý với cách giải thích của 

họ,  họ  nói  không  sai.  Nhƣng  nói  họ  nói  không  rõ  ràng,  hàm  hồ,  thực  sự  là 

trong không sinh có, không là gì? Tự tánh không, trong tự tánh không có một 

thứ gì. Vừa rồi đã nói, không có hiện tƣợng tự nhiên, không có hiện tƣợng tinh 

thần, không có hiện tƣợng vật chất, là không. Nhƣng nó có thể biến hiện, nó có 

thể sinh ra có, trong không sinh có, nó có thể sinh có. Cái không này, họ nói 

không rõ ràng, họ không hiểu không có ý nghĩa nhƣ thế nào, cái không ở đây 

là tự tánh 

Tổ tiên ngày xƣa nói:  “Nhân chi sơ, tính bản thiện”,  là cái tánh đó, thiện ở 

đây không phải thiện ác, thiện đấy là gì? Cái gì cũng có thể biến, nghĩa là trong 

không sinh có, là cái thiện đó. Cái gì cũng không có, nhƣng nó có thể biến ra 

tất cả, biến cái gì cũng đƣợc, mà lại tuỳ theo sở thích, muốn gì nó sẽ biến thứ 

đó. Bởi thế thứ này, khi chúng ta học Hoàn Nguyên Quán, gặp những vấn đề 

này, rất khó hiểu. Chúng ta liền nghĩ đến ống vạn hoa chúng ta chơi từ bé, có 

ngƣời đã cho tôi rất nhiều ống vạn hoa. 

Quý  vị  thấy  rất  đơn  giản,  trong  đấy  chỉ  một  ít  giấy  vụn  nhiều  màu,  khi 

xoay  nó  ta  thấy  đƣợc  gì.  Dù  ngắm  một  tháng,  cũng  không  có  hai  hình  ảnh 

giống  nhau,  đạo  lí  ở  chỗ  đó.  Không  bao  giờ  thấy  giống  nhau,  thiên  biến  vạn 

hoá, ngay ống vạn hoa cũng có thể làm đƣợc, tại sao tự tánh không làm đƣợc? 

Bởi thế tự tánh là ống vạn hoa vĩ đại, tại sao nó có thể thay đổi? Động sẽ đổi, 

không động sẽ không thay đổi. Chỉ cần động nó sẽ thay đổi, nó sẽ biến hoá, mà 

biến hoá này là toàn diện, không phải cục bộ. Bởi vậy ở đây chúng ta khởi một 

ý niệm, bất kể thiện niệm hay ác niệm, hữu ý hay vô tình, không biết thế giới 

nào sẽ phát sinh vấn đề. Chúng ta phải hiểu đƣợc vấn đề này. 

Chƣ Phật và Bồ Tát Pháp thân, họ hiểu đƣợc vấn đề này, họ truy tìm cảnh 

giới  đó,  muốn  khế  nhập  vào  cảnh  giới  đó,  phƣơng  pháp  thế  nào?  Buông  bỏ, 

buông bỏ khởi tâm động niệm. Sáu căn chúng ta nằm trong cảnh giới sáu trần, 

mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  tiếng,  luyện  đến  trình  độ  nào?  Luyện  đến  không  khởi 

tâm, không động niệm, nhìn sẽ  rất  rõ, giống nhƣ tấm kính, soi rất  rõ.  Trong 

tấm kính, nó không khởi tâm, không động niệm, đấy gọi là chân tâm, chân tâm 

nhƣ  tấm  kính,  vọng  tâm  thế  nào?  Vọng  tâm  nhƣ  nƣớc  bùn,  nƣớc  bẩn,  nƣớc 

cáu, lại nổi sóng, nƣớc này gợn sóng, bởi vậy không thể soi. 

Tập 582  827 



Nếu nƣớc lắng trong, nếu không gợn sóng, giống tấm kính, cảnh giới bên 

ngoài sẽ soi rất rõ. Bởi vậy Phật thƣờng dùng nƣớc để ví tâm chúng ta. Chúng 

ta cúng Phật, có rất nhiều thứ để cúng Phật, nhƣng quan trọng nhất, cốt lõi nhất 

vẫn là một bát nƣớc, đƣợc tƣợng trƣng cho thứ gì? Không phải để Phật Bồ Tát 

uống,  không  phải  vậy,  nó  là  tƣợng  trƣng.  Tƣợng  trƣng  cho  thanh  tịnh,  bất 

động,  tâm  chúng  ta  phải  thanh  tịnh,  phải  bất  động,  đấy  là  tâm  Phật,  là  chân 

tâm. Chúng ta mong mình có thể đạt đến cảnh giới đó. Nƣớc tâm không động, 

nƣớc tâm không ô nhiễm, ta sẽ giống Phật, soi chiếu tất cả vạn sự vạn pháp, 

nhƣ vậy thì còn lo sợ điều gì? Những gì ta nói đều là chân tƣớng sự thực. 

Bởi vậy:  “Phàm những gì nói ra,sẽ không có tướng sợ hãi”,  họ không sợ, 

họ  có  thể  nói  rất  rõ  ràng,  có  thể  nói  rất  minh  bạch,  họ  không  nói  nhăng  nói 

cuội, không phải lừa ngƣời. Đấy gọi là vô sở uý, bốn loại vô sở uý. 

Mƣời  lực,  phần  trƣớc  chúng  ta  vừa  học,  rất  hay.  Mƣời  loại  trí  lực  tƣợng 

trƣng cho vô lƣợng, vô lƣợng trí tuệ trong tự tánh. Chỉ cần kiến tánh, tất cả đều 

lộ ra hết. Trí tuệ không phải từ bên ngoài vào, bên ngoài không có trí tuệ, ngày 

nay chúng ta chạy theo bên ngoài, tìm đƣợc những gì? Tri thức, không phải trí 

tuệ, trí tuệ không thể tìm bên ngoài, trí tuệ đƣợc sinh ra từ tâm thanh tịnh. Tâm 

thanh tịnh sẽ sinh trí tuệ, tâm bình đẳng sinh trí tuệ, sinh trí tuệ càng cao. Nếu 

đại triệt đại ngộ, đó là trí tuệ viên mãn. 

Bởi thế đề kinh ghi: Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Thanh tịnh là trí tuệ của 

A  La  Hán,  trí  tuệ  nhỏ,  nhƣng  thù  thắng  hơn  rất  nhiều  so  với  chúng  ta.  Bình 

đẳng là trí tuệ của Bồ Tát, giác là trí tuệ của Phật. Đấy là ba giai đoạn, cũng là 

thành tích tu học đạt đƣợc ba học vị trong nhà Phật, đƣợc coi là thành tích của 

họ, thành tích của sự nghiệp học tập. 

A La Hán là địa vị thấp nhất, họ phải đƣợc tâm thanh tịnh mới đƣợc gọi là 

A La Hán. Đạt đến tâm bình đẳng, mới đƣợc gọi là Bồ Tát, Bồ Tát là học vị 

thứ  hai.  Thực  sự  giác  ngộ,  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  đấy  là  Phật 

Đà, học vị cao nhất. Phật Đà đƣợc ví nhƣ Tiến sĩ, Bồ Tát ví nhƣ Thạc sĩ, A La 

Hán giống nhƣ đại học. Lấy đƣợc học vị, đó là danh xƣng học vị. 

Trong bốn loại này, loại thứ nhất:  “Vô sở uý nhất thiết trí”. Nhất thiết trí, 

“nhất thiết trí”, thế nào gọi là nhất thiết trí? Biết hết tất cả các pháp thế xuất 

thế gian, không có gì họ không biết, không có gì họ chƣa từng thấy. Thấy hết 

biết hết, đấy gọi là nhất thiết trí, điều này có thật chăng? Có ngƣời nghi ngờ, 

cho đó là mê tín trong tôn giáo, khen ngợi các vị thần toàn năng toàn trí, không 

gì không biết, không gì không thể, làm gì có chuyện đó! 

828  Tập 582 



Phật Thích Ca Mâu Ni đã chứng đƣợc. Nhân vật đại diện cho Trung Quốc, 

là  Lục  tổ  Thiền  tông  Huệ  Năng  đã  chứng  đƣợc.  Ngài  không  nói  trong  kinh 

Phật nói biết hết tất cả, nhƣ thế là khoe khoang, đấy là những lời khen  ngợi, 

không phải thật, ngài không nói. Ngài không phê bình Phật Thích Ca Mâu Ni, 

nếu Phật Thích Ca Mâu Ni nói sai, ngƣời đã minh tâm kiến tánh nhƣ ngài, sẽ 

có những lời phê bình, không có. 

Ngƣời  minh  tâm  kiến  tánh  từ    hai  nghìn  năm  nay,  Phật  giáo  truyền  đến 

Trung  Quốc  hai  nghìn  năm,  ngƣời  Trung  Quốc  tu  hành,  rất  nhiều  ngƣời  đạt 

đến cảnh giới giống Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta tính sơ, ít nhất là trên ba 

nghìn ngƣời, quý vị xem hai nghìn năm nay, ít nhất trên ba nghìn ngƣời. 

Ngũ Đăng Hội Nguyên của Thiền tông, đã ghi lại, đấy không phải giả, hơn 

một  nghìn  bảy  trăm  ngƣời.  Trong  Cảnh  Đăng  Lục  có  không  ít  ngƣời,  ngoài 

Thiền tông, nhƣ Giáo môn, Thiên Thai, Hoa Nghiêm, Tam Luận, Pháp Tƣớng, 

những đại đức trong các tông phái này, đƣợc gọi là đại khai viên giải. Đại khai 

viên giải của giáo môn ngang bằng với đại triệt đại ngộ của Tông môn, ít nhất 

cũng đƣợc vài trăm ngƣời. Lại còn Mật tông, lí nhất tâm bất loạn trong Tịnh độ 

tông, đều là cảnh giới đó. Bởi thế mức thấp nhất cũng vƣợt con số ba nghìn 

ngƣời. 

Họ  không  bao  giờ  phê  bình  kinh  điển  Phật  Thích  Ca,  không  phải  một 

ngƣời vài ngƣời, số ít ngƣời thấy, rất nhiều ngƣời đã nhập cảnh giới đó, làm 

sao giả đƣợc! Nếu ta cho rằng, họ thông minh nhƣ thế, có trí tuệ nhƣ thế, sao 

không phát minh khoa học? Chúng ta cũng có thể hỏi nhƣ thế. 

Tôi  chƣa  nhập  vào  cảnh  giới  đó,  tôi  đã  đọc  rất  nhiều  kinh  luận,  cũng  có 

chút tâm đắc. Nếu quý vị hỏi tôi câu đó, tại sao không phát triển khoa học? Tôi 

sẽ  trả  lời,  không  cần  những  thứ  đó,  không  cần  thiết  phải  nhƣ  thế,  tại  sao? 

Những thứ đó là những thứ không tốt, hình nhƣ cũng mang đến những tiện lợi, 

điều đó là đúng. Giống nhƣ đƣờng tắt, truyền thông tin nhanh, nhƣng phải biết 

rằng, ta đã phải trả giá ra sao, thu không bù chi! 

Ba trăm năm trƣớc không có những thứ đó, nhƣ những nƣớc khác trên thế 

giới. Ở Trung Quốc, khoa học Trung Quốc lạc hậu, Trung Quốc đừng nói là ba 

trăm  năm  trƣớc,  chỉ  một  trăm  năm  trƣớc,  một  trăm  năm  trƣớc  Trung  Quốc 

không  có  những  thứ  đó.  Quý  vị  xem  ngành  du  lịch  Trung  Quốc,  vẫn  còn  đi 

ngựa,  vẫn  ngồi  kiệu,  vẫn  còn  nhƣ  thế.  Kiệu  nhỏ  hai  ngƣời  gánh,  trƣớc  một 

ngƣời, sau một ngƣời. Đƣờng xa thì ba, năm phu kiệu, thay nhau gánh kiệu. 

Ngày trƣớc chúng ta đi chơi, đều ngồi kiệu, sau đó là cƣỡi ngựa, nhà giàu mới 

Tập 582  829 



có  xe  ngựa,  đấy  là  phƣơng  tiện  giao  thông  ngày  xƣa,  mãi  đến  cuối  đời  nhà 

Thanh vẫn thƣờng dùng. 

Bạn xem phần nhiều các nhà đại phú, đều có kiệu, có ngựa. Thời đó xã hội 

an  vui  thái  bình,  giữa  ngƣời  với  nhau  sống  rất  tình  cảm,  bây  giờ  không  có. 

Ngƣời lạ nơi khác đến, đi xa một vài trăm dặm, rất xa cách, lạ ngƣời lạ cảnh. 

Có khó khăn gì, mọi ngƣời đều đến giúp đở, giúp đỡ rất nhiệt tình, bây giờ làm 

gì  có!  Mọi  ngƣời  gặp  nhau  tay  bắt  mặt  mừng,  bây  giờ  mọi  ngƣời  gặp  nhau, 

khuôn  mặt  thật  khó  coi,  không  có  biểu  cảm.  Cái  giá  chúng  ta  trả  khá  đắt, 

không gì bù đắp đƣợc. 

Giao  thông  thuận  lợi  có  điều  gì  hay?  Ngày  xƣa  đi  du  lịch  nƣớc  khác,  đi 

thuyền phải mất một hai tháng mới đến, rất khổ nhọc, từ xa đến thăm ta, quý vị 

thấy vô cùng tình cảm! Bây giờ từ Trung Quốc đến Mĩ, chỉ mất mấy tiếng đã 

tới, không một chút cảm xúc, thứ cảm xúc thân tình không còn nữa. Đấy là cái 

giá  chúng  ta  phải  trả,  trả  những  gì?  Không  còn  luân  lí,  không  còn  đạo  đức, 

không còn nhân quả. Khi những thứ đó không còn, nơi chúng ta sống sẽ thay 

đổi, tâm lí và sinh lí chúng ta sẽ thay đổi. Tâm lí và sinh lí chúng ta không bình 

thƣờng, tại làm sao? Không bình thƣờng vì thân tâm đều có vấn đề, quả  đất 

đang sống có rất nhiều tai nạn xảy đến. 

Bởi thế khoa học kĩ thuật có cần thiết chăng? Không cần thiết. Khoa học kĩ 

thuật phá nát môi trƣờng sinh thái quả đất với diện tích rất lớn, mang thiên tai 

đến quả đất, rắc rối sẽ rất lớn! 

Bây  giờ  bao  nhiêu  ngƣời  tìm  cách  cứu  trái  đất,  ngày  trƣớc  không  có  suy 

nghĩ đó, không có ý nghĩ cứu quả đất. Bây giờ thấy thiên tai trên quả đất ngày 

càng nhiều, thực tế đã hết cách, bởi thế mới đƣa ra khẩu hiệu này. Ngƣời nghĩ 

đến chuyện đó ngày càng nhiều thêm, cứu thế nào? Khoa học không có cách 

để cứu, đây chính là sản phẩm của nhà khoa học tạo ra, khoa học không thể 

cứu  đƣợc.  Khi  đã  bị  dồn  vào  thế  chân  tƣờng  này,  không  ngờ  những  nhà  lực 

học lƣợng tử, họ đã phát hiện, năng lƣợng của ý niệm không thể nghĩ bàn. Bởi 

thế  bây  giờ  có  rất  nhiều  nhà  khoa  học  đang  đi  trên  con  đƣờng  này,  đi  trên 

đƣờng tâm lí, ý niệm thuộc về tâm lí. 

Con  đƣờng  này,  trong  Phật  pháp  nói,  họ  đã  đi  đúng.  Phật  pháp  đi  con 

đƣờng này, là thuộc về Quyền giáo Tiểu thừa, rất đúng, nhƣ thế đã tiến bộ, tiến 

bộ  rất  xa.  Rốt  cuộc  Phật  pháp  Đại  thừa  vẫn  không  đi  trên  con  đƣờng  đó,  nó 

trực tiếp, một mực tiến lên, lìa tất cả vọng niệm tức xa tất cả pháp, quý vị sẽ 

thấy rõ hoàn toàn. 

830  Tập 582 



Tịnh  độ  tông,  Tịnh  độ  tông  là  một  phƣơng  pháp  đặc  biệt,  phƣơng  pháp 

tông này sử dụng rất đơn giản, thích hợp với tất cả căn tánh. Cùng một phƣơng 

pháp, lợi ích mỗi ngƣời nhận đƣợc lại khác nhau. Từ ngƣời trời cho đến Phật 

đạo cứu cánh viên mãn, tất cả đều trong một câu Phật hiệu. Pháp môn này rất 

dễ dàng, nhƣng khó hiểu. 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói pháp môn này, tất cả chƣ Phật đều nói: Dễ hành 

khó hiểu. Khi làm ai ai cũng làm đƣợc, nhƣng muốn hiểu đƣợc đạo lí của nó, 

điều đó không dễ, rất khó. Có thể nói những thứ sâu sắc nhất đều nằm trong 

Tịnh độ, nhƣng nơi bắt đầu dễ nhất cũng trong Tịnh độ. Tịnh tông vẫn đặc thù, 

bảo đảm sẽ đƣợc cứu cánh viên mãn ngay trong đời này. 

Vô sở uý nhất thiết trí, thấy biết tất cả phàm phu trong lục đạo, thậm  chí 

chúng sinh địa ngục trong tam ác đạo. Nhƣ đại sƣ Thiện Đạo đã nói về pháp 

môn này, tứ độ tam bối cửu phẩm, tất cả đều do duyên không giống nhau, câu 

này rất hay. Nếu gặp nhân duyên thù thắng, gặp nhân duyên không giống nhau, 

nhƣ  Nhân  Vƣơng  Kinh  đã  nói:  Chánh  pháp,  Tƣợng  pháp,  Mạt  pháp.  Nhân 

Vƣơng Kinh không nói theo đơn vị thời gian, thông thƣờng nói một nghìn năm 

Chánh pháp, một nghìn năm Tƣợng pháp, một vạn năm Mạt pháp, đấy là cách 

nói thông thƣờng. Nhân Vƣơng Kinh không nói theo cách đó, mà nói từ trên 

mặt lý, thế nào là Chánh pháp? Có giảng kinh. 

Khi  tại  thế,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  có  giảng  kinh,  ngày  nào  cũng  giảng 

không gián đoạn. Có ngƣời nghe kinh, có ngƣời học tập, những ngƣời đệ  tử 

của Phật, thƣờng theo chúng một nghìn hai trăm năm mƣơi lăm ngƣời, không 

một ngƣời nào vắng học. Có ngƣời tu hành chứng quả, có ngƣời chứng Sơ quả, 

có ngƣời chứng Nhị quả, có ngƣời chứng Tứ quả, thực sự chứng quả, đấy gọi 

là thời kì Chánh pháp. Có ngƣời nói, có ngƣời tu, có ngƣời chứng, đấy gọi là 

Chánh pháp. 

Loại thứ hai, có ngƣời nói, có ngƣời tu, không có ngƣời chứng, đấy gọi là 

Tƣợng  pháp.  Loại  thứ  ba,  có  ngƣời  nói,  có  ngƣời  giảng  kinh  thuyết  pháp, 

không  ai  chịu  tu  tập,  không  ai  chứng  quả,  đấy  gọi  là  Mạt  pháp.  Loại  thứ  tƣ, 

ngay ngƣời nói cũng không có, đấy gọi là diệt pháp, Phật pháp bị tiêu diệt. Cả 

bốn loại này đều không có, đấy là diệt pháp. 

Bởi thế chúng ta hiểu đƣợc, thời đại Phật Thích Ca Mâu Ni, có Mạt pháp 

chăng? Có, có diệt pháp chăng? Có. Quý vị xem, kinh điển có ghi chép: Phật 

thuyết  pháp  ở  thành  Vƣơng  Xá,  rất  nhiều  bộ  kinh  quan  trọng  đƣợc  giảng  ở 

thành Vƣơng Xá, giảng ở thành Vƣơng Xá. Thành Vƣơng Xá là một thành phố 

Tập 582  831 



lớn, là một thủ đô cực kì náo nhiệt, cƣ dân lúc đó độ mƣời vạn ngƣời. Lúc bấy 

giờ một đô thị mƣời vạn ngƣời rất ít, nơi có một vạn ngƣời cƣ trú, rất ít, hầu 

nhƣ không thấy. Đô thị lớn này mƣời vạn ngƣời, một phần ba số ngƣời đã thấy 

Phật Thích Ca, vì Phật thƣờng đi khất thực, thấy mặt, biết Phật, thấy ngài. Một 

phân ba số ngƣời nghe tiếng ngài, biết có Phật Thích Ca Mâu Ni, nhƣng chƣa 

gặp. Còn một phần ba số ngƣời, ngay tên tuổi cũng chƣa nghe, không biết, căn 

bản không biết, những ngƣời căn bản không biết, không phải là Mạt pháp ƣ? 

Biết nhƣng không gặp mặt, không phải là Tƣợng pháp ƣ? Biết lại đƣợc gặp 

mặt, không phải là Chánh pháp ƣ? Cùng trong một thời đại, cùng một khu vực. 

Bởi thế Chánh pháp hay Tƣợng pháp không phải ở thời gian, mà do con ngƣời. 

Lúc này ta ở trong thời kỳ nào, cách nói này rất hay. Nhân Vƣơng Kinh là do 

Phật Thích Ca Mâu Ni giảng. 

Nói một nghìn năm Chánh pháp, một nghìn năm Tƣợng pháp, một vạn năm 

Mạt pháp, đây là nói đại đa số ngƣời trong thời đại đó. Từ đó có thể thấy Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  thị  hiện  rất  hay,  Phật  pháp  ngày  nào  cũng  có  ngƣời  đang 

tuyên dƣơng, có ngƣời đang nói. Rất nhiều ngƣời đang nghe, hành trì. Thời đại 

này, có Chánh pháp chăng? Có, có ngƣời giảng kinh, có nghe kinh, có ngƣời 

thực sự tu hành, có ngƣời thực sự vãng sinh, vãng sinh là chứng quả. 

Vãng sinh thế giới Cực lạc, bạn xem bốn mƣơi tám lời nguyện, lời nguyện 

thứ hai mƣơi nói rất rõ: Chỉ cần sinh đến thế giới Cực lạc, cho dù là cõi Phàm 

thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng thành Bồ Tát bất thoái chuyển, đấy 

là chứng quả. Bồ Tát bất thoái chuyển là Sơ quả trở lên, đấy không phải Chánh 

pháp thì là gì? 

Bởi  thế  ngày  nay  có  Chánh  pháp  chăng?  Có,  ngƣời  thực  sự  vãng  sinh  là 

Chánh  pháp,  học  Phật  nhƣng  không  thể  vãng  sinh  là  Tƣợng  pháp.  Không 

những  không  thể  vãng  sinh,  mà  còn  đoạ  tam  ác  đạo,  đấy  chính  là  Mạt  pháp, 

vấn đề này cần phải hiểu. Bởi thế những lời Phật dạy là có thật, ngài đối với tất 

cả  những  việc  thế  xuất  thế  gian  đều  biết  hết,  không  những  biết,  mà  còn  thấy 

hết. 

       “Vô  sở  uý,  như  Phật  nói,  ta  là  người  có  tất  cả  chánh  trí” .  Chánh  trí  cho 

thấy  gì?  Ngài  không  phải  tà  tri  tà  kiến,  ngài  không  biên  kiến,  ngài  không  tà 

kiến, chánh tri chánh kiến.  “Nên được an ổn”, an là an lạc, ổn là ổn định. Ngài 

không chút loạn động, ngài không buồn, ngài không phiền, ngài an vui. An đây 

là  an  lạc,  ổn  là  ổn  định,  đấy  là  hạnh  phúc  mĩ  mãn.  “Được  vô  sở  uý”,  ngài 

832  Tập 582 



không  lo  sợ,  không  có  lo  sợ,  không  lo  buồn,  chúng  ta  gọi  là  không  có  phiền 

não. 

“Làm tiếng rống sư tử trong đại chúng, có thể chuyển pháp luân” . Chuyển 

pháp luân là tƣợng trƣng thuyết pháp. Pháp luân, trong Phật giáo nguyên thủy, 

dùng thứ này để tƣợng trƣng, giống nhãn hiệu,  mark  bây giờ vậy.  Trong nhà 

Phật, dùng hình ảnh tƣợng trƣng là bánh xe, bánh xe tƣợng trƣng sự viên mãn. 

Nhất định bánh xe phải xoay, không xoay nó sẽ không còn tác dụng, tác dụng 

của bánh xe là xoay, tƣợng trƣng cho sự chuyển động, phải để nó chuyển động. 

Chuyển  động  ở  đây,  là  từ  tôi  truyền  cho  bạn,  bạn  chuyển  lại  cho  ngƣời 

khác, chuyển tiếp từng đời cho nhau, từng ngƣời chuyển cho nhau. Ngang đến 

mƣời  phƣơng,  dọc  cùng  tam  tế,  lấy  ý  nghĩa  nhƣ  thế,  chuyển  thế  nào?  Bằng 

cách giảng kinh dạy học. Trong dạy học, quan trọng nhất là thân giáo, bởi thế 

muốn  dạy  thành  công,  trƣớc  tiên  ta  phải  làm  gƣơng.  Nản  thân  ta  không  làm, 

muốn ngƣời khác làm là rất khó, trƣớc tiên ta phải làm, sau đó mới dạy ngƣời 

khác, nhƣ thế sẽ dễ hơn. 

Một ngƣời thầy giỏi, ông ta giỏi chỗ nào? Giỏi ở chỗ ông ta làm đƣợc. Phật 

Thích Ca Mâu Ni làm đƣợc tất cả, ngài chế ra qui ƣớc cho bạn, những giới luật 

ngài  chế,  ngài  đều  thực  hiện,  ta  không  thể  phát  hiện  những  sai  sót  trong  đó. 

Nếu bản thân không làm mà đi dạy ngƣời khác, bạn sẽ thấy lo lắng, ngƣời ta 

bảo ta không làm đƣợc, làm sao ta không xấu hổ đƣợc? Khổng tử thành công 

trong  dạy  học,  ngài  đã  thực  hiện  đƣợc,  không  học  trò  nào  không  khâm  phục 

ngài.  Học  trò  không  làm  đƣợc,  thầy  giáo  làm  đƣợc,  học  trò  không  thể không 

phục. 

“Trong  đại  chúng  làm  tiếng  rống  sư  tử,  có  thể  chuyển  pháp  luân” .  Nói 

theo  ngôn  ngữ  ngày  nay,  không  lo  sợ  trƣớc  đám  đông,  có  thể  dạy  họ  bất  cứ 

điều gì, có ý nghĩa nhƣ thế. 

Ngài dạy bốn mƣơi chín năm, những điều ngài dạy, chƣ đại đức tổ sƣ ngày 

xƣa cực kì siêng năng nghiên cứu, nó có thứ lớp, không lộn xộn. Bắt đầu dạy 

học, những ngƣời mới học, dạy những điều cao sâu quá không đƣợc, không ai 

hiểu. Giống nhƣ bắt đầu Tiểu học, giảng A hàm, A hàm là Tiểu học. Trong A 

hàm chú trọng giáo dục luân lí, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. Chỉ dạy 

cho học sinh đến sáu thức, nhãn nhĩ tỉ thiệt thân ý thức. 

Giống nhƣ tâm lí học trong đại học ngày nay, chƣa giảng Mạt na và A lại 

da, giáo dục Tiểu học nhƣ thế suốt mƣời hai năm. Sau mƣời hai năm tiếp tục 

Tập 582  833 



giảng  Phƣơng  Đẳng,  đấy  là  giai  đoạn  bắt  đầu  của  Đại  thừa.  Từ  Tiểu  thừa 

chuyển sang dạy Đại thừa là tám năm, tám năm thêm vào mƣời hai năm trƣớc 

là hai mƣơi năm. Bởi thế Phật giảng kinh, đối với việc dạy học cho mọi ngƣời, 

trƣớc tiên nền tảng là hai  mƣơi năm, sâu sắc cỡ  nào! Lúc  đó  mới giảng Đại 

thừa. 

Đại thừa giảng Bát Nhã suốt hai mƣơi hai năm, chúng ta có thể hiểu đƣợc, 

tông chỉ của Phật giáo ở đâu? Ở trí tuệ, Bát Nhã là trí tuệ, hai  mƣơi hai năm 

giảng  Bát  Nhã,  Bát  Nhã  giảng  những  gì?  Thật  tƣớng  các  pháp,  giảng  chân 

tƣớng vũ trụ nhân sinh, nói về vấn đề này. Ngày nay chúng ta gọi là triết học 

và khoa học. 

Ngày trƣớc, sáu mƣơi năm trƣớc, tôi học triết học với thầy Phƣơng Đông 

Mĩ, phần cuối cùng ông giảng triết học Phật giáo. Ông nói rằng_Ngày trƣớc tôi 

hoài nghi, tôi nói Phật giáo là tôn giáo, là mê tín, mà còn là đa thần giáo. Một 

số ngƣời gọi là đa thần giáo, đa thần giáo là mê tín, là tôn giáo hạng bét, làm gì 

có triết học ở đó? Thầy nói với tôi, con còn trẻ nên không biết, Thích Ca Mâu 

Ni, ông không gọi Phật, ông nói Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất 

trên thế giới. Triết học Phật giáo là đỉnh cao của nền triết học nhân loại, ngƣời 

học Phật là ngƣời hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. 

Trong phần học đó, tôi bỏ tất cả những kiến giải sai lầm trƣớc đây, đã hiểu 

đƣợc. Học sáu mƣơi năm, biết rằng không những là triết học cao nhất mà còn 

là khoa học cao nhất. Bạn chỉ cần đọc những luận văn nghiên cứu của các nhà 

khoa  học  ba  đến  năm  mƣơi  năm  gần  đây.  Hãy  xem  thử,  đối  chiếu  với  kinh 

Phật, kinh Phật là khoa học cao nhất. Những gì họ phát hiện đều đã có trong 

kinh Phật, trong kinh Phật, còn rất nhiều những thứ họ chƣa phát hiện, bởi thế 

Phật pháp thực sự không thể nghĩ bàn. 

Phần  tiếp  theo  là  so  sánh  việc  dạy  học  Phật  pháp  với  thế  gian.  “Chư  Sa 

 môn”,  ở  Ấn  Độ,  Sa  môn  là  truyền  nhân  trong  tôn  giáo,  ngƣời  thầy  tôn  giáo, 

ngƣời  thực  tâm  tu  trong  tôn  giáo,  gọi  là  Sa  môn.  “Bà  la  môn,  nếu  trời  ma 

 Phạn,  nếu  có những  người  khác,  thật  sự  không  thể  chuyển  được,  là  vô  sở  uý 

 nhất  thiết  trí”.   Nghĩa  là  những  gì  đƣợc  nói  trong  giáo  dục  Phật  Đà,  những 

ngƣời  nhƣ  thế  không  thể  nói  đƣợc.  Dƣới  cùng  có  dấu  ngoặc  đơn,  giải  thích 

mấy chữ:  “Sa môn tiếng Phạn”, dịch sang tiếng Trung Quốc là cần tức, nghĩa 

là siêng làm những việc thiện, ngƣng tất cả những việc ác, đấy là ý nghĩa chữ 

Sa môn. 

834  Tập 582 



Trong kinh Phật thƣờng nói, siêng tu giới định tuệ, diệt hết tham sân si, đấy 

là nghĩa chữ Sa môn. Chƣa làm đƣợc hai câu đó, chƣa thể đƣợc gọi Sa môn, Sa 

môn phải làm đƣợc, Sa môn là ngƣời tu hành chân chính. 

“Tiếng Phạn Sa môn, tiếng Hoa gọi là tịnh hạnh”, những ngƣời đó tu thanh 

tịnh tâm, tu thiện tâm, là những đệ tử tôn giáo thành kính, nghĩa là Bà la môn 

giáo. Những ngƣời đó thờ Đại phạn thiên vƣơng, tu thiền định. Trời Ma phạn, 

Thiên ma tức Tha hoá tự tại. Phạn tức Phạn thiên ma, vấn đề rất ghê gớm! 

Trời Tha hoá tự tại là tầng trời cao nhất trong cõi Dục, tại sao gọi họ là ma? 

Họ chƣa buông bỏ đƣợc tình chấp, tình chấp là  ma, khiến ta không thể vƣơn 

lên cao hơn, nó ngăn che bạn. Phạn là ma Phạn thiên, tầng trời này càng cao, 

cao hơn những gì đã nói trƣớc. Phần trƣớc nói tầng cao nhất cõi Dục, đấy là 

trong trời Đại phạn, Đại phạn thiên vƣơng là tầng cao nhất. Trời Tha hoá tự tại 

chƣa  thể  buông  bỏ  tình  chấp,  Đại  phạn  thiên  vƣơng  chƣa  thể  buông  bỏ  tình 

kiến, nghĩa là họ chƣa buông bỏ đƣợc cách nhìn của mình, bởi thế họ không 

thể vƣơn lên cao đƣợc. 

Đại phạn thiên là Sơ thiền thiên, trên đó còn có Nhị thiền, Tam thiền, Tứ 


thiền, những thứ đó ngăn trở họ. Buông bỏ họ mới có thể đến Nhị thiền, buông 

bỏ  Nhị  thiền  mới  đến  Tam  thiền,  tại  sao  vẫn  chƣa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo? 

Đến cửa ải cuối cùng, họ vẫn là chƣa buông bỏ đƣợc. Vấn đề này nói rất dễ, 

nhƣng thực sự  làm  rất khó. Quý vị  xem ngƣời niệm  Phật, bình thƣờng niệm 

Phật rất tốt, dẫn chúng niệm Phật. 

Khi mới xuất gia có gặp một ngƣời, tôi xuất gia ở chùa Lâm Tế, chùa Lâm 

Tế có hội niệm Phật, hội trƣởng họ Lâm, là cƣ sĩ Lâm, ngƣời Phúc Châu. Ông 

tu tập rất tốt, lớn tuổi hơn tôi, hơn mƣời mấy hai mƣơi tuổi, làm cƣ sĩ đã lâu, tu 

hành từ sớm, làm  hội trƣởng hội niệm  Phật. Cùng tu với nhau  mỗi tuần,  ông 

làm  Duy  na,  rất  giỏi  phép  tắc.  Nhƣng  khi  mất  sợ  chết,  những  ngƣời  đồng  tu 

niệm  Phật  để  ông  vãng  sinh.  Ông  yêu  cầu  những  ngƣời  đồng  tu  không  nên 

niệm Phật A Di Đà, mà niệm Bồ Tát Quán Thế Âm, mong Bồ Tát Quán Thế 

Âm gia hộ ông. 

Bạn thấy đến cuối cùng, cuối cùng không cần đến Phật A Di Đà nữa, cần 

Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm.  Bồ  Tát  Quán  Âm,  cũng  không  gia  hộ  ông,  ông  mất, 

không biết sinh vào cõi nào, chắc chắn không thể vãng sinh. Ông hiểu đạo lí 

Tịnh độ, ông cũng thƣờng giảng khai thị cho ngƣời khác, khuyên ngƣời khác, 

đến cuối đời, không thể vƣợt qua của ải đó. Quý vị thấy vấn đề này không đơn 

giản,  chúng  ta  thử  nghĩ,  đến  cuối  đời,  liệu  chúng  ta  có  đi  lên  vết  xe  đổ  của 

Tập 582  835 



ôngchăng? Ai dám chắc? Nếu ông sống có thể hỏi. Ông luôn cảm thấy mình là 

ngƣời đã nắm chắc, mình tu hành tốt hơn ngƣời khác, đấy là một thí dụ chúng 

ta tận mắt nhìn thấy. 

Bởi thế  muốn vãng sinh Tịnh độ, không phải đến lúc gần mất  mới buông 

bỏ,  khi  gần  mất  sợ  không  buông  đƣợc.  Buông  bỏ  ngay  bây  giờ,  đừng  chấp 

trƣớc  ngay  giờ  phút  này,  bạn  mới  nắm  chắc.  Tất  cả  tuỳ  duyên,  ngƣời  khác 

muốn  thế  nào,  cứ  tuỳ  thuận  họ,  thế  mới  hay,  buông  bỏ  triệt  để,  tại  sao?  Nó 

đang thử sức ta, tôi đang muốn về Cực lạc, tôi không lƣu luyến gì trên thế gian 

này,  còn  gì  không  buông  bỏ  đâu?  Còn  một  chút  không  buông  bỏ,  đó  là  tình 

chấp, đấy là rắc rối của ta. 

Tất cả tuỳ duyên, gì cũng đƣợc, trong sinh hoạt đời thƣờng, phải rèn luyện 

những gì? Vô ngã, không tự tƣ tự lợi, đừng có tôi muốn nhƣ thế này, tôi muốn 

nhƣ thế kia, nhƣ thế là không đƣợc. Những thứ đó là rắc rối của ta khi gần mất, 

dứt khoát không đƣợc coi thƣờng, tại sao? Tập khí từ vô thỉ đến giờ. 

Tôi học Phật đã ngần ấy năm, thƣờng khuyên mọi ngƣời, cũng để khuyên 

mình, phải thấy rõ năm thứ kiến hoặc. Bởi vì đấy là cội gốc của tất cả rắc rối, 

đầu tiên là chấp thân này là của ta, sai lầm, thân không phải là ta. Đừng nên 

quá chú trọng thân này, thân là giả. Ngƣời xƣa nói rất hay, mƣợn giả tu chân, 

dùng thân thể giả này để làm gì? Sử dụng tốt nhất, dùng nó để tu chân, dùng nó 

để đoạn trừ tất cả những tập khí vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc của chúng 

ta. Nhƣ thế mới đúng, đầu tiên là đừng chấp thân này là tôi. 

Thứ hai, phải buông bỏ thiên kiến, nhà Phật gọi là biên kiến, biên kiến là 

gì? Đối lập, ta không đối lập với tất cả mọi ngƣời, không đối lập với tất cả sự 

vật, không đối lập với tất cả vạn vật, hoà đồng với tất cả, gì cũng vui cả, không 

đối lập. Ngƣời khác đối lập với ta, ta không đối lập với ngƣời khác. Phải biết 

rằng, trong đối lập sẽ sinh ra oán thân trái chủ nhƣ chúng ta vẫn thƣờng nói. 

Bởi ta đối lập với ngƣời, ngƣời sẽ đối lập với bạn. Trong vô tình hay hữu ý, 

sinh ra oán hận oán cừu, sau này gặp lại bèn oan oan tƣơng báo. Ta ngăn trở 

họ, khi bạn mắc kẹt, họ đến ngăn trở bạn, lấy báo trả  báo, vấn đề này rất rắc 

rối! 

Ngày nay chúng ta học Phật đã hiểu, oan gia nên giải không nên kết, những 

ngƣời ta không thích, huỷ báng ta, làm nhục ta, ngăn trở ta, huỷ hại ta, ta nên 

cúng họ một bài vị sống, đặt cạnh tƣợng Phật. Mỗi ngày đều hồi hƣớng cho họ, 

mong tiêu tai hoá giải oán kết đó, rất hay. Thế nhƣng bây giờ, từ sáng đến tối, 

836  Tập 582 



vẫn nhƣ thế, vẫn oán hận, đấy không phải do ta tạo ra sao? Đây đã tiêu rồi, tạo 

ở chỗ khác, chƣớng ngại của ta làm sao đoạn hết đƣợc? 

Đã muốn tiêu tai, không nên tạo lại. Ở kia tiêu tai, muốn tiêu tai giải kết, ở 

đây lại suốt ngày gây thêm rắc rối với ngƣời khác, bởi thế đấy là việc làm dại 

dột,  chƣa  buông  đƣợc  tình  kiến,  vậy  phải  làm  sao?  Đấy  là  ngu  si,  chƣa  thấy 

đƣợc chân tƣớng sự thực, cần phải nghe kinh, điểm hay của kinh điển là ở chỗ 

đó. Có hai ƣu điểm: Thứ nhất, giúp chúng ta phá mê khai ngộ, ƣu điểm thiết 

thực nhất với chúng ta, đó là đoạn nghi sinh tín. Những điều trong kinh nói đều 

là chân tƣớng nhân sinh vũ trụ, nếu ta hiểu đƣợc, thấy rõ, lúc nào mới đƣợc gọi 

thấy rõ, hiểu đƣợc? Thực sự buông bỏ là hiểu đƣợc, vẫn chƣa buông bỏ, nhất 

định  chúng  ta  phải  cảnh  giác,  chúng  ta  vẫn  chƣa  thấy  rõ,  thấy  rõ  chắc  chắn 

phải buông bỏ. 

Những chuyện lo lắng mỗi ngày rất nhiều, chƣa buông bỏ, chƣa buông bỏ 

vẫn  chƣa  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  luân  hồi  lục  đạo,  chết  đi  vẫn  quanh  quẩn 

trong luân hồi lục đạo, đấy là sai lầm rất lớn. 

Loại thứ hai trong bốn loại vô uý gọi là: “Vô sở uý lậu tận” , lậu là danh từ 

thay  thế  phiền  não,  chữ  này  đại  diện  tất  cả  phiền  não:  Phiền  não  vô  minh, 

phiền não trần sa, phiền não kiến hoặc, chữ này thay thế tất cả. Tận là đoạn trừ, 

sạch  sẽ  không  còn  một  thứ  gì,  có  thể  đoạn  tận  phiền  não  chăng?  Trong  kinh 

Đại thừa Đức Phật dạy chúng ta, định công có thể kìm chế phiền não, không 

thể đoạn, định những gì? Có thể khống chế đƣợc. 

Bởi  thế  bạn  phải  hiểu,  chúng  ta  vãng  sinh  thế  giới  Cực  lạc  phƣơng  Tây, 

định công này rất quan trọng, khống chế đƣợc phiền não, bạn có thể vãng sinh, 

tại sao? Đới nghiệp vãng sinh, không giống các pháp môn khác. Những pháp 

môn  khác,  phải  đoạn  phiền  não  mới  thành  tựu,  pháp  môn  này  có  thể  không 

cần, nhƣng phải khống chế nó, không chế đƣợc, nó không khởi tác dụng, lúc 

nào? Thời điểm vãng sinh, thời điểm vãng sinh, ta vẫn còn phiền não là hỏng, 

vẫn còn tâm tham, đi vào đƣờng quỉ, đi vào cõi quỉ đói. Tâm sân hận nổi lên, 

đi vào địa ngục. Ngu si nổi lên, đi vào cõi súc sinh. Phải biết rằng, tập khí tham 

sân si rất nặng, ta giữ gìn cho đến niệm cuối, nó không khởi lên ƣ? Đấy là chân 

tƣớng sự thực. 

Bình thƣờng dụng công nhƣ thế nào? Là công phu chế ngự phiền não. Sáu 

căn chúng ta tiếp xúc sáu trần, mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, không nổi tham sân 

si. Ở sau còn hai chữ là mạn và nghi, khống chế đƣợc tham sân si mạn nghi, 

chúng ta mới chắc chắn đƣợc vãng sinh. Lậu tận, là hết phiền não. 

Tập 582  837 



Quý vị xem, hoặc là mê hoặc, tham sân si mạn nghi là mê hoặc, nghiệp là 

gì?  Nghiệp  là  sát  đạo  dâm  vọng,  ta  tạo  nghiệp.  Khi  đoạn  đƣợc  mê  hoặc,  ác 

nghiệp  đƣợc  đoạn,  đoạn  đƣợc  sinh  tử,  sinh  tử  là  lục  đạo  luân  hồi,  tất  cả  đều 

hết, đấy là cảnh giới của ai? Trên A La Hán, vô sở uý. Phật cao hơn A La Hán, 

A La Hán chỉ đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, họ hết sinh tử lục đạo. Phật siêu 

việt thập pháp giới, bởi thế Phật minh tâm kiến tánh. 

Hoặc có ba loại: Vô minh, trần sa, kiến tƣ, đều đƣợc đoạn hết. Tham sân si 

mạn là kiến tƣ hoặc, mê hoặc của chúng sinh lục đạo, chúng sinh trong lục đạo 

đều có, bởi thế họ không thể ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Ở chỗ này, Phật Thích Ca Mâu Ni, đã đoạn đƣợc phiền não kiến tƣ, đoạn 

đƣợc phiền não trần sa, đoạn đƣợc phiền não vô minh. Hai loại sinh tử đã hết, 

một là phân đoạn sinh tử trong luân hồi lục đạo, một là biến dị sinh tử, trong 

pháp giới Tứ thánh, tất cả đều không còn, vô sở uý. 

 “Như Phật nói, ta hết tất cả lậu”, tất cả phiền não đều không còn.  “Nên được 

 an ổn, được vô sở úy”, thực sự đƣợc an lạc, thực sự đƣợc ổn định. Ngày nào 

chúng ta cũng nói đến ổn định, trên thực tế, không có động loạn lớn gọi là ổn 

định, không có động loan nhỏ, đấy là chuyện không thể có. Đến thế giới Cực 

lạc phƣơng Tây sẽ thực sự đƣợc an ổn, tại sao? Không còn một chút loạn động 

nhỏ. 

Chúng  ta  phải  hiểu  đƣợc,  ở  thế  gian  này,  không  thể  đoạn  đƣợc  loạn  động 

nhỏ, loạn động lớn không có, nhƣ thế gọi là thiên hạ thái bình, đấy gọi là thời 

thịnh, tại sao? Chúng ta dùng tâm sinh diệt, tâm sinh diệt là động, là ý niệm, 

niệm  trƣớc  diệt,  niệm  sau  sinh  ra.  Căn  bản  nó  là  động,  bởi  thế  tƣớng  cũng 

không  ổn  định,  thế  giới  chúng  ta  nhìn  thấy,  ngày  nay  gọi  là  không  gian  ba 

chiều. Thêm thời  gian, là không gian bốn chiều, tất cả đều là hiện tƣợng dao 

động, làm gì có sự ổn định? 

Chỉ pháp giới Nhất chân mới ổn định, thực sự không động, tại sao? Tâm ý 

thức  không  còn,  tâm  ý  thức  là  tƣớng  động,  tƣớng  động  đó  không  còn.  Nó  là 

cảnh  giới  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  khi  đã  chuyển  đƣợc,  vấn  đề  sẽ  đƣợc 

thay đổi, nên gọi là pháp giới Nhất chân. Thế giới Cực lạc phƣơng Tây, thuộc 

về pháp giới Nhất chân. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  thế  giới  Hoa  Tạng  cũng  là  pháp  giới  nhất  chân, 

trong đó tất cả đều không thay đổi. Nếu bạn đƣợc sinh qua đó, thân tƣớng của 

hoàn toàn giống với Phật A Di Đà, hay tuyệt! Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng 

838  Tập 582 



có vô lƣợng vẻ đẹp, không phải ba mƣơi hai tƣớng, tám mƣơi vẻ đẹp, đấy là 

nhân  gian.  Nhân  gian  không  phải  cõi  trời,  trời  Dục  giới  không  bằng  trời  Sắc 

giới,  trời  Sắc  giới  không  sánh  đƣợc  pháp  giới  Tứ  thánh,  pháp  giới  Tứ  thánh 

không bằng thế giới Cực lạc. Bởi thế đó thực sự là nơi tuyệt vời, cần phải giác 

ngộ, cần đƣợc chọn lựa, ngày nay gọi là di dân, chúng ta đƣa dân đến thế giới 

Cực lạc, nhƣ thế mới đúng. 

       “Làm  sư  tử  hống  trong  đại  chúng,  có  thể  chuyển  pháp  luân” ,  giảng kinh 

dạy học, giải đáp nghi vấn cho tất cả mọi ngƣời. “Chư Sa môn, Bà la môn, trời 

 Ma phạn, những người khác, không thể chuyển được, đấy là vô sở uý lậu tận” . 

Đoạn tận phiền não, quý vị không thấy phiền não đƣợc đoạn tận, phần trƣớc 

nói nhất thiết trí, nhất thiết trí. 

Thứ ba nói:  “Vô sở uý chướng đạo”, câu này rất giống ngày nay chúng ta 

đang làm báo cáo về sám hối. Không giấu diếm tất cả những gì chúng ta đã 

làm,  nói  ra  tất  cả,  mong  mọi  ngƣời  tha  thứ.  Chƣớng  đạo  là  gì?  “Nói  đến 

 chướng đạo là là nói những thứ  ma  bên ngoài”,  ma vƣơng ngoại đạo, ngoại 

đạo. Ma là nói chân tƣớng sự thực, không phải hạ thấp ngƣời khác, đạo lí này 

phải hiểu, tại sao? Phật pháp là pháp bình đẳng, ma và ngoại cũng là Phật, tại 

sao? Phật nói rất hay, tất cả chúng sinh vốn là Phật. Ma vốn cũng là Phật, chỉ 

là bây giờ sai lầm phƣơng hƣớng. Điều này cổ nhân gọi tập tánh, bản tính họ 

vốn là Phật, tập tánh của họ biến thành ma, biến thành ngoại đạo, chuyện chỉ 

có nhƣ thế, đó là gì? Họ học những điều sai, bản tính họ không sai. Tập tính 

không phải bản tính, bởi thế tập tính có thể thay đổi, khi giác ngộ, tập tính sẽ 

biến mất, bản tính lộ diện. 

Từ đấy có thể biết, giáo dục quan trong nhất trong mọi vấn đề, nếu thực sự 

học theo Phật Bồ Tát, học tập một thời gian, họ sẽ thay đổi. Không gặp Phật 

Bồ Tát, hoặc vẫn giữ thành kiến, ghen ghét, ngạo mạn với Phật Bồ Tát, nhƣ thế 

sẽ rất khó tỉnh ngộ, nhƣng có thể tỉnh ngộ chăng? Có, chắc chắn sẽ tỉnh ngộ, 

tạo sao? Ngoại và ma tạo rất nhiều tội lỗi, nhất là chƣớng đạo, chƣớng đạo gì? 

Chƣớng ngại Phật pháp,  “ma, ngoại lấp che pháp thánh đạo”. Phật có thể nói 

đƣợc, rất nhiều thủ đoạn chƣớng đạo, Phật biết tất cả. 

Khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, ma vƣơng Ba Tuần cũng đến nghe 

kinh, cũng đến lạy Phật làm thầy, nhƣng nó ghen ghét Phật, tâm ghen ghét của 

nó rất nặng. Thấy Phật có nhiều đệ tử, nhiều ngƣời tôn kính ngƣỡng mộ ngài, 

nó tỏ vẻ không phục, muốn phá hoại pháp Phật. Phật nói, pháp của ta là chánh 

pháp,  đƣợc  chảy  ra  từ  tự  tánh,  nói  cách  khác,  không  một  ai  có  thể  phá  hoại 

Tập 582  839 



pháp Phật. Ma vƣơng nói, đợi đến Mạt pháp, nghĩa là hai nghìn năm sau thời 

Mạt pháp, ta sẽ bảo con ma, cháu  ma của ta xuất gia, mặc áo Ca sa, đến phá 

hoại pháp của Phật. Phật nghe những lời đó, lặng lẽ không nói, rơi nƣớc mắt, 

giờ này chính là Mạt pháp, quả thực nhƣ thế. 

Quý  vị  muốn  học  Chánh  pháp,  họ  ngăn  trở  không  cho  học,  muốn  giảng 

kinh, không cho ta giảng kinh, ta thực sự rất muốn dẫn dắt mọi ngƣời tu hành, 

họ  cũng  quấy  phá.  Nhƣng  muốn  làm  trái  giới  luật,  trái  với  những  lời  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói, họ sẽ ủng hộ. 

Phật  giáo  ngày  nay,  khi  chúng  tôi  còn  trẻ,  không  tin  tôn  giáo,  chúng  tôi 

chƣa bao giờ đi chùa, cho rằng nó mê tín. Chƣa bao giờ nghe ở chùa nào có 

giảng kinh, không bao giờ nghe, ngày xƣa có. Chùa chiền ở Trung Quốc không 

có giảng kinh, ít nhất đã hai trăm năm nay, nhƣng phải biết, trƣớc đây hai ba 

trăm năm, không chùa nào không giảng kinh. Không ai chứng quả, không ai tu 

tập, nhƣng có ngƣời giảng, có ngƣời nghe. Thời kì Mạt pháp, có ngƣời nghe, 

nhƣng không làm theo, vẫn muốn nghe. 

Ở Nhất Bản, lần trƣớc tôi có đến Nhật Bản giảng kinh, có hai vị pháp sƣ 

nói với tôi, chùa Nhật ngày trƣớc cũng giảng kinh, bây giờ không thấy, ông nói 

với tôi, khoảng bốn trăm năm nay. Vì Nhật bản, tiếp thu văn hoá phƣơng Tây 

sớm hơn Trung Quốc, họ đã bỏ bốn trăm năm nay, không ai giảng kinh nữa. 

Lần  đó  tôi đến  giảng  hai  tuần,  họ  rất  coi  trọng,  đấy  là chuyện  hi  hữu.  Tất  cả 

những chuyện đó là ngoại, ma đến chƣớng đạo. 

Bởi  thế  Đài  Loan  năm  nào  cũng  giảng kinh, ba  mƣơi  tám  năm  chƣa  gián 

đoạn. Cƣ sĩ Lí Bỉnh Nam ở Đài Trung là một ngƣời tại gia, ông ở Đài Trung đã 

ba mƣơi tám năm, chƣa bao giờ thôi giảng kinh. Mỗi tuần giảng một lần, gần 

đây giảng hai lần, sau lại giảng một lần, ngày thứ tƣ, ngày thứ bảy, sau đó ngày 

thứ bảy ông bồi dƣỡng cho một số học sinh. Thứ bảy giảng cho học sinh, thứ 

tƣ ông đứng ra giảng, chƣa bao giờ gián đoạn. 

Phật Thích Ca Mâu Ni, khi còn tại thế ngày nào cũng giảng kinh, chƣa nghỉ 

một  ngày,  bốn  mƣơi  chín  năm.  Vấn  đề  này  cho  chúng  ta  biết,  giáo  dục  quan 

trọng nhƣờng nào! Tổ tiên chúng ta biết rằng, văn hoá là linh hồn của dân tộc, 

giáo dục là cơ hội sống còn của văn hoá, không có giáo dục, văn hoá sẽ chết. 

Bởi thế mấy nghìn năm trƣớc đã đề xuất:  “Xây dựng đất nước, giáo dục làm 

 đầu”. 

840  Tập 582 



Lễ Kí đƣợc hình thành thời Xuân thu chiến quốc, chúng ta có lí do để tin 

rằng, hai câu này là lời của tổ tiên. Khổng tử  “Thuật mà không sáng tác, tin và 

 làm theo cổ nhân”. Bốn nghìn năm trƣớc đây, Trung Quốc vẫn chƣa có văn tự, 

Hoàng Đế mới phát minh chữ viết. Phu tử đã đem những lời giáo huấn của tổ 

tiên hàng nghìn năm trƣớc, truyền lại cho ngƣời đời sau, viết thành văn tự lƣu 

lại cho ngƣời đời sau. Đấy là sự nghiệp vĩ đại nhất của cả đời Khổng tử. Bởi 

thế chúng ta tin rằng:  “Xây dựng đất nước, lấy học làm đầu”, hai câu đó là của 

tổ tiên, ngƣời xƣa biết đƣợc tầm quan trọng của giáo dục. 

Tam Tự Kinh đã nói rất chi tiết: “Nhân chi sơ, tánh bản thiện, tánh tương 

 cận, tập tương viễn.  Nếu xét về bản tính, tất cả mọi ngƣời chúng ta đều giống 

nhau,  nhƣ  kinh  Đại  thừa  đã  nói:   “Vốn  tất  cả  chúng  sinh  là  Phật”.  Chúng  ta 

giống nhau, tại sao lại có cách biệt lớn nhƣ thế, trở thành mƣời pháp giới? Tập 

tính, ta không tiếp thu giáo dục, khoảng cách giữa tập tính và bản tính của ta 

ngày càng xa, vấn đề ở chỗ đó. Bởi thế mới thực sự đề xuất một cách nghiêm 

túc:   “Nếu  không  dạy,  tính  sẽ  thay  đổi”,  nếu  không  dạy  dỗ  đƣờng  hoàng,  con 

ngƣời ngày càng hƣ, ngày nay ai dạy? 

Thầy Phƣơng Đông Mĩ nói truyền hình đang dạy, vấn đề rất đáng ngại, bởi 

sức  mạnh  của  nó  rất  rộng  lớn,  nó  có  thể  đƣa  giáo  dục  vào  nhà  bạn.  Nếu  nội 

dung  dạy  dỗ  là  đạo  Thánh  hiền,  sẽ  khiến  ngƣời,  mỗi  ngƣời  trở  thành  Thánh 

nhân, Hiền nhân. Đấy là mục tiêu, lí tƣởng giáo dục của ngƣời ngày xƣa. Ngày 

nay truyền hình dạy con ngƣời sát đạo dâm vọng, không có luân lí, không có 

đạo đức, không có nhân quả, toàn nhƣ thế cả, điều này đã làm hỏng con ngƣời. 

Ta  phải  hiểu, bản  tánh  của  họ không  xấu, do học những điều xấu,  học  từ 

truyền hình, học từ Internet. Ngày nay truyền hình, Internet, đã làm  chủ  giáo 

dục cả nhân loại, vấn đề này rất nghiêm trọng. Bởi thế chúng ta đề xuất mấy 

thứ,  từ:   “Tây  dựng  đất  nước,  bắt  đầu  từ  giáo  dục”,  cho  đến  xây  dựng  cơ 

nghiệp, lấy việc học làm đầu; xây dựng con ngƣời, giáo dục làm đầu; ổn định 

hài  hoà,  vẫn  giáo  dục  làm  đầu;  quan  hệ  giữa  ngƣời  với  ngƣời,  giáo  dục  làm 

đầu; dân giàu nƣớc mạnh, giáo dục làm đầu; ổn định lâu dài. Thậm chí cõi báo 

của  chƣ  Phật,  thế  giới  Cực  lạc,  không  phải  dạy  học  ƣ?  Trong  bộ  kinh  này 

chúng ta đã thấy, Phật A Di Đà ở thế giới Cực lạc, mỗi ngày đều giảng kinh 

dạy học không gián đoạn. Cõi báo của chƣ Phật, thế giới Cực lạc, đều lấy giáo 

dục làm đầu. 

Nếu  chúng  ta  muốn  thiên  hạ  thái  bình,  muốn  đời  thịnh  thế  xuất  hiện  trên 

quả  đất,  vẫn  lấy  giáo  dục  làm  đầu,  ngoài  giáo  dục,  không  có  biện  pháp  nào 

Tập 582  841 



khác. Với tổ tông, với Thánh hiền, chúng ta không thể không khâm phục. Phật 

A Di Đà biết thế nên dạy học ở thế giới Cực lạc, không ngƣng nghỉ ngày nào, 

dạy  những gì?  Dạy  trí  tuệ,  dạy  tu  phƣớc,  giáo  dục  ở  thế  giới  Cực  lạc  là  giáo 

dục trí tuệ, giáo dục phƣớc đức. Viên mãn hai thứ này gọi là thành Phật. 

Bởi thế:  “Qui y Phật, nhị túc tôn”, hai ở đây, một là trí tuệ, một là phƣớc 

đức, đủ là viên mãn, đầy đủ. Đầy đủ hai thứ đó đƣợc gọi là thành Phật, chúng 

ta không thể không biết điều đó. 

Do  chánh  giáo  không  còn,  giáo  dục  tà  ma  ngoại  đạo  mới  xuất  hiện,  nó 

chƣớng  ngại  thánh  đạo.  Không  phải  Phật  không  biết,  biết  tất  cả,  ngài  có  thể 

nói,  bởi  thế  vô  sở  uý.  “Như  Phật  nói,  ta  nói  chướng  pháp”,  chƣớng  ngại 

phƣơng pháp của thánh giáo, ngài có thể nói rất rõ, nói rất minh bạch. 

“Nên  được  an  ổn,  được  vô  sở  uý,  làm  sư  tử  hống  trong  đại  chúng,  có  thể 

 chuyển  pháp  luân.  Chư  Sa  môn,  Bà  la  môn,  hay  trời  Ma  phạn,  với  những 

 người khác, không thể chuyển được, nên mới nói vô sở uý chướng đạo” . 

Điều cuối cùng:  “Thuyết tận khổ đạo vô sở úy”.  Nói hết khổ đạo, là nói hết 

 đạo pháp của các khổ.  Như Phật nói:Những gì ta nói về Thánh đạo, có thể ra 

 khỏi thế gian, có thể hết các khổ,nên được an ổn, được vô sở uý”.  Phật dạy cho 

chúng ta phƣơng pháp, nói rất nhiều kinh luận, đây chính là khó hiểu. Nói bốn 

mƣơi chín năm, nhƣng khi đã hiểu, rất dễ thực hành, thực hành không khó, biết 

mới khó. 

Cƣơng  lĩnh  chung,  nguyên  tắc  chung  để  hành,  gói  trong  ba  chữ:  Tín, 

nguyện và hạnh. Đầu tiên ta phải tin, vì không tin nên cần phải hiểu rõ, minh 

bạch đạo lí và chân tƣớng sự thực, nhƣ vậy mới tin đƣợc, việc này tốn nhiều 

công sức. Quý vị xem Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng A Hàm hết mƣời hai năm, 

Phƣơng Đẳng giảng tám năm, Bát Nhã giảng hai mƣơi hai năm quý vị mới tin. 

Không có nền tảng này, tổng cộng bốn mƣơi hai năm, khi đã tin, sau đó mới 

nói sự thực. Tin tƣởng, mới chịu thực hành, y giáo phụng hành, nhƣ vậy mới 

thành tựu đƣợc. 

Cần bao nhiêu thời gian để phàm phu thành Phật, cần đến một ngày chăng? 

Không  cần,  lục  tổ  Huệ  Năng  không  phải  là  tấm  gƣơng  ƣ?  Ngài  là  một  phàm 

phu,  cần  bao  nhiêu  thời  gian  để  thành  Phật?  Tôi  tính  chƣa  đến  hai  giờ,  nghe 

một buổi giảng, ngài đã thành Phật. Ngài không biết chữ, chƣa đi học, ở Hoàng 

mai tám tháng. Trong Đàn Kinh nói rất chi tiết. 

842  Tập 582 



Đạo tràng Ngũ tổ có giảng đƣờng, ngài chƣa đặt chân đến, chƣa nghe một 

buổi giảng. Có thiền đƣờng, ngài chƣa ngồi hết một cây hƣơng, một cây hƣơng 

trong thiền đƣờng cháy nửa giờ. Chƣa tham thiền, chƣa nghe một buổi giảng, 

truyền y bát vào canh ba nửa đêm. Ngũ tổ gọi ngài đến, giảng đại ý Kinh Kim 

Cang cho ngài, chúng ta tính độ hơn hai giờ. Ngài không biết chữ, chắc chắn 

không cần kinh sách, cứ nói chuyện bình thƣờng. Khi giảng đến:  “Ưng vô sở 

 trụ, nhi sinh kì tâm”, ngài liền tốt nghiệp, cực kì nhanh! Tốt nghiệp rồi, không 

cần giảng phần còn lại, biết tất cả. 

Giảng đại ý Kin Kim Cang, mới giảng đƣợc một phần tƣ, còn lại ba phần 

tƣ, ngài đã khai ngộ, làm báo cáo. Đó là báo cáo tâm đắc của ngài, nghĩa là 

luận án tốt nghiệp, hai mƣơi chữ: “Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh. Nào ngờ 

 tự tánh vốn không sinh diệt”.  Nào ngờ tự tánh là không ngờ tự tánh, chân tánh 

thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng ô nhiễm, bất sinh bất diệt. Câu thứ ba:  “Vốn đã 

 đầy đủ”, tuy không có gì, nhƣng không thiếu một thứ gì. Câu thứ tƣ:  “Nào ngờ 

 tự tánh, vốn không dao động”, tự tánh vốn là định, bởi thế ý niệm có sinh diệt 

là vọng tâm. Không sinh không diệt là chân tâm, buông bỏ vọng tâm, chân tâm 

sẽ lộ diện. Câu cuối cùng:  “Đâu ngờ tự tánh, năng sinh vạn pháp”. 

Nghe đến đó, Ngũ tổ cho đã ổn, bảo ngài đừng nói nữa, truyền ngay y bát 

cho  ngài,  bắt  ngài  trốn  đi,  tại  sao  phải  đi?  Đồng học ghen  ghét  chƣớng  ngại, 

làm sao truyền y bát cho ngài đƣợc? Trong mắt mọi ngƣời ngày đó, y bát chắc 

chắn phải đƣợc truyền cho Thần Tú. Thần Tú ở với Ngũ tổ hai mƣơi năm, thời 

gian rất dài, trợ giáo của Ngũ tổ Hoằng Nhẫn. Cánh tay phải, trợ giáo, tất nhiên 

phải  truyền  cho  ông  ấy,  làm  sao  lại  truyền  cho  Huệ  năng.  Một  ngƣời  từ  đâu 

đến, không biết một tí gì, mới ở tám tháng, đến nhà kho giã gạo, bổ củi, làm 

những việc đó, điều này cho thấy gì? Biết khó làm dễ. 

Vì khó hiểu nên Đức Phật nói pháp suốt bốn mƣơi chín năm. Hành dễ, ta 

xem đại sƣ Huệ Năng, không cần một ngày, từ phàm phu liền thành Phật. Bởi 

thế,  Kinh  Di  Đà  nói:  Vãng  sinh  thế  giới  Cực  lạc,  “nếu  một  ngày”,  một  ngày 

làm đƣợc chăng? Đƣợc, tại sao chúng ta niệm ngần ấy năm vẫn không đƣợc? 

Không có tin, không có nguyện, mỗi ngày niệm  mƣời vạn tiếng, niệm cả đời 

cũng không vãng sinh. Niềm tin không kiên định, không phải chân tín, không 

phải  chân  nguyện.  Chân  nguyện,  không  thay  lòng  đổi  dạ,  cứ  một  hƣớng  ấy, 

mục tiêu ấy, không có suy nghĩ nào khác. Đấy mới gọi chân tín, chân nguyện. 

Vẫn  còn  nhiều  vọng  niệm,  vọng  tƣởng,  đấy  không  phải,  đấy  chỉ  là  kết  pháp 

duyên  với  Phật  A  Di  Đà,  với  thế  giới  Cực  lạc,  cả  đời  đi  không  đƣợc,  không 

giống ngƣời thực sự muốn đi. 

Tập 582  843 



Thực  sự  niệm  Phật  vãng  sinh,  ngƣời  đó  rất  hài  hoà  gần  gủi,  bản  thân  rất 

khiêm cung, cung kính tất cả mọi ngƣời, quý vị hỏi họ những gì? Họ đều A Di 

Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật không biết thứ gì khác. Ta biết những ngƣời đó 

chắc  chắn  sẽ  vãng  sinh,  không  đƣợc  coi  thƣờng  họ,  họ  là  đệ  tử  thực  sự  của 

Phật A Di Đà, ở thế giới Cực lạc, đời này chắc chắn sẽ vãng sinh. 

Trong tâm vẫn còn tạp niệm, trong tâm vẫn còn vọng tƣởng, thƣờng dùng 

những  mĩ  từ,  những  điều  ta  làm  là  hoằng  pháp  lợi  sinh,  những  gì  ta  tuyên 

dƣơng là đại pháp Tịnh tông. Trên thực tế họ chƣớng đạo, không hiểu mình là 

ngoại,  ma  che  lấp  thánh  đạo.  Nếu  không  thâm  nhập  kinh  tạng,  làm  sao  biết 

đƣợc?  Thâm  nhập  kinh  tạng  cần  phải  khiêm  tốn,  không  khiêm  tốn,  không 

khiêm  hƣ,  không  thành  kính,  vẫn  chƣa  học  đƣợc  gì,  ngày  ngày  nghe  cũng 

không hiểu. Phật có khả năng đó, là bởi ngài đã đoạn hết tập khí phiền não. 

Vì  thế  điều  cuối  cùng:   “Có  thể  hết  các  khổ” ,  lìa  khổ  đƣợc  vui,  đến  cứu 

cánh  viên  mãn.  “Chư  Sa  môn,  Bà  la  môn,  trời  Ma  phạn,  những  người  khác, 

 không  thể  chuyển  được” .  Những  điều  này  ngƣời  khác  không  làm  đƣợc,  “đó 

 gọi là thuyết tận khổ đạo vô sở uý”, cần phải đoạn tất cả phiền não, khổ đã diệt. 

Trong  báo  cáo  của  Huệ  Năng  không  có  khổ,  cho  chúng  ta  biết  chân  tâm 

của mình là thanh tịnh, không chút nhiễm ô. Nói cách khác, khổ có từ ô nhiễm, 

không có ô nhiễm sẽ không có khổ, rời khổ đƣợc lạc. Câu thứ hai cho ta biết, 

bất  sinh  bất  diệt.  Câu  thứ  ba  cho  ta  biết  vốn  đã  đầy  đủ,  không  cần  tìm  bên 

ngoài, đầy đủ tất cả trong tự tánh. Câu thứ tƣ rất quan trọng, ta phải định tâm 

lại, vốn tâm đã định, tâm loạn là bản tính, là vọng tâm, không phải chân tâm. 

Cuối cùng cho chúng ta biết, có thể sinh vạn pháp, hay là hay ở chỗ đấy. 

Trên đây đã giới thiệu bốn vô sở uý, là vô sở uý của Phật, Bồ Tát cũng có. 

Phật  thì  chúng  ta chỉ  nghe  mà  thôi,  ta  không  thể  làm  đƣợc,  không  học đƣợc, 

nhƣng Bồ Tát có thể. Buổi sau, sẽ giới thiệu bốn vô sở uý của Bồ Tát. 

 

 

------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

844  Tập 583 



Tập 583 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:07.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Xin xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 769, hàng thứ hai: “Vô 

 Uý, là bốn vô uý, còn gọi bốn vô sở uý” . Lần trƣớc đã học đến đó .  

Chúng ta giới thiệu trong Đại Trí Độ Luận nói bốn vô sở uý của Nhƣ Lai. 

Trong Đại Luận, còn bốn vô sở uý của Bồ Tát. Có hai loại vô sở uý: Một là 

Phật, loại thứ hai là Bồ Tát. Bốn vô sở uý tôi trình bày sau đây, đều nói về Bồ 

Tát. 

Bồ Tát có định công, có trí tuệ, có thể quyết định rõ ràng, thuyết pháp giữa 

chúng sinh, không có tƣớng lo lắng, sợ sệt, bởi vậy mới gọi vô sở uý. 

Thứ nhất:  “Vô sở uý năng trì” . Năng trì là nói: “Bồ Tát nghe tất cả pháp, 

 thường có thể thọ trì, nhớ nghĩ không quên” . Mấy chữ này rất quan trọng. Nếu 

không thể thọ trì thì không phải Bồ Tát,  mấu chốt là ở chỗ hai chữ đó. Nghe 

pháp nhất định phải tin tƣởng, lí giải, tiếp thu tất cả, y giáo phụng hành, nhƣ 

thế gọi là thọ trì. Nếu đƣợc nghe hiểu nhƣng không thực hành, đấy là gì? Nhƣ 

thế là Phật học, bởi thế học Phật và Phật học là hai chuyện. Phật học chỉ có thể 

học đƣợc kiến thức thông thƣờng trong Phật pháp, hiện tại chúng ta thƣờng gọi 

là tri thức, không phải trí tuệ. 

Trí tuệ là vô hạn, tri thức là giới hạn, họ vẫn cứ mê muội, không giác ngộ. 

Còn  những  thứ  sâu  rộng  của  tri  thức,  mỗi  ngƣời  không  giống  nhau,  có  liên 

quan tới những gì? Có quan hệ với tâm thành kính của họ, có quan hệ với trí 

tuệ đời trƣớc. Chúng ta gọi là dữ sanh câu lai, có thể nói ngƣời đó, đời trƣớc đã 

từng học, có liên quan với những thứ đó. Tuy đời trƣớc có học hành, nếu đời 

này không chịu tu tập, những gì họ có đƣợc sẽ rất hữu hạn. Chỉ đƣợc tri thức 

Phật pháp, cũng có thể biện tài vô ngại, có thể nói thao thao bất tuyệt, vấn đề ở 

chỗ nào? Vấn đề ở chỗ đời này không đƣợc thành tựu, vẫn không đoạn đƣợc 

phiền não, không có cách nào nâng đƣợc cảnh giới mình lên. 

Nếu  làm  đúng,  nhiều  thiện  nghiệp,  ít  ác  nghiệp,  quả  báo  sẽ  ở  trời  ngƣời. 

Nếu  ỷ  lại  trí  thông  minh  của  mình,  thế  trí  biện  thông,  nghiệp  ác  nhiều,  thiện 

Tập 583  845 



nghiệp  ít, quả  báo  sẽ  ở  tam  đồ,  không  thể không biết điều  này.  Bởi  thế  nhân 

thiện trong đời quá khứ mỗi ngƣời, thiên bẩm không giống nhau, liệu có thành 

tựu chăng, vẫn còn ở sự giáo dục đời nay. Phần trƣớc đã nói đến thiện tri thức, 

chúng ta nói suốt tám giờ, là mấu chốt việc thành tựu đời này của chúng ta. 

Tuy đời trƣớc học tập không nhiều, không có nền tảng chắc chắn. Nếu đời 

này gặp đƣợc thiện tri thức chân chánh, có thể tin, có thể hiểu, siêng thực tập. 

Có duyên đời này vãng sinh Tịnh độ, vấn đề của họ sẽ thực sự đƣợc giải quết. 

Bởi  vậy  nhân  đời  trƣớc  rất  có  quan  hệ,  Phật  pháp  không  nói  nhân  sinh,  Phật 

pháp nói duyên sinh, duyên là duyên đời này. Bởi thế duyên hiện tại, thực sự 

có thể cầm chắc vận mạng, vì thế những lời đại sƣ Thiện Đạo nói rất hay, ngài 

nói Tịnh độ: Tứ độ tam bối cửu phẩm, tất cả đều do duyên không giống nhau, 

những lời đó là có thật. 

Phật  pháp  truyền  bá  rộng  rãi  rằng,  đại  sƣ  Thiện  Đạo  là  Phật  A  Di  Đà  tái 

sanh. Đã là Phật A Di Đà ứng hoá đến Trung Quốc, những lời của đại sƣ Thiện 

Đạo, là lời của Phật A Di Đà. Đây là vị tổ thứ hai của Tịnh tông chúng ta, ngài 

thực sự có công phu, truyện kí đã viết, chúng ta tin đó không phải là bịa đặt. 

Ngài niệm một câu Phật hiệu, miệng phát ra ánh sáng, trong ánh sáng có Phật, 

đây không phải là ngƣời thƣờng. Ánh sáng có Phật, lịch sử chúng ta ghi lại, đại 

sƣ Thiện Đạo có hiện tƣợng đó. 

Bởi thế điều quan trọng nhất của Bồ Tát: “Là thường thọ trì, ghi nhớ không 

 quên” , nhƣ thế trong Phật pháp mới là ngƣời đệ tử chân chính của Phật, muốn 

đạt  đến  mức  ghi  nhớ  không  quên,  nhất  định  phải  đọc  nhiều.  Cổ  nhân  dạy: 

 “Đọc sách nghìn lượt, tự thấy nghĩa lí” , đạo lí ở đây là gì? Khi đọc nghìn lƣợt, 

tâm đã định, định mới sinh tuệ, đạo lí ở chỗ đó. 

Chúng ta, điều khúc mắc nhất đó là tính khí nông nỗi, tâm không định, làm 

sao  biết  đƣợc  tâm  không  định?  Niệm  Phật  sẽ  thấy,  sẽ  phát  hiện  tâm  không 

định, tĩnh toạ sẽ thấy đƣợc, vẫn ngồi xếp bàng ở đấy. Nhƣng ngồi năm phút 

còn đƣợc, mƣời phút là không ổn, vọng niệm đã nổi. Giờ chỉ tịnh trong niệm 

Phật  đƣờng,  thấy  rất  rõ  hiện  tƣợng  này,  có  công  phu  hay  không  giờ  này  sẽ 

thấy. 

Vấn đề này quan hệ rất lớn với việc tu hành của chúng ta, phải hiểu Phật 

pháp. Bất luận tông phái nào, pháp môn nào, cái gọi là tám vạn bốn nghìn pháp 

môn, pháp môn vô lƣợng, tu những gì? Tất cả đều tu định, tam học giới định 

tuệ.  Giới  là  phƣơng  pháp,  có  nhiều  phƣơng  pháp,  định  chỉ  có  một.  Ta  dùng 

846  Tập 583 



phƣơng pháp gì, để tâm bạn đƣợc định, chỉ cần tâm định, phƣơng pháp không 

quan trọng, phƣơng pháp nào cũng đƣợc. 

Chúng ta thƣờng dùng, Tịnh tông thƣờng dùng trì danh niệm Phật, nghĩa là 

niệm Phật A Di Đà, để giữ tâm định. Bếu thực sự biết niệm, trong tâm chỉ A 

Di Đà  Phật, ngoài A Di  Đà Phật, buông bỏ  tất cả  tạp niệm. Gọi là nhất tâm 

chuyên niệm A Di Đà Phật, nhƣ vậy mới đƣợc, nhất tâm phải đƣợc thực hiện 

hàng ngày. Phải biết rằng thế gian này là giả, không có thật. 

Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay:   “Như  mộng  huyễn  bào  ảnh”.  Trong  Chứng 

Đạo Ca đại sƣ Vĩnh Gia nói:  “Trong mộng rõ ràng có sáu cõi”, sáu cõi là luân 

hồi  lục  đạo.  Luân  hồi  lục  đạo  nhƣ  giấc  mộng,  hoàn  toàn  là  sự  thật,  tỉnh  dậy 

không thấy gì nữa, cần gì phải chấp trƣớc? Cần gì tính toán? Sao không chịu 

buông bỏ? Buông bỏ tâm sẽ định ngay, nếu tâm thực sự định, có thể thấy Phật. 

Bồ Tát Đại Thế Chí đã nói rất hay: Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền đƣơng lai 

chắc chắn thấy Phật, lúc nào có thể thấy Phật? Thực sự định bạn sẽ thấy Phật, 

tâm lí xao động, nhiều tạp niệm trong tâm, chắn chắn không thể thấy đƣợc, đạo 

lí  này  cần  phải  hiểu.  Nếu  tín  tâm,  thực  sự  có  tín  tâm  không  sanh  khởi  đƣợc, 

phát  nguyện  không  khẩn  thiết,  muốn  vãng  sanh  nhƣng  quyến  luyến  thế  gian. 

Nguyên  nhân  đó  là  do  không  nhận  thức  rõ  ràng  hai  thế  giới  nên  mới  xảy  ra 

hiện tƣợng đó. Nếu bạn nhận thức rõ ràng thế giới Cực lạc, thế giới này cũng 

rõ ràng, chắc chắn sẽ có nguyện vọng rất khẩn thiết, ƣớc gì có thể vãng sinh 

tức khắc. 

Những vấn đề này kinh giáo có thể giúp đƣợc, tại sao phải nghiên cứu kinh 

giáo?  Nâng  cao  chánh  niệm  chúng  ta,  tin  thật,    nguyện  thiết,  mục  đích  của 

nghiên  cứu  là  ở  chỗ  đấy.  Đã  phát  khởi  tin  thật  nguyện  thiết,  nghe  kinh  hay 

không cũng không quan trọng, niệm hay không cũng không quan trọng. Cả đại 

chúng cùng tu, tụng bộ kinh trƣớc khi niệm Phật, phần nhiều niệm Phật A Di 

Đà, tại sao phải tụng bộ kinh này?  Tụng bộ kinh là để thu nhiếp tâm, nhiều 

vọng niệm trong tâm, bộ kinh kia sẽ đƣa tâm bạn định trở lại, Phật hiệu mới có 

tác dụng, mới mang lại kết quả. 

Niệm  Phật  khi  loạn  tâm  sẽ  mang  lại  kết  quả  không  cao,  định  tâm,  thanh 

tịnh tâm để niệm  Phật. Nhƣ thế  mới cảm  ứng đạo giao,  mới đƣợc gọi là  mỗi 

tiếng Phật hiệu, mới có tác dụng cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. 

Tập 583  847 



Chúng ta tu học pháp môn Tịnh độ, công phu niệm Phật không đắc lực, đã 

hiểu  đƣợc  nguyên  nhân  không  đắc  lực.  Chúng  ta  phải  đƣa  vấn  đề,  biết  đƣợc 

vấn đề rồi phải giải quyết nó, niệm Phật mới nhƣ pháp, mới có cảm ứng. 

       “Nên thuyết pháp cho mọi người, được vô sở uý”.  Trong đây, Bồ Tát chƣa 

thành  Phật,  nhất  định  phải  nhờ  Phật  gia  trì.  Những  kiến  thức  thông  thƣờng 

chúng ta học rất quan trọng, ở đây là nói về kinh giáo, nhất môn thâm nhập là 

căn bản. Đây là phƣơng pháp dạy học đƣợc truyền lại bởi nhà Phật và tổ tiên 

ngày xƣa. Đầu tiên là nhất môn thâm nhập, mục đích của nhất môn thâm nhập 

là gì? Cầu trí căn bản, nghĩa là cầu định, cầu tuệ. Khi đƣợc trí căn bản, thanh 

tịnh tâm sẽ có mặt, sau đó mới học rộng nghe nhiều.  Giống nhƣ năm mƣơi ba 

chỗ tham học của đồng tử Thiện Tài, đấy là tấm gƣơng rõ ràng nhất. 

Chƣa có trí căn bản, đừng bao giờ học rộng, càng học càng loạn, càng học 

càng rối, suốt đời này, bạn không đƣợc trí căn bản. Nhƣ thế chi bằng niệm Phật 

cầu vãng sinh Tịnh độ, trƣớc độ chính mình đến thế giới Cực lạc, sau độ hoá 

ngƣời khác. Đến chỗ Phật A Di Đà, sẽ đƣợc bản nguyện Phật Di Đà gia trì, ta 

sẽ có khả năng, độ những ngƣời hữu duyên trong mƣời pháp giới. Thực sự có 

khả năng đó, có công phu thực sự mới đƣợc. 

Thứ hai:  “Vô sở uý tri căn”. Trƣớc kia là khế lí, ở đây là khế cơ, biết đƣợc 

căn cơ chúng sinh. “Tri căn, nghĩa là Bồ Tát biết các căn lợi độn của chúng 

 sinh,  tuỳ  theo  chỗ  ứng  của họ  mà  thuyết  pháp,  nên  thuyết  pháp  trong  chúng, 

 được  vô  sở  uý” .  Đây  là  có  khả  năng  quán  cơ,  biết  đƣợc  căn  tánh  của  mọi 

ngƣời. Tất nhiên biết đƣợc, những gì họ đã học trong đời trƣớc, nhƣ vậy là tốt 

nhất, nhƣ thế sẽ rất khế cơ. 

Cấp bậc Bồ Tát rất nhiều, trong Kinh Hoa Nghiêm, từ Sơ tín vị đến Đẳng 

Giác, năm mƣơi mốt thứ bậc. Sự khác biệt giữa trí tuệ, thần thông, đạo lực rất 

lớn.  Bậc  Sơ  trú  trở  lên,  đây  là  Viên  giáo,  Hoa  Nghiêm  là  Viên  giáo,  trí  tuệ, 

năng lực của họ gần bằng Phật. Bồ Tát Thập tín vị cũng rất tuyệt vời, từ Sơ tín 

đến  Thất  tín, đã  đoạn  đƣợc  phiền  não  kiến  tƣ,  bằng A  La  Hán.  Bát  tín  bằng 

Phật Bích Chi. Cửu tín và Thập tín là Bồ Tát Quyền giáo Đại thừa. Lên thêm 

nữa là  minh tâm kiến tánh, vì thế không phải ngƣời phàm, đã là Sơ tín vị thì 

không còn phàm phu. 

Sơ  tín  vị  đã  đoạn  phiền  não,  bằng  Sơ  quả  Tu  Đà  Hoàn,  nghĩa  là  đã  đoạn 

đƣợc năm thứ kiến hoặc. Buông bỏ thân kiến, buông bỏ biên kiến, chắc chắn 

không còn đối lập, không còn ý niệm đối lập. Ngƣời thực sự đối xử bình đẳng 

với tất cả ngƣời và sự vật, họ không còn phân biệt, buông bỏ thành kiến, họ có 

848  Tập 583 



thể tuỳ duyên. Chƣa buông bỏ thành kiến, không thể nào tuỳ duyên, tuỳ duyên 

sẽ tự tại. 

Trong  Phật  pháp,  tuỳ  duyên  là  thực  sự  rèn  luyện,  đích  thực  có  công  phu. 

Có nghĩa là, thấy ta có thể  hay không thể  nhẫn thọ đƣợc chăng. Hằng thuận 

chúng sinh, chúng sinh thuận nghịch gì cũng có thể tuỳ thuận, nhìn thấu đƣợc 

là có thể tuỳ thuận. Một câu trong Kinh Kim Cang có hiệu quả nhất:  “Phàm có 

 hình tướng thảy đều hư vọng”,  lúc nào cũng nghĩ đến câu đó ta sẽ tuỳ duyên. 

Tất  cả  pháp  hữu  vi,  nhƣ  mộng  huyễn  bào  ảnh,  thực  sự  tuỳ  duyên.  Nghĩa  là 

không cho đó là thật, coi nó là thật sẽ không tuỳ duyên đƣợc, nhất định phải 

kiên trì cách nghĩ, cách làm của mình, phải kiên trì. 

Bởi thế Bồ Tát tuỳ thuận, gì cũng đƣợc, tất cả đều bình đẳng. Bởi tự thân 

các ngài không nghĩ về mình, đã phá đƣợc thân kiến. Bồ Tát cấp thấp nhất là 

Sơ tín vị, nghĩa là lớp một Tiểu học, đây là Đại thừa. Tuy đã đoạn phiền não 

giống  với  Sơ  quả  Tiểu  thừa,  nhƣng  trí  tuệ  khác  nhau,  trí  tuệ  cao  hơn  Tu  Đà 

Hoàn của Tiểu thừa nhiều. Điểm này Đại thừa và Tiểu thừa không giống nhau, 

bởi thế họ có thể quán cơ, họ có thể ứng cơ thuyết pháp, vô sở uý khi thuyết 

pháp trong đại chúng. 

Thứ  ba:   “Vô  sở  uý  quyết  nghi.Quyết  nghi,  cắt  đứt  tất  cả  những  nghi  ngờ 

 của chúng sinh, nghĩa là nếu có một ai đến hỏi những điều khó, Bồ Tát có thể 

 đáp một cách chắc chắn như pháp, nên thuyết pháp trong đại chúng, được vô 

 sở  uý”.   Ở  đây,  nếu  có  những  điều  nghi  ngờ,  nghi  vấn,  đến  thỉnh  giáo,  ta  sẽ 

đƣợc giải đáp. Đây là việc làm không hề dễ, tất cả chúng sinh già trẻ nam nữ, 

các ngành các nghề, những vấn đề lạ lùng rất nhiều, gặp những vấn đề đó sẽ 

làm sao? Những vấn đề đó chắn sẽ gặp. 

Trƣớc  đây,  mỗi  tuần  chúng  ta  có  một  khoảng  thời  gian  trả  lời  những  câu 

hỏi,  chuyên  giải  đáp  thắc  mắc,  rất  nhiều  năm  trƣớc.  Điều  này  đƣợc  ghi  chép 

lại, hình nhƣ đã in ra rất nhiều cuốn Vấn Đáp, chúng ta ứng phó với thái độ thế 

nào? Khổng Tử nói: Biết nói biết, không biết nói không biết. Những thứ biết 

đƣợc chúng tôi sẽ trả lời, những thứ không biết, cứ chân thành nói, vấn đề này 

chúng tôi chƣa tìm hiểu, tôi không phải Phật cũng không phải Bồ Tát, tất nhiên 

có điều hiểu rõ có điều không. Nói chung là với thái độ phải khiêm cung, tuyệt 

đối không có thái độ cao ngạo. 

Những vấn đề đƣợc trả lời phải có căn cứ, những điều Phật đã nói, những 

điều đại đức tổ sƣ đã nói. Bởi thế, về vấn đề này,  nhƣ kinh điển, những chú 

Tập 583  849 



giải của các bậc đại đức, xem nhiều sẽ có sự trợ giúp rất nhiều. Đây là quyết 

nghi, sẽ giúp mọi ngƣời đoạn nghi sinh tín, giải đáp nhƣ lí, nhƣ pháp. 

Sau  cùng:   “Vô  sở  uý  đáp  báo.Đáp  báo,  dùng  ngôn  từ  ứng  đáp,  thù  báo 

 những câu họ hỏi” . Đấy là gì?  “Phàm những vấn nạn khi chúng sinh nghe, Bồ 

 Tát sẽ đáp tuỳ ý, như pháp, bởi thế thuyết pháp trong chúng, được vô sở uý”.  

Những ngƣời cố ý đến làm phiền, đƣa những chuyện khó đến hỏi, nói chung là 

mong đƣa những vấn đề để bẻ gãy ta, để ta không thể tả lời, có nhƣ thế chăng? 

Có, đâu đâu cũng thấy, đều có những ngƣời nhƣ thế đến làm phiền. Chúng ta 

nghĩ những pháp sƣ lên bục giảng kinh, đều gặp những chuyện nhƣ thế. 

Bởi thế học tập không thể không khiêm tốn, không thể không siêng năng, 

phải  mở  trí  tuệ.  Trong  những  trƣờng  hợp  nhƣ  thế,  sức  ứng  biến  phải  nhanh, 

phải  mẫn  tiệp,  phải  mạnh.  Không  có  năng  lực  ứng biến,  sẽ  rất  khó  khăn,  khi 

gặp không biết sẽ xử lý nhƣ thế nào. Thậm chí rất nhiều ngƣời gây sự vô lí, nói 

những lí lẽ sai lệch, coi nhƣ họ thử mình, nhƣng cần phải tiếp thu. Bởi thế mới 

học giảng kinh, mới học giảng kinh đừng sợ sau mình có thầy. 

Chúng tôi Đài Trung, khi học giảng kinh đừng sợ bị hỏi, hỏi đến vấn đề gì, 

ta  không  trả  lời  đƣợc,  ta  sẽ  thƣa  với  thầy,  thầy  sẽ  giải  đáp.  Nhƣng  khi  ta  đi 

giảng những nơi khác, không phải nhƣ thế, thực sự phải đi trên năng lực ứng 

đối  của  mình.  Nhất  là  đi  ra  nƣớc  ngoài,  ngƣời  trong  nƣớc  khá  khách  sáo, 

không đến nỗi gây phiền cho pháp sƣ,  ở nƣớc ngoài rất nhiều. Tập tục nƣớc 

ngoài không giống Trung Quốc, HongKong cũng có vấn đề này, chuyên môn 

đến làm phiền. Nhất là những bộ kinh ta học, phải thuộc, phải khế nhập. Họ 

hỏi  những  kinh  khác,  tôi  chƣa  học,  nhƣ  vậy  còn  đƣợc.  Còn  nhƣ  học  bộ  này, 

giảng bộ này, ngƣời ta đƣa ra vấn đề, nhƣ vậy cần phải có khả năng giải đáp. 

Với những điều ta giảng, những điều ta học, mà không thông thuộc, nhƣ thế là 

hỏng, bản thân phải khiêm tốn. Chúng tôi đã từng gặp, gặp rất nhiều, vẫn may 

là chƣa bị ai đè bẹp. 

Mấy  năm  trƣớc  khi  ở  Australia,  hiệu  trƣởng  đại  học  Queesland  mời  tôi 

dùng cơm, đã hỏi đến vấn đề này. Lúc bấy giờ tôi đã đi dạy bốn mƣơi ba năm, 

mƣời năm trƣớc, bây giờ là năm mƣơi ba năm. Bốn mƣơi ba năm trƣớc, ông 

hỏi tôi, trong bốn mƣơi ba năm qua, có học sinh hay ngƣời nào đƣa ra câu hỏi 

mà thầy không trả lời đƣợc chăng? Tôi nghĩ một lúc rồi nói, tôi may mắn vẫn 

chƣa gặp. Lúc đó ông khen ngợi nói, thầy thực sự là một hiệu trƣởng tốt, liền 

quyết định trao tặng học vị cho tôi, coi nhƣ cuộc thi vấn đáp, hiệu trƣởng quyết 

định trao tặng học vị cho tôi. Quả thực là Tam bảo gia trì. 

850  Tập 583 



Trƣớc khi giảng kinh, trƣớc mặt Phật Bồ Tát lạy ba lạy, là cầu gia trì. Tất 

cả những thứ đó là thầy giáo dạy, nhất định mong cầu Phật Bồ Tát gia trì. Khi 

chúng ta gặp khó khăn, khi mới học kinh, đọc không hiểu chú giải của cổ nhân. 

Đôi lúc đọc trong kinh, chắc chắn sẽ có những đoạn chú không rõ, gặp trƣờng 

hợp nhƣ vậy sẽ làm thế nào? Thầy giáo dạy chúng ta gấp tất cả các kinh lại, đi 

lạy Phật, lạy khoảng hai ba trăm lạy, sẽ thấy rõ nghĩa ngay. Ý nghĩa của nó sẽ 

nhƣ những dòng nƣớc suối vọt ra, ta chép không kịp. Những trƣờng hợp nhƣ 

thế  không  phải  một  lần,  rất  nhiều,  thƣờng  xảy  ra,  vì  thế  cảm  ứng  không  thể 

nghĩ bàn. 

Học  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  thì  lạy  Phật  A  Di  Đà;  học  Phổ  Môn  Phẩm,  thì 

lạy Bồ Tát Quán Thế Âm; giảng Phổ Hiền Hạnh Nguyện, thì lạy Bồ Tát Phổ 

Hiền, có cảm ứng ngay. Khi gặp những vấn nạn này ta nên lạy Phật. 

Có  một  năm  tôi  ở  Nhật  Bản,  gặp  một  mục  sƣ  Tin  Lành,  giáo  sƣ  Đại  học 

đến phỏng vấn. Trên truyền hình, hình nhƣ không phải phát đồng bộ, chúng tôi 

tiếp  nhau  trong  phòng  thu.  Trong  phòng  thu  đó,  chỉ  có  chúng  tôi,  phòng  thu 

của Nhật Bản, ở Tokyo. Trong đó nóng, nhiệt độ khá cao, ngƣời toát mồ hôi. 

Ông đến phỏng vấn tôi năm mƣơi phút, hỏi mƣời mấy vấn đề, tôi đều trả 

lời hết, ông vui lắm. Ông nói với tôi, hình nhƣ không có điều nào bẻ gãy đƣợc 

thầy? Tôi nói không dám, tự thân tôi không nói đƣợc những câu đó. Ông nói 

tôi nói còn một vấn đề nữa, có một vấn đề rất gai góc muốn hỏi, tôi nói xin cho 

biết vấn đề? Ông hỏi_Ông là ngƣời Tin Lành, ông nói giáo đồ Tin Lành chúng 

tôi, hình nhƣ tâm lƣợng hơi hẹp, không thể bao dung, ông hỏi vấn đề đó làm 

sao giải quyết? 

Ông đƣa vấn đề đó ra, may là tôi đã đọc Thánh Kinh, tôi nói vấn đề này, 

trong Thánh Kinh có, có lời giải. Ông hỏi, đoạn nào? Tôi nói Thánh Kinh có 

nói:  “Thần thương loài người”  chăng? Có, Thƣợng đế yêu thƣơng loài ngƣời 

chăng? Có. Tôi nói thế thì vấn đề đã đƣợc giải quyết. Thần thƣơng ngƣời đời, 

Thƣợng đến yêu loài ngƣời, quý vị không yêu loài ngƣời sao đƣợc? Tôi nói với 

ông:  Thƣợng  đế  thƣơng  tôi,  không  thƣơng  ông,  ông  ta  ngẫn  ngƣời.  Ông  nói 

Thƣợng đế làm sao thƣơng thầy mà không thƣơng tôi đƣợc? Tôi trả lời, tôi là 

ngƣời đời, trong kinh nói Thƣợng đế thƣơng ngƣời đời, tôi là ngƣời đời. Ông 

xem tôi cũng yêu Thƣợng đế, tôi lại thƣơng ngƣời đời, Thƣợng đế thƣơng tôi, 

tại sao không thƣơng ông? Ông thƣơng Thƣợng đế, không thƣơng ngƣời đời, 

nên Thƣợng đế không yêu ông. 

Tập 583  851 



Ông  ta  ngớ  ngƣời,  nói  vậy  phải  làm  sao?  Tôi  nói Thƣợng  đế  thƣơng  loài 

ngƣời là trừu tƣợng, Phật Bồ Tát từ bi cũng là trừu tƣợng, Phật Bồ tát từ bi thế 

nào?  Tôi  nói  tình  yêu  của  thánh  thần,  từ  bi  của  Phật  Bồ  Tát,  đều  cần  những 

ngƣời nhân viên thần chức giống nhƣ ông. Đối với tín đồ Phật Bồ Tát, tta phải 

đƣa tình thƣơng của Phật Bồ Tát, đƣa từ bi của Phật Bồ Tát, làm phát ra ánh 

sáng  trên  thân  thể  mình.  Đại  diện  cho  Thần,  đại  diện  Phật  Bồ  Tát,  để  yêu 

thƣơng  mọi  ngƣời  trong  xã  hội,  nhƣ  thế  mới  đúng,  nghe  xong  ông  rất  vui. 

Chúng tôi kết bạn với nhau nhƣ thế. 

Đến  Nhật  Bản,  gọi  điện  thoại,  ông  đến  thăm  ngay.  Ông  trẻ  hơn  tôi,  năm 

nay độ hơn sáu mƣơi, rất khó đƣợc. Bởi vì đây thực sự là giáo sƣ ngƣời Tin 

Lành, tâm hồn rộng rãi, rất hiếm có. Đấy là câu trả lời, đấy là bốn loại vô uý 

của Bồ Tát, chúng ta học vô uý đến đây. 

Tiếp theo nói về vô ngại: “Vô ngại, tự tại thông đạt, cùng nhau bước vào, 

 dung thông hai thành nhất thể, như ánh đèn cùng đi vào nhau, đấy là tướng vô 

 ngại”.  Vấn đề này rất quan trọng, nhất là học Đại thừa, làm sao để rộng mở tâm 

lƣợng mình? Ở đây nói về việc rộng mở tâm lƣợng:  “Tâm ôm thái hư, lượng 

 trùm sa giới”, đấy là tâm lƣợng vốn có của ta. 

Bây  giờ  tâm  lƣợng  thành  nhỏ,  không  thể  bao  dung.  Hai  ngƣời  sống  với 

nhau  vẫn  xảy  ra  mâu  thuẫn,  không  thể  sống  chung,  nguyên  nhân  do  đâu? 

Không thể dung thong. Trong Hoàn  Nguyên Quán chúng ta thấy ba thứ châu 

biến: Thứ nhất là chu biến pháp giới, chu biến thế nào? Khởi tâm động niệm, ý 

niệm, không kể hữu ý hay vô tình, không kể là niệm thiện hay niệm ác, ý niệm 

vừa khởi lên liền chu biến pháp giới. Nói cách khác, tất cả những chúng sinh 

trong cõi hƣ không khắp pháp giới, đều nhận đƣợc thông tin của bạn. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm đã nói nhƣ thế. 

Bởi thế khởi tâm động niệm, không thể không cẩn thận, không thể không 

lƣu tâm. Bởi vì ý niệm của ta, sẽ sinh ra biến hóa vô cùng vô tận, xuất sinh vô 

tận, tất cả pháp đều chuyển theo ý niệm. Ý niệm bất thiện, cảnh giới hiện ra sẽ 

bất thiện. Địa cầu ngày nay trở nên thế này, xã hội trở nên thế này, ý niệm nhƣ 

thế nào? Ý niệm tham sân si mạn nghi, sát đạo dâm vọng, sát đạo dâm vọng là 

hành vi. Tại sao chúng ta đọc sách xƣa, thời đại Nghiêu Thuấn cách cai trị đại 

đồng.  Ba  đời  Hạ  Thƣơng  Chu  cách  cai  trị  trung  lƣu.  Từ  đời  Hán  đến  đời 

Thanh,  nổi  tiếng  nhất  là  cách  cai  trị  của  Văn  Cảnh  Đế,  và  Trinh  Quán,  Khai 

Nguyên  đời  Đƣờng;  Khang  Hi,  Càn  Long  đời  Thanh,  trong  đó  có  cả  Ung 

Chính. Trong lịch sử đều ghi là thịnh thế. 

852  Tập 583 



Tại sao xã hội tốt đẹp nhƣ thế, dân chúng hạnh phúc? Tất cả đều nhờ vào 

giáo dục, dạy ngƣời rất tốt, dẫn đến hiệu quả tốt nhƣ thế. Tại sao bây giờ lại ra 

nông nỗi này? Chúng ta có thể nói, Trung Quốc đã xem nhẹ truyền thống giáo 

dục cổ thánh tiên hiền. Một trăm năm trƣớc đã coi nhẹ, nghĩa là một trăm năm 

cuối của thời Mãn Thanh. Do thái hậu Từ Hi không tôn trọng văn hoá truyền 

thống, không tôn trọng Nho Phật Đạo. Trên bảo dƣới nghe, ngƣời trên không 

coi  trọng,  thuộc  hạ  coi  thƣờng.  Ngày  càng  lạnh  nhạt  với  lòng  tin  văn  hoá 

truyền thống, dục vọng danh lợi ngày càng tăng lên. 

Sau khi Mãn Thanh mất nƣớc, từ Dân Quốc đến nay là một trăm năm. Một 

trăm năm đó đã suy đồi, trăm năm trƣớc coi thƣờng, trăm năm này không nghe 

nói đến. Trƣớc kháng chiến còn nghe ngƣời nói, sau kháng chiến không còn 

ngƣời  nói  nữa.  Sau  kháng  chiến  sáu  mƣơi  năm  không  còn  nghe  ai  nhắc  đến 

nữa, những ngƣời nào thay thế dạy dỗ? Bây giờ truyền hình dạy, Internet dạy. 

Sáu mƣơi năm trƣớc, khi chúng ta mới học Phật, ở Đài Loan sáu mƣơi năm 

trƣớc, chúng ta vẫn chƣa có truyền hình màu, chỉ có đen trắng. Thầy Phƣơng 

Đông Mĩ, chỉ vào cái ti vi nói với tôi, con nên nhớ công cụ này, tác dụng của 

nó  rất  lớn,  có  thể  hƣng  vƣợng  một  quốc  gia,  có  thể  diệt  vong  một  quốc  gia. 

Công  cụ  này  vốn  không  có  thiện  ác,  truyền  bá  những  thứ  bất  thiện,  nƣớc  sẽ 

mất,  truyền  bá  luân  lí,  đạo  đức,  quốc  gia  hƣng  vƣợng.  Thậm  chí  còn  đƣa  ra 

một thí dụ, tƣơng lai nƣớc Mĩ sẽ mất, nghĩa là mất ở chỗ đó. Lúc bấy giờ cảnh 

cáo Đài Loan, Đài Loan nên coi chừng, đã có xu hƣớng nhƣ thế. 

Bởi  vậy  thầy  bảo  tôi,  tƣơng  lai  có  thể  lợi  dụng  những  thứ  này  để  hoằng 

pháp. Tuy lúc đó thầy nói, nhƣng không để lại ấn tƣợng, tại sao? Tiền để mua 

những  thứ  này  quá  lớn,  tôi  không  có  phƣớc  báo  lớn  nhƣ  thế,  không  có  khả 

năng!  Thầy  nói  coi  nhƣ  không  nói,  không  ngờ  đến  năm  2003,  Trần  Thái 

Quỳnh đã làm việc này, thật hông ngờ. Cƣ sĩ  họ Trần này chúng tôi quen đã 

lâu, năm trƣớc chúng tôi mất niềm tin với bà. Buôn bán ở Mĩ, năm nào cũng lỗ 

vốn,  lỗ  mấy  năm  liền,  ít  nhất  cũng  lỗ  bảy,  tám  năm,  tôi  biết  đƣợc,  năm  nào 

cũng lỗ, không năm nào lời. Cũng may nhà bà cũng khá, lỗ bèn quay sang bán 

nhà, bán đất, mấy năm nay đã có lãi, nói chung trong ngành kinh doanh, đã rút 

tỉa những kinh nghiệm. 

Bà  làm  kênh  truyền  hình,  chuyên  phát  chƣơng  trình  giảng  kinh  dạy  học, 

đối với bà thấy có lợi ích. Đấy là phƣớc đức bà thực sự tu tập đƣợc, bởi thế 

mấy năm nay càng ngày càng phát triển. 

Tập 583  853 



Công cụ này, có tầm ảnh hƣởng rất lớn, cả thế giới đều xem đƣợc,  nó đã 

làm lan truyền Phật pháp. Chúng ta không ngờ, tác phong bà đã thay đổi. Khi 

còn trẻ, công việc chƣa tiến hành đã nói với mọi ngƣời, tôi sẽ làm cái này, làm 

cái kia, cuối cùng đều thất bại. Duy chỉ việc làm này bà giấu nhẹm, không cho 

ai biết, tôi cũng không biết. Trƣớc khi bắt đầu lên sóng một tuần, gọi điện thoại 

cho  tôi:  Con  đã  làm  một  đài  truyền  hình  ba  vệ  tinh,  muốn  phát  những  kinh 

giảng của tôi. Lúc bấy giờ là băng hình, vẫn dùng băng. Tôi nói tốt quá, tất cả 

băng hình đƣa cho bà. 

Tôi  nói  đƣợc  rồi,  để  xem  bà  có  làm  đƣợc  một  tuần  chăng,  tôi  biết  những 

thứ đó, mỗi ngày tiêu tốn bao nhiêu, làm gì có nhiều tiền để duy trì! Một tuần 

trôi qua, tôi nói đƣợc rồi, để xem bà làm đƣợc nửa tháng chăng, không có niềm 

tin!  Nửa  tháng  trôi  qua,  tôi  nói  đƣợc  rồi,  xem  bà  có  thể  làm  đƣợc  ba  tháng 

chăng. Không ngờ  đến nay là năm  thứ  chín, càng ngày càng phát triển, chín 

năm rồi. Bởi thế ngƣời có thiện tâm sẽ đƣợc thiện quả, ác tâm có ác báo. 

Bà không bằng Đạo Thạnh Hoà Phu ngƣời Nhật Bản, nếu bà dùng ý tƣởng 

của Đạo Thạnh Hoà Phu để làm, sự nghiệp của bà sẽ tuyệt vời hơn! Đạo Thạnh 

Hoà Phu hoàn toàn tiếp thu văn hoá truyền thống cổ thánh tiên hiền xƣa, ông 

không dùng phƣơng thức của phƣơng Tây, mà dùng lý niệm của phƣơng đông. 

Quý  vị  hỏi  ông,  trả  lời  thẳng  thắn  nhƣ  vậy:  Trí  tuệ,  phƣơng  pháp  của  ông  từ 

đâu  mà  có?  Là  học  đƣợc  của  tổ  tiên  ngày  xƣa,  từ  hai  nghìn  năm  trƣớc,  ba 

nghìn năm trƣớc. Bởi thế lí niệm của ông, thực sự là lí niệm của Thánh hiền. 

Thánh hiền không vì mình, khởi tâm động niệm đều nghĩ đến mọi ngƣời. 

Bởi thế ông nói triết lí kinh doanh của ông, lí niệm cơ bản của kinh doanh, 

làm xí nghiệp, kiếm tiền từ nhà máy, tiền kiếm đƣợc đƣa cho ai? Ngƣời ngoại 

quốc làm ông chủ, ông không phải nhƣ thế. Thứ nhất là chia cho công nhân, 

công nhân đƣợc lợi ích. Tiếp đến khánh hàng đƣợc lợi, khách hàng hƣởng lợi. 

Tiếp theo mới đến công ty, lợi ích công ty đặt sau cùng, lợi ích công nhân đặt 

lên hàng đầu. Đấy là điều Mạnh Tử đã nói, đúng là hai nghìn năm trăm năm 

trƣớc:  “Dân vi quý, quân vi khinh”, phải phân rõ nặng nhẹ. 

Ông chủ là dùng trí tuệ, nhƣng nếu công nhân không thúc đẩy, thế nào ta 

cũng thất bại. Ta thúc đẩy đƣợc là nhờ công nhân, nên phải săn sóc công nhân 

thật tốt. Lợi ích là của tất cả mọi ngƣời, không phải cá nhân. Lí niệm này rất 

tuyệt vời, không có tƣ tâm, ông ta đã thành công, vô ngại. 

Bởi thế:  “Tự tại thông đạt, cùng nhau thâm nhập, dung hoà hai thành một 

 thể” , hai là gì? Tất cả chúng sinh, tất cả chúng sinh với ta là nhất thể. Thể là 

854  Tập 583 



tâm linh, nhất tâm nhất đức, bất kì làm một việc gì, đều thành công rực rỡ, tại 

sao? Ta có thể cùng với mọi ngƣời nhất tâm, nhất thể. 

Phần sau đƣa ra thí dụ:  “Như ánh sáng hoà trộn lẫn nhau”, trong bạn có 

tôi, trong tôi có bạn. Ánh sáng mấy ngọn đèn trong phòng học chúng ta, bất kì 

một  ánh  sáng  nào,  đều  có  ánh  sáng  khác,  ánh  sáng  đan  xen,  không  thể  chia 

tách. 

Đạo  Thạnh  Hoà  Phu  là  ông  chủ  một  công  ty,  không  tách  rời  công  nhân, 

nhất  thể,  công  nhân  đều  tự  giác.  Bởi  thế  việc  kinh  doanh  của  ông,  vĩnh  viễn 

đứng trên vị trí bất bại, tất cả những phong ba, nhƣ không liên can đến ông. 

Làm việc bằng tấm lòng, tuyệt nhiên không đầu cơ trục lợi, thực sự đứng trên 

đôi chân. Đƣợc chừng nào tiền làm chừng đó việc, không vay nợ ngân hàng, 

mắc nhiều nợ ngân hàng, lợi tức sẽ  ít đi. Ngân hàng bảo ông đầu tƣ vào nhà 

đất,  ông  không  làm,  ông  nói  đấy  là  đầu  cơ  buôn  bán,  giống  nhƣ  những  nhà 

giàu mới nổi. Đấy là ngồi mát ăn bát vàng, không nên dây vào những chuyện 

đó. Tôi phải kiếm tiền bằng chính mồ hôi của mình, không dùng mồ hôi nƣớc 

mắt của tôi, tôi không cần đồng tiền đó. 

Mấy năm sau, kinh tế của Nhật Bản xuất hiện sự cố, những nhà đầu tƣ vay 

tiền ngân hàng, ngân hàng phải thu hồi, tất cả đều bị đóng cửa, thất bát rất lớn, 

ông không hề hấn gì. Bởi thế có ngƣời hỏi ông, có phải ông viết trƣớc vấn đề? 

Ông trả lời không, tôi không có khả năng đó, tôi chỉ làm việc bằng tấm lòng, 

tuyệt đối không tham tiền bất nghĩa. Bởi thế ông không bị vùi dập, nhƣng đơn 

hàng ít đi trong thời buổi kinh tế tiêu điều. Rất nhiều công nhân, không có việc 

làm, không có đơn hàng, phải làm sao? Để công nhân đi học mỗi ngày, nâng 

cao tri thức và tay nghề họ lên. Khi mọi việc trở lại bình thƣờng, thành tích của 

ông lại đƣợc đề  cao, không giảm nhân công. Không những không giảm nhân 

công, ngay trong công ty, những ngƣời làm công tạm thời cũng không cắt. 

Bởi thế khi công tác tại công ty của ông, họ có cảm giác yên tâm, họ đƣợc 

che chở. Quý vị nuôi mấy miệng ăn trong nhà, cuộc sống sẽ không vấn đề, ông 

săn sóc bạn. 

Bởi  thế,  dung  hoà  hai  thành  nhất  thể,  câu  này  quan  trọng  nhất,  đấy  là  lí 

niệm  của  Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  thực  sự  biết,  cả  cõi  hƣ  không  khắp  pháp 

giới nhất thể với mình, ai biết đƣợc? Vẫn còn phân của ngƣời của ta, thích cái 

này ghét thứ kia, đấy là mê hoặc. Trong Phật pháp, Bồ Tát Sơ tín vị Đại thừa, 

vấn đề này đã đƣợc giải quyết, trong Tiểu thừa, Sơ quả Tu Đà Hoàn cũng đã 

giải quyết đƣợc. Có nghĩa là họ không còn đối lập. 

Tập 583  855 



Điều đầu tiên biết đƣợc, là thân không phải ta, thân cũng là ta, sao lại nói 

không phải ta? Không nên chấp trƣớc thân này là ta, làm sao nói là ta? Thân là 

một tế bào trong đại ngã, giống nhƣ thân thể chúng ta, là cả vũ trụ, thân thể của 

ta đây là gì? Một cọng lông trên ngƣời, bây giờ chấp cọng lông đó là của ta, 

những thứ khác không phải là ta, sai lầm. Ta nói toàn thể là ta, cọng lông đó 

không phải ta, cũng sai nốt, chắc chắn là nhất thể. Ánh sáng nhập vào nhau là 

tƣớng vô ngại, đấy là thí dụ, thí dụ rất hay. 

Phần sau trong Vãng Sinh Luận Chú nói:  “Vô ngại, là biết sinh tử là Niết 

 bàn” . Sinh tử là sinh diệt, Niết bàn là bất sinh bất diệt. Sinh diệt và bất sinh bất 

diệt hình nhƣ là hai việc khác nhau, nhƣng thực tế chỉ là một. Thực tế mà nói 

thì có sinh tử chăng? Không có. 

“Nhập vào bất nhị môn, tướng vô ngại như thế.  Trong Kinh Bát Nhã nói: 

 “Tướng tức phi tướng, phi tướng tức tướng”, vấn đề này trong Hoàn Nguyên 

Quán, chúng ta đã thấy đại sƣ Hiền Thủ khai thị cho chúng ta: Từ nhất thể khởi 

nhị dụng. Câu này nói rất rõ ràng, nói rất minh bạch, nói rất thấu triệt. Nhất thể 

là gì? Nhất thể là tự tánh, tự tánh cũng là pháp tánh, nó là một không phải hai. 

Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  đều  đƣợc  sinh  ra  từ  đó,  trong  giáo  lí  Đại  thừa 

cũng gọi nó là chân tâm. 

Chúng ta có chân tâm, chân tâm là tƣơng đồng, vọng tâm mới khác nhau. 

Chân  tâm  là  một,  còn  gọi  là  chân  tánh,  hay  gọi  là  chân  nhƣ,  còn  gọi  là  thật 

tƣớng. Tất cả những danh từ này trong kinh Phật đều chỉ nó. Từ nơi đó khởi 

hai tác dụng, tác dụng thứ nhất là vũ trụ, nó biến hiện vũ trụ. Tác dụng thứ hai, 

biến hiện thân chúng ta, tất cả những thân ngoài chúng ta, đều bao gồm trong 

vũ trụ, vũ trụ là môi trƣờng sống của chúng ta. Trong môi trƣờng sống đó, có 

môi trƣờng con ngƣời, có môi trƣờng vật chất, đều là môi trƣờng của chúng ta, 

tất cả đều do ta biến ra, giống nhƣ nằm mơ vậy. 

Những gì thấy trong mơ, không phải là tất cả tâm tánh chúng ta biến hiện 

sao?  Ngoài  tâm  tánh  làm  gì  có  mộng?  Trong  mộng  có  ta,  có  tất  cả  mọi  việc, 

khi tỉnh mộng, ta nghĩ lại, tất cả đều do tâm ta biến ra. Không phải thực sự có 

ngƣời đến trong giấc mộng, không phải, tự tánh biến ra, nhất thể. Khi tỉnh dậy, 

không thấy gì cả, thƣờng nghĩ đến cảnh giới đó chúng ta sẽ khai ngộ. 

Những gì chúng ta đang gặp, tất cả con ngƣời, sự vật, là do tự tánh biến ra, 

những gì biến ra tại sao có thiện, có ác? Tâm chúng ta, chủng tử trong tâm tánh 

chúng ta, chủng tử trong a lại da có thiện, có ác. Chủng tử thiện biến ra thiện, 

chủng tử ác biến ra ác, ngoại trừ những thứ đó ra, không có pháp nào nắm bắt 

856  Tập 583 



đƣợc. Tất cả những gì bạn thấy đều là ta, bản thân ban không hiểu đƣợc, đấy 

gọi là mê. Phật Bồ Tát biết đƣợc, họ đƣợc gọi là ngộ, bởi vậy Phật Bồ Tát có 

thể bao dung. 

Khởi nhị dụng, nhị dụng này là ba loại chu biến, ba thứ chu biến trong vũ 

trụ. Chúng ta khởi tâm động niệm đều có ba loại chu biến. Mỗi tế bào trên cơ 

thể chúng ta, tế bào này là hiện tƣợng dao động, khi nó dao động, cũng là ba 

thứ chu biến. Ba thứ chu biến: Thứ nhất là chu biến pháp giới, vì cõi hƣ không 

khắp pháp giới là nhất thể, nên mới động, cả vũ trụ đều biết đƣợc. 

Tuần  trƣớc,  có  ngƣời  đồng  tu  tặng  tôi  cuốn  sách,  hình  nhƣ  có  tên  Mạng 

Lƣới Bao Trùm, tôi vẫn chƣa xem, thấy danh từ đó đã biết nội dung. Cả vũ trụ 

là một mạng lƣới, chúng ta không thể thấy mạng lƣới đó. Nhƣng bạn vừa động, 

bất  kì  một  điểm  nào  trên  lƣới  động,  tất  cả  tín  hiệu  đều  nhận  đƣợc.  Thân  thể 

chúng ta đây, hiện tƣợng dao động cũng nhƣ thế, mỗi hiện tƣợng dao động, cả 

vũ trụ đều biết. 

Trong kinh Phật nói về hiện tƣợng dao động này rất rõ ràng, Bồ Tát Di Lặc 

cho chúng ta biết, một búng tay có ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm. Ba mƣơi 

hai ức nhân trăm nghìn, một trăm nghìn là mƣời vạn. Ba trăm hai mƣơi triệu là 

một búng tay, nếu búng năm lần trong một giây, một nghìn sáu trăm triệu, đây 

là  tần  suất  chấn  động.  Bởi  thế  vũ  trụ  là  hiện  tƣợng  dao  động,  ngày  nay  nhà 

khoa học gọi là định luật dao động. Tất cả những biến hoá đều là ý niệm. 

Bởi  thế  nếu  một  ngƣời  nhập  định,  ý  niệm  dao  động  này  sẽ  suy  yếu,  đấy 

chính là định, cảnh giới thiền định. Định càng sâu thì tự trí tuệ Bát nhã trong tự 

tánh  sẽ  hiện  ra.  Hiện  tại  trí  tuệ  không  thể  có  mặt,  những  thứ  có  mặt  toàn  là 

phiền não, đấy là do nguyên nhân nào? Nghĩa là ý niệm hiện tại của chúng ta, 

tần  suất  sóng  động  quá  cao,  sóng  to  gió  lớn.  Bởi  thế  biến  trí  Bát  nhã  thành 

phiền  não,  trong  kinh  nói:   “Phiền  não  tức  Bồ  đề”.  Tâm  yên  lặng,  phiền  não 

biến  thành  trí  tuệ,  khi  tâm  rối  loạn,  trí  tuệ  của  chúng  ta  trở  thành  phiền  não, 

đức năng chúng ta biến thành nghiệp chƣớng, tƣớng hảo chúng ta biến thành 

chuyện lục đạo luân hồi. 

Nếu khởi tâm động niệm, lời nói hành vi của chúng ta, tƣơng ứng với tánh 

đức, mọi thứ hoàn toàn trở về chỗ cũ. Phiền não thành trí tuệ, nghiệp chƣớng 

trở thành đức năng, lục đạo trở thành thế giới Cực lạc. Bởi thế, không có thứ gì 

là không tự tác tự thọ! 

Tập 583  857 



Phật giúp chúng ta những gì? Thực ra không giúp gì cả, Phật chỉ nói chân 

tƣớng sự thực ra, để ta tỉnh ngộ. Ta tỉnh ngộ hay không, đó là chuyện của ta, 

ngài  không  có  cách  gì  khác,  vấn  đề  đó  ngài  không  thể  giúp  đƣợc.  Chúng  ta 

phải  hiểu  đƣợc,  thấy  rõ,  quay  đầu  là  bờ,  phàm  phu  thành  Phật  chỉ  trong  một 

niệm.  Thay  đổi  ý niệm  là  có  thể  thành  Phật.  Hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  rồi,  lập 

tức buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, sẽ thành Phật. Buông 

bỏ  chấp  trƣớc  thành  A  La  Hán,  buông  bỏ  phân  biệt  thành  Bồ  Tát,  buông  bỏ 

khởi  tâm  động  niệm  sẽ  thành  Phật  ngay.  Bởi  thế  phàm  phu  thành  Phật  chỉ 

trong một niệm. 

Đại  sƣ  Huệ  Năng  đã  làm  gƣơng  cho  chúng  ta  xem,  lúc  bấy  giờ,  lúc  ngài 

buông bỏ chỉ mới hai mƣơi bốn tuổi, rất trẻ, Ngũ Tổ vừa nói ngài đã thấy rõ, 

thấy rõ liền buông bỏ, buông bỏ là thành Phật, y bát liền trao cho ngài ngay. 

Sau  khi  buông  bỏ  nhƣ  thế,  thứ  gì  cũng  thông,  bởi  thế  không  cần  giảng  kinh 

nữa.  Ngài  biết  tất  cả  những  kinh  do  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thuyết  trong  bốn 

mƣơi chín năm, không những tinh thông, mà còn biết đƣợc tất cả mọi thứ trong 

thế gian, thông một là thông tất cả, tại sao? Tất cả pháp, đều từ tâm hiện, đều là 

thức  biến.  Nếu  nắm  đƣợc  tâm  tánh,  nắm  rõ  tánh  thức,  còn  thứ  gì  ta  không 

thông? Thông hết, đấy gọi là thành Phật, vấn đề đã đƣợc giải quyết. Ngài biết 

đƣợc từ đâu sinh ra, mất rồi sẽ đi đâu, rất rõ ràng, nhƣ ban ngày, thực sự đại tự 

tại! 

Trƣớc khi vãng sinh hai năm ngài đã biết đƣợc, bảo ngƣời quay về nhà xây 

tháp cho ngài. Sau khi mất, đƣa nhục thân vào tháp đó, hai năm! Rõ ràng nhƣ 

ban ngày, với quá khứ, với hiện tại, với vị lai, thấy biết rõ hết. Bởi thế vô ngại, 

thế nào gọi là vô ngại? Dung thông nhất thể là vô ngại, đấy là có thật. Mỗi vị 

Bồ Tát, mỗi đức Phật, mỗi vị La Hán đều đi vào cảnh giới đó. 

 “Tông Hoa Nghiêm dựa trên tứ pháp giới, căn cứ Đại Minh Pháp Số”, ở đây 

chỉ  tóm  lƣợc:   “Một,sự  pháp giới,  nghĩa  là  pháp  sắc,  tâm...  của  chúng  sinh” . 

Sắc là hiện tƣợng vật chất, tâm là hiện tƣợng tinh thần, ngày nay nhà khoa học 

gọi là tín hiệu. Vân vân nghĩa là còn có hiện tƣợng tự nhiên. 

Ngày  nay  nhà  khoa  học  nói  trong  vũ  trụ  chỉ  có  ba  loại  hiện  tƣợng  này. 

Trên  thực  tế  trong  Phật  pháp  gọi  là  ba  loại  hiện  tƣợng  của  A  lại  da.  Nghiệp 

tƣớng của A lại da, là hiện tƣợng tự nhiên, nghĩa là năng lƣợng. Kiến phần của 

A lại da, nghĩa là tín hiệu, là hiện tƣợng tinh thần. Tƣớng phần của A lại da là 

hiện  tƣợng  vật  chất.  Gần  đây  các  nhà  khoa  học  mới  phát  hiện  ra  những  thứ 

858  Tập 583 



này, trong vũ trụ chỉ có ba loại đó. Tất cả những thứ khác đều do ba thứ hiện 

tƣợng này biến hoá ra, đây là những kết luận khoa học. 

“Mỗi mỗi sai biệt, mỗi thứ đều có chia tách, nên gọi là sự pháp giới” . Sự 

pháp giới hoàn toàn đƣợc xây dựng trên hiện tƣợng. Vạn tƣợng sum la, là nói 

về mặt sự, thứ hai là nói về mặt lí, sự là hiện tƣợng. Xét về lí: “Là nói các pháp 

 sắc tâm...của chúng sinh, tuy có sai biệt, nhưng đồng nhất thể tánh” . Đây là lí, 

là thể tự tánh thanh tịnh viên minh,  “Nên gọi lí pháp giới” . Lí ở đây, trong triết 

học gọi là bản thể, sự pháp giới, triết học gọi là hiện tƣợng. Sự từ lí biến ra, lí 

do sự mà hiện ra, không có sự lấy đâu ra lí? Quý vị không cách nào thấy đƣợc 

lí, thấy lí từ sự, đó là điều rất cao minh! Ai thấy đƣợc? 

Ngày  trƣớc  chúng  ta  thấy  trong  Thiền  tông,  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên  của 

Thiền tông. Một nghìn bảy trăm trƣờng hợp, họ đều là những vị minh tâm kiến 

tánh, họ có bản lĩnh từ trong tƣớng thấy đƣợc lí thể, tại sao? Tƣớng do lí biến 

ra, không có lí này lấy đâu ra sự? Tất cả động vật, tất cả thực vật, cây cỏ hoa 

lá, núi sông đất đai, mây mù trong không trung, những hạt căn bản trong bầu 

trời, đang chuyển động, đang bay. Khí hậu, đây gọi là chênh lệch nhiệt độ, tất 

cả đều do thể biến ra, không thể tách rời thể này, tách rời thể này thì không có 

thứ gì. 

Có thể lấy thí dụ của cổ nhân: Nhƣ vàng làm đồ dùng, tất cả đồ dùng đều là 

vàng, vàng ở đâu? Nói vàng tức là nói về lí, ta làm một nhẫn vàng, một chiếc 

vòng tay,  một sợi  dây chuyền, phải thế chăng?  Đúng, đấy là vàng, không sai 

chút nào, lấy bất kì một thứ nào. 

Bởi thế những lão Hoà thƣợng trong những tông môn này, những lão Hoà 

thƣợng minh tâm kiến tánh, trong số học sinh cũng có ngƣời khế nhập đƣợc 

cảnh giới, họ hỏi ở đâu? Giống nhƣ những gì? Quý vị kiến tánh, hình dáng của 

tánh thế nào? Tánh ở đâu, cứ chọn một vật, hét một tiếng chính là đó. Lão Hoà 

thƣợng gật đầu là ổn, bạn thực sự hiểu, thấy tánh từ trong tƣớng. Từ chiếc nhẫn 

thấy vàng, từ vòng tay thấy vàng, từ dây chuyền thấy vàng. Rời tƣớng tánh sẽ 

không còn, tánh tƣớng mãi mãi bên nhau, trƣớc tƣớng sẽ không thấy tánh. 

Nếu khăng khăng chấp chặt chiếc nhẫn này, đây  không phải vàng, đây là 

chiếc  nhẫn,  đây  là  dây  chuyền,  đây  không  phải  vàng.  Chấp  trƣớc  tƣớng  sẽ 

không  thấy  tánh,  lìa  tất  cả  tƣớng  tức  tất  cả  pháp,  tất  cả  pháp  đó  là  lí,  bạn  đã 

thấy  rồi.  Tánh  là  tƣơng  đồng,  là  một,  bởi  thế  nó  có  thể  dung  thông  làm  nhất 

thể. Cõi hƣ không khắp pháp giới cùng với ta là nhất thể, không phải giả. 

Tập 583  859 



Thứ ba gọi là:  “Lí sự vô ngại pháp giới”,  “do lý mà sự hiện”, từ sự hiển lí. 

Chỉ cần không trƣớc sự tƣớng, sẽ thấy đƣợc tánh thể.  “Nắm sự lí thành”, sự từ 

đâu mà có? Sự biến hiện từ lí, không có lí thể lấy đâu ra sự? Không có vàng 

lấy đâu ra nhẫn? Lấy đâu ra vòng tay? Lấy đâu ra dây chuyền? Không có! Bởi 

vậy: “Lí sự hỗ tương dung hòa”, lí ở đâu? Lí ở trong sự, sự ở đâu? Sự ở trong 

lý,  không  thể  chia  tách  lí  và  sự  ra  đƣợc.  Tự  tánh  ở  đâu?  Cả  hƣ  không  khắp 

pháp giới, nó không nơi nào không có, không lúc nào vắng mặt. Nếu nó không 

có, giống nhƣ tỉnh dậy sau một giấc mơ, không còn gì cả. 

Ý  thức  trong  mộng  tạo  nên  cảnh  mộng,  ý  thức  trong  mộng  đƣợc  ví  là  lí, 

cảnh giới trong mộng là sự, lí với sự là một. Khi tỉnh dậy, cả lí và sự đều hết, 

không thấy nữa. Nằm mơ tiếp chƣa chắc đã có cảnh cũ, từ chỗ này mà hiểu lí 

sự vô ngại, khi đã giác ngộ là sự sự vô ngại. 

Câu cuối nói:  “Sự sự vô ngại pháp giới,là tất cả phân chia sự pháp, gọi là 

 tánh  dung  thông,  một  nhiều  tương  tức,  lớn  nhỏ  hỗ  tương  dung  nhập,  trùng 

 trùng vô ngại, nên gọi là sự sự vô ngại pháp giới, còn gọi là vô chướng ngại 

 pháp giới” . Đây là thực, bốn vô ngại pháp giới này, chỉ Hoa Nghiêm nói thấu 

triệt nhất, rõ ràng nhất, minh bạch nhất. 

Sự sự vô ngại pháp giới ở đâu? Ngay trƣớc mắt, trong giây phút này, vấn 

đề ở chỗ ta còn chấp trƣớc không? Còn chấp trƣớc không thể nhìn thấy, còn 

chấp trƣớc là gì? Đắm chìm trong sự pháp giới. Không biết có lí pháp giới, chỉ 

biết sự không biết đạo lí, rắc rối sẽ rất lớn, vấn đề là gì? Chúng ta nghĩ sai, thấy 

sai, nói sai, làm sai, thiên tai liền xảy đến, tất cả đều do ta tạo. Nếu nhƣ thấy rõ, 

thực sự viên dung, sự sự vô ngại, sự sự vô ngại sẽ mang lại rất nhiều điều tốt 

đẹp. 

Thế giới Hoa Nghiêm sự sự vô ngại, thế giới Cực Lạc sự sự vô ngại, Thật 

báo trang nghiêm độ của chƣ Phật sự sự vô ngại. Trang nghiêm thanh tịnh vô 

lƣợng, không gì sánh đƣợc, tất cả đều do tâm ta biến hiện ra, tại sao? Thanh 

tịnh  tâm  sẽ  biến  ra  cảnh  giới  thanh  tịnh,  tâm  ô  nhiễm  sẽ  hiện  ra  cảnh  giới  ô 

nhiễm, tâm tính toán sẽ xuất hiện thế giới tính toán, không phải giống nhau đó 

sao? Bởi thế tất cả sƣớng khổ, buồn vui, tất cả đều do tâm ta tạo, nên bên ngoài 

hiện ra cảnh giới đó. 

Vì thế Phật dạy chúng ta quay về, bỏ hết vọng tƣởng để quay về. Quay về 

là quay về tự tánh, quay về tự tánh là thế giới Cực lạc, là thế giới Hoa Tạng. 

Nếu ta tiếp tục quay về, quay về trên tự tánh, Thƣờng tịch quang, cảnh giới đó 

860  Tập 583 



sẽ  không  còn  nữa.  Đấy  là  cảnh  giới  đại  sƣ  Huệ  Năng  đã  nhìn  thấy:   “Vốn  đã 

 đầy đủ”,  sẽ ẩn mất. 

Không còn hiện tƣợng là  Thƣờng tịch quang, Thƣờng tịch quang có khởi 

tác dụng chăng? Khởi tác dụng, khởi tác dụng tuỳ lúc, chúng sinh có cảm, lập 

tức sẽ khởi tác dụng. Tâm chúng ta cầu Phật, Phật lập tức có mặt, Phật từ đâu 

đến? Không có, ở ngay tại đây, không đi không đến. Không có cảm, ngài liền 

biến  mất,  ngài  không  còn  nữa,  ngài  không  có  nơi  đến,  ngài  không  có  nơi  đi, 

ngài có mặt ngay lúc này. Đủ duyên ngài sẽ hiện hình, không những hiện thân 

Phật. 

Giống Bồ Tát Quán Thế Âm, ba mƣơi hai ứng hiện trong Phổ Môn Phẩm, 

thân nào cũng hiện đƣợc. Không phải hiện theo cách của ngài, tự thân các ngài 

không khởi tâm không động niệm, mà tuỳ theo tâm chúng ta. Chúng ta mong 

cầu  những  gì,  các  ngài  liền  hiện  thứ  đó,  biến  hiện  tự  nhiên.  Vì  thế  tâm  hiện 

thức biến, những thứ có thể hiện là bản năng của tự tánh, những thứ có thể biến 

là ý niệm của ta. Tuỳ theo ý niệm của ta để sinh ra biến hoá, hiện ngay trƣớc 

mắt ta. 

Chúng  ta  phải  hiểu  rằng,  ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật  A  Di  Đà,  khi  gần 

mất Phật A Di Đà đến tiếp dẫn chúng ta, Phật A Di Đà có đến chăng? Không 

đến,  ngay  giây  phút  này,  hình  dáng  Phật  A  Di  Đà  nhƣ  thế  nào?  Là  do  tâm 

chúng ta nghĩ, chúng ta nghĩ hình dáng thế nào, ngài liền hiện ra hình dáng ấy, 

tại sao? Ngài đến tiếp dẫn vẫn còn tuỳ thuận ta, chúng ta muốn hình dáng thế 

nào, ngài liền hiện hình thế ấy. 

Đến thế giới Cực lạc sẽ khác, đến thế giới Cực lạc ta sẽ thấy tƣớng thực sự 

đƣợc hiện từ tự tánh, thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẽ đẹp. Bởi vì 

thế  giới  Cực  lạc  không  có  thức,  tám  thức  đều  chuyển  thành  tứ  trí,  vì  vậy  thế 

giới Cực lạc không có biến hoá. 

Hiện tại chúng ta ngày nào cũng thay đổi, ngƣời dần dà suy yếu, đấy là gì? 

Đấy là là bởi ta có ý thức, có ý niệm. Khi đến thế giới Cực lạc ý niệm sẽ không 

còn,  khi  ý  niệm  không  còn,  biến  hoá  sẽ  không  còn,  ta  sẽ  sống  lâu  vô  lƣợng, 

sống đến ba đại a tăng kì kiếp. Không thấy có sự già yếu, không có, tuyệt đối 

không có tƣớng đó, không có sinh lão bệnh tử. 

Tập khí vô  minh vô thỉ đã đoạn tận, tƣớng sẽ  không còn nữa, sẽ quay về 

Thƣờng  tịch  quang,  nhƣ  vừa  tỉnh  giấc  mơ.  Tỉnh  mộng  quay  về  Thƣờng  tịch 

quang, quay về Thƣờng tịch quang, chúng ta sẽ thế nào? Ta sẽ cùng khắp pháp 

Tập 583  861 



giới  hƣ  không,  tinh  thần  ta  cùng  khắp  pháp  giới  hƣ  không,  thân  thể  ta  cũng 

biến khắp pháp giới hƣ không, tại sao? Ta có thể hiện hình tuỳ ý, đều có thể 

biến. Nếu không phải ở thế giới Cực Lạc, mà ở chỗ này làm sao ta có thể hiện 

tƣớng? Tuỳ theo ý muốn! 

Từ vô lƣợng kiếp đến nay chúng ta không biết, mình đã trải qua bao nhiêu 

thế  giới,  tinh  cầu.  Không  biết  đã  kết  thiện  duyên,  ác  duyên  cùng  bao  nhiêu 

ngƣời. Lúc đã thành Phật, tất cả đều biến thành pháp duyên, duyên thiện ác đều 

trở thành duyên pháp. Bình đẳng nhƣ nhau, tự tha không hai. Bởi vậy nếu bạn 

nói nơi nào dễ sống nhất, thế giới Cực lạc là nơi dễ sống nhất. 

Thế giới đó, chúng ta so thế nào cũng không thể so đƣợc, không nên cho 

rằng, cô đơn lắm khi đến thế giới Cực lạc, tôi không quen biết ai cả, sai lầm. 

Ai ai ta cũng quen khi đến thế giới Cực lạc, mỗi ngƣời đều là ngƣời quen. Từ 

vô lƣợng kiếp đến nay, đã làm anh em chị em, gia thân quyến thuộc. Cũng đã 

là bạn bè của nhau, cũng đã là oan gia đối đầu của nhau, gặp nhau hết, tất cả 

đều đƣợc giác ngộ. 

Bởi thế chúng ta phải nhận thức rõ ràng, khi đã nhận thức rồi, ta mới muốn 

đi, thực sự muốn đi. Khi thực sự muốn đi bạn sẽ buông bỏ, bởi thế cái gì là 

chân?  Chƣa  buông  bỏ  bạn  vẫn  là  giả,  bạn  vẫn  chƣa  chân,  buông  bỏ  mới  là 

chân. Đừng trầm luân mãi trong thế giới này, tất cả đều là giả. Xem chúng ta 

đã  thực  sự  tin  chăng,  thực  sự  phát  nguyện  chăng,  thực  sự  muốn  vãng  sinh 

chăng, hoàn toàn thấy đƣợc nơi việc làm của chúng ta. 

 “Nay những gì kinh nói”, bộ kinh này đây, những gì đƣợc nói trong Kinh Vô 

Lƣợng Thọ: “Đúng là sự lí vô ngại pháp giới của Như Lai và sự sự vô ngại 

 pháp giới là pháp thậm thâm vậy” . Lí sự vô ngại, sự sự vô ngại, chỉ có Kinh 

Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa nói đến và Kinh Vô Lƣợng Thọ nói đến, đấy gọi 

là pháp nhất thừa. Pháp nhất thừa là đại pháp cứu cánh viên mãn. 

Học  những  kinh  này,  không  chỉ  dạy  chúng  ta  làm  A  La  Hán,  cũng  không 

phải dạy chúng ta làm Bồ Tát, mà dạy chúng ta đi làm Phật. Bởi vậy vãng sinh 

đến thế giới Cực lạc, ngƣời đó là gì? Đi làm Phật, đó là phƣớc báo lớn nhất, đó 

là công đức lớn nhất! Tất cả công đức và phƣớc báo đó đều xƣng tánh, đấy là 

gì? Đó là thứ vốn đầy đủ trong tự tánh, không phải từ bên ngoài. Nhƣng khi 

chúng  ta  muốn  đi,  bên  ngoài  sẽ  có  chƣớng  ngại,  phải  trút  bỏ  những  chƣớng 

ngại bên ngoài đó, chúng ta mới qua ải một cách thuận lợi, nhƣ thế mới thành 

tựu. 

862  Tập 583 



Chƣớng  ngại  là  gì?  Chấp  trƣớc  phân biệt,  khởi  tâm  động  niệm,  đấy  là  ba 

thứ chƣớng ngại. Khi ba thứ chƣớng ngại không còn, ta vãng sinh thế giới Cực 

lạc,  là  Thật  báo  trang  nghiêm  độ.  Đoạn  đƣợc  hai  trong  ba  thứ  chƣớng  ngại, 

không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc,  vãng  sinh  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ,  không 

phải Thật báo độ. 

Chỉ đoạn một trong ba thứ chƣớng ngại, không phân biệt không chấp trƣớc, 

sinh  Phàm  thánh  đồng  cƣ  độ,  vãng  sinh  thƣợng  bối.  Thƣợng  bối  là  thƣợng 

thƣợng  phẩm,  thƣợng  trung  phẩm,  thƣợng  hạ  phẩm.  Những  ngƣời  nhƣ  thế 

vãng sinh thế giới Cực lạc, khi đi họ rất tự tại. Họ biết trƣớc giờ mất, biết trƣớc 

ba tháng, biết trƣớc một năm, rất rõ ràng, thấy rất rõ, không cần ngƣời trợ niệm 

khi vãng sinh. Những ngƣời cần trợ niệm mới vãng sinh, là vãng sinh hạ bối. 

Hạ thƣợng phẩm, hạ trung phẩm, hạ hạ phẩm, trợ niệm là cần thiết. Đối với 

trung phẩm trở lên, nói chung là không cần phải trợ niệm, bản thân họ sinh tử 

tự tại. Chúng ta đã thấy, có ngƣời đi khi đứng, đi khi ngồi, căn bản không cho 

ai biết, tại sao? Khỏi bị phiền phức, khi đi rồi  mới biết. Những ngƣời đi nhƣ 

thế, phẩm vị không phải hạ bối, trung bối trở lên. 

Ngày  nay  chúng  ta  mong  cầu,  ít  nhất  là  mong  cầu  đến  trung  bối  trở  lên, 

Phàm thánh đồng cƣ độ, tại sao? Khi đi không còn chƣớng ngại, không cần nói 

với bất kì ai, nhƣ thế để làm gì? Tình chấp mới thực sự đoạn hết. Khi gần mất 

sợ tình chấp, lƣu luyến những thứ đó, không bỏ đƣợc thứ đó, sẽ rắc rối, không 

thể đi đƣợc, mất cơ hội vãng sinh lần này. Bởi thế, phƣơng pháp yên tâm nhất, 

phải đạt đƣợc vãng sinh trung bối, là không có thứ chƣớng ngại này. 

Phần  dƣới  giải  thích  cho  chúng  ta  về:   “Vô  trước”,  vấn  đề  này  rất  quan 

trọng.  “Không có ý chấp trước”, niệm Phật nhƣ thế chắc chắn vãng sinh, ngƣời 

công  phu  cao  sẽ  sinh  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ  độ.  Nhƣ  Kinh  Kim  Cang  nói : 

 “Không  có  định  pháp  nào,  tên  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề,  cũng 

 không có định pháp nào Như Lai nói” . Hai câu này trong Kinh Kim Cang, nói 

những lời chân thật với ta. 

Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề  dịch  sang  tiếng  Trung  là  vô  thƣợng  chánh  đẳng 

chánh giác, rốt cuộc câu này nói những gì? Là nói trí tuệ Bát nhã vốn có trong 

tự tánh, thứ vốn có trong tự tánh không có tên, Phật đặt cho nó cái tên. Tên là 

giả thiết, tên có thể đổi, thích dùng tên nào, thì dùng tên đó. Bởi thế không có 

định pháp nào để nói, cũng không có định pháp nào Nhƣ Lai nói. 

Tập 583  863 



Bốn mƣơi chín năm Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết pháp cho chúng ta, nên 

biết rằng không có định pháp nào để nói.  “Tại sao vậy? Pháp Như Lai nói, đều 

 không thể nắm bắt, không thể nói, nó là phi pháp, phi phi pháp” . Đạo lí những 

câu này rất cao sâu, những lời Nhƣ Lai nói đều không đƣợc nắm giữ, giữ là gì? 

Chấp trƣớc, tại sao không giữ đƣợc? Trong tự tánh không có pháp, nếu chấp 

trƣớc những lời này, sẽ mãi mãi không bao giờ kiến tánh, sẽ sai lầm. 

Cổ  nhân  có  thí  dụ,  Phật  thuyết  pháp  đƣợc  ví  nhƣ  lá  vàng  ngừng  khóc 

(黄叶止啼). Trong kinh Phật có công án này, nghĩa là sao? Đứa trẻ đang khóc, 

ngƣời lớn nhặt chiếc lá vàng, chiếc  lá rụng từ  trên cây xuống. Chiếc lá  màu 

vàng  rất  xinh  rơi  xuống,  lá  vàng  mùa  Thu,  lấy  nó  để  dỗ  đứa  bé:  Ngoan  nào, 

cầm cái này, giá trị lắm đấy, có thể đổi đƣợc kẹo. Cầm chiếc lá thằng bé liền 

nín,  mục  đích  là  dỗ  dành  nó,  đạt  đƣợc  kết  quả  nhƣ  ý.  Nhƣng  nó  không  phải 

thật, đừng nên cho là thật. 

Phật  thuyết  pháp  cũng  nhƣ  thế,  dùng  lá  vàng  dỗ  trẻ.  Quý  vị  đừng  cho  là 

thật,  nếu  tƣởng  thật  là  đã  mắc  lừa.  Tất  cả  pháp  Phật  nói  giúp  ích  gì?  Giúp 

chúng ta giác ngộ, giác ngộ vấn đề không phải đã đƣợc giải quyết ƣ? Có nhiều 

phƣơng pháp giúp ngƣời giác ngộ, căn tánh mọi ngƣời khác nhau, ngƣời nào 

dùng cách  đó. Không phải tất cả  chúng sinh đều dùng  một phƣơng pháp, vô 

lƣợng pháp môn là vô lƣợng phƣơng tiện. 

Phƣơng pháp niệm Phật Tịnh độ, bất kể căn tánh thế nào, đều có thể học, 

đều mang lại hiệu quả, phƣơng pháp này rất hay. Nếu không biết căn tánh của 

mình là gì, nên dùng phƣơng pháp này, chắc chắn không bỏ lỡ. Những phƣơng 

pháp khác,  cần  phải  tƣơng  ứng với  căn  tánh  của  mình  mới  mang  lại  kết  quả, 

không tƣơng ứng sẽ không kết quả. Vì thế tại sao chƣ Phật Nhƣ Lai khen ngợi 

pháp môn Tịnh độ, tán thán đạo lí trong Kinh Vô Lƣợng Thọ là ở chỗ đó. Vì 

nó thông dụng, vạn linh đan, bệnh nào chữa cũng khỏi, không bệnh nào chữa 

không khỏi. 

Đây chính là pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh đời nhà Thanh đã nói với chúng 

ta. Chúng ta phải tin, tiêu nghiệp chƣớng. Ngài nói nghiệp chƣớng của chúng 

ta quá nặng, cho dù kinh gì, pháp sám nào đều không hiệu quả, không thể tiêu 

đƣợc  nghiệp  chƣớng  của  ta.  Cuối  cùng  có  một  phƣơng  pháp,  chấp  trì  danh 

hiệu, chắc chắn sẽ tiêu,  mấu chốt của việc có thể tiêu hay không là chỗ nào? 

Chúng ta đã tin hay chƣa, thật sự tin thì có thể tiêu, ta đang hoài nghi, nhƣ thế 

thì chịu. 

864  Tập 583 



Tâm không chút hoài nghi, nhƣ trƣờng hợp ở tiểu viện Sơn Tây mấy năm 

trƣớc. Bốn mƣơi mấy ngƣời bị chứng ung thƣ, bác sĩ tuyên bố không thể chữa 

trị,  nói  với  họ  về  nhà,  chắc  còn  khoảng  đƣợc  hai  ba  tháng  thời  gian,  những 

ngƣời này quay về. Họ là những ngƣời niệm Phật, ngƣời có học Phật, vì vậy 

không có ý nghĩ muốn sống thêm nữa, quyết tâm niệm Phật cầu vãng sinh Tịnh 

độ, quyết làm. Kết quả niệm hơn một tháng, niệm xong lại tiếp tục niệm. Sau 

ba tháng quay lại tái khám bệnh không còn nữa. 

Giới y học cảm thấy kì lạ, lục tất cả bệnh án xem lại, ngày trƣớc có thật, 

sao bây giờ biến mất? Lẽ nào chẩn đoán nhầm, ngƣời đông thế, đấy là gì? Pháp 

sƣ  Quán  Đảnh  đã  nói,  một  câu  danh  hiệu  sẽ  mang  lại  kết  quả  nhƣ  thế!  Nếu 

những ngƣời kia không chân thành, khẩn thiết nhƣ thế, niệm Phật nhƣ những 

ngƣời bình thƣờng khác, không mang lại kết quả. Đấy chính là thành kính nhƣ 

đại  sƣ  Ấn  Quang  đã  nói:  Mƣời  phần  thành  kính  sẽ  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích. 

Những ngƣời này là trăm phần thành kính, đƣợc trăm phần lợi ích, nghìn phần 

thành kính sẽ đƣợc nghìn phần lợi ích. 

Hồi trƣớc tôi đã từng nói, tôi mƣợn ngài Thần Tú và Huệ Năng, dùng hai 

vị  ấy  làm  thí  dụ.  Đại  sƣ  Thần  Tú  thành  kính  trăm  phần  với  thầy,  thành  kính 

trăm phần với Phật pháp, ngài đƣợc trăm phần lợi ích. Nhƣng Huệ Năng đối 

với thầy mình,  đối với Phật pháp, thành kính vạn phần, vì thế những gì ngài có 

đƣợc là viên mãn, đƣợc vạn phần ích lợi. Tuy thầy chỉ nói Kinh Kim Cang với 

ngài  có  hai  tiếng,  ngài  đƣợc  vạn  phần  lợi  ích.  Câu  nói  của  Ấn  Tổ  rất  hay,  ta 

đƣợc bao nhiêu tâm thành kính. 

Một số ngƣời bây giờ không có thành kính, bởi thế bây giờ khó, không có 

thành kính họ không đƣợc lợi ích, càng không tin Phật. Những gì khởi lên đề 

tác  dụng  tƣơng  phản.  Bởi  vậy  phải  thực  sự  có  tâm  thành  kính,  đến  kéo  họ, 

khiến họ thấy đƣợc, họ mới tin. Lòng tin đó chẳng qua một phần, hai phần mà 

thôi. Nếu muốn trăm phần, nghìn phần đối với họ, đấy không phải chuyện dễ, 

không thể không hiểu đạo lí này! 

Bởi  thế  phải  hiểu  đƣợc  tính  chất  của  tất  cả  pháp  Thế  Tôn  nói  trong  bốn 

mƣơi  chín  năm:  Không  thể  nắm  giữ,  không  thể  nói,  phi  pháp,  phi  phi  pháp. 

Phật thực sự đã nói tất cả sự thực chân tƣớng cho chúng ta. 

Phá Không Luận giải thích, Phá Không Luận là tác phẩm của đại sƣ Ngẫu 

Ích chú giải Kinh Kim Cang, những lời này là của đại sƣ Ngẫu Ích: “Bồ đề vô 

 thượng, siêu tình li kiến, tức là bỉ ngạn cứu cánh”.  A Nậu Đa La Tam Miệu 

Tập 583  865 



Tam Bồ Đề, dịch sang tiếng Trung là Bồ đề vô thƣợng, Bồ đề vô thƣợng siêu 

tình, tình là gì? Tình chấp, có tình chấp thì không thể hiểu đƣợc. 

Kiến,  kiến  là  kiến  giải,  nghĩa  là  ta  có  cách  nhìn  của  mình,  chỉ  cần  có  tƣ 

duy, Bồ đề vô thƣợng cách ta rất xa. Hai chữ này: Một là tình, hai là kiến, nếu 

dùng  lời  hơi  thô  để  nói,  tình  là  tƣ  tƣởng,  kiến  là  kiến  giải.  Chỉ  cần  có  cách 

nghĩ,  có  cách  nhìn,  ta  sẽ  không  còn  cách  nào,  mãi  mãi  không  bao  giờ  nhìn 

thấy. Bởi thế nó đƣợc gọi là cứu cánh bỉ ngạn. 

Cứu cánh bỉ ngạn là gì? Thƣờng tịch quang, thực sự là cứu cánh, Thật báo 

độ vẫn chƣa đƣợc, chƣa phải cứu cánh. Nó gần Thƣờng tịch quang, cực kì gần, 

làm  hàng  xóm  của  Thƣờng  tịch  quang,  nhƣng  không  phải  cứu  cánh.  Nhƣng 

nếu muốn vào Thƣờng tịch quang, chắc chắn cần bƣớc qua Thật báo độ, không 

qua Thật báo độ bạn không thể đến đƣợc. 

         “Không  những  không  phải  tướng  pháp,  mà  tướng  vô  pháp  cũng  không 

 được”, pháp tƣớng, phi pháp tƣớng đều không có.  “Nên nói pháp không định 

 có tên Bồ đề vô thượng”, đây vẫn là lời của đại sƣ Ngẫu Ích, chúng ta đọc hết 

câu    của  ngài:   “Những  gì  chứng  được  vừa  siêu  tình  li  kiến,  những  gì  nói  ra 

 cũng  siêu  tình  li  kiến,  nên  nói  lại  không  có  định  pháp  nào  Như  Lai  nói ra”. 

Những  đoạn  dẫn  chứng  nhƣ  thế  này  rất  dài,  chúng  ta  tiếp  tục  đọc:   “Tại  sao 

 thế? Thật tướng bỉ ngạn, tuy là ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt, không 

 thể  không  nói,  nên  Như  Lai  dùng  nhân  duyên  tứ  tất  đàn  vậy,  nên  có  thể  nói, 

 nhưng những pháp nói ra do tuỳ  thuận tứ  tất đàn, bởi thế  mỗi lời, mỗi  chữ, 

 không thứ nào là không siêu tình lí kiến, li quá tuyệt phi, nhưng đều không giữ 

 được, không thể nói, phi pháp, phi phi pháp vậy” . Đến chỗ này, đoạn này là lời 

của đại sƣ Ngẫu Ích. 

Đại sƣ nói rất hay, giống nhƣ đoạn trƣớc đã nói:  “Tướng phi pháp, cũng là 

 tướng vô pháp”, bởi thế Phật thuyết pháp rất linh hoạt, đúng là lá vàng dỗ trẻ, 

học Phật ta đạt đƣợc gì? Phật cho ta biết: Không có sở đắc nào cả. Bồ đề viên 

mãn, qui về vô sở đắc, thế nào là vô sở đắc? Những gì ta nhận đƣợc vốn ta có 

sẵn. Khi trí tuệ mở ra, có đƣợc trí tuệ, đó là trí tuệ có sẵn trong tự tánh của ta. 

Bỏ  đi  chƣớng  ngại,  nó  sẽ  có  mặt,  đức  năng  cũng  là  thứ  vốn  sẵn,  tƣớng  hảo 

cũng là thứ vốn sẵn. 

Cũng giống nhƣ nói thân Phật ở thế giới Cực lạc, thân có vô lƣợng  tƣớng, 

tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Là thân ta vốn sẵn có, vốn ta đã có những thứ đó. 

Những thứ trang nghiêm không gì sánh ở thế giới Cực lạc, cũng vốn sẵn trong 

866  Tập 583 



ta, ta không sở đắc gì cả. Cũng giống nhƣ nói chúng ta quay về nhà xƣa, thấy 

tất cả đều là của mình, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. 

Ta nhìn lại tất cả quốc độ chƣ Phật, mƣời pháp giới, lục đạo trong quốc độ 

chƣ Phật, tất cả vốn sẵn, là nhất thể. Khi thấy nhiều nhƣ thế, chƣa giác ngộ, 

chƣa phản tỉnh, tâm từ bi đã sinh ra, đã khởi cảm  ứng đạo giao với họ, cảm 

ứng là gì? Tâm họ có giác ngộ, chịu nhiều nỗi khổ, muốn lìa khổ đƣợc vui. Có 

ý niệm nhƣ thế, ta liền giúp đỡ họ, không có suy nghĩ đó, ta nhƣ nhƣ bất động. 

Họ có suy nghĩ đó, ta sẽ có cảm động, sẽ giúp đỡ, dùng phƣơng thức nào để 

giúp đỡ họ? Tuỳ tâm chúng sinh mà biến hiện ra nhƣ thế. 

Ngƣời ở Thƣờng tịch quang, tuyệt đối không khởi tâm động niệm, nhƣng 

có cảm tự nhiên có ứng. Giống nhƣ chúng ta đánh trống, đánh mội dùi, nó liền 

kêu,  nó  không  nghĩ:  Bạn  đánh  tôi,  tôi  phải  vang  một  tiếng  để  bạn  nghe,  nó 

không nghĩ vậy. Chƣ Phật Bồ Tát thị hiện đến thế giới chúng ta, không có khởi 

tâm  động  niệm.  Ngay  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  đến  ở  thế  gian  này  tám  mƣơi 

năm,  bạn  nghĩ  ngài  có  hay  không  khởi  tâm  động  niệm?  Không  có,  nếu  ngài 

khởi tâm động niệm, không phải đã thối chuyển rồi sao? Không những không 

khởi tâm động niệm, mà phân biệt, chấp trƣớc cũng không. 

Vậy tại sao nói pháp nhiều nhƣ thế? Nếu quý vị thắc mắc, ngài trả lời quý 

vị. Quý vị thắc  mắc, giống nhƣ đánh trống vậy, tự nhiên hồi ứng, không bao 

giờ nghĩ. Tôi phải nói cho bạn thế nào, không có. Nếu nghĩ nhƣ thế quý vị đã 

nhầm, bốn mƣơi chín năm Phật chƣa bao giờ khởi tâm động niệm. Không hỏi 

tự nói, không ai hỏi ngài vẫn nói là gì? Miệng không nói, nhƣng trong đầu ta 

đã có những ý nghĩ đó, ngài đã biết, ta chƣa mở miệng ngài đã nói cho ta nghe. 

Bởi thế nếu hỏi Phật có thuyết pháp không? Phật thực sự không nói, toàn là 

phản ứng, ngài có thuyết pháp đâu? Ta không có cảm, ngài sẽ không có ứng, 

cảm ứng đạo giao bất khả tƣ nghị. Nên không nói mà nói, nói mà không nói. 

Bồ  Tát  còn  ghê  gớm  hơn  chúng ta,  Bồ  Tát  có  biện  pháp, nghe  mà  không 

nghe,  không  nghe  mà  nghe.  Bởi  thế  Bồ  Tát  hiểu  những  lời  Phật  dạy,  hiểu 

những lời Phật dạy là nói, Bồ Tát cũng có mấy phần quay về tự tánh. Tƣơng 

ứng với tánh đức, họ có thể hiểu, nghe là hiểu. Phàm phu không nhƣ thế, tập 

khí phiền não quá nặng, chƣớng ngại quá lớn, nói thế nào, nghe thế nào cũng 

không đƣợc. Chỉ có một cách, ngƣời này thực sự có phƣớc báo, tại sao lại nói 

đại  phƣớc  báo?  Họ  có  duyên,  trƣờng  thời  huân  tu.  Nghĩa  là  nhất  môn  thâm 

nhập, trƣờng thời huân tu, sức mạnh đó rất lớn, huân tập mỗi ngày. 

Tập 583  867 



Đem tất cả những thiện căn đời trƣớc của họ, hun đúc thành thiện căn sâu 

nặng,  đời  này  họ  sẽ  thành  tựu.  Duyên  đó  nếu  đủ,  không  ai  có  thể  ngăn  trở, 

duyên của họ có thể không gián đoạn. Nếu có rất nhiều chuyện đến với họ, họ 

đành bó tay, duyên đã mất, khi có khi không. Mƣời năm không bằng ngƣời ta 

một tháng, nhân duyên rất quan trọng! Duyên tốt nhất là đóng cửa, đoạn tuyệt 

với tất cả những gì bên ngoài, nhất tâm niệm Phật, đọc kinh. 

Mấy năm trƣớc, cƣ sĩ Hoàng Trung Xƣơng ở Thẩm Quyến, ông biểu diễn 

cho  chúng  ta  thấy,  rất  thành  công.  Ông  đóng  cửa  ba  năm,  mong  ba  năm  sẽ 

chứng đƣợc, vãng sinh. Hai năm mƣời tháng, thiếu ba tháng đầy hai năm, ông 

biết trƣớc giờ mất, và ra đi, ba mƣơi tuổi mới xuất đầu! Ông muốn chứng minh 

một vấn đề, ông nghe tôi giảng kinh, có lần tôi nói đến những ngƣời trong Tịnh 

Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sinh  Truyện.  Quý  vị  xem  hầu  nhƣ  đa  số,  đều 

niệm Phật ba năm là vãng sanh. 

Ngày trƣớc ở Đài Loan, có một pháp sƣ tên Đức Dung, những ngƣời này 

đều đã mất, khoảng bằng tuổi tôi, hỏi tôi về việc này. Thầy đó nói, có phải tuổi 

thọ những ngƣời niệm Phật trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục đã đến rồi chăng? 

Nghe những lời đó, tôi trả lời không chắc gì, vấn đề này không logic, làm gì có 

lƣợng ngƣời đông nhƣ thế, tuổi thọ đều còn ba năm? Tôi nói không chắc đâu, 

là  thế  nào?  Ba  năm  công  phu  đã  thành  thục,  vẫn  còn  thọ  mạng,  nhƣng  họ 

không muốn, vì thế nên vãng sinh. 

Phàm công phu đạt đến trình độ đó, có ngƣời nào không vãng sinh, có thể 

họ muốn hoằng pháp lợi sinh nên đã ở lại. Nếu không có pháp duyên họ liền 

đi, đấy là chuyện bình thƣờng, có pháp duyên chƣa thể đi, tại sao? Đem thêm 

nhiều ngƣời đi! Đấy là bản nguyện Di Đà, có thể đem bao nhiêu, càng nhiều 

càng  tốt,  không  còn  pháp  duyên  thì  sao?  Không  còn  pháp  duyên  lập  tức  đi 

ngay, một ngày cũng không ở, nên hiểu theo cách đó. 

Bởi thế Hoàng Trung Xƣơng, khi nghe lời pháp này, ông thử nghiệm: Tôi 

thử xem, nếu ba năm thực sự thành công, không cần sống nữa, tôi sẽ đi, thực 

sự thành công! Pháp duyên rất quan trọng. 

Mấy năm trƣớc ở Đài Loan, thầy Lí rất coi trọng việc này, giao cho những 

ngƣời học kinh giáo, phải biết kết pháp duyên. Nếu không có pháp duyên, cho 

dù có nói hay bao nhiêu, cũng không ai nghe, tại sao? Ta không có duyên với 

họ,  nếu  có  duyên,  giảng  kém  một  tí,  họ  cũng  đến  cổ  vũ,  họ  thích  đến  nghe, 

pháp duyên quan trọng! 

868  Tập 583 



Làm  sao để kết, rất  may  mỗi tuần thầy Lí giảng kinh  một lần vào thứ tƣ, 

thời  gian  cố  định.  Ở  Đài  Trung  ba  mƣơi  tám  năm  chƣa  gián  đoạn,  mỗi  tuần 

một lần, ấn định thứ tƣ ai cũng biết, nhất định ngày thứ tƣ đến nghe. Hai mƣơi 

mấy  học  sinh  chúng  tôi  làm  công  đức,  tiếp  đón  ngƣời  đến  nghe  ở  cửa.  Tiếp 

đón, mời chào, dẫn họ đến chỗ ngồi, nâng kinh sách trên tay đƣa tặng họ. Đôi 

lúc đƣa một ít đồ điểm tâm cho họ, để kết pháp duyên. Chúng tôi đã học đƣợc 

cách  kết  pháp  duyên,  đối  xử  cung  kính,  khiêm  tốn  với  mọi  ngƣời,  làm  quen 

những ngƣời nhƣ thế rất nhiều. 

Mọi ngƣời biết chúng tôi học giảng kinh, bởi vậy chúng tôi luyện tập giảng 

kinh, lúc bấy giờ chia thành hai lớp. Chúng nam là chủ nhật, chúng nữ thứ bảy, 

tại  Liên  xã.  Chúng  nam  ở  chùa  Linh  Sơn,  mỗi  tuần  chúng  tôi  có  một  lần  tập 

giảng kinh, thính chúng độ mấy mƣơi ngƣời, đôi lúc lên đến hơn trăm. Bởi thế 

việc kết pháp duyên, ở Đài Trung thầy Lí rất quan tâm, lúc nào cũng đến đốc 

thúc mọi ngƣời, quyết không biếng nhác. 

Pháp duyên của thầy rất thù thắng, dạy học ở Đài Trung ba mƣơi tám năm, 

vãng sinh năm chín mƣơi bảy tuổi. Trong ba mƣơi tám năm đó, bao nhiêu liên 

hữu ở liên xã Đài Trung, tôi không rõ. Chỉ biết khi tôi rời khỏi_Tôi biết thầy, 

lạy ông làm thầy, thầy đã dạy ở Đài Trung mƣời năm, liên hữu ở Đài Trung, 

những ngƣời có danh sách, đã là hai mƣơi vạn ngƣời. Khi tôi đi khỏi đó, tôi ở 

Đài  Trung  mƣời  năm,  khi  tôi  xa  thầy,  liên  hữu  ở  liên  xã  Đài  Trung  là  năm 

mƣơi vạn ngƣời. 

Bởi thế tôi đùa với thầy, tôi nói nếu thầy muốn làm thị trƣởng Đài Trung, 

thầy chỉ nói một tiếng là đƣợc, thầy sẽ đƣợc bầu ngay, tầm ảnh hƣởng đến mức 

đó! Bởi thế tầm ảnh hƣởng rộng khắp Đài Loan, đấy là cuộc đời thầy. Công 

việc của thầy mỗi ngày bận bịu, mỗi tuần giảng kinh một lần, giảng cổ văn một 

lần,  đấy  là  đối  với  đại  chúng.  Ngoài  ra  buổi  chiều  mỗi  ngày,  không  bao  giờ 

gián đoạn, một năm ba trăm sáu lăm ngày, ngày nào cũng vậy, mỗi buổi chiều, 

đại loại có hai giờ tiếp tín đồ, là liên hữu liên xã Đài Trung. Họ có những vấn 

đề muốn thỉnh giáo, muốn gặp thầy, mỗi tháng một lần. 

Bởi  thế  thầy  có  bốn  mƣơi  tám  lớp  niệm  Phật,  ngày  nào  cũng  tiếp  khách, 

phải giải đáp thắc mắc, rất vất vả! 

Khi  tôi  biết  thầy,  thầy  đã  bảy  mƣơi  tuổi,  khi  tôi  đi,  tám  mƣơi,  chín  mƣơi 

bảy  mới  vãng  sinh.  Thực  sự  là  tấm  gƣơng  sáng  cho  những  ngƣời  học  Phật 

chúng ta, suốt đời sống kham khổ. Chín mƣơi lăm tuổi vẫn tự sinh hoạt, tự nấu 

cơm, giặt quần áo. 

Tập 583  869 



Bởi  thế  ngày  nay  chúng  ta,  phƣớc  báo  lớn  hơn  thầy,  không  nấu  nƣớng, 

không giặt dũ, thầy không để ai săn sóc. Chín mƣơi lăm tuổi mới chịu để hai 

học sinh săn sóc, nhƣng hai năm, độ ba năm, thầy đã ra đi. Cho thấy sức khoẻ 

thầy rất tốt, có thể tự săn sóc mình, không cần ngƣời khác. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 

------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

\ 

Tập 584 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:08.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Xin xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 769, chúng ta bắt đầu 

đọc từ hàng thứ ba từ dƣới lên, đây là một đoạn:  “Vô trước, không có ý niệm 

 chấp trước”,  không có ý niệm  chấp trƣớc, nhƣ Kinh Kim Cang nói : “Không 

 có định pháp, gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cũng không có định 

 pháp Như Lai nói, tại sao vậy? Pháp Như Lai nói, đều không thể giữ, không 

 thể nói, phi pháp, phi phi pháp” . Trƣớc đây chúng ta đã học đến đó. 

Tiếp theo là giải thích của Phá Không Luận. Phá Không Luận là tác phẩm 

của đại sƣ Ngẫu Ích, đại sƣ Ngẫu Ích viết, ở đây ngài cho chúng ta biết:  “Bồ đề 

 vô thượng”, là trí tuệ chân thật trong quả vị Nhƣ Lai, gọi là Bồ đề vô thƣợng. 

Trí tuệ chân thật này, trong đó không có tình chấp, không có kiến giải.  “Tức là 

 cứu cánh bỉ ngạn”, cứu cánh bỉ ngạn là chân nhƣ, là tự tánh, là pháp tánh, là 

thật tƣớng. Là căn nguyên, bản thể của tất cả pháp thế xuất thế gian, cũng là tất 

cả pháp đƣợc sinh ra từ đấy. Khi khai ngộ lục tổ Huệ Năng đã nói:  “Đâu ngờ 

 tự tánh năng sinh vạn pháp”, là có nghĩa nhƣ thế. 

870  Tập 584 



 “Không những không có tướng pháp, mà cũng không có pháp tướng khả đắc”, 

cả pháp tƣớng và phi pháp tƣớng đều không thể đƣợc. Pháp tƣớng là nói về sự, 

phi pháp tƣớng là nói về lí, lí sự đều không thể đƣợc. 

 “Nên nói không có định pháp gọi là Bồ đề vô thượng” , bởi thế mới có tên Bồ 

đề vô thƣợng. Đừng nên chấp trƣớc thực có, nếu nhƣ thế là sai lầm. Có Bồ đề 

vô thƣợng chăng? Thực sự có. Lìa tất cả tƣớng sẽ thấy đƣợc, ngay cả tình kiến 

cũng  phải  lìa,  mới  có  thể  thấy.  Nếu  trƣớc  tƣớng,  chắc  chắn  sẽ  không  thấy 

đƣợc. 

Các nhà khoa học, nhà triết học, đến cuối cùng vẫn không giải quyết đƣợc 

vấn  đề  này,  nguyên  nhân  do  đâu?  Trƣớc  tƣớng,  có  tình  kiến  sẽ  không  thấy 

đƣợc, buông bỏ tình và kiến sẽ thấy đƣợc. Khi đã buông bỏ, ngay lập tức thấy 

đƣợc. Trong giáo lí Đại thừa gọi đó là thành Phật, buông bỏ tình kiến là thành 

Phật, chƣa buông bỏ tình kiến chƣa thể thành Phật. Những gì họ chứng là siêu 

tình li kiến, những gì đƣợc nói trong cuộc đời Phật Thích Ca Mâu Ni cũng là 

siêu tình li kiến. Siêu tình li kiến ở đây là nói nhƣng không nói, không nói mà 

nói, không chấp trƣớc vào nói và không nói. 

Chấp trƣớc Phật thuyết pháp cũng sai, là tình kiến, chấp trƣớc Phật không 

thuyết pháp cũng sai, vẫn rơi vào trong tình kiến. Vấn đề này, chân tƣớng này, 

là thật tƣớng các pháp, ta có thể hiểu đƣợc, nhƣng không thể nói ra, không thể 

hiện  ra  đƣợc.  Bởi  thế  giáo  lí  Đại  thừa  thƣờng  nói,  vấn  đề  này  gọi  là:   “Ngôn 

 ngữ  đạo  đoạn,  tâm  hành  xứ  diệt”.  Tâm  hành,  hành  chƣa  đến  chỗ  nó  đã  xuất 

hiện,  ai  ai  cũng  có,  không  ai  không  có.  Trong  đó  có  đầy  đủ  năng  lƣợng,  tín 

hiệu, vật chất của vũ trụ, không thiếu một thứ gì. 

Chỉ  chứng  mới  biết,  chứng  bằng  cách  nào?  Buông  bỏ  là  chứng,  không 

buông bỏ, không cách nào chứng đƣợc. Tại sao giới khoa học không thể chứng 

đƣợc?  Họ  không  buông  bỏ,  họ  hoàn  toàn  dùng  ý  thức  của  mình.  Trong  suy 

nghĩ, trong tƣởng tƣợng, trong tìm kiếm, không bao giờ tìm đƣợc. Nếu buông 

bỏ  tất  cả  suy  nghĩ,  tƣởng  tƣợng,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  thứ  nhỏ 

nhất. Buông bỏ khởi tâm động niệm, sẽ thấy đƣợc, thấy đƣợc cảnh giới này. 

Kinh Hoa Nghiêm gọi họ là Diệu Giác Nhƣ Lai, quả vị cao nhất của Đại 

thừa, không quả nào cao hơn, họ ở đâu? Họ ở Thƣờng tịch quang. Thƣờng tịch 

quang  không  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng 

không  có  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Họ  không  chỗ  nào  không  có,  không  lúc  nào 

không có, cả cõi hƣ không khắp pháp giới, cả quá khứ lẫn vị lai. Trong lƣợng 

Tập 584  871 



tử  nhỏ  nhất,  những  gì  nó  chứa  đựng  là  viên  mãn,  không  khác  gì  vũ  trụ  rộng 

lớn, điều này không thể nghĩ bàn. 

Những  bí  mật  này,  ngày  nay  nhà  khoa  học  cũng  đã  phát  hiện,  gọi  là  tín 

hiệu, nó không trở ngại với những thứ lớn, những thứ nhỏ. Lớn cũng viên mãn, 

nhỏ  cũng viên  mãn,  lớn  cũng không  thêm,  nhỏ  cũng  không  thiếu.  Trong  một 

hạt bụi có thế giới đại thiên, những điều này trong kinh Phật thƣờng nói, chúng 

ta  không  hiểu.  Các  nhà  khoa  học  đã  chứng  minh,  đây  là  chuyện  thật,  không 

phải viển vông. Bởi vậy những thứ chứng đƣợc siêu tình li kiến, những gì đã 

nói cũng siêu tình li kiến. 

 “Nên  nói  không  có  định  pháp  nào  Như  Lai  nói”.   Căn  bản  Nhƣ  Lai  không 

thuyết pháp, làm gì có định hay không? Nhƣ Lai thuyết pháp bằng cách nào? 

Chúng sinh có cảm, tự tánh tự nhiên hồi ứng, gọi là pháp vốn nhƣ thế. Không 

qua tƣ duy, không qua tƣởng tƣợng, không có chút thêm bớt nào. Bởi có thêm 

bớt,  là  có  ý  của  chúng  ta  trong  đó,  việc  này  chắc  chắn  không  cho  phép  có  ý 

riêng của mình trong đó, ta mới thực sự thấy đƣợc. Có một chút ý riêng trong 

đó đều là chƣớng ngại, sẽ rối loạn, bạn sẽ không nhìn thấy. 

Phần  sau  tiếp  tục  nói:   “Hà  dĩ  cố?”  Tại  sao  vậy?  Hà  dĩ  cố,  nói  theo  ngôn 

ngữ ngày nay, là tại làm sao. “Thật tướng bỉ ngạn, tuy lại ngôn ngữ đạo đoạn, 

 tâm  hành  xứ  diệt,  không  thể  nói  được”.   Đây  là  tình  hình  thực  tế,  công  năng 

ngôn ngữ là giới hạn, với tự tánh, ngôn ngữ không đạt đến đƣợc. Bởi vậy dùng 

ngôn ngữ để nói về nó, là việc bất khả thi. Không những ngôn ngữ không thực 

hiện đƣợc, tâm hành cũng không thực hiện đƣợc. Tâm hành là gì? Là tƣ tƣởng, 

ta nghĩ cách gì cũng không nghĩ đƣợc, không nghĩ đƣợc, không nói ra đƣợc, 

nên không thể nói. 

“Mà Như Lai, vì dùng nhân duyên tứ tất đàn, nên có thể nói được”.  Nhƣ 

Lai có pháp phƣơng tiện, thế nào gọi là tứ tất đàn? Tứ là bốn loại, tất là phổ 

biến, đàn là đàn na, dịch ý sang tiếng Trung là bố thí, bốn loại bố thí pháp cùng 

khắp. Phật ytheo đó, liền có thể nói đƣợc, gọi là phƣơng tiện nói. Bởi thế tứ tất 

đàn là nhân duyên. 

Loại thứ nhất trong tứ tất đàn là hoan hỉ, gọi là:  “Thế giới tất đàn”. Phật 

Bồ Tát bất luận ở cảnh giới nào, những gì thấy đƣợc là tâm hoan hỉ. “Nơi Bồ 

 Tát có mặt, khiến tất cả chúng sinh sinh tâm hoan hỉ” , đấy là giáo lí Đại thừa. 

Ngày nay chúng ta biết rằng, Phật có thể xuất hiện giữa thế gian này, để làm 

gƣơng  cho  tất  cả  chúng  sinh,  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  tất  cả  chúng  sinh, 

872  Tập 584 



duyên của ngài là tứ tất đàn. Loại thứ nhất này, chúng ta đã biết, đƣợc chảy ra 

một cách tự nhiên từ tự tánh từ bi. 

Chúng sinh, chỉ cần chúng sinh có cảm. Cảm có rõ ràng, có không rõ ràng, 

rõ ràng gọi là hiển cảm, không rõ ràng gọi là minh cảm, thậm chí bản thân ta 

không  biết  đƣợc.  Có  thể  cảm  ứng  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện,  đây  là  loại  cảm  ứng 

nào? Điều kiện bản thân đã đầy đủ nhƣng không biết, Phật Bồ Tát biết, điều 

kiện  nào?  Thực  tin,  thực  hiểu,  quý  vị  nói  tôi  hiểu,  hành  trì.  Bản  thân  không 

hiểu, không biết đã thuần thục, nhƣng  Phật Bồ Tát biết đƣợc. Phật Bồ Tát biết 

đƣợc họ sẽ thị hiện đến, chủ động đến tìm ta, đến dẫn dắt ta, tiếp xúc với ta, 

khiến ta hiếu kì, khiến ta thắc mắc. Họ sẽ giải thích để ta nghe hiểu những giải 

thích đó, ta sẽ tin, vì thế duyên thành thục. 

Nếu  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ngay  trƣớc  mặt,  các  ngài  dùng  mọi  lời  khuyên 

nhủ,  chúng  ta  cũng  trơ  nhƣ  gỗ,  không  có  cảm  giác.  Các  ngài  giảng  ta  không 

hiểu, nhƣ thế Phật Bồ Tát sẽ không xuất hiện, tại sao? Quý vị không có cảm. 

Chúng ta có tâm đi cầu Phật Bồ Tát, đấy là hiển cảm, điều này rất rõ ràng. 

Chúng ta gặp khó khăn, cầu Phật Bồ Tát gia trì, cầu Phật Bồ Tát giúp đỡ, đấy 

là rõ ràng. Bởi vậy ứng cũng có hai loại, hiển ứng và minh ứng. Minh ứng là 

gia trì một cách âm thầm, bản thân ta không phát giác đƣợc. Ngƣời khác đƣa ra 

một câu hỏi khó, trong lúc đột xuất, ta khéo léo trả lời họ, khi giải đáp xong, 

mình mới nhận ra, trí tuệ của ta từ đâu mà có? Không biết đƣợc, là Phật Bồ Tát 

gia trì, Phật Bồ Tát mở ra làm lộ ra khối trí tuệ trong tự tánh của ta, rất tuyệt 

vời. 

Hoan hỉ, loại thứ nhất trong tứ tất đàn, Phật Bồ Tát xem tất cả chúng sinh 

không ai không hoan hỉ, đấy là điều chúng ta nên học theo. Tâm hoan hỉ không 

có, nghĩa là vẫn chƣa chạm đến tánh đức của chúng ta, phiền não đã che lấp 

tánh đức. Tu hành không gì khác là buông bỏ phiền não, tánh đức tự nhiên có 

mặt, đấy gọi là tu hành, đấy gọi là chứng quả. 

Bởi  thế  nồng  cốt  của  hành  môn  là  phải  buông  bỏ  đƣợc,  chƣa  buông  bỏ 

đƣợc không phải tu hành. Mỗi ngày niệm mƣời vạn tiếng Phật hiệu cũng bằng 

không,  một  tiếng  cũng  không  cảm  ứng.  Thực  sự  buông  bỏ,  một  tiếng  Phật 

hiệu, bằng với một ngày mƣời vạn tiếng, mƣời vạn tiếng không bằng một tiếng 

của ngƣời ta. Một niệm của ngƣời ta tƣớng ứng  một niệm Phật, còn thì niệm 

niệm  tƣơng  ƣng,  niệm  niệm  không  tƣơng  ƣng.  Mỗi  niệm  niệm  Phật  là  mỗi 

niệm không tƣơng ƣng. Không giống ngƣời ta, ngƣời ta một niệm là một niệm 

tƣơng ƣng, hai niệm là hai niệm tƣơng ƣng, tại sao lại nhƣ thế? 

Tập 584  873 



Bởi thế chúng ta luôn nghi ngờ, tôi học Phật ngần ấy năm, niệm Phật đã lâu 

nhƣ thế, tại sao không chút cảm ứng nào? Không biết khiếm khuyết lớn nhất 

của  bản  thân  mình,  là  không  đủ  thành  kính,  thậm  chí  không  có  thành  kính. 

Cung kính trƣớc tƣợng Phật Bồ Tát, rời khỏi Phật đƣờng hoàn toàn khác biệt, 

nhƣ vậy đƣợc coi là cung kính chăng? Đó gọi là không thành kính? Cúng hình 

tƣợng Phật Bồ Tát, không cần quý vị cung kính, chỉ làm bằng sơn đất, mong 

quý vị cung kính với tất cả chúng sinh, tại sao? Tất cả chúng sinh vốn là Phật. 

Tác dụng của tƣợng Phật là nhắc nhở, hƣớng dẫn quý vị thấy tƣợng Phật: Tôi 

phải nhất tâm cung kính, có nghĩa là nhƣ vậy. Thấy tƣợng Phật không phải nói, 

tôi cung kính bức tƣợng gỗ hay bằng đất này, với những ngƣời đang sống tôi 

không cung kính. Nhƣ thế đối với những lời Phật dạy, ta hoàn toàn không hiểu. 

 “Nguyện  hiểu  lời  nói  chân  thật  của  Như  Lai”,  ta  không  hiểu  những  lời  dạy 

chân thật của Nhƣ Lai, ta hiểu sai tất cả. Những pho tƣợng Phật bằng đất bằng 


gỗ  đó,  nó  mong  chúng  ta  cung  kính  chăng?  Nhƣ  thế  có  ý  nghĩa  gì?  Tất  cả 

những thứ đó là tƣợng trƣng. Khi đã giác ngộ, phải đem tất cả lòng cung kính 

với  Phật,  đối  với  tất  cả  chúng  sinh,  tất  các  loài  sâu  kiến,  có  thể  câu  thông, 

thành  sẽ  linh.  Ngày  nay  chúng  ta  đối  với  chúng,  tại  sao  không  tƣơng  thông 

đƣợc? Không thành, không đủ tâm thành. 

Chu Tổng ở Vân Nam cho tôi biết, hiện tại họ đang khai hoang một nông 

trƣờng quy mô rất lớn, độ vài nghìn mẫu. Trồng tỉa lƣơng thực, rất nhiều rau 

củ, và một số cây ăn trái, tuyệt đối không xâm phạm chim chóc, côn trùng. Họ 

dùng vƣờn rau khoanh một khu đất nhỏ, khu này chuyên để dành côn trùng, 

côn trùng đến đó sinh sống. Cách đó một bờ ruộng, bên này là rau củ, cây trái 

đầy đủ, không một lỗ nhỏ trên cành lá, tại sao họ làm đƣợc? Không gì khác, họ 

có  thành  ý.  Họ  trồng  rất  nhiều  cây  ăn  quả,  năm  nay  đƣợc  mùa,  chỉ  chỉ  định 

mấy cây, để dành cho chim ăn, muốn ăn trái cây, chim có thể sang bên đó để 

ăn. Không chỉ định, chim không đến, không cần phải che chắn, không có. Hoa 

quả  không  dùng  giấy  để  bao  nó  lại,  không  có,  tất  cả  đều  không,  chim  chóc 

không đến ăn, những cây đã đƣợc chỉ định, bọn nó đến ăn. 

Bởi  thế,  lòng  chân  thành  chúng  ta  chƣa  đến  nơi  đến  chốn,  tâm  chúng  ta 

không thanh tịnh. Khởi tâm động niệm của chúng ta đều ô nhiễm, thứ ô nhiễm 

đó  không  khởi  đƣợc  cảm  ứng  đạo  giao  với  chúng  nó,  nhất  định  phải  chân 

thành. 

Mấy  năm  trƣớc  cƣ  sĩ  Tề  Tố  Bình,  ngƣời  Khánh  Vân  Sơn  Đông.  Bà  mua 

một mảnh đất chẩn bị xây chùa, đây là đất nông nghiệp, hơn bốn trăm mẫu. Vì 

874  Tập 584 



đến hơn một năm nữa mới có thể xây cất, bởi thế trong khoảng thời gian đó bà 

trồng  lúa  mạch,  trồng  hơn  bốn  trăm  mẫu,  lúa  mạch,  rất  tƣơi  tốt.  Đến  lúc  sắp 

thu hoạch, bỗng bị nạn sâu bọ, cả mấy trăm mẫu lúa bị sâu, những ngƣời nông 

dân gần đấy nói, nếu bà không phun thuốc trừ sâu, bốn trăm mẫu ruộng này sẽ 

bị mất trắng. 

Bà gọi điện thoại cho tôi, tôi bảo bà đến thảo luận với thầy Thái, bà hiểu. 

Bèn phát thệ nguyện, thà nguyện cúng dƣờng bốn trăm mẫu lúa mạch này cho 

sâu bọ, tôi không nỡ lại hại bất cứ một con sâu nào, một con cũng không giết. 

Những lời này là tự đáy lòng, không phải nông nỗi, thực sự để bốn trăm mẫu 

đất lúa mạch cúng dƣờng sâu bọ. 

Bà  dẫn  một  đoàn  ngƣời,  đến  ngay  ruộng  lúa  niệm  Phật  A  Di  Đà,  đến  đó 

niệm Phật A Di Đà. Ngay đêm đó một trận  mƣa trút xuống, một trận gió nổi 

lên, hôm sau ra thăm ruộng lúa, không còn một con sâu, không tìm thấy một 

con. Những nông dân gần đó rất kinh ngạc, quá thần kỳ, không thể hiểu đƣợc, 

hôm qua vẫn còn đấy, sao hôm nay không còn con nào! Thành sẽ linh, Tề Tố 

Bình có lòng chân thành, cảm động những động vật nhỏ đó, những động vật đó 

có thể chăng? Có thể, không những động vật có thể cảm động, thực vật cũng 

có thể cảm động, núi sông quả đất cũng có thể cảm động. 

Vấn đề này hiện tại, nhà lực học lƣợng tử đã phát hiện đƣợc. Họ cho rằng 

năng lƣợng ý niệm của con ngƣời là không thể kể hết, năng lƣợng của chúng ta 

ngày nay, không đƣợc sử dụng tập trung, tại sao? Suy nghĩ lung tung, khi suy 

nghĩ lung tung năng lƣợng của sẽ bị tán phát, sẽ yếu đi. Nếu năng lƣợng đó, 

tập trung lại  một  chỗ, năng lƣợng đó sẽ rất lớn. Giống nhƣ ánh sáng, ta thấy 

ánh sáng chiếu khắp tất cả mọi nơi, nếu ta đem ánh sáng đó tập trung lại một 

chỗ thành kích sáng. Khả năng đó là ghê gớm, có thể đâm xuyên tấm gang. 

Tập trung là gì? Tập trung là thiền định. Vấn đề này trong kinh điển Đại, 

Tiểu  thừa  Phật  đã  nói:   “Chế  tâm  lại  một  chỗ  thì  không  việc  gì  không  làm 

 được”. Ta có thể đem tâm mình, tập trung lại một chỗ, bất kì một việc trong 

thế gian hay xuất thế, ta đều làm đƣợc. Nếu chúng ta muốn đến thế giới Cực 

lạc,  gặp  Phật  A  Di  Đà,  rất  dễ,  hãy  tập  trung  suy  nghĩ  lại,  tập  trung  lại  một 

hƣớng,  thế  giới  Cực  lạc  ở  phƣơng  Tây,  tập  trung  vào  Phật  A  Di  Đà.  Lòng 

mong của ta lập tức đạt đƣợc, không còn phân tán. 

Rất  nhiều  ngƣời  hiểu  vấn  đề  này,  nhƣng  tại  sao  không  thể  tập  trung?  Họ 

phân  tán  đã  thành  thói  quen,  không  cách  nào  tập  trung  lại  đƣợc.  Muốn  tập 

trung bèn niệm Phật, trong những tiếng niệm Phật đó có rất nhiều tạp niệm, vì 

Tập 584  875 



thế sẽ thế nào? Chán chƣờng, rút lui, nhƣ thế là hết cách. Đấy là then chốt quan 

trọng nhất, đấy là sự thử nghiệm đối với ta. Lúc đó hãy quyết định đừng thất 

vọng, quyết không bỏ cuộc, câu Phật hiệu này tôi phải toàn tâm niệm rốt ráo 

nó. Bất kể suy nghĩ nào, bất kể lời nói việc làm nào của ta, đều do ý niệm chỉ 

huy, ý niệm quyết định. Ta không tập trung ý niệm sẽ  không có năng lƣợng, 

phải tâm trung ý niệm, càng tập trung ý niệm thì năng lƣợng càng mạnh. 

Muốn tập trung thì phải buông bỏ, không buông bỏ đƣợc thì không thể tập 

trung. Chỉ cho phép nhất niệm, không cho phép có niệm thứ hai, nhƣ thế mới 

thực sự tập trung, nhƣ thế sẽ sinh ra sức mạnh không gì sánh bằng. Vấn đề này 

chúng ta cần phải học. Nói chung đạo lý chúng ta có thể hiểu đƣợc nếu có trình 

độ tƣơng đƣơng. Vấn đề hiện tại là công phu, chúng ta hiểu đƣợc đạo lí, nhƣng 

không có công phu, công phu cần phải luyện tập. 

Thiên tai ngày nay quá nhiều, xã hội loạn động, chúng ta nên gấp rút luyện 

công, khi thiên tai xảy đến, có thể yên tâm, bình tĩnh để đến thế giới Cực lạc. 

Lúc  gấp  gáp,  chắc  chắn  Phật  A  Di  Đà  sẽ  xuất  hiện,  tiếp  dẫn  ta  vãng  sinh, 

không đƣợc xen lẫn tạp niệm, phải buông bỏ, không đƣợc níu kéo. 

Tứ  tất  đàn,  thứ  hai  là  vị  nhân  tất  đàn,  thứ  ba  là  đối  trị  tất  đàn.  Vì  ngƣời 

không phải vì ta, khởi tâm động niệm, mỗi niệm đều giúp đỡ tất cả chúng sinh 

khổ  nạn.  Nắm  giữ  chánh  pháp,  tuyên  dƣơng  chánh  pháp,  thế  nào  là  chánh 

pháp?  Chánh  trong  các  điều  chánh,  chân  trong  các  điều  chân,  nghĩa  là  niệm 

Phật cầu sinh Tịnh độ, nghĩa là một câu A Di Đà Phật. Pháp này rất dễ, nhƣng 

cực kì khó tin, thực sự là pháp khó tin. 

Thế Tôn dã vì chúng ta nói bộ kinh này, cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, dẫn chứng 

tám mƣơi ba bộ kinh điển, một trăm lẻ một chú giải của các đại đức tổ sƣ, để 

giải thích bộ kinh. Là tập đại thành chú giải của các đại sƣ về bộ kinh luận này. 

Biên tập rất nhiều những chú giải, phân tích sâu sắc những cảnh giới về lí sự. 

Chỉ cần chúng ta có thắc mắc, câu giải đáp sẽ có trong bộ kinh này. Khi đã đọc 

bộ chú giải này, sẽ thực sự hiểu đƣợc, công đức của câu danh hiệu thù thắng 

thế nào, quý vị mới chịu niệm. Công đức một câu danh hiệu là vô lƣợng, mỗi 

niệm đều là công đức vô lƣợng. 

Không phải chúng ta  muốn tiêu trừ nghiệp chƣớng  ƣ? Tiêu tội nghiệp ƣ? 

Hoá giải oán đối ƣ? Sức mạnh câu Phật hiệu này cực kì tuyệt diệu, không việc 

gì không làm đƣợc, chỉ cần niệm đúng câu Phật hiệu này. Khó khăn ở chỗ nào? 

Ở chỗ không hiểu giáo lí, nửa tin nửa ngờ với pháp môn này, tâm hành uể oải, 

không thể tập trung. Không niệm hết  một chuỗi tràng hạt,  mỗi chuỗi hạt  một 

876  Tập 584 



trăm lẻ tám tiếng, không niệm hết, đấy gọi là nghiệp chƣớng. Chúng ta đã biết 

nghiệp chƣớng quá nặng, làm thế nào? Vẫn dùng cách đó để đối trị. Điều thứ 

ba của tứ tất đàn là đối trị. 

Thứ  tƣ  là:   “Đệ  nhất  nghĩa đế”,  chúng  ta  có phƣơng  pháp đối  trị,  phƣơng 

pháp đối trị hay nhất là niệm Phật. Không niệm Phật đƣợc, thì nghe kinh, nghe 

một thời gian, nghe kinh cũng giúp tập trung ý niệm. Không tập trung không 

nghe  đƣợc,  không  tập  trung  không  thể  hiểu  nghĩa,  càng  tập  trung  nghe càng 

hiểu rõ. Những ý nghĩa cực kì nhỏ, cũng có thể hiểu đƣợc. Sau đó mới chính 

thức đối trị, tập khí phiền não của chúng ta, đối trị oán thân trái chủ của chúng 

ta, hoá giải nó ra, khiến trên đƣờng Bồ đề của ta không còn gai góc. 

Bởi thế Phật và Bồ Tát Pháp thân, trong cảnh giới bất khả tƣ bất khả nghị 

đó. Do nhân duyên tứ tất đàn, tứ tất đàn là cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Họ 

hiện thân đến thuyết pháp, đến giúp đỡ và gia trì chúng ta. 

Bởi thế:  “Cũng không thể nói, những pháp được nói, bởi họ tuỳ thuận tứ 

 tất đàn, vì thế mỗi câu mỗi chữ, không thể không siêu tình li kiến, li quá tuyệt 

 phi, nhưng vẫn không thể giữ, không thể nói, phi pháp, phi phi pháp” . Đây là 

lời quốc sƣ Hiền Thủ nói trong Hoàn Nguyên Quán. Điều đầu tiên trong tứ đức 

là:  “Tuỳ duyên diệu dụng”, Phật Bồ Tát đến tuỳ duyên, hiện thân thuyết pháp 

cho chúng ta. 

Phật Thích Ca Mâu Ni, vì chúng ta mà ở nơi thế gian này tám mƣơi năm, 

giảng kinh dạy học bốn mƣơi chín năm. Nếu chúng ta hỏi, Phật Thích Ca Mâu 

Ni  có  nói  một  câu  pháp  nào  chăng?  Trong  Kinh  Bát  Nhã  Phật  đã  phủ  định, 

ngài nói nếu có ngƣời nói Nhƣ Lai thuyết pháp, nhƣ thế là báng Phật, suốt bốn 

mƣơi chín năm ngài chƣa nói lời nào. Ở đây có nghĩa thế nào? Bốn mƣơi chín 

năm ngày nào cũng nói, làm sao lại chƣa nói một lời nào? Phải giải thích thế 

nào đây? Phật Thích Ca Mâu Ni hiện thân thuyết pháp, không có chấp trƣớc, 

không có phân biệt, không có khởi tâm động niệm. Chƣ vị cứ nghĩ xem, không 

khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  ngài  nói 

những gì? Tất nhiên không nói, đƣơng nhiên không làm. Nhƣng rõ ràng chúng 

ta thấy, Phật hiện thân thuyết pháp, nói bốn mƣơi chín năm không ngƣng nghỉ: 

Không nói mà nói, nói mà không nói. 

Không giống phàm phu chúng ta, phàm phu chúng ta là có nói, nói mà có 

nói. Phật Thích Ca Mâu Ni nói mà không nói, không nói mà nói. Cảnh giới đó 

không phải là cảnh giới chúng ta, chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc, đây 

nói lên điều gì? Cho thấy tự tánh có công đức bất khả tƣ nghị. 

Tập 584  877 



Nhƣ các nhà khoa học, gần đây khi phát hiện thấy thƣờng nói, ý niệm có 

năng lƣợng không gì sánh bằng, đấy là điều họ phát hiện đƣợc. Không có gì 

trong thế gian có thể so đƣợc với nó, nghĩa là năng lƣợng của ý niệm  cực kì 

lớn. Chúng ta ai cũng có, mỗi ngƣời đều có ý niệm, nhƣng sức mạnh ý niệm 

chúng ta không lớn. Tại sao nói năng lực lớn nhƣ thế? Ý niệm chúng ta rời rạc. 

Trong nhà Phật hành lễ, chắp tay, chắp tay tƣợng trƣng điều gì? Bình thƣờng 

tâm tán loạn, giống nhƣ mƣời đầu ngón tay, khi mở ra, thế nào là cung kính? 

Khép  chúng  lại  thành  một,  mƣời  ngón  trở  thành  một  gọi  là  cung kính, gọi  là 

nhất tâm, tƣợng trƣng cho nhất tâm. Vì thế tay phải khép thật sát, không đƣợc 

rỗng ở giữa thế này, đấy không phải nhất tâm, đấy là giả. Gần giống, thực tế 

không phải, nhất định phải hợp lại, phải hiểu đƣợc ý nghĩa tƣợng trƣng của nó. 

Trƣớc khi Phật pháp chƣa truyền đến trung Quốc, Mạnh Tử biết, Mạnh Tử 

là  ngƣời  sống  vào  thời  Chiến  Quốc.  Đến  thời  Hán  Minh  Đế  Phật  pháp  mới 

đƣợc truyền đến Trung quốc, khoảng cách giữa Hán Minh Đế với Mạnh Tử, 

trên năm trăm năm. Mạnh Tử có nói một câu nói rằng: Đạo của học vấn không 

gì khác, chỉ  mong yên tâm  mà thôi,  quý vị xem rất giống nhƣ những gì Phật 

nói. Đạo học vấn không gì khác, thu nhiếp tâm về là đƣợc, chỉ cầu yên tâm. 

Mƣời ngón này là yên tâm tâm, khép nó lại, mong nhiếp tâm lại mà thôi. 

Nói  theo  ngôn  ngữ  khoa  học,  tập  trung  lại  những  ý  niệm  tán  loạn  của  ta, 

Mạnh Tử gọi đó là đạo học vấn. Các nhà khoa học có thể tập trung ý niệm, có 

thể trị liệu bên trong, chữa đƣợc những chứng bệnh trên thân thể. Họ lấy thí dụ 

nhƣ bệnh ung thƣ, không cần chữa trị, tập trung suy nghĩ, không còn tạp niệm. 

Những tế bào ung thƣ trên cơ thể, sẽ trở lại trạng thái bình thƣờng. Nó có năng 

lƣợng đến nhƣ thế, có thể khiến những tế bào bệnh tật trở lại trạng thái bình 

thƣờng, chứng ung thƣ sẽ khỏi. Những trƣờng hợp nhƣ thế, bây giờ đã khá phổ 

biến. 

Các nhà khoa học đã đƣa ra một phƣơng pháp điều trị khác, không dùng 

thuốc,  không  dùng  phẩu  thuật,  mà  dùng  ý  niệm,  họ  vẫn  đang  thực  hiện.  Thí 

nghiệm  dùng  ý  niệm,  cũng  đều  là  làm  phẩu  thuật,  bệnh  giống  nhau,  một  bên 

mổ thật;  một bên  là đƣa ngƣời lên giƣờng phẩu thuật, nói với họ là chuẩn bị 

mổ,  tiêm  thuốc  mê,  thực  ra  không  có,  chỉ  là  ý  niệm.  Kết  quả  ý  niệm  tốt  hơn 

phẩu thuật, còn nhanh hơn mổ bằng dao, hiệu quả cũng cao hơn. Bây giờ rất 

nhiều bệnh viện đang thí nghiệm phƣơng pháp này. Nếu thí nghiệm này thành 

công, y học sẽ đi vào  một lĩnh vực khác, không cần dùng thuốc, có hiệu quả 

với tất cả các loại bệnh. Những bệnh nhƣ dạ dày, đƣờng ruột, tim, chứng loãng 

xƣơng, tất cả đều có hiệu quả. Ý niệm, sẽ rất có tác dụng với cơ thể chúng ta. 

878  Tập 584 



Chúng ta biết rằng, khi nhân rộng ý niệm, có thể có hiệu quả đối với môi 

trƣờng chúng ta đang sống, khiến quả đất, rừng núi, không dẫn đến gặp thiên 

tai, rất có hiệu quả! 

Ngày  nay  chúng  ta  dùng  phƣơng  pháp  tập  trung  ý  niệm,  nơi  cảnh  giới 

chúng  ta,  trong  môi  trƣờng  chúng  ta,  với  điều  kiện  cho  phép,  không  gì  hơn 

nhất tâm  chuyên niệm A Di  Đà Phật. Dùng phƣơng pháp đó để tập trung, dễ 

dàng hơn bất kì phƣơng pháp nào, phƣơng pháp này không thua gì thiền định, 

không thua gì Tam mật tƣơng ƣng. 

Xét về  mặt lí  luận, chúng ta hơn họ, không ai có thể bằng ta, việc tu học 

của chúng ta sẽ hơn họ, không thể thua họ đƣợc, nhƣng ta không chịu làm thì 

đành chịu! Họ là tập trung lại trong một câu thần chú, tập trung vào một cảnh 

giới,  chúng  ta  là  đƣa  nó  tập  trung  vào  một  câu  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật.  Ta 

không biết công đức Phật hiệu, nên nó không thể phát sinh sức mạnh. Nếu biết 

đƣợc Phật hiệu này, biết đƣợc công đức Phật hiệu là bất khả tƣ nghị. Ta tập 

trung ý niệm vào câu Phật hiệu, Phật hiệu là ý niệm của ta, ý niệm là Phật hiệu 

của ta, ta hoà hợp với Phật A Di Đà thành nhất thể. Ngày xƣa Phật A Di Đà có 

công đức năm kiếp tu hành, ta sẽ có đƣợc tất cả. Sức mạnh này rất lớn, ta với 

Phật A Di Đà không hai, tự tha không hai, biến công đức của Phật thành công 

đức của mình. 

Trong  giáo  lí  nói  nhƣ  thế,  ngày  nay  nhà  khoa  học  cũng  chứng  thực  cho 

chúng ta, trở thành có căn cứ khoa học, căn cứ khoa học từ đâu mà có? Căn cứ 

trên  thực  nghiệm  hiện  trƣờng  mà  có,  đây  là  thông  qua  phƣơng  pháp  thực 

nghiệm  khoa  học,  thực  nghiệm  nhiều  lần  để  chứng  minh,  thực  sự  ý  niệm  có 

hiệu quả, thực sự có cảm ứng. 

Tiếp theo nói: “Nay nói vô trước, tức không trước thủ gì cả, phù hợp nghĩa 

 trong  Kinh  Kim  Cang.  Giống  như  hoa  sen  không  thấm  nước,  nhật  nguyệt 

 không ở giữa hư không” . Đây là dùng sự vật cụ thể để hình dung. Rễ hoa sen 

dƣới hồ cắm vào trong bùn, cánh ngập trong nƣớc, hoa nở trên mặt hồ, Phật 

thƣờng dùng hình ảnh này để thay thế cho Phật pháp Đại thừa. 

Bùn  nằm  ở  dƣới  đáy  hồ  tƣợng  trƣng  cho  lục  đạo,  nƣớc  trong  hồ  tƣợng 

trƣng cho pháp giới Tứ thánh, hoa nở trên mặt hồ tƣợng trƣng cho pháp giới 

Nhất  chân.  Xa  lìa  lục  đạo,  mƣời  pháp  giới,  đã  vƣợt  thoát,  gọi  là  siêu  phàm 

nhập  Thánh.  Lục  đạo  là  gì?  Phiền  não  kiến  tƣ,  Tứ  thánh  là  gì?  Phiền  não  vô 

minh, phiền não trần sa. Buông bỏ ba thứ phiền não sẽ siêu việt, đến pháp giới 

Nhất chân, đến Thật báo trang nghiêm độ. 

Tập 584  879 



Vì  ta  vẫn  chƣa  đoạn  tập  khí  phiền  não  vô  minh  vô  thỉ,  bởi  thế  ở  bên  đó 

làm gì?  Ở bên đó để đoạn tập khí vô  minh vô thỉ. Nếu đoạn đƣợc tập khí vô 

minh  vô  thỉ,  sẽ  viên  mãn  quay  về  Thƣờng  tịch  quang,  quay  về  Thƣờng  tịch 

quang thì không còn hình tƣớng nào nữa. Nhƣng ta không nơi nào không có, 

không  lúc  nào  không  có,  nơi  nào  có  cảm,  ta  sẽ  có  ứng.  Ngay  giây  phút  đó, 

ngay nơi chỗ đó, nhƣ nhƣ bất động. T là cõi hƣ không khắp pháp giới, lớn nhƣ 

vũ  trụ,  nhỏ  nhƣ  ánh  sáng  nhỏ  nhất.  T  không  cần  phân  thân,  không  cần  hoá 

thân, vẫn ngay nơi bản thể của ta. Bản thể không có lớn nhỏ, bởi vậy trong một 

ánh sáng nhỏ, vẫn thấy đầy đủ bản thân bạn, trong vũ trụ vĩ đại, cũng thấy đầy 

đủ  bản  thân  mình.  Đấy  là  cảnh  giới  bất  khả  tƣ  nghị,  mà  ta  không  thể  tƣởng 

tƣợng đƣợc, nó là sự thực. 

Ngày nay khoa học kĩ thuật tiến bộ đã phát minh, khiến mọi ngƣời hết lời 

khen ngợi. Quý vị xem một mãnh của tinh thể điện, một miếng lớn bằng móng 

ngón tay út, trong đó có thể chứa một bộ Đại Tạng Kinh. Đại Tạng Kinh không 

thu nhỏ lại, miếng thuỷ tinh đó cũng không phình ra. Nếu đặt miếng thuỷ tinh 

đó  vào  máy,  để  Tạng  Kinh  trong  đó  hiển  thị  trên  màn  ảnh,  không  thiếu một 

chữ nào, nghĩa là không có lớn nhỏ. Vấn đề này không lạ, bằng móng ngón tay 

út, có thể chứa một bộ Đại Tạng Kinh có đáng gì? 

Phật cho chúng ta biết, miếng thuỷ tinh đó nhỏ đến mức nào? Nhỏ đến mức 

nhỏ hơn điện tử, kính hiển vi thông thƣờng không thể thấy, nó chứa trong đó 

bao  nhiêu?  Chứa  đựng  cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới,  cả  vũ  trụ  chứa  vào  đó, 

không thiếu thứ gì. Vũ trụ không thu nhỏ lại, lƣợng tử này cũng không phình 

ra, không hai! Đều là tất cả, không phải từng phần, là toàn thể, lớn là toàn thể, 

nhỏ cũng toàn thể. 

Các  nhà  khoa  học  gần  đây  gọi  là  lí  luận  3D,  họ  dùng  máy  chiếu  3D  để 

chiếu, những bức ảnh hiện ra thật kì lạ. Nếu ta cắt bức ảnh thành hai, trong mỗi 

một nửa đó, là ảnh hoàn chỉnh không bị đứt gãy, quý vị thấy vẫn hoàn chỉnh. 

Quý vị cắt thành một phần tƣ, trong mỗi một phần đó vẫn là hoàn chỉnh. Cắt 

vụn nó ra, trong mỗi miếng vụn đó vẫn hoàn chỉnh, mãi mãi hoàn chỉnh. 

Làm sao để chụp? Dùng hai luồng tia laser để chụp, hiện tƣợng đó sẽ xuất 

hiện.  Khi  xem  những  tấm  ảnh  đó,  cũng  dùng  laser  để  soi  mới  thấy  đƣợc.  Bề 

mặt nó hoàn chỉnh, không thiếu một thứ gì, nó cho chúng ta thấy chân tƣớng 

vũ trụ, chân tƣớng này từ đâu mà có? Từ ý niệm chúng ta, là ý niệm của chúng 

ta. Bởi thế Phật dạy:  “Tất cả pháp đều sinh ra từ tâm tưởng”, câu này rất hay, 

nói đến nơi đến chốn. 

880  Tập 584 



Cứ xem chúng ta nghĩ thế nào, chúng ta nghĩ thế giới Cực lạc, chắc chắn 

thế giới Cực lạc hiện ra, nghĩ Phật A Di Đà, chắc chắn Phật A Di Đà Phật hiện 

ra, Phật A Di Đà từ đâu ra? Từ tâm tƣởng sanh, thế giới Cực lạc từ đâu ra? Thế 

giới Cực lạc từ tâm tƣởng sanh. Tâm tƣởng chúng ta cùng một tâm tƣởng của 

Phật  A  Di  Đà.  Bởi  thế  thế  giới  chúng  ta  với  thế  giới  Phật  A  Di  Đà  gộp  lại 

thành  một,  hợp  thành  nhất  thể.  Ngày  nào  chúng  ta  cũng  nghĩ  đến  Phật  A  Di 

Đà, Phật A Di Đà ngày nào cũng nghĩ đến chúng ta, tự nhiên ta với Phật A Di 

Đà hợp thành nhất thể, đạo lí là nhƣ thế. 

Hoa sen không nhuốm nƣớc, nhật nguyệt không treo không. Mặt trăng mặt 

trời chuyển động trong không trung, nó không dừng một chỗ, nó không ngƣng 

nghỉ. To lớn nhƣ vũ trụ, ngƣời xƣa nói nó lớn bao nhiêu? Lớn không có gì nằm 

ngoài, không có biên giới. Còn nói nhỏ, nhỏ không có gì nằm đƣợc bên trong, 

đấy thực sự là nhỏ. 

“Vô trước, hoa sen vi diệu khi vừa hé đã đầy đủ vạn đức” . Hoa sen vi diệu 

là  gì?  Là  ba  thứ  hiện  tƣợng:  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện 

tƣợng tự nhiên, trong ba thứ hiện tƣợng đó đều đầy đủ vạn đức. Chúng ta nói 

rõ một chút về câu này, viên mãn cụ túc, trí tuệ, đức tƣớng vô lƣợng. Nói nhƣ 

thế  mọi  ngƣời  sẽ  dễ  hiểu  hơn,  đấy  cũng  là  lời  Phật  dạy.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm Phật dạy: Tất cả  chúng sinh  đều có đức tƣớng trí tuệ  Nhƣ  Lai,  cùng 

một ý nghĩa nhƣ cách nói đó. 

Vừa  hé  là  bắt  đầu,  triển  khai  sự  vi  đầy  đủ  viên  mãn  cụ  túc  của  hoa  sen. 

Diệu liên tƣợng trƣng ba thứ hiện tƣợng, ba thứ hiện tƣợng vừa mở ra đã lẫn 

vào nhau. Nghĩa là vạn sự vạn pháp trong vũ trụ y chánh trang nghiêm: Không 

ở một nơi, nên mặt trăng và mặt trời mới vận hành không ngừng, ánh sáng soi 

khắp.  Ý  ở  đây  muốn  nói,  không  kẹt  vào  có  và  cũng  không  kẹt  vào  không, 

không kẹt vào nhị biên không và hữu, kẹt là sai. Cũng là hƣớng dẫn chúng ta, 

phải  buông  bỏ  triệt  để  nhị  biên  không  và  hữu,  mới  có  thể  vận  hành  không 

ngừng. 

Vận hành là giáo hoá chúng sinh, trong tất cả quốc độ chƣ Phật trong cõi 

hƣ  không  khắp  pháp  giới,  giáo  hoá  tất  cả  chúng  sinh  có  duyên.  Vận  hành 

không  nghỉ,  áng  sáng  soi  khắp,  khi  đã  thành  tựu,  thứ  đó  sẽ  có  tác  dụng.  Trú 

không, không thể vận hành, trú hữu, ô nhiễm tất cả, ta đã sai lầm, đến lúc nào? 

Ngay bây giờ, ở  đâu? Ngay trong sinh hoạt đời thƣờng, từ sáng sớm khi ngủ 

dậy đến lúc đi ngủ, đó là những thứ ta gặp hàng ngày, những thứ lục căn tiếp 

Tập 584  881 



xúc, không đƣợc trú tƣớng. Không trú không, không trú hữu, quý vị là Bồ Tát, 

đã sống đời sống của vị Bồ Tát. 

Nếu trú không, trú hữu, quý vị đang sống đời phàm phu, đó là điểm khác 

nhau  giữa  Bồ  Tát  với  phàm  phu.  Ngoài  điều  đó  ra,  không  còn  khác  biệt  nào 

khác. Phàm phu ăn cơm, Bồ Tá cũng ăn cơm, phàm phu ngủ nghỉ, Bồ Tát cũng 

ngủ nghỉ. Khác nhau ở chỗ, một bên trú tƣớng, một bên không trú tƣớng. Một 

bên  chấp  trƣớc,  một  bên  không  chấp  trƣớc,  hay  là  hay  ở  chỗ  đó,  gọi  là  tuỳ 

duyên diệu dụng, là Bồ Tát. Hiện tại chúng ta là tuỳ duyên không diệu dụng. 

Trong  Phật  pháp  cũng  có  hai  câu,  mọi  ngƣời  thƣờng  nghe:   “Tuỳ  duyên  bất 

 biến, bất biến tuỳ duyên”. 

Mấy  năm  trƣớc  tôi  giảng  kinh,  thêm  hai  câu  vào  câu  này,  khiến  nó  trở 

thành  bốn  câu,  thêm  hai  câu  thế  nào?  “Tuỳ  duyên  tuỳ  biến,  bất  biến  bất  tuỳ 

 duyên”, nhƣ thế sẽ trở thành bốn câu! Tuỳ duyên thay đổi theo, đấy là phàm 

phu. Phàm phu không có định lực, tuỳ duyên rồi thay đổi theo. Tuỳ duyên bất 

biến, đó là Phật, Phật tuỳ duyên bất biến, gọi là diệu dụng. Không biến không 

tuỳ duyên, là ai? Là A La  Hán, Tiểu thừa. Trong tuỳ  duyên Bồ Tát học cách 

bất biến, nếu vị Bồ Tát này thực sự bất biến, họ đã thành Phật. 

Tôi  dùng  cách  này  để  phối  hợp  bốn  cảnh  giới  khác  nhau,  thƣờng  chỉ  nói 

hai câu: Một là Phật,  một là phàm  phu. Chúng ta thêm  hai câu:  Một là A  La 

Hán, một là Bồ Tát. Bất biến không tuỳ duyên là A La Hán, trong tuỳ duyên 

học đƣợc bất biến là Bồ Tát. Lúc tuỳ duyên, thực sự bất biến, đấy là Nhƣ Lai. 

Chúng ta tiếp tục đoạn tiếp theo:  “Phi dị khả ngộ”, dị là dễ, không dễ, rất 

khó gặp.  “Chỉ những pháp Như Lai đã nói trên, thường rất khó gặp”. Những 

pháp đã nói trên thực sự đƣợc gọi là diệu pháp, nói thấu triệt, rõ ràng những 

hiện  tƣợng  trong  vũ  trụ.  Rốt  cuộc  thấy  đƣợc  rõ  ràng  là  hiện  tƣợng  gì.  Đó  là 

những gì trƣớc đây chúng ta đã mất tám giờ để nói về thiện tri thức, rất khó để 

gặp, thực sự rất khó gặp. 

“Nếu  có  người  nghe,  đều  do  đời  trước  từng  làm  việc  Phật,  không  phải 

 người  phàm.  Nên  nói,  khó  có  thể  gặp,  không  dễ  gặp  được” .  Những  lời  này 

nhắc chúng ta nên trân quí nhân duyên, đã gặp đƣợc rồi không nên coi thƣờng 

bỏ lở. Gặp đƣợc rất khó, thực sự:  “Trăm nghìn vạn kiếp khó gặp được”, trăm 

nghìn  vạn  kiếp  mới  gặp  đƣợc  một  lần  nhƣ  vậy.  Thời  gian  đó  rất  ngắn,  phút 

chốc sẽ vuột khỏi tay, rất đáng tiếc! 

882  Tập 584 



Đã  gặp  đƣợc  cần  phải  giữ  chặt,  gian  khổ  thế  nào,  chúng  ta  cũng  phải 

nghiến  răng  chịu  đựng,  nhất  định  phải  học  cho  đƣợc.  Bởi  vì  cổ  nhân  thƣờng 

nói, ngƣời ở đời, rất nhiều những chuyện bất nhƣ ý, tám chín mƣơi phần trăm 

đều  là  những  chuyện  không  vừa  lòng,  cuộc  đời  này  khổ  biết  bao.  Gặp  đƣợc 

nhân duyên thù thắng nhƣ thế, nhất định phải có ngƣời làm phiền, oán thân trái 

chủ đến ngăn trở. Nếu tâm không kiên định, nguyện không vững vàng, vừa bị 

gây gỗ, ngăn trở của ngƣời khác, liền thoái tâm, thôi vậy không học nữa. Cơ 

hội lần này của bạn đã ra khỏi tầm tay. 

Ngày trƣớc tôi cầu học ở Đài Trung, những chuyện nhƣ thế, đâu đâu cũng 

thấy.  Cái  gọi  là  ghen  ghét  chƣớng  ngại.  Thầy  giáo  rất  yêu  thƣơng  chúng  tôi, 

thầy  nói  với  chúng  tôi  rằng:  Con  học  giảng  kinh,  con  nói  không  đúng  ngƣời 

khác sẽ cƣời chê, nhƣ vậy có thể không sao. Nhƣng nếu một ngày nào đó con 

giảng hay hơn ngƣời ta, thầy nói con không còn đƣờng để đi. Ngày đó tôi nghe 

cứ ngẫn ngƣời, nói hay tại sao lại không có đƣờng để đi? Sau này quả nhiên, 

quả nhiên không có đƣờng đi. 

Đạo tràng nào cũng không muốn giữ quý vị ở lại, bức ép đến độ không có 

đƣờng để đi. Lúc đó có hai cách chọn lựa, một là bỏ giảng kinh, đi học cúng 

bái.  Việc  này  cũng  đƣợc,  chùa  nào  cũng  đón  mừng,  không  đón  mừng  những 

ngƣời giảng kinh. Một lựa chọn khác là hoàn tục, nghề này không hợp với tôi, 

không làm nữa. 

Trong tình cảnh nhƣ thế, gặp quản trƣởng họ Hàn, quản trƣởng họ Hàn là 

thính chúng của tôi. Bà thấy tôi ủ rủ mấy ngày, bèn hỏi, có chuyện gì vậy? Tôi 

đem tất cả những chuyện đó kể cho bà, những lời ngày trƣớc thầy đã nói, bây 

giờ  tôi  đang  gặp,  bởi  thế  bây  giờ  suy  nghĩ  nên  theo  đƣờng  nào?  Bà  khuyến 

khích tôi, thầy nên theo con đƣờng giảng kinh, không có chỗ ở, nhà con vẫn 

còn một phòng trống, thầy ở nhà con đƣợc chăng? 

Tôi đến nhà bà xem, đấy là một căn phòng kiểu Tây không lớn, trong vƣờn 

hoa riêng rẻ, là riêng rẻ, nhà hai tầng. Nhà bà không đông, hai vợ chồng, hai 

đứa con, một đứa đang đi học, một đứa đang đi lính. Bởi thế trong nhà chỉ còn 

một  đứa,  một  ngƣời  giúp  việc,  còn  một  đứa  con  gái,  đã  lấy  chồng,  con  gái 

không muốn xa mẹ, nên sống cùng bà, trong một hoàn cảnh nhƣ thế. 

Trên lầu có vƣờn hoa, lộ thiên, bà hỏi tôi, nhƣ thế có ở đƣợc chăng? Có thể 

thiết một phòng thờ Phật nhỏ, giữ lại một phòng nhỏ. Tôi đƣa bà đến gặp thầy 

Lí ở Đài Trung, tôi cũng không dám quyết định. Gặp thầy Lí, thƣa tất cả mọi 

chuyện với thầy, thầy bảo đƣợc, lúc đó tôi mới đến ở nhà bà, ở đấy đến mƣời 

Tập 584  883 



bảy  năm,  rất  dể!  Cả  nhà  bà  ủng  hộ,  đến  giảng  kinh  ở  đâu?  Phòng  thuê,  thuê 

một  giảng  đƣờng,  hoặc  mƣợn  văn  phòng  ngƣời  khác,  tôi  thƣờng  giảng  kinh 

buổi  tối.  Thuê  phòng,  mƣợn  phòng,  bởi  thế  không  có  chỗ  cố  định  để  giảng 

kinh. Cứ hai ba tháng chuyển nơi một lần, rất vất vả, nhƣng không gián đoạn. 

Mƣời bảy năm chúng tôi mới có một đạo tràng, đạo tràng nho nhỏ, có thể 

chứa độ trăm rƣỡi ngƣời, nghe kinh có thể đặt trăm rƣỡi ghế ngồi, không rộng 

lắm. Bà giúp tôi ba mƣơi năm, sau này đạo tràng nhỏ đó, cũng do quán trƣởng 

họ Hàn quản lí, chúng tôi gọi là thƣ viện: Thƣ viện nghe nhìn Hoa Tạng. Bà là 

quán  trƣởng,  từ  lúc  ở  nhà  bà  đến  khi  tôi  rời  đạo  tràng,  tròn  ba  mƣơi  năm. 

Trong ba mƣơi năm đó, tôi không lúc nào không giảng kinh, quý vị nghĩ gian 

nan biết bao! 

Nếu không có duyên đó, lúc bấy giờ, rất có khả năng đã hoàn tục, không 

theo  nghiệp  đó  nữa.  Bởi  vì  khi  đi  cúng  bái,  rất  đáng  bị  chê  cƣời,  xấu  hổ  với 

thầy.  Học  với  thầy  ở  Đài  Trung  bao  nhiêu  năm,  cuối  cùng  lại  đi  cúng,  thật 

chẳng ra làm sao, bởi thế thành phần hoàn tục, là tuyệt đại đa số. Đây chính là 

sự giúp đỡ to lớn của bà Hàn, vì thế hộ pháp không phải dễ, hoằng pháp gian 

nan, hộ pháp cũng không dễ. 

Phần tiếp theo: “Tuy có người rất giỏi thuyết pháp, siêu tình li kiến, pháp 

 môn  thậm  thâm  bất  khả  tư  nghị,  khó  dùng  ngôn  ngữ  văn  tự  để  khai  thị,  như 

 kinh này nói, không thể hiểu bằng cách lí giải ngôn ngữ, phân biệt. Nên nói, 

 người có thể thuyết pháp, cũng khó khai thị” . Đấy là thật, không phải bịa đặt. 

Phật pháp đề cập đến những điều sâu sắc, rất khó cảm nhận, cho dù bản thân 

mình hiểu, nhƣng rất khó diễn đạt đƣợc. 

Ngày nay chúng ta đƣợc gọi là đƣợc lộc trời ban nên mới gặp những nhà 

khoa học, nghe đƣợc những kết luận của họ, ghi nhận những sản phẩm của họ. 

Những thứ đó rất dễ nói, những thứ đó rất dễ hiểu, thực sự hiểu chƣa, có thể 

khế nhập rồi chăng? Chƣa thể. 

Ngộ  trong  Phật  pháp  có  hai  loại  ngộ:  Một  là  giải  ngộ,  hai  là  chứng  ngộ, 

chúng ta chƣa thể chứng ngộ, gọi là giải ngộ, điều đó có thể. Giảng giải rất rõ 

mọi  vấn  đề  về  lí  luận  của  nó,  sự  tƣớng  của  nó.  Có  thể  nói  rất  chi  tiết,  rất  rõ 

ràng, nhƣng bản thân không đƣợc lợi ích, nhất định phải chứng ngộ, tự mình 

mới thọ dụng. 

Thực  ra  chứng  ngộ  không  khó,  chứng  ngộ  còn  dễ  hơn  giải  ngộ.  Tuy  dễ, 

nhƣng chúng ta không thực hiện đƣợc, muốn làm cũng không làm đƣợc, làm 

884  Tập 584 



bằng  cách  nào?  Buông  bỏ  là  xong,  vấn  đề  này  đƣợc  nói  rất  nhiều  trong  các 

kinh luận Đại, Tiểu thừa. Buông bỏ phiền não kiến tƣ, trong đây gọi là tình và 

kiến, đều thuộc phiền não kiến tƣ. Buông bỏ những thứ đó, sẽ thoát khỏi luân 

hồi lục đạo, không còn luân hồi lục đạo nữa. 

Bởi vậy luân hồi lục đạo không có thật, là giả, buông bỏ phiền não kiến tƣ, 

mới biết không có luân hồi lục đạo, là giả. lục đạo luân hồi từ đâu mà có? Do 

phiền não kiến tƣ biến hiện ra, phiền não kiến tƣ là năng biến, luân hồi lục đạo 

là  sở  biến.  Khi  đoạn  đƣợc  phiền  não  kiến  tƣ  thì  lục  đạo  luân  hồi  không  còn 

nữa, khi không còn thì cảnh giới gì xuất hiện? Pháp giới tứ thánh xuất hiện: Là 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật,  những  cảnh  giới  đó  sẽ  xuất  hiện. 

Những cảnh giới này cũng không phải thật, những cảnh giới này do những gì 

biến  ra?  Vẫn  là  phiền  não,  gọi  là  phiền  não  trần  sa,  phiền  não  vô  minh,  biến 

hiện ra những cảnh giới đó. 

Khi chúng ta đoạn đƣợc phiền não trần sa, phiền não vô minh là không còn 

khởi tâm, không còn động niệm, cảnh giới này cũng không còn, lại  một  giấc 

mơ nữa. Lục đạo là mộng trong mộng, khi đã tỉnh giấc mộng ấy rồi, không còn 

mƣời pháp giới nữa, pháp giới Nhất chân xuất hiện, nghĩa là gì? Mƣời pháp 

giới là giả, pháp giới này mới thật, pháp giới Nhất chân xuất hiện. 

Trong nhà Phật định nghĩa chân giả, thế nào là chân? Thế nào đƣợc gọi là 

giả? Định nghĩa rất đơn giản, tất cả những gì thay đổi là giả, bất biến là chân. 

Chúng ta xem cảnh giới chúng ta đang sống, động vật, ngƣời là động vật, có 

sinh già bệnh chết, thay đổi nhƣ thế. Thực vật có sinh trụ dị diệt, có thay đổi. 

Khoáng vật, quả đất ta đang sống, có thành trụ hoại không. Tất cả đều thay đổi, 

ta không tìm đâu ra một thứ không thay đổi, những thứ này toàn là giả, chân là 

những  gì?  Chân  là  không  thay  đổi.  Những  thứ  ta  nhìn  thấy,  những  tiếng  ta 

nghe thấy, những thứ bạn sờ mó đƣợc, ngày nay nhƣ thế, ngày mai cũng thế, 

ngày  sau  nữa  cũng  vậy,  sau  mấy  nghìn  năm,  mấy  vạn  năm  vẫn  nhƣ  thế,  nó 

không bao giờ thay đổi, đấy là chân. 

Bởi vậy khi đến thế giới Cực lạc, đó là chân. Những cƣ dân bên đó, không 

già,  không  yếu,  không  có  thay  đổi,  không  nghe  có  ngƣời  nào  đó  sinh  bệnh, 

cũng không có nóng lạnh. Khí hậu chỗ chúng ta đây, có lạnh, có nóng, đấy là 

thay đổi. Thế giới phƣơng Tây không có, khí hậu rất dễ chịu, giống mùa Xuân 

của chúng ta. Chỗ họ bốn mùa đều Xuân, không nóng không lạnh. Cây cỏ hoa 

lá không bao giờ tàn úa, trái trên cây không bao giờ ung thối, tuyệt vời không 

Tập 584  885 



nói  hết!  Quả  đất  núi  rừng  đều  đƣợc  làm  bằng  trân  bảo,  sạch  sẽ  tinh  tƣơm, 

không cần ngày nào cũng lau chùi, sạch sẽ, không một chút bụi. 

Tỉnh hai giấc mơ, cảnh giới này sẽ hiện ra, đấy gọi là thế giới Cực lạc. Thế 

giới Hoa Tạng của Phật Tì Lô Giá Na trong Kinh Hoa Nghiêm cũng giống nhƣ 

thế giới Cực lạc, đều thuộc pháp giới Nhất chân, pháp giới Nhất chân từ đâu 

mà  có?  Do  tập  khí  vô  minh  vô  thỉ  biến  hiện  ra.  Đoạn  đƣợc  vô  minh  vô  thỉ, 

nhƣng tập khí chƣa đoạn, bởi thế nó mới hiện tƣớng. Khi đã đoạn đƣợc tập khí, 

tƣớng đó sẽ mất, khi tƣớng đó không còn, quay về Thƣờng tịch quang, quay về 

tự tánh mới đƣợc gọi cứu cánh viên mãn. 

Khi quay về tự tánh, ngã thực sự không còn nữa, nhƣng cũng không thể nói 

thực sự không còn. Nói cách khác, “ngã” ở đây, ta đã thực sự tìm thấy, thế nào 

là ngã? Cả hƣ không khắp pháp giới là ngã. Bởi ta là cõi hƣ không khắp pháp 

giới,  nơi  nào,  ở  đâu  cũng  có,  ta  không  có  hình  tƣớng,  không  có  ba  thứ  hiện 

tƣợng. Ngã không phải hiện tƣợng vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, 

cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Nhƣng  nó  cùng  khắp  pháp  giới  hƣ 

không, nơi nào có cảm, ta sẽ hiện hình nơi đó, không có đến đi, bạn liền hiện 

thân, mà lại hiện thân rất kì diệu. 

Giống trong phẩm Phổ Môn nói: Muốn dùng thân nào để độ, liền hiện thân 

đó. Bản thân mình không có suy nghĩ, không khởi tâm, động niệm, mà lại thế 

nào?  Giống  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  Tuỳ  theo  tâm  chúng  sinh  mà  hiện 

tƣớng,  chúng  sinh  nghĩ đến  Phật,  ta  liền  hiện  thân  Phật,  rất  tự  nhiên.  Chúng 

sinh nghĩ đến Bồ Tát liền hiện tƣớng Bồ Tát, thứ gì cũng có thể hiện đƣợc, họ 

nghĩ gì liền hiện thứ đó. Nghĩ cây cỏ hoa lá, hiện tƣớng cây cỏ hoa lá; nghĩ quả 

đất sông núi liền hiện quả đất sông núi. Nếu hết nghĩ, không thấy tƣớng nữa, 

gọi là cảm ứng, họ có cảm, ta có ứng. 

Hiện  tất  cả  tƣớng,  nhƣng  hoàn  toàn  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp 

trƣớc. Thực sự không có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, nhƣ thế 

gọi  là  Nhƣ  Lai  Diệu  Giác,  cao  hơn  Đẳng  Giác.  Đẳng  Giác  ở  pháp  giới  Nhất 

chân, chƣa viên mãn, ở đây gọi là đại viên mãn, đƣợc đại tự tại. Không bao giờ 

khởi tâm động niệm, không còn tập khí khởi tâm động niệm. 

Bởi  thế  thực  sự:   “Người  thuyết  pháp  được,  cũng  khó  khai  thị”.    “Nếu  có 

 người, có thể thâm tín với pháp khó tin trong tất cả pháp thế gian” . Họ có thể 

tin, không những tin mà còn thâm tín, không nghi. “Nói chung là do thiện căn 

 đã trồng từ nhiều đời, nay tất cả được phát ra” . Thiện căn đƣợc trồng từ nhiều 

đời nhiều kiếp của ta, bây giờ gặp duyên, tất cả thiện căn đời trƣớc đã khởi tác 

886  Tập 584 



dụng. Nói cách khác, trong cảnh giới vi diệu Đại thừa, không có gì là gặp may 

cả. 

Khi gần mất gặp ngƣời khuyên nhủ, niệm Phật vãng sinh, mƣời niệm liền 

đƣợc vãng sinh, họ có may mắn chăng? Không phải, không có gì may mắn cả, 

tại sao họ dễ thành công nhƣ thế? Nhiều đời nhiều kiếp trong quá khứ, không 

biết thiện căn đã tích luỹ bao nhiêu kiếp. Nhân duyên đó đƣợc khơi gợi lên, tất 

cả sức mạnh thiện căn của họ đều bung ra, bởi vậy không có gì là may mắn cả. 

Nói cách khác, nghiệp chƣớng ta tạo, đoạ địa ngục a tì, không có gì oan ức, 

toàn  là  tự  tác  tự  thọ.  Ngƣời  trong  sáng  không  làm  những  sai  trái,  hoàn  toàn 

không có những ý niệm ác, mỗi niệm đều  tích luỹ chủng tử thiện căn, phƣớc 

đức.  Bây  giờ  đã  thấy,  sự  thù  thắng  của  chủng  tử  thiện  căn,  phƣớc  đức.  Thù 

thắng thứ nhất, không gì thù thắng hơn niệm Phật A Di Đà. 

Trong  khi  giảng  kinh,  tôi  đã  lấy  thí  dụ  về  vấn  đề  này,  thế  giới  Cực  Lạc 

phƣơng Tây là là tổng công ty, Phật A Di Đà là tổng giám đốc, sáng lập công 

ty này, ngài xây dựng thế nào. Trong kinh nói  rất rõ ràng, xuất gia từ vô lƣợng 

kiếp  trƣớc,  xuất  gia  làm  Tỉ  kheo,  làm  ngƣời  xuất  gia,  phát  bốn  mƣơi  tám 

nguyện,  tu hành năm  kiếp.  Mỗi  đại kiếp  là  một  lần  thành  trụ hoại  không  của 

thế giới chúng ta, năm lần thế giới thành trụ hoại không. Thời gian dài nhƣ thế, 

mỗi  nguyện  trong  bốn  mƣơi  tám  lời  nguyện  ngài  đều  thực  hiện,  không  một 

nguyện nào không thực hiện. Bởi vậy thế giới Cực lạc đƣợc xây dựng trên bốn 

mƣơi tám nguyện và năm kiếp tu hành. 

Ngài  mở  công  ty,  là  mong  chúng  ta  góp  thêm  cổ  đông,  chúng  ta  cũng  có 

thể  làm  ông  chủ.  Một  tiếng  Phật  hiệu  là  một  phần,  chúng  ta  góp  bao  nhiêu 

phần, nghĩa là đã niệm bao nhiêu tiếng Phật hiệu. Một tiếng niệm Phật là một 

phần, mỗi ngày ta niệm là góp thêm cổ đông vào thế giới Cực lạc. Đến lúc đến 

đó, không còn là công nhân, mà ta là ông chủ, nên cần phải siêng năng, còn thứ 

gì quan trọng hơn việc này nữa?  Không mang đƣợc thứ gì trong cuộc đời này 

theo, cũng không thể bỏ đi tất cả đƣợc. Sau này khi thành Phật, bất luận ở thế 

giới nào, thị hiện Phật nơi nào, thị hiện Bồ Tát giáo hoá chúng sinh, những thứ 

đó đều phải mang theo, không có thứ gì ta không mang đƣợc, theo chân bạn. 

Bởi thế đây là thực, đây không phải giả, niệm Phật nhiều sẽ nhƣ thế, không 

sai.  Mỗi  ngày  chúng  ta  đều  đóng  góp  thêm  cổ  đông,  đây  là  điều  không  nên 

xem nhẹ. Thêm cổ đông vào bất kì công ty nào  ở đây, rốt cuộc công ty cũng 

đóng cửa, nhƣng thế giới Cực lạc không bao giờ đóng cửa. Bởi Phật A Di Đà 

không  bao  giờ  gián  đoạn  tu  học,  ngày  nào  cũng  giảng  kinh  dạy  học,  quý  vị 

Tập 584  887 



thấy  công  đức  nhiều  đến  cỡ  nào.  Chúng  ta  đọc  kinh,  nghe  kinh,  niệm  Phật, 

nghĩa là góp cổ đông. Niệm Phật với suy nghĩ nhƣ thế, chúng ta tin sẽ thành 

công khi niệm, ta sẽ buông bỏ. 

Bởi vì thế gian này, ta không thể mang đi đƣợc bất cứ một vật gì, tất cả đều 

giả, thành trụ hoại không, không có gì là chân, thế giới Cực Lạc là chân thật 

nhất. 

       “Đây  là  lòng  thành  muôn  nghìn  vạn  kiếp,  rất  khó  gặp  được  trong  một 

 ngày, nên nói, thâm tín kiên cố, cũng rất khó gặp” . Tín tâm kiên định, giữ tâm 

nguyện thật kiên cố: Tôi nhất tâm nhất ý, phải đến đƣợc thế giới Cực lạc, đến 

đƣợc thế giới Cực lạc, đấy mới là ngôi nhà thực sự của tôi. Muốn đi du lịch lúc 

nào cũng đƣợc, khắp các nƣớc trong cõi hƣ không pháp giới, đều đón chào ta. 

Bất  luận  đến  thế  giới  nào,  Phật  đều  tiếp  đón  ta,  tại  sao?  Đệ  tử  Di  Đà,  đƣợc 

ngƣời tôn trọng. Thân cận chƣ Phật Nhƣ Lai, hoằng pháp độ sinh, đấy mới là 

sự nghiệp Nhƣ Lai, sự nghiệp nhà Phật, Phật sự, là hoá độ chúng sinh. 

Chúng  ta  xem  đoạn  sau:   “Nay  tôi  tuyên  thuyết  như  lí”,  tôi  ở  đây  là  Phật 

Thích Ca Mâu Ni tự xƣng. Hôm nay Thế Tôn tuyên thuyết nhƣ lí, những gì đã 

nói giống nhƣ chân tƣớng sự thực, không câu nào là nói quá, khuyên chúng ta 

nên tin.  “Cho đến làm người giữ gìn”, đây là đoạn kinh cuối, tôi đọc một lƣợt. 

“Nay tôi tuyên thuyết như lí, pháp môn vi diệu quảng đại như thế, được tất cả 

 chư Phật khen ngợi, dặn dò quí vị, làm người giữ gìn”.  Đoạn này, đấy chính là 

dặn dò, dặn dò Bồ Tát  Di  Lặc, và đại chúng đang dự  hội, những ngƣời đang 

nghe giảng kinh, mong mọi ngƣời thực hộ trì chánh pháp. 

 “Như lí làkhế lí” .  “Vi diệu rộng lớn”, pháp môn này,  “đầy đủ vạn đức, trùm 

 khắp mọi người, nên nói rộng lớn”.  Nó không giống tám vạn bốn nghìn pháp 

môn,  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn  là  đơn  phƣơng,  mỗi  đơn  thuốc  trị  một 

chứng bệnh, nó không thể trị bách bệnh. Pháp môn niệm Phật có thể trị tất cả 

các loại bệnh, nó không đơn phƣơng trị một loại bệnh nào, bệnh nào trị cũng 

đƣợc, là vạn linh đơn, đối trị có hiệu quả. Chỉ cần uống thuốc đó, không bệnh 

nào không khỏi, trị đƣợc hết. 

Bởi  thế  pháp  môn  này  đƣợc  coi:  “Đầy  đủ  vạn  đức,  phổ  bị  khắp  chúng 

 sinh”.  Chữ  “bị”  ở đây, đọc là  “phi”, làm động từ, giống bộ thủ ở bên, trùm lên 

cơ  thể.  Quần  cơ  là  tất  cả  chúng  sinh,  trên  đến  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  dƣới  đến 

chúng sinh trong địa ngục A tì, tất cả đều dùng đƣợc. Nếu chúng sinh trong địa 

ngục  a  tì  gặp  đƣợc,  cũng  có  thể  mƣời  niệm  vãng  sinh.  Mƣời  niệm  vãng  sinh 

đó, là vãng sinh đẳng cấp nào? 

888  Tập 584 



Đại  sƣ  Thiện  Đạo  đã  nói  rất  hay:   “Tất  cả  đều  gặp  duyên  không  giống 

 nhau”, nếu ta gặp duyên thù thắng, nhân duyên đặc biệt, từ địa ngục a tì có thể 

vãng sinh thƣợng thƣợng phẩm, đây là điều không thể nghĩ bàn. Nhân duyên 

rất  quan  trọng,  phải  biết  trân  trọng  nhân  duyên,  không  biết  trân  trọng  nhân 

duyên thì thật đáng tiếc! 

Phần trƣớc chúng ta đã dành tám giờ để nói về thiện tri thức, thiện tri thức 

là gì? Ngƣời thầy, chúng ta học pháp thế hay xuất thế gian, đƣợc thành tựu đến 

đâu, quan trọng là ở chỗ ngƣời thầy. Ngƣời thầy là nhân duyên gần nhất đối 

với chúng ta, bởi thế ân đức ngƣời thầy rất nặng. Thân mạng chúng ta có đƣợc 

từ cha mẹ, có đƣợc tuệ mạng là từ ngƣời thầy. Một ngƣời thiện tri thức chân 

chánh, trƣớc hết ta phải biết đƣợc họ, nếu không quen biết đƣợc họ sẽ bỏ lỡ, tại 

sao? 

Nhƣ trong quá khứ, ba ngƣời thầy của tôi, tôi quen biết. Ba ngƣời đó đều bị 

hũy báng, nếu nghe những lời trách  mắng đó, hoài nghi ngƣời thầy, nổi tâm 

nghi  ngờ,  ai  chịu  thiệt?  Ai  bị  lừa?  Bản  thân  ta!  Ngƣời  nói  họ  không  biết,  họ 

không chịu trách nhiệm. Bởi thế ở điểm này, bản thân chúng ta cần phải có trí 

tuệ: Tôi học với ngƣời thầy này, luôn gần gũi họ, tôi hiểu họ. Còn những ngƣời 

nói,  có  ngƣời  không  quen  biết,  chƣa  bao  giờ  gặp  mặt,  họ  chỉ  nghe  đâu  đó, 

những lời của họ đáng tin chăng? Tại sao ta lại tin một cách vô tội vạ? 

Thầy Phƣơng Đông Mĩ, khi tôi đi học là học ở nhà thầy, học sinh chỉ một 

mình  tôi,  có  ngƣời  nói  chuyện  thị  phi  về  thầy,  ai  nói?  Đồng  hƣơng,  ngƣời 

Đồng  Thành,  An  Huy.  Họ  biết  rất  rõ  về  thầy,  nói  từ  bé  thầy  đã  thế  này  thế 

khác, toàn kể tội, tôi chỉ cƣời gật đầu, không nói không rằng, không bị họ lay 

chuyển,  vì  sao?  Không  tử  đã  nói:   “Cách  nhau  ba ngày,  nhìn  nhau  đã  khác”. 

Đấy là chuyện ngày xƣa, khi thành tựu họ không nhƣ thế. Thuở bé mắc một số 

lỗi,  lớn  lên  họ  thành  Thánh  hiền,  làm  sao  ta  có  thể  nói  họ?  Ngƣời  ta  đã  thay 

đổi, ngƣời không phải là thánh, ai không mắc lỗi, sai thì sửa, không gì tuyệt 

vời hơn. 

Quý vị không quen biết thầy Phƣơng bây giờ, tất cả điều nghe đƣợc, đấy là 

mấy  mƣơi năm  trƣớc, lúc ông đang  ở nhà, chúng ta không nên bị kích động. 

Đại sƣ Chƣơng Gia, một số ngƣời phê bình là hoà thƣợng làm chính trị, khi 

nghe hoà thƣợng làm chính trị, chúng ta tránh thật xa, nhƣ thế là hay nhất. Một 

ngƣời thầy giỏi nhƣ thế đã bị bỏ qua, những gì ông dạy cho tôi, nền tảng học 

Phật của tôi, đều do ông xây dựng. Tôi học với ông ba năm, những ngƣời khác 

đều  bàn  tán  lung  tung,  chƣa  ngƣời  nào  một  lần  tiếp  xúc.  Thầy  Lí,  rất  nhiều 

Tập 584  889 



ngƣời  chê  bai  ông,  chửi  ông  là  tứ  bảo.  Ở  Đài  Loan,  vì  chúng  ta  tiếp  nhận 

những lời giáo huấn của ông, nhà Phật phản đối ông, tôi cũng bị vạ lây. 

Vì  thế  có  thể  nói,  rất  nhiều  tự  viện,  tôi  không  thể  đến  đƣợc,  không  thể  ở 

đƣợc, vấn đề này có liên quan đến Đài Trung, họ không phục! Điều này do đâu 

mà có? Ghen ghét, chƣớng ngại. Điều này từ cổ chí kim, từ thời Phật Thích Ca 

Mâu Ni đã có, không có gì lạ, bởi thế chúng ta phải có trí tuệ. 

Ngƣời  xƣa  có  câu:   “Những  lời  đồn  đoán  sẽ  ngưng  lại  nơi  người  có  trí”, 

một  ngƣời  thông  minh,  nghe  những  lời  đồn  thổi,  họ  hoàn  toàn  thấy  rõ,  họ 

không  vội  tin.  Những  lời  đồn  thổi  chỉ  lay  động  những  ai?  Lay  động  những 

ngƣời  mê hoặc điên đảo, không có trí tuệ, sẽ  chịu  ảnh hƣởng, sẽ  bị họ  quấy 

nhiễu. Ngƣời có trí tuệ, làm sao bị những lời đồn thổi quấy nhiễu? Không có 

chuyện đó. 

Bởi  thế  những  vấn  đề  này,  phải  thấy  rõ,  nhận  thức  rõ  ràng,  hộ  trì  chánh 

pháp  phải  chánh  tín,  hoằng  dƣơng  Phật  pháp  phải  chánh  tín,  không  có  tín 

nguyện kiên định, hoằng pháp và hộ trì sẽ rất khó khăn. 

Phần sau nói: “Vì niệm Phật, thiện căn, phước đức liền giống chư Phật, kì 

 lạ khó nghĩ, nên gọi vi diệu” . Ý nghĩa mấy câu này cực kì sâu sắc. Tôi lấy một 

thí dụ, phải suy nghĩ thật kĩ, không nói quá, tôi khuyên mọi ngƣời niệm Phật, 

nghĩa là thêm cổ đông vào thế giới Cực lạc, tôi dùng thí dụ đó. Thật thế một 

tiếng niệm  Phật là  một phần, chẳng qua trong phần đó có thật có giả. Nếu là 

giả,  tất  nhiên  ngƣời  ta  không  chấp  nhận,  những  gì  là  giả?  Ta  không  có  chân 

tâm, chân tâm niệm là chân, vọng tâm niệm là giả, nhất định bạn phải hiểu rõ. 

Nếu góp cổ đông giả thì sẽ đến chỗ nào, khi gần mất ta đi không đƣợc, ngƣời 

ta  không  cần  mình.  Đấy  không  phải  lỗi  Phật  A  Di  Đà,  không  phải  kinh  sách 

Phật Thích Ca Mâu Ni có lỗi, lỗi do ta. 

Chúng  ta  phải  dùng  chân  tâm,  tất  cả  những  thứ  ở  thế  giới  Cực  Lạc  trở 

thành chân, không có thứ gì là giả. Thế giới chúng ta đây, tất cả đều là giả, giả 

hết.  Vẫn  dùng  tâm  giả  để  mang  cổ  phiếu  đến  thế  giới  Cực  lạc,  kết  quả  toàn 

biến thành giả, phải đặc biệt lƣu tâm đến vấn đề đó. 

Tâm chân thành, tâm cung kính, khi tâm chân thành chúng ta chảy ra, trong 

thế giới này, đối đãi với tất cả mọi ngƣời, sự vật, phải dùng chân tâm, đừng sợ 

lỗ, đừng sợ thua thiệt. Nói thật, không lỗ đâu, cũng không bị mắc lừa đâu, tại 

sao? Vạn pháp giai không, tất cả pháp hữu vi, nhƣ một huyễn bào ảnh. Chúng 

ta dùng chân tâm thành thói quen sẽ mang lại rất nhiều lợi ích, đừng dùng giả. 

890  Tập 584 



Một cái chân thì tất cả đều chân, chân tâm với Phật, chân tâm với chúng sinh, 

chân tâm với cỏ cây hoa lá, chân tam với quả đất núi sông, nhƣ thế mới đúng. 

Bởi  thế:   “Niệm  Phật,  thiện  căn,  phước  đức  liền  giống  chư  Phật” .  Không 

khác gì Phật, chƣ Phật ở đây là nói Phật A Di Đà, Phật A Di Đà đƣợc gọi chƣ 

Phật, quý vị có hiểu chăng? Bởi vì một câu danh hiệu Phật A Di Đà là tất cả 

chƣ Phật đều có, mỗi vị Phật đều có thể xƣng A Di Đà Phật, A Di Đà Phật có 

nghĩa  là  gì?  A  dịch  sang  tiếng  Trung  là  vô,  Di  Đà  đƣợc  dịch  là  lƣợng,  Phật 

dịch là giác, nói theo tiếng Trung Quốc, Vô Lƣợng Giác, vị Phật nào mà không 

Vô Lƣợng Giác? Mỗi vị Phật đều là Vô Lƣợng Giác, bởi thế danh hiệu này, là 

tên chung của tất cả chƣ Phật, ai cũng có thể dùng. 

Chúng ta xƣng Phật A Di Đà ở thế giới Cực lạc phƣơng Tây, phải phân biệt 

đƣợc nên thêm tên, Pháp Tạng A Di Đà Phật. Tiền thân của ngài là Pháp Tạng, 

Tỉ kheo Pháp Tạng, tu thành Phật A Di Đà mới đúng. Chƣ Phật đƣợc nhắc đến 

trong Kinh A Di Đà, quý vị xem chú giải của đại sƣ Ngẫu Ích, chƣ Phật là chỉ 

Phật  A  Di  Đà,  không  phải  chỉ  ai  khác.  Trong  pháp  môn  Tịnh  tông,  chƣ  Phật 

đƣợc nhắc đến trong kinh, hình nhƣ đều có thể xƣng các vị đó là A Di Đà Phật. 

 “Thần diệu khó nghĩ”, khi niệm Phật ta niệm một tiếng Phật, bởi thế mới nói 

mỗi niệm tƣơng ứng một niệm Phật, một niệm của ta, sẽ hoà làm một với Phật 

A Di Đà. Niệm niệm A Di Đà Phật, niệm niệm của ta sẽ hoà làm một với Phật 

A  Di  Đà.  Tự  tha  là  một,  không  hai,  chúng  sinh  với  Phật  là  một,  không  hai, 

nghĩa là chúng sinh với Phật, bất khả tƣ nghị, nên nói vi diệu. 

 “Được tất cả chư Phật khen ngợi”, ở đây có hai nghĩa:  “Thứ nhất, như phẩm 

 thứ hai mươi ba trong kinh này, thập phương vô lượng chư Phật” . Ở đây có 

thêm thập phƣơng vô lƣợng, chƣ Phật này không phải Phật A Di Đà. Không có 

thập phƣơng vô lƣợng, chỉ gọi chƣ Phật là xƣng A Di Đà Phật. Ở đây có nghĩa 

thập phƣơng thế giới, vô lƣợng vô biên chƣ Phật Nhƣ Lai, mỗi mỗi đều khen 

ngợi công đức bất khả tƣ nghị của vô lƣợng chƣ Phật, đây là nghĩa thứ nhất. 

Công  đức  Phật  A  Di  Đà  sừng  sững,  phƣơng  pháp  độ  chúng  sinh  uyển 

chuyển, thù thắng, công đức vô lƣợng, khiến cho tất cả chƣ Phật đều khen ngợi 

ngài.  Khen  ngài  là:   “Tôn  quí  nhất  trong  mọi  thứ  ánh  sáng,  vua  trong  các  vị 

 Phật”, danh hiệu đó chỉ A Di  Đà Phật  mới có, những vị Phật khác không có 

xƣng hiệu nhƣ thế. Tôn quí nhất trong ánh sáng, vua của các vị Phật. 

 “Thứ hai,như Kinh A Di Đà nói, những chư Phật kia, đều xưng tán công đức 

 bất khả tư nghị công đức của ta, nên nói thế này, Phật Thích ca Mâu Ni, có thể 

Tập 584  891 



 làm  việc  rất  khó,  hi  hữu,  có  thể  ở  thế  giới  Ta  Bà,  đời  ác  ngũ  trược,  vì  các 

 chúng sinh, nói đây là pháp khó tin khó tin nhất trong tất cả  thế  gian” . Lời 

khen ngợi tất cả chƣ Phật ở đây là nghĩa thứ hai, là tất cả chƣ Phật xƣng tán 

Phật  Bổn  Sƣ  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Không  có  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  làm  sao 

chúng ta biết đƣợc thế giới Cực lạc? Ngài đã giới thiệu cho chúng ta, nói rất rõ 

thế giới Cực lạc, nói rất chi tiết. Khiến chúng ta sinh tâm vui vẻ, lập tức muốn 

đi, tôi cũng muốn đến thế giới Cực lạc. 

Vì thế chƣ Phật cũng khen ngợi Phật Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni, có thể làm 

đƣợc việc cực khó, hi hữu. Ở thế giới Ta Bà, trong đời ác ngũ trƣợc, pháp này 

đƣợc coi là pháp cực kì khó, rất khó tin. Khó với thế giới Ta Bà, đời ác ngũ 

trƣơc càng khó hơn, tất cả chúng sinh đó, ta nói pháp này làm sao họ tin? Tin 

đƣợc pháp khó tin, đấy là điều không thể nghĩ bàn. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



 

 

 

----------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

892  Tập 584 



Tập 585 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:08.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Xin xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 770, chúng ta bắt đầu 

xem từ cuối hàng cuối cùng:  “Tất cả chư Phật đều khen ngợi”. 

        “Ở  đây  có  hai  nghĩa:  Một  là,  như  phẩm  thứ  hai  mươi  ba  kinh  này,  thập 

 phương vô lượng chư Phật, ai cũng khen ngợi công đức bất khả tư nghị của vô 

 lượng chư Phật. Thứ hai, Như Kinh A Di Đà nói: những chư Phật kia, cũng 

 khen ngợi công đức bất khả tư nghị của ta, nói thế này, Phật Thích Ca Mâu Ni 

 có thể làm được việc cực khó, hi hữu, trong thế giới Ta Bà, đời ác ngũ trược, 

 vì các chúng sinh, nói pháp khó tin trong tất cả thế gian này. Chư Phật mười 

 phương  đều  khen  ngợi  Thích  Tôn  diễn  thuyết  kinh  này.  Nhưng  kinh  này, 

 nguyên có tên Bất Khả Tư Nghị Công Đức Nhất Thiết Chư Phật Sở Hộ Niệm 

 Kinh, nên biết kinh pháp như thế, được Như Lai mười phương khen ngợi, hộ 

 niệm. Vì thế Thích Tôn dặn dò Bồ Tát Di Lặc... cố gắng giữ gìn”.  

Chúng ta đọc đoạn kinh văn này, đầu tiên chúng ta phải biết, nơi có Phật 

pháp, nơi đó chúng sinh có phƣớc. Nghe kinh, nghe pháp, thấy rõ chân tƣớng 

vũ trụ nhân sinh, thực tƣớng các pháp trong kinh đã nói. Thực ra nhân duyên 

đó là không thể nghĩ bàn, bởi thế trong kinh Phật thƣờng nói:  “Thân người khó 

 được, pháp Phật khó nghe”, nhất là nghe đƣợc pháp môn thế này. 

Phần  trƣớc  chúng  ta  vừa  học,  thực  tế  mà  nói  chân  tƣớng  sự  thật  mà  Đức 

Phật chứng đƣợc rất thâm sâu, không thể nghĩ bàn. Nhƣ câu kinh văn trƣớc đã 

nói:  “Người có thể nói pháp, cũng khó khai thị”, ai là ngƣời có thể nói pháp? 

Là chƣ Phật Nhƣ Lai, họ cũng rất khó nói rõ ràng việc này. Vấn đề này nhất 

định phải chứng mới biết, chƣa đi vào cảnh giới đó ta không thể lí giải đƣợc. 

Nếu những ngƣời mới học, nghe những đại pháp này, giống nhƣ học sinh 

Tiểu học học chƣớng trình của nghiên cứu sở và lớp Tiến sĩ vậy, chúng nó sẽ 

không có sự thích thú, tại sao? Họ nghe không hiểu, bởi vì chân tƣớng sự thực, 

không  giống  kiến  thức  thông  thƣờng  của  chúng  ta.  Trong  kiến  thức  thông 

thƣờng  của  chúng  ta,  ta  xem  hiện  tƣợng  sinh  lão  bệnh  tử  của  con  ngƣời  là 

Tập 585  893 



chuyện  thƣờng  tình,  hoa  nở  hoa  tàn,  hiện  tƣợng  bình  thƣờng.  Nhƣng  trong 

cảnh giới Phật không phải nhƣ thế, cảnh giới Phật nói tất cả pháp không sinh 

không diệt. Nghĩa là chúng ta là những ngƣời hồ đồ, không có hiện tƣợng sinh 

diệt, lí này rất sâu. 

Chúng  ta  học  đã  mấy  mƣơi  năm,  cũng  vẫn  mù  tịt.  May  thay  gần  đây  có 

những nhà khoa học Vật lí, những báo cáo nghiên cứu của họ cũng cho rằng, 

tất cả những hiện tƣợng trên thế giới này là giả, không phải thật. Cách nói nhƣ 

thế ngày càng tiếp cận với những lời Phật dạy, giúp chúng ta hiểu đƣợc nghĩa 

thú trong kinh Đại thừa. Nhƣng những thứ các nhà khoa học phát biểu, đến nay 

vẫn chƣa chín muồi. Tuy thế đây vẫn là kiến thức khoa học tiên phong, bắt đầu 

phát hiện, chính thức có chứng cứ, nhƣng chƣa đủ. Thêm một thời gian nghiên 

cứu nữa, mới đủ chứng cứ, tất cả mọi ngƣời trên thế giới sẽ tin. 

Có  thể  nói  Max  Planck  ngƣời  Đức,  là  ngƣời  khơi  mào  đầu  tiên.  Ông  đã 

mất, không còn nữa, ông đã dành cả đời của mình để nghiên cứu đƣa ra những 

phát biểu rất rõ ràng, chi tiết vế chân tƣớng của vật chất, thật không dễ dàng! 

Rốt cuộc vật chất là gì? Phƣơng pháp của họ là phân tích, mỗi đơn vị vật 

chất chia làm hai, hai chia thành bốn, bốn chia thành tám, chia nhƣ thế. Chia 

đến đơn vị nhỏ nhẩt mới phát hiện, nguyên tử, điện tử, hạt căn bản, hạt cơ bản 

sơ cấp. Tiếp tục chia cho ra lƣợng tử, trong lƣợng tử, lại có lƣợng tử cực kì 

nhỏ. Vật chất phân tích đến cuối cùng cho ra những thứ đó, tiếp tục khám phá 

lƣợng tử từ đâu mà có, những lƣợng tử nhỏ nhất này từ đâu mà có? Thấy rằng 

nó có nguồn gốc từ ý niệm. Bởi thế những kết luận các nhà Khoa học, nền tảng 

của  vật  chất  là  ý  niệm,  ý  niệm  biến  hiện  thành  vật  chất,  vật  chất  không  phải 

thật. 

Vì  thế kết luận của Max Planck: Trên thế giới này, căn bản không có cái 

gọi là vật chất, nền tảng của vật chất là ý niệm, giống với những gì đã nói trong 

kinh Phật. Kinh Phật cho chúng ta biết, tất cả pháp, ở đây là tất cả hiện tƣợng 

vật chất đều từ tâm tƣởng sanh ra. Không những hiện tƣợng vật chất đƣợc sinh 

ra từ tâm tƣởng, mà hiện tƣợng tinh thần cũng đƣợc sinh ra từ tâm tƣởng. 

Chúng ta quan sát hiện tƣợng tự nhiên, có phải đƣợc sinh ra từ tâm tƣởng 

chăng? Đến nay những vấn đề này vẫn chƣa có kết luận chính thức. Theo cách 

nói  của  Phật,  là  có  trƣớc,  ở  đây  nghiệp  tƣớng  của  A  lại  da  có  trƣớc.  Nghiệp 

tƣớng là hiện tƣợng tự nhiên, từ nghiệp tƣớng biến hiện ra chuyển tƣớng, là ý 

niệm. Ý niệm đƣợc biến hiện từ trong nghiệp tƣớng, hiện tƣợng vật chất đƣợc 

894  Tập 585 



biến hiện từ trong chuyển tƣớng. Những gì nhà Vật lí nói hoàn toàn tƣơng ứng 

với Phật pháp đã nói. 

Những  phát  hiện  này,  trong  tƣơng  lai  nếu  đƣợc  mọi  ngƣời  trong  xã  hội 

khẳng  định,  thừa  nhận,  sẽ  mang  lại  hạnh  phúc  rất  lớn  lao  cho  nhân  loại.  Chỉ 

cần biết cách sử dụng ý niệm của mình, chúng ta có thể khiến cơ thể của mình 

mạnh  khỏe  trƣờng  thọ,  sẽ  khiến  mình  không  phát  sinh  bất  kì  một  loại  bệnh 

nào, và sẽ làm chậm quá trình lão hoá của mình, ý niệm thật là ghê gớm. 

Ý niệm cũng có thể thay đổi môi trƣờng vật chất trên quả đất chúng ta, tất 

cả những thiên tai đều có thể dùng ý niệm để hoá giải, vì sao vậy? Vì nền tảng 

của vật chất là ý niệm, thay đổi ý niệm, chắc chắn vật chất bên ngoài sẽ thay 

đổi, tƣơng đồng với nguyên lý trong Hoàn Nguyên Quán. Bởi thế hiểu đƣợc 

vấn đề, ý niệm cực kì nhỏ của chƣ  Phật Bồ Tát, không kể hữu ý hay vô tâm 

đều phải rất thận trọng, tại sao? Không thận trọng ta sẽ tạo nghiệp, một ý niệm 

bất  thiện  là  ta  đang  tạo  nghiệp,  một  ý  niệm  thiện  cũng  là  tạo  nghiệp.  Niệm 

thiện tạo nghiệp thiện, ác niệm tạo nghiệp ác, thiện ác đều có quả báo. 

Cõi  hƣ  không  khắp  pháp  giới  có  quan  hệ  mật  thiết  với  chúng  ta,  bởi  vậy 

quả  báo  đó  cũng  không  thể  nghĩ  bàn.  Một  thiện  niệm  của  chúng  ta,  có  vẻ 

không vấn đề gì, nhƣng có thể ngƣời ở cõi khác nhận đƣợc niềm vui. Một niệm 

ác,  có  thể  ngƣời  ở  thế  giới  khác  nhận  đƣợc  đau  buồn. Những  khởi  tâm  động 

niệm của chúng ta thế nào thì khởi tâm đông niệm của tất cả chúng sinh cũng 

nhƣ thế, đấy là nhất thể. Bởi thế, ý nghĩa Đức Phật xuất hiện trong thế gian để 

giáo  hoá  chúng  sinh  là  cực  kì  vĩ  đại.  Giáo  hoá  đƣợc  một  ngƣời,  không  phải 

một  mình quý vị tốt, cả vũ trụ đƣợc hƣởng lợi, nếu bản thân ta không tốt, sẽ 

ảnh hƣởng cả vũ trụ. 

Ngày  trƣớc  mọi  ngƣời  không  hiểu  rõ,  những  ngƣời  chứng  quả  trong  Phật 

pháp hiểu rõ, những ngƣời tu hành hiểu rõ, sao họ không nói? Không ai hiểu, 

ngƣời ta không tin. Phần trƣớc chúng ta nói tứ tất đàn là duyên. Tứ tất đàn, từ 

tứ tất đàn sẽ thấy đƣợc từ bi vô tận của Phật. Tất có nghĩa phổ biến, đàn là bố 

thí,  Phật  dùng  bốn  điều  này,  bố  thí  rộng  khắp  tất  cả  chúng  sinh  trong  cõi  hƣ 

không pháp giới. Những chúng sinh này, là từ Bồ Tát Đẳng Giác, cho đến địa 

ngục a tì. Thậm chí bao gồm cây cỏ hoa lá, núi sông rừng bể, không có thứ gì 

không có trong đó. 

Vì  sao  Phật  xuất  hiện  trong  thế  gian?  Là  bởi  đã  từng  phát  hoằng  nguyện 

nơi chỗ này, nhƣ tứ hoằng nguyện đã nói:  “Thệ nguyện độ tất cả chúng sinh”. 

Đã từng phát nguyện nhƣ thế, bây giờ đã thành Phật, nên khi thành Phật mới 

Tập 585  895 



có khả năng đó. Nếu không có khả năng độ chúng sinh, nhƣ thế thì đành chịu. 

Có khả năng đó, ta nên thực hiện, không thực hiện làm sao xứng đáng với mọi 

ngƣời? Nhƣng Phật là quán cơ, bốn loại này đều là quán cơ. 

Đầu tiên, nguyên tắc chung, vì Phật giúp đỡ chúng sinh, rời khổ đƣợc vui, 

khổ  từ  đâu  mà  có?  Khổ  có  nguyên  nhân  từ  mê  hoặc  điên  đảo.  Đối  với  chân 

tƣớng sự thực, chân tƣớng nhân sinh vũ trụ, với bản thân chúng ta, hoàn toàn 

không  hiểu  rõ.  Không hiểu  rõ  bản  thân  sẽ  nghĩ  sai,  thấy  sai,  nói  sai,  làm  sai, 

đấy gọi là tạo nghiệp. Ai là ngƣời thấy rõ, hiểu rõ? Thực sự thấy rõ, hiểu rõ, là 

Bồ Tát Pháp thân. Nghĩa là phải  minh tâm kiến tánh  mới thấy  rõ đƣợc, chƣa 

minh  tâm  kiến  tánh,  không  thể  gọi  là  thấy  rõ.  Minh  tâm  kiến  tánh  là  chứng 

ngộ,  đƣợc  lợi  ích.  Chƣa  minh  tâm  kiến  tánh,  giống  nhƣ  chúng  ta  trong  kinh 

giáo,  huân  tu  mấy  mƣơi  năm,  đấy  gọi  là  giải  ngộ.  Giải  ngộ  là  chúng  ta hiểu, 

nhƣng chƣa chuyển đƣợc cảnh giới, chƣa khế nhập vào cảnh giới của họ. 

Trong tình cảnh chúng ta, tu tập bất kì pháp môn nào, không thể thành tựu 

trong kiếp này, đấy là điều chắc chắn. Nhƣng gặp đƣợc Tịnh độ, nhân duyên 

này thực sự không thể nghĩ bàn. Ngƣời gặp đƣợc pháp môn này, nếu tin thật, 

nguyện thiết, không ai không thành tựu. Pháp  môn này, thực sự là pháp môn 

đệ nhất nghĩa cứu cánh, điều cuối cùng trong tứ tất đà nói đến đệ nhất nghĩa. 

Đệ nhất nghĩa là giúp ngƣời này thành Phật, nâng ngƣời này lên ngang cảnh 

giới của Phật. Những ân đức, từ bi đó không lời nào có thể nói đƣợc, khiến quý 

vị thành Phật ngay trong đời này. 

Điều kiện rất đơn giản, chỉ cần thực sự tin, thực sự phát nguyện, quyết tâm 

niệm Phật, là có thể thành tựu. Pháp môn này thực sự đƣợc gọi, cứu cánh lìa 

khổ đƣợc vui cứu cánh, chính lí do này mà Phật xuất hiện. Bồ Tát, Thanh Văn, 

Duyên  Giác  đến  thế  gian  này,  đều  vì  giúp  đỡ  chúng  sinh  rời  khổ  đƣợc  vui, 

phƣơng  pháp  thì  sao?  Phƣơng  pháp  là  dạy  học.  Căn  tánh  chúng  sinh  khác 

nhau, kinh Phật thƣờng dạy, căn cơ ba bậc thƣợng trung hạ. 

Căn cơ bậc thƣợng, Phật dạy pháp Đại thừa cho họ; căn cơ bậc trung, Phật 

dạy pháp Tiểu thừa cho họ; căn cơ bậc hạ, Phật dạy pháp nhân thiên cho họ. 

Bởi họ không biết, trên ngƣời có ngƣời, trên trời có trời, họ không biết. Họ chỉ 

thấy đƣợc những gì trƣớc mắt, họ chỉ muốn ở lại nhân gian, hƣơng thụ dục lạc 

ở nhân gian. Phật không phụ họ, Phật không bắt ép họ: Quý vị muốn thế nào, 

tôi sẽ giúp nhƣ thế ấy.  Quý vị muốn đƣợc giàu sang ở nhân gian, Đức Phật sẽ 

giúp, chắc chắn quý vị sẽ đạt đƣợc, đấy gọi là căn cơ nhỏ. 

896  Tập 585 



Bởi  thế  nên  nói  trong  nhà  Phật  có  cầu  tất  có  ứng,  chỉ  cần  ta  đi  theo  giáo 

pháp Đức Phật, chắc chắn sẽ đƣợc lợi ích. Căn cơ nhỏ đƣợc lợi ích nhỏ, phƣớc 

báo nhân thiên. Căn cơ bậc trung đƣợc lợi ích bậc trung, bậc trung có thể vƣợt 

thoát  luân  hồi  lục  đạo,  có  thể  vãng  sinh  pháp  giới  Tứ  thánh,  đó  là  Tịnh  độ. 

Những ngƣời căn cơ bậc thƣợng sẽ giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, đại triệt đại 

ngộ,  quý  vị  có  thể  sinh  đến  cõi  thật  báo,  chỗ  Phật  Bồ  Tát  ở.  Đây  gọi  là  vì 

ngƣời, tùy cơ thuyết pháp. 

Tập  khí  phiền  não  chúng  sinh  rất  nặng,  Phật  dùng  vô  số  phƣơng  tiện  để 

giúp đỡ. Ngƣời nặng lòng tham dục, Phật dạy họ quán pháp bất tịnh, khiến dục 

vọng giảm xuống. Giảng lục đạo luân hồi cho quý vị, giảng nhân quả báo ứng 

cho quý vị, nói về chân tƣớng sự thực, lòng tham của quý vị sẽ ngƣng lạị. 

Mong  đƣợc  giàu  sang,  Đức  Phật  dạy,  bố  thí  của  cải  sẽ  đƣợc  giàu  sang, 

những gì không làm mà có đều có đủ trong số phận của bạn. Số ta không có, 

thì sẽ không có đƣợc, không phải của ta. Trong số không có của cải này, mà ta 

có đƣợc, tài sản đó sẽ ép bạn đến chết. Nếu không bệnh hoạn, ta sẽ gặp tai họa, 

trong số không có, những của cải do cƣớp đoạt mà có, vẫn do số mạng ta có. 

Số không có, cƣớp cũng mất, khi cƣớp đƣợc, tai nạn sẽ kéo đến. Những việc 

này  là  có  thực,  không  phải  giả,  trong  số  đã  có,  cần  gì  phải  dùng  những  thủ 

đoạn thấp hèn đó? Thủ đoạn thấp hèn, không những khiến của cải trong số của 

ta giảm bớt, hao mòn, mà còn kéo theo tai họa. 

Địa vị cũng nhƣ thế, những chuyện này chúng ta đã tận mắt nhìn thấy. Số 

chúng ta chỉ có địa cao ngang đó, leo lên thêm, không phải số mạng ta có, kết 

quả khi đạt đến đƣợc địa vị đó, tuổi thọ cũng vừa hết. Tôi đã gặp chuyện này, 

có  một  Thiếu  tƣớng,  đƣợc  thăng  lên  Trung  tƣớng,  đó  là  chuyện  vui,  nhƣng 

chuyện  này  chƣa  công  bố.  Việc  thăng  lên  Trung  tƣớng  đƣợc  cấp  trên  phê 

chuẩn,  ông  đƣợc  thăng  Trung  tƣớng,  vẫn  chƣa  công  bố,  nhƣng  tin  đã  lọt  ra 

ngoài.  Bạn  bè  ông  chúc  mừng,  ông  cũng  tổ  chức  buổi  tiệc  mời  tất  cả  mọi 

ngƣời, khi uống rƣợu, ông chết ngay trong bàn tiệc, mọi ngƣời đèu chứng kiến 

chuyện này. Mọi ngƣời nhìn thấy hiện tƣợng này, ông ta không có số đó, mạng 

ông chỉ có một khắc tinh, hai khắc tinh sẽ đè ông ta chết ngay, đó là gì? Đó là 

do vui quá nên chết, chết vì vui, vui quá cũng có thể chết, đây là chuyện tôi tận 

mắt chứng kiến. 

Lời ngƣời xƣa không sai rằng: Cuộc đời đều do số mạng, không một chút 

do ngƣời, bạn cần gì tranh giành? Nếu thực sự mong cầu, thì phải tích luỹ công 

đức, những gì có đƣợc là thật, tại sao? Đấy là trả ơn, quý vị làm nhiều việc tốt, 

Tập 585  897 



trời  đất  trả  ơn  quý  vị,  địa  vị  đƣợc  nâng  lên,  của  cải  không  ngừng  tăng  thêm, 

đấy là cái giá bạn đƣợc đền đáp. 

Trong Phật pháp nói, công đức quý vị bỏ ra nên có. Trong thế pháp, nhờ 

quý vị tạo ra phƣớc đức nên có, những địa vị và của cải đó, nên có thể nắm giữ 

đƣợc. Nếu không phải, dùng thủ đoạn thấp hèn để có đƣợc, nên biết số bạn có 

nhiều  hơn  thế,  tại  sao?  Hao  mòn,  giảm  bớt,quý  vị  vẫn  nhận  nhiều  nhƣ  thế. 

Song khi hƣởng hết phƣớc, tai hoạ ập đến ngay. Thiện có thiện quả, ác có ác 

báo, không phải không báo, chỉ chƣa đến lúc, khi quá đáng, quả báo lập tức ập 

đến. 

Đây là những chuyện nhãn tiền, chỉ cần lƣu ý sẽ thấy đƣợc, cần gì khổ thế? 

Khi chúng ta hiểu đƣợc, thấy đƣợc chân tƣớng sự thực, cầu cũng đƣợc, không 

cầu cũng đƣợc, không cầu có khi còn nhiều hơn. Khi không cầu tiếng thơm lợi 

dƣỡng, ngƣời đó sẽ rất khoẻ mạnh sống lâu, phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, chắc 

chắn! Đời sống càng thoải mái, pháp hỉ sung mãn. Cái họ vui không phải địa vị 

cao,  không phải giàu  có,  không  phải  những  thứ  đó, niềm  vui  của  họ  là gì?  Ít 

phiền não, mỗi ngày mỗi ít đi, ít lo nghĩ, ít ƣu tƣ, hoàn toàn sáng tỏ, giác ngộ, 

cuộc sống những ngƣời này rất tự tại. 

Bởi thế việc dạy học của Phật do ngƣời mà khác nhau, do thời, do nơi, do 

việc khác nhau,  mà những điều Phật dạy sẽ khác nhau. Ngƣời nóng nảy, dạy 

cho  họ  tu  tâm  từ  bi.  Ngƣời  ngu  si  dạy  họ  thấy  nhân  quả,  dạy  họ  tất  cả  pháp 

không tách rời nhân duyên, dần dần trí tuệ họ lớn lên. Bởi thế Phật giảng kinh 

thuyết pháp là tuỳ cơ dạy dỗ, không nói pháp nào nhất định, bài trƣớc chúng ta 

đã học. 

Ngƣời  căn  cơ  thành  thục,  nếu  Phật  kéo  họ  một  cái,  chắc  chắn  không  bỏ 

đƣợc. Chỉ giúp họ nâng lên, từ nhân thiên đƣa họ lên Tiểu thừa, từ Tiểu thừa 

nâng  lên  Đại  thừa,  Đại  thừa  nâng  lên  Nhất  thừa.  Ngƣời  có  nhân  duyên  với 

Tịnh tông, đấy là nhân duyên đặc biệt, niệm Phật sinh Tây phƣơng, họ sẽ thành 

Phật.  Bởi  thế  đệ  nhất  nghĩa  tất  đàn, niệm  Phật  là  đệ  nhất  nghĩa  cứu  cánh,  tại 

sao?  Ngay  trong  đời  này  chắc  chắn  sẽ  thành  Phật,  không  có  gì  không  thành 

tựu. 

Vãng  sinh  thế  giới  Cực  lạc,  cho  dù  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  hạ  hạ  phẩm 

quý vị cũng có thể làm Phật. Đến thế giới Cực lạc, thời gian làm Phật dài hơn 

một tí. Thế giới Cực lạc thọ mạng vô lƣợng, thời gian dài hơn một ngày, ngắn 

hơn một ngày, có liên can gì? Bởi thế mới nói không có gì không thành tựu, 

898  Tập 585 



gọi là Phật pháp thành tựu ngay trong đời này. Pháp môn niệm Phật Tịnh tông, 

thành tựu ngay trong đời này, quan trọng là chân tín. 

Bởi thế Đức Thế Tôn nói cho chúng ta pháp môn này, tất cả chƣ Phật đều 

khen ngợi, điều đó cho thấy đây là pháp môn đƣợc tất cả chƣ Phật kì vọng. Tất 

cả chƣ Phật Nhƣ Lai, mọi ngƣời đều đang mong chờ. Ngày nay có ngƣời tuyên 

giảng, tất nhiên những đạo lí mọi ngƣời tuyên giảng đó, sẽ có loại căn cơ này, 

nếu không có ngƣời căn tánh loại đó, Phật không nói. Phật đã nói, chắc chắn 

có loại căn cơ đó. 

Tôi tin rằng, ngƣời học Phật pháp Đại thừa, trong tám vạn bốn nghìn pháp 

môn, trong một đời không thể thành tựu. Ngày nay gặp Thế Tôn tuyên giảng 

đới nghiệp vãng sinh của pháp môn Tịnh độ, căn cơ tu hành ngày trƣớc của họ, 

có thể kết hợp với pháp môn này. Chỉ cần họ tin, nguyện, chắc chắn họ sẽ đƣợc 

vãng sinh. 

Bởi thế bộ kinh này, tức Kinh A Di Đà, nguyên danh Kinh A Di Đà trong 

kinh  gọi  là  Bất  Khả  Tƣ  Nghị  Công  Đức  Nhất  Thiết  Chƣ  Phật  Sở  Hộ  Niệm 

Kinh. Kinh Vô Lƣợng Thọ là đại bổn, Kinh Di Đà là tiểu bổn, tiểu bổn đƣợc 

gọi  là  Bất  Khả  Tƣ  Nghị  Công  Đức  Nhất  Thiết  Chƣ  Phật  Sở  Hộ  Niệm  Kinh. 

Liệu đại bổn có ngoại lệ chăng? Kinh Vô Lƣợng Thọ cũng là Bất Khả Tƣ Nghị 

Công Đức Nhất Thiết Chƣ Phật Sở Hộ Niệm Kinh, nên biết đấy là một đạo lí. 

       “Nên  biết  những  kinh  pháp  như thế,  xứng đáng  nhận  được  sự  khen ngợi, 

 hộ niệm của tất cả Như Lai trong mười phương”.  Có vị Phật nào không khen 

ngợi? Có vị Phật nào không hộ niệm? Tại sao? Chỉ có pháp môn này, có thể độ 

khắp tất cả chúng sinh, thành Phật ngay trong đời này. Bởi thế đƣợc chƣ Phật 

khen  ngợi,  vấn  đề  này  đƣa  lên  đầu,  đứng  đầu  tiên.  Chƣ  Phật  hộ  niệm  cũng 

đƣợc đƣa lên đứng đầu. Chỉ cần tu hành theo pháp môn này, hộ trì pháp môn 

này, hoằng dƣơng pháp môn này, công đức không thể nghĩ bàn. 

Trong  kinh  nói,  công  đức  này  ngang  bằng  với  Phật.  Cách  nói  này  rất  rốt 

ráo, không thứ nào cao hơn nữa. Phật nói pháp nhƣ thế, những ngƣời tin đƣợc 

rất ít, mọi ngƣời đều cho rằng thế nào? Đấy chẳng qua là Phật khích lệ chúng 

ta, không có thật, vẫn đang hoài nghi. 

 “Nên  Thế  Tôn  dặn  Bồ  Tát  Di  Lặc  và  những  người  khác”,  phạm  vi   “những 

 người khác”  rất rộng, nhất định phải hiểu đƣợc, trong “những người khác”  có 

chúng ta trong đó. Chỉ cần chúng ta tiếp thu, giữ gìn pháp môn này, giữ gìn thế 

nào? Y giáo phụng hành. Ở đây Phật dạy chúng ta thế nào? “Phát tâm Bồ đề, 

Tập 585  899 



 nhất  hướng  chuyên  niệm”,   chỉ  cần  ta  thực  hiện  tám  chữ  này,  chính  là  ngƣời 

giữ gìn lớn nhất. Phật cũng đem pháp này giao cho ta,  mời ta đến làm ngƣời 

giữ gìn lớn. 

 “Lớn chỉ siêu việt mọi người, vì pháp môn này hi hữu bậc nhất, nên gọi là lớn, 

 giữ  gìn  pháp  này,  là  giữ  gìn  lớn,  lại  giữ  gìn  này,  hơn  giữ  gìn  đầu  và  mắt”.  

Trong lúc ngƣời ta có việc nguy nan, mọi ngƣời đều biết sẽ giữ đầu thật kĩ, nếu 

giữ đƣợc cái đầu, giữ đƣợc con mắt. Hộ trì pháp môn này, cũng giống nhƣ giữ 

gìn đầu và mắt.  “Hơn những tình cảm thông thường” , nên gọi là  “lớn” . 

 “Lại Đường Dịch nói”, Đƣờng Dịch là bản dịch trong năm loại nguyên dịch, 

đoạn 

kinh 

văn 

này 

Đƣờng 

Dịch 

nói 

thế 

này:  

“A Dật Đa các ngươi, ta dùng pháp môn này và các pháp Phật khác, chúc luỵ 

 cho con, các con nên tu hành, ta nay dặn dò kĩ”.  Dặn dò con, luỵ là làm phiền. 

 “Nên giữ pháp này không bao giờ mất”, con phải giữ pháp môn này, truyền từ 

đời này sang đời khác, không để mất đi, nói với Bồ Tát Di Lặc nhƣ vậy. 

Trong  kinh  này  giảng  càng  rõ  hơn,  Thế  Tôn  dặn  dò  Bồ  Tát  Di  Lặc  và 

những ngƣời khác làm ngƣời giữ gìn lớn. Những ngƣời tu hành, y giáo phụng 

hành nhƣ chúng ta, những ngƣời hoằng dƣơng pháp môn này, những ngƣời hộ 

trì pháp môn này, đều bao gồm trong đó. Chúng ta mới hiểu rằng, tuy trong đời 

này chúng ta chƣa từng nghe thấy, nhƣng đã làm một việc rất lớn lao, việc tốt 

này Phật chứng giám. Chúng ta dùng công đức đó, niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, 

làm  gì  có  chuyện  không  vãng  sinh!  Tín  tâm  của  chúng  ta,  có  thể  đƣợc  xây 

dựng tai nơi đây, có thể đƣợc kiên định nhờ việc này. 

         “Thế  Tôn  làm  việc  đại  chúc  luỵ”,  chúc  là  dặn  dò,  luỵ  là  làm  phiền  mọi 

ngƣời.  “Vì  vậy  Đại  Sĩ  Di  Lặc  và  những  người  khác,  nên  làm  người  giữ  gìn 

 lớn”.  Chắc chắn họ sẽ giữ gìn, theo phƣơng pháp này để tu hành, hoằng dƣơng 

pháp môn này, nghĩa là hoằng dƣơng Tịnh độ. “Đại Sĩ Từ Thị, được Phật dặn 

 dò trong hội Vô Lượng Thọ, nên biết tương lai Đại Sĩ hạ sinh sẽ hoằng dương 

 kinh  này” .  Ở  đây  là  nhận  lãnh  lời  dạy  của  Phật,  làm  sao  ngài  không  hoằng 

dƣơng? Chắc chắn sẽ giảng ba kinh Tịnh độ, nhất định sẽ hộ trì pháp môn này. 

Tƣơng  lai  Bồ  Tát  Di  Lặc  giáng  sinh  vào  hội  Long  Hoa,  nhất  định  sẽ  giảng 

pháp môn Tịnh độ này. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn sau: “Vì các hữu tình, đêm dài lợi ích, không 

 khiến chúng sinh, đoạ vào ngũ thú, chịu đủ nguy khổ”.  Đây là những lời Phật 

Thích ca Mâu Ni dặn dò ngài. “Nên siêng tu hành, làm theo ta dạy, nên theo 

 lời Phật, thường nhớ ơn thầy, nên để pháp này, không bao giờ mất, nên kiên trì 

900  Tập 585 



 giữ, không để mất mát, không được làm trái, tăng, giảm kinh pháp”. Đoạn này 

Thế Tôn dặn dò ngài rất cụ thể. 

Chúng  ta  xem  chú  giải :  “Thế  Tôn  dặn  dò  ân  cần,  kĩ  lưỡng  như  thế”.  Ân 

cần, bàn giao nhiều lần, trùng là thêm lần nữa, hết lần này đến lần khác. “Nói 

 chung,  đời  mạt  pháp,  chỉ  pháp  môn  này  mới  mang  lại  lợi  ích  thực  sự  cho 

 chúng sinh” . Câu này nói rất hay, là thật không phải giả. Đời Mạt pháp, ngoài 

pháp môn này, pháp môn đều hay, nhƣng nghiệp chƣớng chúng sinh quá nặng. 

Môi trƣờng chúng ta đang sống không tốt, sức mạnh mê hoặc bên ngoài quá 

lớn, phiền não chúng ta quá nặng, không chống cự nổi sự cám dỗ. 

Học  những  kiến  thức  thông  thƣờng  Phật  học,  học  những  kiến  thức  Phật 

giáo, không ăn thua, đấy là chẳng qua trồng một chút gốc thiện trong A lại da. 

Thực  sự  nhƣ  thầy  Lí  nói,  chắc  chắn  họ  sẽ  luân  hồi  mãi  mãi,  thời  gian  đó  rất 

dài.  Một  khi  mất  thân  ngƣời,  vạn  kiếp  khó  đƣợc,  rất  khó  để  làm  đƣợc  con 

ngƣời!  Thân  ngƣời  khó  đƣợc,  nhƣng  rất  dễ  mất,  thời  gian  trên  cuộc  đời  này 

ngắn, khi mất thân ngƣời rồi sẽ thế nào? Nếu bị luân hồi, sẽ mỗi ngày mỗi đoạ 

lạc, không những không leo lên đƣợc mà còn rơi xuống dƣới. Đời này không 

giống đời khác, chúng ta không thể không chú ý vấn đề này, không thể không 

quan tâm, không thể không lo nghĩ. 

Nếu có sự cảnh giác đó, bản thân cần phải hạ quyết tâm, chuyên tu, chuyên 

hoằng.  Hoằng  pháp  và  hộ  trì  là  một,  công đức  hoằng pháp  và  hộ pháp giống 

nhau, thậm chí công đức hộ pháp còn hơn cả hoằng pháp, đấy là điều có thực. 

Song hộ pháp rất khó, hộ pháp cần chúng ta phải nội hành, phải hiểu rõ, hộ đó 

mới là thiện hộ, công đức thực sự không thể nghĩ bàn, lí do là gì? Phật pháp 

trong tay ta, dần dà đƣợc hƣng vƣợng, dần dà đƣợc nhân rộng. Chúng ta không 

thể không hiểu không nắm đƣợc. Đôi khi hộ pháp, làm chƣớng ngại Phật pháp. 

Là hộ trì, sẽ tạo nghiệp khi hộ trì, quả báo không tốt. 

Tạo  nghiệp  ở  đây,  chắc  chắn  sẽ  chƣớng  ngại  cho  việc  vãng  sinh,  những 

trƣờng hợp nhƣ thế chúng ta chứng kiến rất nhiều. Không kể đạo tràng ngƣời 

xuất gia hay đạo tràng cƣ sĩ tại gia, cũng không ngoại lệ. Ngạn ngữ xƣa có câu: 

 “Rất nhiều Tăng, Đạo trước cửa địa ngục”, ý nghĩa câu này là gì? Ý rất sâu. 

Ta gặp đƣợc Phật pháp, không chịu tu học, đấy là lỗi lầm, nếu vẫn làm những 

việc sai pháp, là đang tạo tội nghiệp. 

Ngƣời hộ trì Phật pháp, ngƣời đáng độ chúng ta không giúp họ, mà lại giúp 

rất  nhiều  những  ngƣời  không  đáng  độ.  Giúp  nhiều,  nhƣng  tập  khí  phiền  não 

nặng, họ không thể thành tựu. Những ngƣời có thế thành tựu, vì ghét họ, không 

Tập 585  901 



thích  họ:  Tôi  không  thèm  để  ý  anh,  không  giúp  đỡ  anh,  nhƣ  vậy  cũng  là  lỗi 

lầm. Bởi thế ngƣời thực sự hộ pháp là ai? Chƣ Phật Bồ Tát, những ngƣời hộ 

pháp  ngày  xƣa  không  phải  ngƣời  phàm.  Chúng  ta  ở  trong  chùa  viện,  những 

ngƣời trú trì, những ngƣời làm công đức, Bồ Tát tái sanh, họ đâu phải ngƣời 

phàm! Bởi thế Phật pháp hƣng vƣợng, họ có thể quán cơ. Bây giờ là phàm phu, 

không  có  khả  năng  đó,  không  có  trí  tuệ,  không  thể  quán  nhân.  Nên  hộ  trì 

không hộ trì, đến lúc họ đi, đạo tràng trống vắng, tình trạng đó không phải nhƣ 

thế sao? Tất cả những vấn đề này, chúng ta không thể thấy đƣợc trong đời này. 

Chúng ta thấy những ngƣời đó đi không tự tại, nhất là khoảnh khắc sau cùng. 

Những việc ta muốn thực hiện, ngƣời bên cạnh sẽ ngăn trở. 

Chúng  ta  đã  thấy,  khi  gần  mất,  pháp  sƣ  vẫn  còn  chút  trí  tuệ,  muốn  biến 

đạo tràng thành nơi hoằng pháp, tìm  đến tôi, tôi nói đƣợc! Cuối cùng tín đồ 

không đáp ứng, lúc đó họ không còn cách nào khác, bệnh trở nặng, không thực 

hiện đƣợc tâm nguyện. Họ vãng sinh chốn nào, nghĩ là có thể biết, đi rất khó 

khăn, thấy những trƣờng hợp đó chúng ta có thể không cảnh tỉnh sao? Bởi thế, 

mỗi ngƣời trong cuộc đời, chỉ một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, gian khổ thế 

nào cũng không thay đổi, bạn mới  thành công. 

Học Phật thực sự không khó, khó ở chỗ tín tâm kiên định, quyết không lay 

chuyển. Cứ chờ cơ duyên, khi cơ duyên đã chín, chúng sinh có phƣớc, chúng 

ta  sẽ  cống  hiến  thật  nhiều.  Cơ  duyên  chƣa  chín,  chúng  sinh  chƣa  có  phƣớc, 

chúng sinh chƣa có phƣớc, muốn làm cũng chịu. Nói cách khác, khi cơ duyên 

chƣa chín, quan trọng là hoàn thiện chính mình, có cơ duyên này, mới có thể vì 

chúng  sinh  trƣớc,  ta  chậm  sau  một  chút  cũng  đƣợc.  Chƣa  có  cơ  duyên  nhất 

định phải hoàn thiện bản thân trƣớc, đến lúc có cơ duyên đƣờng chúng ta đi 

càng cao rộng hơn, thấy rõ hơn, càng sáng tỏ hơn. 

Đại đức tổ sƣ dạy chúng ta:  “Một môn thâm nhập, huân tu trường kì”, bí 

quyết,  điều  kiện  thành  công  cho  tất  cả  mọi  ngƣời  từ  xƣa  đến  nay.  Phải  siêng 

năng, chân thật, nghe lời, nghe lời dạy của chƣ Phật Bồ Tát. Trong chú giải của 

Hoàng Niệm Lão, có tám mƣơi ba thứ kinh luận, đƣợc ông dẫn chứng. Đấy là 

những  lời  của  Phật,  lời  của  Đại  Bồ  Tát,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Quán  Âm,  Thế 

Chí, đều đƣợc dẫn chứng, những lời các đại đức tổ sƣ. Dẫn chứng một trăm lẻ 

một loại của đại đức tổ sƣ, thêm vào các chú sớ của tổ sƣ đại đức ngƣời nƣớc 

ngoài là 110 loại, tổng cộng một trăm chín mƣơi ba loại. Tập đại thành Phật Bồ 

Tát, Đại đức Tổ sƣ chú kinh, tập đại thành, rất khó khăn! Đọc chú giải này, là 

đọc từng đó kinh luận, là đọc từng đó lời khai thị của đại đức tổ sƣ. 

902  Tập 585 



Phƣơng thức của chú giải này rất tuyệt vời, không có ý kiến riêng của cá 

nhân, ý kiến cá nhân chƣa chắc đƣợc mọi ngƣời đã tin, chú giải nhƣ thế không 

thể không tin. Từ những sản phẩm đƣợc sao chép từ rất nhiều kinh luận, của 

các  đại  đức  tổ  sƣ,  Hoàng  Niệm  Lão  đã  cho  thấy  đây  là  tập  đại  thành,  kinh 

nghĩa từ những kinh luận đó. Hạ Liên Cƣ là đại thành sắp xếp từ năm loại kinh 

bổn, Niệm Lão là tập kinh luận, đại thành chú giải của các đại đức. Đây là một 

sự kiện cực kì hi hữu khó gặp, đây chính là thực sự tiếp nhận lời dặn dò ân cần, 

nhiều lần của Phật Thích Ca. 

Trong thời đại này, họ là những truyền nhân của Phật Thích Ca Mâu Ni, 

truyền  bá  đại  pháp  này  từ  đời  này  qua  đời  khác,  hiện  tại  ngƣời  y  theo  cuốn 

sách  đó  tu  hành  rất  đông.  Chúng  ta  biết  hơn  sáu  năm  gian  khổ,  mang  bệnh 

nặng để hoàn thành bản chú giải này của Niệm Lão, thực sự rất khó để chúng 

ta cảm ơn, làm thế nào để cảm ơn? Đọc chú giải này, đọc thật kĩ chú giải này, 

nghiên cứu thật kĩ bộ chú giải này, liên tục học tập những kiến thức trong đó, 

về sau tất cả những nghi hoặc chúng ta sẽ đƣợc hoá giải. Tin thật, nguyện thiết, 

buông  bỏ  vạn  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sinh  thế  giới  Cực  Lạc  phƣơng 

Tây. Chắc chắn ta sẽ đi, khi đƣợc đến thế giới Cực Lạc phƣơng Tây, ta thực sự 

đã báo đƣợc ân Phật. Chƣa vãng sinh, vẫn chƣa báo đƣợc ân Phật, nhất định 

phải  vãng  sinh  để  báo  đáp  ân  Phật.    Thực  sự  vãng  sinh,  đời  chúng  ta  không 

phải sống thừa, đời này đƣợc sống một cách đầy đủ, viên mãn. 

Bởi  vậy  những  gì  đáng  buông  bỏ  nên  buông  bỏ,  không  đáng  buông  bỏ 

cũng nên buông bỏ, buông bỏ tất cả. Nhất là trong gian đoạn hiện tại, ngày nay 

có những ngƣời đồng học, mang đến cho tôi một số tƣ liệu, thiên xảy đến trong 

tuần này, năm mƣơi ba vụ, trong một tuần là rất nghiêm trọng, những thứ đó là 

gì?  Mỗi  tuần  lễ  chúng  ta  thấy  chừng  đó,  cảnh  báo  chúng  ta  nhanh  chóng  nỗ 

lực, nhanh chóng buông bỏ, gấp rút niệm Phật. Ngoài những phƣơng pháp đó, 

không còn cách nào cứu vớt chúng ta, cứu vớt chúng sinh, không tìm đƣợc, chỉ 

có cách này. 

Bởi vậy ở  chỗ này,  Thế  Tôn ân cần không ngừng dặn dò, những câu này 

nói  rất  hay:  Mạt  pháp  chỉ  có  pháp  môn  này,  mới  có  thể  giúp  đỡ  chúng  sinh 

đƣợc lợi ích thực sự, không phải lừa dối, giúp bạn vãng sinh. Khi sinh đến thế 

giới Cực lạc, sẽ thành Bồ Tát bất thoái chuyển, sẽ đƣợc lợi ích nhƣ thế! 

 “Nên dặn giữ gìn”, dặn dò chúng ta giữ gìn.  “Vì tất cả hữu tình, là ngọn đèn 

 sáng  trong  biển  sinh  tử,  dẫn  chúng  sinh  thoát  biển  sinh  tử,  nên  nói  lợi  ích 

Tập 585  903 



 trong đêm dài” . Đêm dài là luân hồi lục đạo, ở đây là vĩnh viễn mê hoặc điên 

đảo, ngƣời giác ngộ vƣợt ra, kẻ không giác ngộ vẫn ở trong đó. 

Những gì ngày nay chúng ta gặp đƣợc, là tháp đèn trong biển sinh tử, chỉ 

đƣờng cho chúng ta vƣợt thoát. Bản thân chúng ta tu tập, làm tấm gƣơng sáng 

cho mọi ngƣời, đấy chính là dẫn chúng sinh, dẫn tất cả chúng sinh thoát li bể 

khổ  sinh  tử.  Khi  ta  vãng  sinh,  mọi  ngƣời  sẽ  thấy  tƣớng  tốt  đó,  họ  cảm  nhận 

đƣợc, họ hiểu đƣợc, họ nhận thức đƣợc việc đó, là thật, họ gắng làm. 

Không  có  tấm  gƣơng  tốt,  nhất  là  trong  thời  đại  này,  đây  là  thời  đại  mọi 

ngƣời gọi là khoa học. Trƣớc tiên phải hoài nghi với tất cả, tận mắt nhìn thấy, 

họ  sẽ  không  hoài  nghi,  thực  sự  đã  thấy  đƣợc.  Khi  vãng  sinh,  thấy  rõ  ràng, 

không  còn  nghi  ngờ,  không  bệnh  hoạn  gì,  nói  đi  là  đi,  nhƣ  thế  mới  đƣợc. 

Chúng ta thực sự phát nguyện, không phải vì mình, mà làm tấm gƣơng cho tất 

cả  chúng  sinh,  khiến  chúng  sinh  tin  tƣởng  pháp  môn  Tịnh  độ,  tin  niệm  Phật 

vãng sinh là có thực. Ta làm tấm gƣơng nhƣ thế để mọi ngƣời noi theo, đƣợc 

Phật A Di Đà gia trì, quý vị thực sự sẽ làm đƣợc. 

Bởi vậy không thể không cố gắng học tập pháp môn này, công đức sẽ vô 

lƣợng vô biên, có thể lay động một ngƣời. Đem một ngƣời vãng sinh, Bồ Tát 

Đại Từ nói, công đức lớn hơn chính mình vãng sinh. Nếu đem một ngƣời đi, 

đem hai ngƣời đi càng tốt hơn, đem trên mƣời mấy ngƣời đi, thì quý vị là Bồ 

Tát. Đem đƣợc vài trăm ngƣời đi, bạn là đại Bồ Tát. Nếu trên vạn ngƣời, ta là 

Phật  A  Di  Đà  tái  sanh.  Đấy  là  những  lời  của  Bồ  Tát  Đại  Từ,  khuyến  khích 

chúng ta, và cũng là hoằng dƣơng hộ trì pháp môn này. Hoằng dƣơng hộ trì là 

phải  nỗ  lực,  mình  không  nỗ  lực,  đấy  là  giả,  không  phải  chân.  Nhất  định  bản 

thân mình phải làm, nhất định sẽ thành tựu. 

       “Nhờ  diệu  pháp  này,  có  thể  khiến  tất  cả  chúng  sinh,  sớm  thoát  sinh  tử, 

 không  đoạ  ngũ  thú,  khỏi  bị  các  khổ” .  Dụng  ý  của  Phật  là  ở  đó.  Chúng  sinh 

luân  hồi  lục  đạo  thật  đáng  thƣơng,  đáng  thƣơng  từ  góc  độ  nào?  Nếu  nhìn  từ 

góc  độ  nghiệp bất  thiện  họ  tạo  trong  hiện  tại,  nhìn ý niệm  của  họ,  khởi  tâm 

động niệm bất thiện, tập khí phiền não quá nặng, nghiệp họ tạo là luân hồi. 

Hiện tại ta thấy cả thế giới, không kể chỗ nào, các loại ngành nghề, chúng 

ta bình tâm xét kĩ đều là nghiệp luân hồi, mà lại rất nhiều bất thiện, ít thiện. 

Quả báo bất thiện là tam đồ, quả báo thiện là ở nhân thiên. Xã hội nhân gian 

bây giờ đang loạn, cõi trời cũng loạn, nhân thiên đều loạn, quý vị thấy phiền 

phức hay chăng? Mỗi ngày trên cõi trời tốt, rất vui, ngày nay không thể sống 

thoải mái trên trời. 

904  Tập 585 



Ngày trƣớc, từ pháp sƣ Thƣờng Tuệ, chúng ta nghe đƣợc tin đó. Pháp sƣ 

Thƣờng Tuệ, một số thần núi Bắc Triều thời đó, tám vị thần Núi thƣờng tìm 

bà, muốn bà đƣa họ đến Bắc Triều Tiên. Khi qua biên giới, Trung Quốc có một 

vị thần Hộ pháp, sức mạnh thần Hộ pháp mạnh hơn, không cho họ vƣợt qua. 

Vì  thế,  từ  không  trung  bà  nhảy  xuống,  rất  chính  xác,  nhảy  xuống  đống  cát, 

không  bị  thƣơng,  từ  không  trung  nhảy  xuống.  Bà  cũng  không  biết  chuyện  gì 

đang xảy ra, bị một trận gió lớn, giống nhƣ gió lốc cuốn bà đi mất. Sau khi đã 

hạ  xuống,  liền gọi  điện  thoại về  chùa,  trong  chùa  mọi  ngƣời  tìm  không  thấy, 

trong lúc hoảng loạn, bắt đƣợc tin, bảo ngƣời đi đƣa bà về. 

Khi về đến nơi, tám vị Thần đó lại đến tìm bà, bà hỏi họ, quí vị đến có việc 

gì? Quí vị từ đâu tới? Từ Bắc Triều Tiên, có hơn ba trăm vị Thần, họ là những 

đại biểu, bà tu hành quá giỏi, mong bà đến Triều Tiên, đem họ theo cùng tu. 

Bây giờ không đi đƣợc, tám vị thần Núi này cũng không về lại đƣợc, nên theo 

bà làm thần Hộ pháp. 

Tôi tin bà không phải viết câu chuyện này để lừa dối chúng ta, khi bà đến 

đây, đã kể chi tiết câu chuyện này cho tôi. Bà đã từng hỏi những vị thần Hộ 

pháp này, quí vị làm thần Núi đã lâu chƣa? Hơn ba nghìn năm. Bà hỏi tiếp, ba 

nghìn năm trƣớc, khi Phật Thích Ca còn tại thế, tại sao quí vị không tu hành? 

Lúc bấy giờ không biết gì, bỏ lỡ nhân duyên, bây giờ thấy thế giới đã thay đổi, 

muốn tu hành. Họ cũng đến cõi trời, thấy cõi trời cũng rối tung lên. Nghĩ lại 

thấy thế giới Cực lạc là nơi tốt nhất, mọi ngƣời mong tìm đƣợc ngƣời thực tâm 

tu hành, tu Tịnh độ, để dẫn dắt họ, lãnh đạo họ, để mọi ngƣời cùng tu, có một 

câu  chuyện  nhƣ  thế.  Chúng  ta  nghĩ  rất  có  lí,  tại  sao? Ý  niệm  không  thể  nghĩ 

bàn, ý niệm của chúng ta, một ý nghĩ bất thiện, có thể ảnh hƣởng đến cõi trời, 

cũng gặp nạn, cũng không tốt. 

Ngày nay chúng ta thử quan sát quả địa cầu này, bao nhiêu ngƣời, phát ra 

ý niệm là thiện, bao nhiêu ngƣời là bất thiện, bạn cứ nghĩ nhƣ thế sẽ thấy đƣợc. 

Môi  trƣờng xung quanh chúng ta, nhìn xuống dƣới là ba đƣờng ác, nhìn lên 

trên là trời cõi Dục, trời cõi Sắc, trời cõi Vô Sắc. Nói chung trời cõi Sắc và cõi 

Vô Sắc ít bị phiền phức, trời cõi Dục chắc chắn sẽ bị làm phiền. Chúng ta sẽ 

hiểu, giáo dục Phật giáo quan trọng đến nhƣờng nào. 

Trong thời đại này, học tập giáo dục Phật giáo, thực sự tu hành, đấy là đại 

thiện, đấy không phải tiểu thiện. Việc này đƣợc chƣ Phật đặc biệt hộ niệm, trời 

rồng thiện thần bảo vệ, chắc chắn việc này, ngƣời cùng tâm này, tâm cùng một 

lí. Bởi thế có thể tƣởng tƣợng đƣợc, dụng tâm của chƣ Phật Bồ Tát, là hi vọng 

Tập 585  905 



có thể toàn tâm toàn lực giúp đỡ các loại chúng sinh. Các loại ở đây là chúng 

sinh trong chín pháp giới, nhanh chóng thoát sinh tử, ngay trong đời này liễu 

sinh tử xuất tam đồ, không trở lại ngũ thú, ngũ thú là lục đạo. Trên thực tế chỉ 

có ngũ đạo, lục đạo có thêm A tu la, trên thực tế A tu la_Kinh Lăng Nghiêm 

nói rất rõ, chỉ địa ngục không có A tu la, bốn cõi còn lại đều có A tu la. Cõi 

ngƣời có A tu la, cõi trời có A tu la, cõi quỉ có A tu la, súc sinh có A tu la. 

Phƣớc báo của A tu la rất lớn, đều tu hành trong nhà Phật, sao lại trở thành 

A tu la? Tập khí nóng nảy ngạo mạn quá nặng, tâm hiếu thắng rất mạnh, tâm 

ghen ghét rất mạnh, nhƣng họ thực sự tu. Họ cũng tu ngũ giới, thập thiện, vì 

thế  đƣợc  sinh  lên  trời,  rất  nóng  nảy.  Phƣớc  báo  lớn  đƣợc  sinh  lên  cõi  trời, 

nhƣng ở trên trời vẫn cứ tạo nghiệp. 

Phƣớc  báo  nhân  gian  cũng  lớn,  trong  cõi  súc  sinh,  cõi  ngạ  quỉ,  đều  là 

những ngƣời có phƣớc báo lớn. Nhƣng tâm địa không hiền lành, không có tâm 

từ bi. Nói cách khác, họ tự tƣ tự lợi, họ tìm đến tiếng thơm lợi dƣỡng, họ có 

tham tham sân si mạn, nhất là ngạo mạn, nhất là ghen tị. 

Nói đến lục đạo, là chỉ thiên A tu la; nói ngũ đạo, thiên A tu la đƣợc qui 

vào cõi trời, trở thành ngũ thú, khỏi chịu khổ não. Chỉ cần chƣa hết luân hồi, 

bạn không có cách nào khỏi chịu khổ não, việc khổ rất nhiều. Kinh Phật chia 

thành ba loại lớn, khổ khổ, hoại khổ, hành khổ, ba loại lớn nhƣ thế, ba loại lớn 

này  bao  gồm  tất  cả  mọi  ngƣời  trong  lục  đạo.  Ba  loại  khổ  cõi  Dục  cũng  chịu 

khổ không thể tả, trong cõi Sắc không có khổ, họ có hoại khổ, có hành khổ, thế 

nên nỗi khổ của họ nhẹ hơn. Nhẹ nhất là cõi Vô Sắc, cõi Vô Sắc chỉ có hành 

khổ,  không  có  khổ  khổ,  không  có  hoại  khổ.  Phật  dạy  chúng  ta  phải  mãi  mãi 

thoát li, đấy chính là ý nghĩa căn dặn Bồ Tát Di Lặc... phải hộ trì bộ kinh này. 

Chúng  ta  xem  nốt  đoạn  cuối:  “Từ  sau  nên  siêng  tu  hành,  nói  lên  hai  lợi 

 cứu  cánh,  tự  giác,  giác  tha.  Nên  siêng  tu  hành,  làm  theo  lời  dạy  của  ta,  nên 

 theo  lời  Phật,  thường  nghĩ  ơn  thầy” .  Ở  đây  nói đến hai  thứ  lợi  ích  viên  mãn 

cứu cánh, vãng sinh, tự giác đã viên mãn. Bạn giúp đỡ ngƣời khác, ngƣời khác 

tin, họ cũng phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, họ cũng viên mãn, không giống tám 

vạn  bốn  nghìn  pháp  môn.  Tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn  bạn  phải  tu  học, 

nhƣng chƣa chắc đã chứng đắc viên mãn, chỉ có pháp môn thù thắng này. Vì 

thế:  “Phải tôn trọng những lời của Phật”, nhất định phải tuân thủ, nhất định 

phải thực hành những lời giáo huấn của Phật. Phật không lừa chúng ta, không 

đánh lừa chúng ta. 

906  Tập 585 



“Kiên  trì  kinh  pháp,  siêng  năng  tu  tập,  mong  báo  ân  Phật” .  Không  thể 

không kiên trì với bộ kinh này, quyết không buông thả. Mỗi ngày tu tập Tịnh 

độ, tốt nhất nên chọn bộ kinh này làm hai khoá sáng chiều, buổi sáng tụng một 

biến,  buổi  chiều  tụng  một  biến.  Nếu  chúng  ta  vẫn  còn  lo  nghĩ,  vẫn  còn  tham 

luyến pháp thế gian, tốt nhất là nghe kinh, nghe thật rõ, nghe thật thấu đáo. 

Hãy làm phép so sánh thế giới này với thế giới Cực lạc, ta sẽ hiểu đƣợc, sẽ 

thấy đƣợc sự lựa chọn của mình là đúng, là chính xác, không nhầm. Phải tinh 

tấn, phải nỗ lực để tu tập. Tu là theo lí luận kinh điển, sửa đổi cách nghĩ, cách 

nhìn của chúng ta. Làm theo lời dạy của kinh điển, sửa đổi những hành vi của 

thân, miệng chúng ta. Tập là ứng dụng, đem tất cả những thứ đã tu đã học áp 

dụng vào đời sống, phải áp dụng tất cả, nhƣ thế mới thật sự báo đáp ân Phật. 

Ngƣỡng là cảnh ngƣỡng, kính ngƣỡng, báo đáp ân Phật. 

Tiếp đó:  “Làm theo lời dạy, nên theo chư Phật, thường nhớ ân thầy” , ba 

câu này:  “Đều chỉ tôn sư trọng đạo, y giáo phụng hành”.  

Phần  trƣớc  chúng  ta  học  thiện  tri  thức,  thiện  tri  thức  là  ngƣời  thầy,  Kinh 

Hoa Nghiêm gọi là thiện tri thức. Thiện Tài đồng tử, thăm năm mƣơi ba thiện 

hữu là những ngƣời thầy, đời này chúng ta thành tựu hay không, quan trọng là 

ngƣời thầy.  Thực  sự  gặp đƣợc ngƣời thầy tốt, gặp đƣợc ngƣời thầy tốt, thân 

cận thầy, thờ kính thầy, điều kiện cơ bản là tâm thái. Nhƣ Ấn Tổ đã nói: Thành 

kính một phần đƣợc một phần lợi ích, thành kính mƣời phần đƣợc mƣời phần 

lợi ích. 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  rất  nhiều  trƣờng  hợp  không  hiếu  thuận  cha  mẹ, 

không có lòng tôn kính thầy tổ, đấy là cái khó! Phật Bồ Tát muốn dạy, không 

có duyên, dạy bằng cách nào? Nếu nói mình hiếu thuận cha mẹ, họ vặn lại tôi 

dựa vào điều để hiếu thuận cha mẹ? Tôn kính thầy, tôi lấy gì để tôn kính họ? 

Không hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng, tƣơng lai thế giới này sẽ đi về đâu? 

Sẽ bị huỷ diệt. 

Mấy năm nay chúng ta thƣờng nghe, rất nhiều ngƣời nói ngày tận thế, lí 

do dẫn đến tận thế? Không hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng, đó là lí do tận 

thế. Vấn đề này, những ngƣời trong thời đại này, có thể nói là chuyện đau khổ 

nhất,  có  nên  trách  những  ngƣời  này  chăng?  Không  thể.  Nếu  trách  họ,  thì  hơi 

quá đáng, tại sao? Không có ngƣời dạy dỗ cho họ, ngay Phật cũng không trách. 

Bài trƣớc chúng ta đã học, trong kinh nói:  “Người đi trước không hiểu”, cha 

mẹ họ không hiểu, ông bà họ không hiểu, thậm chí ông bà cố họ không hiểu. 

Tập 585  907 



Tại Trung Quốc, có lẽ đến cao tổ của họ mới hiểu đƣợc, biết thế nào? Hiểu 

nhƣng  không  chú  tâm,  không  nỗ  lực  dạy  dỗ.  Biết  đƣợc  tầm  quan  trọng  của 

giáo dục nhƣng không để tâm dạy dỗ, từ đời này sang đời khác coi thƣờng, đến 

nay ít nhất đã năm thế hệ. Nếu gộp chuyện coi nhẹ, có thể tính đƣợc trên hai 

trăm  năm,  văn  hoá  truyền  thống  Trung  Quốc  bị  coi  nhẹ  hai  trăm  năm.  Một 

trăm  năm  thứ  nhất  là  cuối  đời  nhà  Thanh,  không  coi  trọng,  không  coi  trọng 

Nho Phật Đạo. Những việc này do bàn tay của thái hậu Từ Hi, tội này đoạ địa 

ngục, bà có ra đƣợc chăng? Một số ngƣời nói bà không cách nào ra đƣợc, tội 

của bà quá nặng, ngƣời đứng đầu không tốt. 

Những vùng  miền khác trên thế giới cũng nhƣ thế, khoa học phát triển, 

phát đạt, mọi ngƣời tin khoa học, không tin tôn giáo, không tin thần thánh. Đặt 

dấu hỏi về nền giáo dục thánh thần, thậm chí cho rằng những thứ đó là mê tín. 

Xã  hội  hiện  tại,  do  khoa  học  tạo  nên,  đây  là  sự  thực,  mọi  ngƣời  đều  tin  vào 

khoa học kĩ thuật. Khoa học kĩ thuật, mang đến cho loài ngƣời một chút ngọt 

ngào, nhƣng cái giá phải trả, cực kì đau đớn, thu không bù chi, ai hiểu? Con 

ngƣời thời nay đã dần dần giác ngộ, tại sao? Tần suất thiên tai quá nhiều, con 

ngƣời đã biết sợ. 

Để xem sang năm có vƣợt qua đƣợc cửa ải này chăng, dự ngôn về thiên 

tai  của  Maya  là  ngày  21  tháng  12  năm  2012,  dãi  Ngân  hà  sẽ  gặp  nhau.  Tâm 

trạng các nhà khoa học, một nửa cho có khả năng, một nửa cho không thể, tỉ lệ 

là 50% địch 50%, xem những gì sẽ xảy ra sang năm. Những ngƣời niệm Phật 

chúng ta nên đã chuẩn bị tốt cho công việc này, lở khi đến phải làm sao? Vì thế 

không sợ nhất vạn, chỉ sợ vạn nhất, vạn nhất đến phải làm sao? Thực sự vãng 

sinh, chúng ta sẽ không sao, khi thiên tai đến đồng nghĩa lúc Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn. 

Thời gian một năm của tôi đã đủ, một năm là thời gian quá dài, buông bỏ 

tất cả, không còn lƣu luyến nữa. Bỏ lở là nhân quả mình phải phụ trách, buông 

bỏ tất cả. Chỉ một câu A Di Đà Phật niệm đến nơi đến chốn, nhất định phải đến 

thế giới Cực lạc.  Rất nhiều di dân của chúng ta đã qua đó, đấy là chỗ an  ổn, 

không thiên tai, đấy là nơi bình thƣờng, giáo dục phát triển. Phật A Di Đà, chƣ 

Phật Bồ Tát, ngày nào cũng giảng kinh dạy học, chƣa nghỉ ngày nào. Chúng ta 

đến học tập nơi đó, đến đó là thành Phật, tại sao còn chần chừ? Sao vẫn còn 

lƣu  luyến  nơi  này?  Nói  thật,  bất  luận  có  thiên  tai  hay  không,  chúng  ta  vẫn 

quyết định đến thế giới Cực lạc, không thể không đi, càng sớm càng tốt. Nhƣ 

thế mới đúng, nhất định buông bỏ thế giới này. 

908  Tập 585 



Ngƣời ta bất hiếu cha mẹ, ta có hiếu với cha mẹ, ngƣời ta không tôn kính 

sƣ trƣởng, ta tôn kính sƣ trƣởng, ngày nào ta cũng làm tấm gƣơng nhƣ thế để 

mọi ngƣời noi. Ngƣời thiện căn sâu dày thấy đƣợc, họ sẽ thay đổi, sẽ tỉnh ngộ. 

Ngƣời có tập khí nặng, họ không tỉnh ngộ khi thấy, ta không so đo với những 

ngƣời đó, ta chỉ làm cho bản thân mình. Khi mình đã thực hiện tốt, nhất định 

sẽ  ảnh  hƣởng  đến  ngƣời  khác,  đấy  là  chuyện  của  ngƣời  ta,  dừng  để  ý  những 

chuyện đó. Chúng ta thực hiện theo pháp mới đúng. 

       “Nên làm theo lời Phật, thường nghĩ ân thầy”, nghĩ ân thầy là phải y giáo 

phụng hành. Thầy mong ta thành tựu ngay trong đời này, ta không thành công, 

ta không xứng là ngƣời đệ tử của họ. Nhất là đối với ba ngƣời thầy của tôi. 

Thầy Phƣơng, dành hết thời gian để dạy dỗ chúng ta, không phải học trên 

giảng đƣờng. Đại sƣ Chƣơng Gia cũng rất đặc biệt, mỗi tuần một tiếng đến hai 

tiếng, phần lớn là hai giờ, có chuyện gì mới một giờ. Mỗi tuần một lần, rất ít 

khi  bỏ  giờ,  học  sinh  chỉ  mình  tôi.  Nếu  chúng  ta  không  thành  công,  làm  sao 

xứng đáng với họ? Tuy thầy Lí mở một lớp, không dạy riêng tôi, chúng ta từ 

lớp nhỏ lên lớp trên, nhƣng ông rất quan tâm tôi. Không lâu tôi trở thành trợ 

giảng của lớp nhỏ, đều rất muốn chúng ta đƣợc thành tựu, thế nào là thành tựu 

đúng nghĩa? Vãng sinh thế giới Cực lạc, thân cận Phật A Di Đà, đấy là thành 

tựu đúng nghĩa, còn lại không đƣợc gọi là thành tựu. 

Vì thế câu:  “Tôn sư trọng đạo”, chữ tôn ở đây không sát nghĩa, mà phải là 

tôn của tôn trọng, không có bộ xích mới đúng, tôn trong của trọng. Vấn đề này 

có thể nói thông đƣợc, ở đây là tuân thủ lời giáo huấn của ngƣời thầy, nghĩa 

nhƣ thế. Trên thực tế, tôn trọng ngƣời thầy, thật ra cũng đúng. Tôn sƣ trọng 

đạo,  tôn  sƣ  trọng  đạo  là  phải  y  giáo  phụng  hành,  mới  là  tôn  sƣ  trọng  đạo. 

Không y giáo phụng hành, đấy không phải tôn sƣ, không phải trọng đạo, bởi 

thế tiêu chuẩn của nó là y giáo phụng hành. Y giáo phụng hành, nhất định phải 

đem sở học của mình áp dụng vào đời sống, áp dụng vào đối nhân xử thế, đấy 

mới là tôn sƣ trọng đạo đúng nghĩa. Hiếu thuận cha mẹ, tôn sƣ trọng đạo, hiếu 

thuận cha mẹ là gốc. Bất hiếu cha mẹ, làm sao có thể tôn sƣ trọng đạo? 

Phật  pháp  là  sƣ  đạo,  nên  biết  rằng  sƣ  đạo  đƣợc  xây  dựng  trên  nền  tảng 

hiếu  đạo.  Bất  hiếu,  cha  mẹ  nó  còn  bất  hiếu,  làm  sao  có  thể  tôn  trọng  ngƣời 

thầy? Bởi thế những thiên tai ngày nay, rất khó hoá giải, nguyên nhân chính là 

ở đây. Nếu khôi phục, bằng cách nào để khôi phục? Vẫn theo tám chữ, làm sao 

để xã hội khôi phục:  “Hiếu dưỡng cha mẹ, tôn sư trọng đạo” , xã hội sẽ đƣợc 

cứu.  Dùng  cách  nào  để  làm?  Vì  thế  tôi  thƣờng  nghĩ  vùng  này_Ví  dụ  một 

Tập 585  909 



huyện,  một  thành  phố,  vị  thị  trƣởng  là  Bồ  Tát.  Thị  trƣởng  muốn  cứu  xã  hội, 

nên  trong  thành  phố  này,  lập  một  vùng  nhỏ,  một  trấn  nhỏ,  làm  khu  thực 

nghiệm văn hoá truyền thống, làm trong khu đó kêu gọi những gì? Mọi ngƣời 

biết hiếu thuận cha mẹ, mọi ngƣời biết tôn sƣ trọng đạo, lấy đó làm mô hình để 

mọi ngƣời học tập. 

Ngày trƣớc chúng ta đã thử làm, ba năm ở tiểu trấn Thang Trì Lô Giang An 

Huy  thành  công.  Bởi  thế  chúng  ta  hiểu  đƣợc  phƣơng  pháp  này  rất  đáng  tin, 

phƣơng pháp này mang lại hiệu quả. Lúc bấy giờ bộ trƣởng Cao Xƣơng Lễ ở 

lại  tiểu  trấn  Thang  Trì  nửa  tháng,  ông  cảm  nhận  rất  sâu  sắc.  Ông  nói  kinh 

nghiệm ở tiểu trấn Thang Trì, có thể cứu Trung Quốc, nói với thƣ kí vùng đó, 

đúng lúc đó tôi cũng có mặt. Tôi nghe lời nói của ông, những lời của ông nói 

rất đúng, không sai một chữ. Nếu mỗi quốc gia đều có vài khu thí nghiệm nhƣ 

thế, xã hội đƣợc cứu, quốc gia đƣợc cứu, thế giới cũng đƣợc cứu. 

Không  dùng  phƣơng  pháp  này,  chỉ  dạy  học  không  sẽ  không  ai  tin,  giảng 

xong  trả  lại  cho  thầy.  Khi  nói  hết  những  vấn  đề  này,  nếu  không  tin  hãy  đến 

xem, thấy đúng, không phải lừa bịp, sẽ thay đổi, nhất định phải thực hiện, tại 

sao? Khoa học nói đến thực nghiệm, cần chứng cứ, không thể nói suông. Đấy 

là ý tƣởng, không thể thực hiện đƣợc, cứ thực hiện ngƣời ta sẽ tin. Khoa học 

nói chứng cứ, ngày nay không đem chứng cứ đó ra, những điều tâm huyết đó 

của khoa hoc cũng không đƣợc tiếp nhận. Đƣa chứng cứ ra, họ sẽ tiếp thu, họ 

sẽ rất khâm phục, công đức sẽ vô lƣợng vô biên. 

Giống nhƣ ngày nay Đài Loan có hai nơi đang làm đang làm, đã có những 

thành  công  nhất  định,  nhƣng  thành  công  đó,  vẫn  kém  xa  ở  Lô  Giang.  Ở 

Malaysia đang làm. Gần đây có một số địa phƣơng mời chúng tôi đến thăm, tôi 

cũng không có gì để nói, nếu có cơ hội, tôi sẽ khuyến khích mọi ngƣời thực 

hiện. 

Kinh nghiệm ở Thang Trì ở nƣớc ngoài, một số nơi có duyên, khiến nơi đó 

thực hiện đại trà, nếu thực sự có kết quả, việc đó quá tuyệt vời! Đấy thực sự 

gọi là báo đáp công ơn tổ tiên, báo ân cha mẹ, báo ân thầy tổ, chỉ cần thức tỉnh 

đƣợc ý niệm này, chúng ta đã cứu đƣợc. 

Bởi thế ngày xƣa, thời cổ lão xa xƣa rất coi trọng giáo dục, họ thực sự có ý 

thức trong việc giáo dục. Có phƣơng pháp giáo dục, có lí niệm giáo dục rất sâu 

sắc, rất rộng rãi, có kinh nghiệm giáo dục, thành công trong giáo dục. Tôi tin 

không  dừng  lại  ở  bốn  nghìn  năm  trăm  năm,  khi  nhân  loại  chƣa  phát  minh  ra 

chữ viết, không thể nói không có văn hoá. Nồng cốt văn hoá xƣa là Ngũ luân, 

910  Tập 585 



Ngũ  thƣờng,  Tứ  duy,  Bát  đức,  tôi  tin  những  lí niệm  này,  tuyệt  đối  hơn  năm 

nghìn năm. Bởi vì nó chỉ có hai mƣơi chữ đƣợc truyền bằng miệng, tôi nghĩ 

truyền từ mƣời vạn năm cũng không sai sót. 

Ngũ luân: Cha con thân thiết, giữ nghĩa vua tôi, vợ chồng rõ ràng, thứ tự 

lớn nhỏ, bạn bè tin nhau, bạn nghĩ nhƣ thế có sai sót chăng? Truyền mƣời vạn 

năm cũng không thất truyền, năm câu này, mỗi câu bốn chữ, hai mƣơi chữ, thất 

truyền chăng? Không thể nào. Ngũ thƣờng chỉ năm chữ:Nhân nghĩa lễ trí tín. 

Tứ duy bốn chữ: Lễ nghĩa liêm sĩ. Bát đức tám chữ: Hiếu đễ trung tín nhân ái 

hoà bình, chắc chắn không thể truyền sai. Chỉ cần mọi ngƣời thực hiện đủ mấy 

chữ này, nghĩa là cách trị đại đồng, không phải bậc trung, nơi đó sẽ thái bình 

thịnh trị. 

Ngày xƣa từng xuất hiện, ngày xƣa vào thời đại Nghiêu Thuấn Vũ thực sự 

là thế giới đại đồng. Ba đời Hạ Thƣơng Chu,  mọi ngƣời gọi đó là bậc trung, 

không sai. Bạo loạn Xuân Thu Chiến Quốc, kéo dài đến năm trăm năm, thảm 

họa năm trăm năm. Tuy thiên tai nhƣng mọi ngƣời vẫn giữ nghĩa, ngay đánh 

nhau vẫn giữ nghĩa khí, chƣa dàn xong trận không đánh, vẫn giữ thành tín. Nhà 

Tần thống nhất đất nƣớc, mƣời lăm năm mất nƣớc. Nhà Hán lên thay, nhà Hán 

trị vì bốn trăm năm, dùng lễ cai trị đất nƣớc, cho đến Mãn Thanh, phát động 

những gì? Lễ giáo, gốc của lễ là hiếu thân tôn sƣ. 

Gốc rễ của lễ, ngày trƣớc không ai không hiểu, cỡ tuổi tôi, từ bé ở nông 

thôn, trƣờng tƣ thục nông thôn, làng quê ngày ấy thật đặc biệt, là căn cứ địa 

của phái Đồng Thành. Vì thế không khí học tập ở làng quê rất náo nhiệt, học 

sách  cổ,  tôi  đƣợc  trải  nghiệm.  Thời  gian  không  dài,  hình  nhƣ  đâu  đƣợc  một 

năm, sau đó thì thay đổi thành Tiểu học ngắn ngày. Tiểu học ngắn ngày chế độ 

hai năm, bài vở cũng thay đổi. 

Trƣớc đó mấy hôm, thấy ngƣời ta mang đến mấy cuốn sách, sách Tiểu học 

Dân Quốc năm đầu. Tôi mở xem, thật đúng là sách lúc đó, thay đổi, không học 

những kiến thức cổ. Ở trƣờng tƣ thục ngày trƣớc, học Tam Tự Kinh, Bách Gia 

Tánh, học Thiên Tự Văn, có một số đạo đức, luân lí. Nhƣng đến đầu năm Dân 

Quốc,  khi  đổi  sách  giáo  khoa  vẫn  còn,  rất  ít,  ít  đi,  sau  kháng  chiến  thì  hoàn 

toàn  không  còn.  Thời  kì  kháng  chiến,  vẫn  còn  một  môn  Công  Dân,  đến  nay 

Công Dân cũng không còn, không cần nữa. Có nghĩa là phƣơng diện giáo dục 

liên quan đến việc làm ngƣời,  đã không đƣợc nhắc đến, tất cả những điều dạy 

dỗ  đều  hƣớng  đến  khoa  học  kĩ  thuật,  cả  thế  giới  ngày  nay  đều  đi  theo  con 

đƣờng đó. 

Tập 585  911 



Bởi  thế  thanh  niên  ngày  nay,  họ  biết  làm  việc,  nhƣng  không  biết  làm 

ngƣời,  không  biết  làm  ngƣời  đến  mức  nào?  Bất  hiếu  cha  mẹ,  không  yêu 

thƣơng anh chị em, bất kính sƣ trƣởng, không tin bạn bè, không còn tình cảm, 

tất cả đều là thiệt hơn. Có lợi thì bạn bè, phƣơng hại là kẻ địch, tạo nên loạn 

động xã hội. 

Ngày nay rất nhiều ngƣời, những nhà lãnh đạo quốc gia và những chuyên 

gia học giả, khi tham dự hội nghị Liên Hợp Quốc đã thấy, không ai không hi 

vọng thế giới đƣợc hoà bình, an ổn, đều hi vọng. Nhƣng không tìm ra phƣơng 

pháp, ban đầu cảm thấy thế nào? Quá nhiều xung đột, làm sao để loại tiêu diệt 

xung đột, họ dùng những danh từ rất mạnh mẽ. Khi tham dự, tôi nói không nên 

dùng từ tiêu diệt, dùng từ hoá giải, phải hoá giải xung đột, không nên tiêu diệt. 

Bạn tiêu diệt họ, họ tiêu diệt bạn, không bao giờ hoá giải xung đột. Phải dùng 

trí  tuệ,  phải  dùng luân  lí  đạo đức  để  hoá  giải  nó,  đừng  bao  giờ  dùng phƣơng 

pháp cứng rắn. Nhƣ thế là tạo nên xung đột, gây nên xung đột, không thể giải 

quyết vấn đề. 

Chúng ta đem kinh nghiệm năm nghìn năm của ngƣời xƣa để nói với mọi 

ngƣời, khi nghe họ rất hoan hỉ, nhƣng đã nói thế nào? Đấy là lí tƣởng, không 

thực hiện đƣợc. Bởi thế thực nghiệm chúng ta làm ở tiểu trấn Thang Trì, là do 

Liên  Hợp  Quốc  bức  bách  mà  thực  hiện  nên.  Chúng  ta  thực  nghiệm,  để  xem 

những  kiến  thức  ngày  xƣa  của  ngƣời  xƣa  có  kết  quả  chăng,  kết  quả  thật  bất 

ngờ, cực kì hiệu quả. Những nhân viên Liên Hợp Quốc, nghe thấy rất hoan hỉ, 

thực sự hoan hỉ! Tại sao nói thực sự hoan hỉ? Đều muốn đến Thang Trì khảo 

sát, đều muốn đến thăm, học hỏi, đấy là thực sự hoan hỉ, không phải giả tạo. 

Tuy họ gặp những ngăn trở không thể thực hiện, nhƣng tôi biết, ít nhất có 

ba mƣơi vị, họ đi với tƣ cách du lịch tham quan cá nhân, đến đó khảo sát, ở lại 

đó ba, bốn hôm, có. Bởi thế thành công ở Thang Trì đã có tầm ảnh hƣởng trên 

toàn thế giới. Ngày nay thiên tai ngày một nghiêm trọng, vấn đề này ngày càng 

bức  thiết,  phải  làm  nhanh.  Ai  đứng  đầu,  là  ngƣời  lãnh  đạo  thế  giới  muốn  đi 

trên con đƣờng hoà bình, ổn định. 


Lịch sử Trung Quốc đã ghi nhận, Thành Thang lấy bảy mƣơi dặm để quản 

lí thiên hạ. Châu Văn Vƣơng dùng trăm dặm để quản lí thiên hạ, vùng họ trị vì 

rất nhỏ. Quốc gia triều Chu chỉ có một trăm dặm vuông, quốc gia rất nhỏ, họ 

làm đƣợc. Giống nhƣ chúng ta tƣởng tƣợng trấn Thang Trì, làm thành một thế 

giới thu nhỏ, làm điểm thí nghiệm điển hình, bao nhiêu quốc gia đều học tập 

theo đó. Tôn trọng họ, tôn họ làm thiên tử, học tập theo. 

912  Tập 585 



Lúc chƣa thống nhất gọi là nƣớc chƣ hầu, từ lƣu vực sông Hoàng Hà đến 

lƣu vực sông Trƣờng Giang, chƣa đến Châu Giang, bao nhiêu quốc gia? Hơn 

tám trăm quốc gia, tám trăm nƣớc chƣ hầu. Thiên tử lúc bấy giờ, mọi ngƣời 

tôn trọng  mới đƣợc xƣng thiên tử, không phải thống trị, nhƣng các nƣớc chƣ 

hầu đều vâng mệnh, tại sao? Họ có đạo đức, có lòng thƣơng, chí công vô tƣ, 

giúp  mọi  ngƣời  giải  quyết  vấn  đề.Bởi  thế  mọi  ngƣời  gặp  những  chuyện  khó 

khăn đều thỉnh giáo. Hai quốc gia xảy ra mâu thuẫn, đến đó thỉnh giáo, trình 

bày sự việc, không cần gƣơm giáo, vấn đề vẫn đƣợc giải quyết. 

Lịch sử Trung Quốc, thời gian động loạn rất ngắn, đại bộ phận là thái bình 

thịnh trị. Nghiên cứu lịch sử Trung Quốc, ở nƣớc ngoài nổi tiếng nhất là tiến sĩ 

Thacher. Ông khâm phục ngƣời xƣa, họ rất thông minh, một dân tộc đông dân 

nhƣ thế, trải dài trên một dãi đất nhƣ thế, nhân khẩu đông đúc, hơn hai nghìn 

năm Tần Thuỷ Hoàng thống nhất. Mãi đến ngày nay vẫn thống nhất, trên thế 

giới  này  chỉ  có  một  quốc  gia  nhƣ  thế.  La  Mã,  châu  Âu  thống  nhất  châu  Âu, 

một nghìn năm, khi mất nƣớc rồi không bao giờ thống nhất lại đƣợc. 

Vì thế ông từng thảo luận với Trì Điền Đại Tác về vấn đề này, trong ý nghĩ 

của  họ,  thế  giới  này  muốn  không  còn  chiến  tranh,  chỉ  một  cách,  cả  thế  giới 

thống nhất thành một quốc gia. Thacher nói ai có thể thống nhất đƣợc? Ngƣời 

Trung quốc (ngƣời xƣa), chỉ họ mới đủ tƣ cách thống nhất thế giới. Bởi họ có 

kinh nghiệm thống nhất, có trí tuệ thống nhất, có phƣơng pháp thống nhất hơn 

hai nghìn năm, hiệu quả thống nhất đang ở trƣớc mắt, không quốc gia nào có 

thể làm đƣợc. Trung Quốc (ngƣời xƣa) dựa vào đâu? Dựa vào bốn yếu tố: Ngũ 

luân, Ngũ thƣờng, Tứ  duy, Bát  đức, bốn yếu tố  này.  Khắp các quốc gia, tộc 

ngƣời  nào  trên  thế  giới,  thậm  chí  tín  ngƣỡng,  tôn  giáo  khác  nhau  cũng  đều 

hoan hỉ, không ai phản đối. Bốn yếu tố này là tánh đức, ai cũng có bản tánh, có 

lƣơng tâm, trong lƣơng  tâm vốn có những yếu tố này, họ có thể làm đƣợc. 

Ngày nay chúng ta thấy, mấy câu nói của Phật Thích Ca Mâu Ni:  “Thường 

 nghe lời Phật, luôn nhớ ân thầy”. Phật là bậc thầy vĩ đại, Phật là bậc thực sự 

giác  ngộ,  trong  kinh  ngài  dạy  chúng  ta,  Tịnh  nghiệp  tam  phƣớc  trong  Quán 

Kinh, đấy là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất trong việc tu tập của tất cả các tông 

phái Đại thừa. Tổng cộng có ba điều, rất đơn giản, chúng ta có thể ghi nhớ. 

Thứ nhất:  “Hiếu dưỡng cha mẹ, kính thờ sư trưởng, từ tâm không giết, tu 

 thập thiện nghiệp”, đấy là điều thứ nhất. Nhân thiên thiện, thực hiện đƣợc điều 

này, thiên hạ sẽ thái bình. Nên nhớ, căn bản là hiếu thân tôn sƣ, là căn bản của 

mọi căn bản. Chúng ta đề xƣớng Đệ Tử Qui là dựa trên điều này, làm sao áp 

Tập 585  913 



dụng  hiếu  thân  tôn  sƣ?  Áp dụng  Đệ  Tử  Qui.  Làm  sao  áp  dụng  từ  tâm  không 

giết? Áp dụng Cảm Ứng Thiên sau đó là tu thập thiện nghiệp, ba gốc của Nho 

Phật Đạo. Không phải nói một cách tuỳ tiện, có căn cứ trong kinh. 

Đây là phƣớc báo nhân thiên, tu đƣợc nhân thiên mới có thể nâng lên. Tiểu 

thừa, ba câu của Tiểu thừa:  “Vâng giữ tam qui, đầy đủ các giới, không phạm 

 oai nghi”, mƣời hai chữ, cƣơng lĩnh chỉ đạo cao nhất của Tiểu thừa. Sau đó là 

Đại  thừa,  bốn  câu:   “Phát  tâm  Bồ  đề,  tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  thừa, 

 khuyến tấn hành giả”. Tổng cộng ba điều mƣời một câu, mỗi câu bốn chữ, bốn 

mƣơi bốn chữ. 

Là  nhà  Phật,  chúng  ta  nói  Ngũ  thừa  Phật  pháp:  Nhân,  thiên,  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, nguyên tắc chỉ đạo tối cao của việc tu học. Bởi vậy, thấy 

những  ngƣời  bất  hiếu,  bất  kính,  xã  hội  đang  rất  khó  khăn,  phải  làm  sao?  Ai 

thực  hiện  đƣợc  hai  chữ  đó,  khôi  phục  hai  chữ  đó,  không  những  quốc  gia  có 

phƣớc, mà cả nhân loại đều có phƣớc. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến đây. 



--------------------------------------------------------------------------------------------- 



 



Tập 586 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 09.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 772, chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ tƣ, đây 

là một đoạn. 

“Ƣng cần tu hành dĩ hạ, biểu vi cứu cánh nhị lợi, tự giác giác tha, đản đƣơng 

tuân thuận Phật ngữ, kiên trì kinh pháp, tinh cần tu tập, ngƣỡng báo Phật ân. 

Tùy  thuận  ngã  giáo  đƣơng hiếu  ƣ  Phật,  thƣờng  niệm  sƣ  ân  tam  cú.  Quân  chỉ 

tôn sƣ trọng đạo, y giáo phụng hành”. 

914  Tập 586 



Phần trƣớc chúng ta học đến đoạn này. Ba câu nói này của Phật, tùy thuận ngã 

giáo.Vì sao phải tùy thuận? Ngƣời hiện đại dƣờng nhƣ nghe đến câu nói này, 

nhìn thấy những câu này đều sẽ có những nghi vấn: tôi vì sao phải tùy thuận? 

Nên hiếu với Phật, vì sao phải hiếu với Phật? Thƣờng nhớ ân đức sƣ trƣởng, 

thầy đối với ta có ân đức gì? Hiện tại tất cả đều là vấn đề. 

Toàn  thể  thế  giới  đều  có  xu  hƣớng  thƣơng  nghiệp  hóa,  thầy  giáo  đối  với  tôi 

không có ân gì, thầy giáo dạy học tôi trả tiền học phí, chúng ta mua bán. Họ là 

bên bán tôi là bên mua, có ân đức gì đâu? Cho nên ngày nay thúc đẩy văn hóa 

truyền thống và giáo dục Phật đà gặp chƣớng ngại rất lớn! Thuận theo lời dạy 

của ta, Phật Thích Ca Mâu Ni dạy những gì? Phật Thích Ca Mâu Ni dạy toàn 

là từ trong tự tánh lƣu xuất ra. Tùy thuận theo sự giáo huấn của Phật Đà là tùy 

thuận tánh đức. Lời này là thật sao? Đƣợc mấy ngƣời có thể nghe hiểu, đƣợc 

mấy ngƣời có thể tin tƣởng?  Vô cùng chân thật! Nhƣng ngƣời hiện nay so với 

cổ nhân, năng lực tiếp thu về phƣơng diện này có cách biệt vô cùng lớn! 

Một quan niệm cơ bản, ngƣời Trung Quốc, ngƣời Ấn độ biết đƣợc, quan niệm 

cơ  bản  của  ngƣời  Trung  Quốc  là  nhân  tánh  bổn  thiện.  Ngày  xƣa  trẻ  em  đọc 

Tam tự kinh, câu đầu tiên chính là “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, nhân tánh bổn 

thiện. Ngàn vạn năm trƣớc tổ tông chúng ta đã khẳng định rồi, thừa nhận rồi. 

Trong  câu  nói  này  hàm  chứa  những  thâm  nghĩa,  tức  là  ngƣời  ngƣời  đều  là 

Thánh nhân, ngƣời ngƣời đều là hiền nhân. Phật đà khuyên răn chúng ta nói 

càng rốt ráo, càng viên mãn, Phật nói “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, nói càng 

dứt khoát. Nói cách khác, ngƣời ngƣời đều nên phải thành Phật, đều nên thành 

Bồ Tát, quí vị đã hoàn toàn chính xác rồi. 

Phật hƣớng dẫn chúng ta là những gì? Dạy chúng ta quay đầu là bờ. Quay đầu 

quí  vị  chính  là  Phật,  quí  vị  là  Bồ  Tát.  Nhƣ  vậy  có  thể  không  tùy  thuận  sao? 

Không  tùy  thuận,  quí  vị  vĩnh  viễn    không  quay  đầu  lại  đƣợc.  Chỉ  cần  quí  vị 

chịu quay đầu không tùy thuận cũng là tùy thuận. Phật Bồ Tát không có bản 

thân,  vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng, 

Phật Bồ Tát không có danh lợi. Quí vị bài xích họ, quí vị không đồng ý thân 

cận họ, chỉ cần quí vị quay đầu, chỉ cần quí vị trở về tự tánh, trở về bổn thiện. 

Phật Bồ Tát không có bản thân. Trong bộ kinh này đã nói rất rõ ràng, bản thân 

thực sự không có hình tƣớng, hoàn toàn tƣơng đồng với giới khoa học hiện đại 

đã phát hiện. Bản thân thực sự không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện 

tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự nhiên. Đây là tự tánh, tự tánh cái 

gì cũng không phải. Tự tánh có thể sanh tất cả các pháp. Tất cả pháp không xa 

rời  tự  tánh.  Tôi,  bạn  và  ngƣời  khác  đều  đồng  là  một  tự  tánh,  không  có  phân 

biệt. Cho nên ngƣời minh tâm kiến tánh, trong tâm không có khái niệm danh 

Tập 586  915 



văn lợi dƣỡng, vĩnh viễn là bình đẳng, vĩnh viễn là thanh tịnh, không có mảy 

may chấp trƣớc nào. Cho nên tùy thuận lời dạy của Phật chính là tùy thuận tự 

tánh. Ngƣời Trung Quốc nói là tùy thuận bổn thiện. Phật là bổn giác, tùy thuận 

bổn giác, chính là ý nghĩa này. 

Đƣơng hiếu ƣ Phật. Hiếu nghĩa là gì? Hiếu là nhất thể. Văn tự  Trung Quốc, 

văn tự này là hội ý, làm cho quí vị nhìn thấy ký hiệu này liền thể hội ý nghĩa ở 

trong đó. Phía trên là chữ lão, phía dƣới là chữ tử. Quí vị từ đây có thể lãnh hội 

đƣợc, thế hệ trƣớc và thế hệ sau là nhất thể, đây gọi là hiếu. Thế hệ trƣớc còn 

có thế hệ trƣớc nữa, thế hệ sau còn có thế hệ sau nữa, ý nghĩa này biểu thị khắp 

pháp giới hƣ không giới là  một thể.  Quá khứ vị lai là  một thể, đây là  từ trên 

mặt thời gian mà nói. Từ trên không gian mà nói, mƣời phƣơng ba đời là một 

thể. Thật vậy, không sai tí nào. Cái gì là ta? Mƣời phƣơng ba đời, quá khứ vị 

lai tất cả đều là ta. Các nhà vật lý học cận đại thừa nhận rồi. Họ gọi đó là khoa 

học tiên phong mới nhất. Điều này mới vừa khởi nguồn, vừa mới bắt đầu, gọi 

là tiên phong. Sự phát hiện này là phát hiện mới. Hiện tại còn chƣa thúc đẩy 

đƣợc toàn thể đến nhận thức. Chỉ có một số ngƣời nhận thức đƣợc. Nhƣng hiện 

tại  những  ngƣời  học  tập  càng  ngày  càng  nhiều  rồi,  đều  là  những  điều  trong 

kinh Phật đã nói đến, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Thời không vô cùng, trong 

thời gian và không gian, trong Phật Pháp gọi là khắp pháp giới hƣ không giới. 

Ở trong đó biến hóa vô cùng, vì sao lại có biến hóa? Phật nói: bởi vì quí vị có ý 

niệm, nó liền có biến hóa. Quí vị có phân biệt, quí vị có chấp trƣớc liền có biến 

hóa, không có phân biệt, không có chấp trƣớc nó sẽ không có biến hóa. Thập 

pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  các  nhà  khoa  học  phát  hiện  đƣợc  rồi,  nó  là 

một  thứ  vô  cùng  không  ổn  định,  là  một  hiện  tƣợng  không  thể  xúc  chạm  đến 

đƣợc. Trong mỗi sát na sát na đều đang biến hóa, cõi thật báo trang nghiêm của 

chƣ  Phật,  thế  giới  Hoa  tạng,  thế  giới  Cực  lạc  chƣa  có  biến  hóa.  Nó  có  hiện 

tƣợng, không có thay đổi. Đây đều là những điều Phật nói trong kinh điển Đại 

Thừa, duy tâm sở hiện. Thế giới Cực Lạc là duy tâm sở hiện. Trong thập pháp 

giới ngoài duy tâm sở hiện ra, còn có duy tâm sở biến, tức là nó có ý niệm tồn 

tại. Có ý niệm liền có biến hóa, là báo độ nơi cƣ trú của chƣ Phật và Pháp thân 

Bồ Tát gọi là cõi Thật báo, chỉ có tâm hiện không có thức biến, bởi vì ngƣời cƣ 

trú ở nơi đó căn bản là không khởi tâm không động niệm, không có phân biệt, 

không  có  chấp  trƣớc,  cho  nên  thế  giới  đó  vĩnh  hằng  bất  biến,  thọ  mạng  vô 

lƣợng. 

Cổ đức có nói: thọ mạng này là vô lƣợng của hữu lƣợng. Đó tức là nói rõ Cõi 

Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật từ đâu mà có? Tâm hiện ra, là chân tâm. 

Chân tâm chính là tự tánh, chính là Thƣờng tịch quang mà Tịnh Tông đã nói. 

916  Tập 586 



Trong đó không có bất cứ thứ gì. Thứ gì cũng không có làm sao có thể hiện 

tƣớng? Sự việc này ở phần trƣớc chúng ta đã học qua. Thƣờng xuyên nêu ra để 

ôn tập lại một chút. Vì sao vậy?  Nó quan trọng quá! Đây chính là điều đã nói 

trong Kinh Pháp Hoa: chƣ Phật Nhƣ Lai tri kiến, gọi là Phật tri Phật kiến. Tri 

kiến này là chính xác. Phàm phu chúng ta thấy biết là sai lầm. Tri kiến chính là 

tƣ tƣởng và kiến giải. Chúng ta thứ gì cũng nghĩ cho sai hết, thấy sai hết. Phật 

tri  Phật  kiến  đó  là  chính  xác.  Quí  vị  trở  về  với  tự  tánh,  thấy  biết  của  quí  vị 

chính là Phật tri Phật kiến. Phật là ngƣời đã giác ngộ triệt để. Cách nhìn, cách 

nghĩ của Ngài là chính xác. Không có chút sai lầm nào. Ngài biết đƣợc chân 

tƣớng  sự  thật,  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  chính  là  ta.  Chỉ  có  một  cái  ta, 

ngoài ta ra không có thứ gì cả. Đó là chân ngã. Thân thể này không phải là ta. 

Có  thể  tƣ  duy  tƣởng  tƣợng  cũng  không  phải  là  ta.  Khắp  pháp  giới  hƣ  không 

giới mới là ta, Phật nói nhƣ vậy. Các nhà khoa học cận đại cũng nói nhƣ vậy. 

Điều này do Max Planck ngƣời Đức dẫn đầu. Ông một đời nghiên cứu và kết 

luận. Thật vậy, ông nghiên cứu vật chất là sự việc gì  nghiên cứu rõ ràng rồi, 

cũng nói rất rõ ràng. Vật chất là nhƣ thế nào? Là huyễn tƣớng do tích lũy của ý 

niệm mà sản sanh ra. Nó không phải là thật. Cho nên hiện tƣợng vật chất luôn 

là  tùy  theo  ý  niệm  của  chúng  ta  mà  thay  đổi.  Mỗi  ngƣời  chúng  ta  thân  thể  ý 

niệm  cũng  giống  nhƣ  cái  máy  điện  báo  vô  tuyến,  tin  tức  của  chúng  ta  loan 

truyền  ra  vĩnh  viễn  không  có  dừng nghỉ.  Tốc  độ  loan  truyền  bao  nhiêu?  Một 

giây đồng hồ một ngàn sáu trăm triệu lần. Tần suất này một giây đồng hồ một 

ngàn  sáu  trăm  triệu  lần.  Phát  ra  với  tốc  độ  này.  Chúng  ta  đồng  thời  cũng  là 

máy  nhận  tin,  cũng  với  tốc  độ  nhƣ  vậy  tiếp  nhận  đƣợc  khắp  pháp  giới  hƣ 

không giới tất cả những ý niệm trong đó. Cảm ứng của ý niệm vô cùng nhanh 

nhạy.  Ngƣời  hiện  đại  nói  là  tâm  điện  cảm  ứng,  cảm  ứng  tâm  linh.  Thiện  và 

thiện cảm ứng với nhau, ác và ác cảm ứng với nhau. Chúng ta phát ra ác niệm 

sẽ  khiến  cho  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  những  ác  niệm  đó  đều  đến  bên 

chúng ta. Cho nên ngày nay trái đất biến thành nhƣ thế này, thiên tai nhiều nhƣ 

vậy, thật tình  mà  nói chính là đạo lý này đây.  Đạo lý này  các nhà vật lý học 

hiện đại họ tin tƣởng rồi. Ông Bladen ngƣời Mỹ quả nhiên đã nói, tháng 8 năm 

ngoái  tại  hội  nghị  khoa  học  ở  Sydney,  ông  nói  phƣơng  pháp  đối  phó  với  dự 

đoán thiên tai của Maya về năm 2012, ông nói rất hay giống với những điều 

nói  trong  kinh  Phật  vậy.  Ông  hi  vọng  cƣ  dân  trên  trái  đất  trong  thiên  tai  này 

nhanh chóng giác ngộ, tỉnh ngộ lại, giác tỉnh trở lại, bỏ ác làm thiện, cải tà quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm. Quí vị xem ba câu nói liền có thể hóa giải đƣợc 

thiên  tai.  Không  những  hóa  giải  mà  còn  sẽ  làm  cho  trái  đất  hƣớng  đến  con 

đƣờng  tốt  đẹp  hơn.  Là  việc  tốt,  không  phải  là  việc  xấu!  Lời  này  đƣợc  mấy 

Tập 586  917 



ngƣời có thể nghe hiểu? Mấy ngƣời sau khi nghe rồi có thể chịu tin? Phật Bồ 

Tát hiểu đƣợc, ngƣời thực sự tu học Đại Thừa hiểu đƣợc, có thể chấp nhận, có 

thể y giáo phụng hành. Trƣớc tác của ông rất nhiều, có không ít tác phẩm đã 

dịch  thành  tiếng  Hoa.  Chúng  ta  nhìn  thấy  rất  ít  bộ  phận  bằng  dịch  bản  tiếng 

Hoa. Biết đƣợc lý niệm này của ông là tốt. Hai ba trăm năm gần đây khoa học 

kỹ thuật hoàn toàn hƣớng về một mặt là hiện tƣợng vật chất. Ngày nay vấn đề 

xuất  hiện  rồi,  vật  chất  không  thể  giải  quyết.  Cho  nên  những  ngƣời  này  phát 

hiện vật chất hóa ra là huyễn tƣớng do ý niệm hình thành. Cơ sở của vật chất 

chính là ý niệm, chính là ý nghĩ. Ngày nay họ dùng ý niệm để giải quyết vấn 

đề vật chất. Phƣơng hƣớng này chính xác. Hơn nữa nói với chúng ta về chánh 

tri  chánh  kiến  của  một  số  ít  ngƣời,  cũng  có  thể  giúp  đỡ  đa  số  ngƣời  tri  kiến 

không chính xác. Đạo lý này chúng ta nên hiểu. 

Cổ  nhân  Trung  Quốc  thƣờng nói  tà không  thắng  chánh.  Số  ít ngƣời  là  chánh 

niệm đa số ngƣời  là tà niệm, thiểu số ngƣời có thể che chở cho đa số ngƣời. 

Cho dù có thiên tai cũng không đến nỗi có đại nạn. Ít đến mức nào? Các nhà 

khoa học tính toán ra đƣợc rồi, căn bậc hai của một phần trăm. Lúc đó họ tính 

toán nhƣ vậy có lẽ đã mƣời năm trƣớc. Nhân khẩu trên thế giới này lúc đó là 

6,5 tỷ ngƣời, dùng số này làm tổng nhân khẩu, vậy căn bậc hai của một phần 

trăm  là  khoảng  8500  ngƣời.  Nói  cách  khác,  trên  trái  đất  này  có  8500  ngƣời 

chánh tri chánh kiến thì thiên tai trên trái đất sẽ có thể hóa giải đƣợc. 

Hiện tại liên hợp quốc công bố cuối năm nay nhân khẩu trên trái đất đã đến 7 

tỷ ngƣời. Căn bậc hai của một phần trăm 7 tỷ tôi tin rằng chƣa đến 9000 ngƣời. 

Trên thế giới này có 9000 ngƣời chánh kiến thì có thể cứu đƣợc trái đất này. 

Đây là lý luận. Sự thật thì sao? Chúng ta đi đâu mà tìm ra đƣợc nhiều ngƣời tốt 

nhƣ vậy, ngƣời có thể quên mình vì ngƣời khác nhƣ vậy, tìm không ra. Nếu 

nhƣ thực sự có thể tìm đƣợc, thì rất hữu hiệu! Có thể từ trong khoa học để làm 

thí nghiệm, thật hữu ích. 

Chúng tôi học tập Đại Thừa học sáu mƣơi năm rồi, chúng tôi biết trong tất cả 

những  thiện  niệm,  ý  niệm  thiện  nhất,  thiện  niệm  này  có  thể  sánh  với  10  000 

thiện niệm thông thƣờng. Thiện ở trong thiện, không có gì thiện hơn đƣợc nữa, 

ý  niệm  này  là  gì? chính  là niệm  A  Di  Đà  Phật.  Không  phải  khẩu  niệm,  khẩu 

niệm  không  ích  gì.  Phải  tâm  niệm,  tâm  khẩu  nhất  nhƣ.  Khẩu  niệm  A  Di  Đà 

Phật, tâm thực sự có A Di Đà Phật, Phật A Di Đà ở đâu? Kinh Vô Lƣợng Thọ 

chính là Phật A Di Đà. Quí vị nếu muốn thực sự biết đƣợc, công đức của câu 

danh hiệu Phật này, năng lực của câu danh hiệu Phật này, các nhà khoa học nói 

là năng lƣợng, năng lƣợng của ý niệm này, quí vị phải nghiêm túc học tập bộ 

kinh  này.  Bộ  kinh  này,  lần  này  chúng  tôi  giảng  hơn  1000  tiếng  đồng  hồ,  đã 

918  Tập 586 



giảng hơn1100 tiếng đồng hồ. Chúng tôi tiếp tục giảng nhƣ vậy, tôi nhẩm tính 

giảng xong cả bộ kinh này khoảng 1300 tiếng đồng hồ có thể giảng xong. Một 

ngày giảng bốn tiếng đồng hồ, một năm giảng một bộ, thực sự để tâm mà nghe, 

đầy đủ điều kiện mà Ấn Quang Đại sƣ đã nói: thành kính. Chúng ta có thể có 

đƣợc  mƣời  phần  tâm  thành  kính,  hai  mƣơi  phần  tâm  thành  kính,  liền  có  thể 

nghe hiểu đƣợc. Không có tâm thành kính nghe không hiểu. Vậy nghe bộ kinh 

này không thể nói không có lợi ích gì, trong A lại ya đã trồng đƣợc thiện căn, 

trong cuộc đời này không khởi tác dụng, đó là trong A lại ya có chủng tử, đời 

sau đời sau nữa sẽ khởi tác dụng, chứ không phải trong một đời này. Trong đời 

này nếu đầy đủ mƣời phần thành kính, thì một đời này sẽ khởi tác dụng, chắc 

chắn giúp quí vị, năng lƣợng ý niệm của quí vị sản sinh lực lƣợng to lớn, lực 

lƣợng này có thể thay đổi bản thân, không những thay đổi bản thân, có thể thay 

đổi môi trƣờng nơi chúng ta cƣ trú, thế giới gặp tai họa lớn bao nhiêu không 

phải  không  có  phƣơng  pháp  giải  quyết,  có!  Có  lý  luận  vô  cùng  viên  mãn  để 

giải quyết, có phƣơng pháp vô cùng thực tế, quí vị không tin tƣởng, thì không 

có  một  chút  biện  pháp  nào  cả,  “niềm  tin  là  mẹ  của  các  công  đức”.  Niềm  tin 

trong tất cả pháp thế gian xuất thế gian là năng lƣợng cơ bản nhất, có lòng tin 

liền có đƣợc năng lƣợng. Không có lòng tin thì thành tựu gì cũng là điều không 

thể. Hiện tại những khủng hoảng trên thế gian này, khủng hoảng thực sự thật tế 

mà nói là lòng tin của chúng ta đã bị mất. Chúng ta hỏi xem ngƣời xung quanh, 

quí vị hỏi họ xem có lòng tin hay không? Họ có tin bản thân mình không, có 

tin tƣởng cha mẹ không, có tin tƣởng huynh đệ không, có tin tƣởng thầy giáo 

không?  Đều  không  có  lòng  tin.  Tin  tƣởng  tôn  giáo  không?  Không  dám  tin 

tƣởng. Tin tƣởng Thánh nhân không? Thánh nhân là quá khứ rồi. Nói những 

điều của Thánh nhân đó không thích hợp với thời đại ngày nay, không theo kịp 

thời  đại  nữa,  lòng  tin  đã  khủng  hoảng  thật  sự,  dự  đoán  thiên  tai  của  Maya 

không  phải  là  khủng  hoảng  thật  sự.  Lòng  tin  không  còn  nữa,  thì  còn  nghiêm 

trọng hơn cả sự khủng hoảng đó không biết bao nhiêu lần. Cho nên kinh văn 

này nhất định phải giải thích rõ ràng. Tùy thuận tự tánh. 

“Đƣơng hiếu ƣ Phật” là quí vị phải nên hiểu khắp pháp giới hƣ không giới và 

bản thân là nhất thể. Quí vị có yêu bản thân không? Chúng sanh và bản thân là 

một không phải hai. Cho nên thực sự yêu chính mình quí vị có thể yêu tất cả 

chúng sanh. Ngƣời không yêu tất cả chúng sanh tuyệt đối không yêu bản thân. 

Họ  yêu  bản  thân  kia  toàn  là  tự  tƣ  tự  lợi,  họ  không  phải  là  yêu  thƣơng,  Phật 

Pháp  gọi  là  tình  chấp.  Họ  không  hiểu  yêu  thƣơng,  hoàn  toàn  là  mê  mất  tánh 

đức. 

Tập 586  919 



“Thƣờng niệm sƣ ân”, thầy giáo, thiện tri thức hƣớng dẫn chúng ta, không có 

sự  hƣớng  dẫn  của  họ,  làm  sao  chúng  ta  biết  đƣợc  những  chân  tƣớng  sự  thật 

này. Suốt một đời ngƣời ân đức cha mẹ lớn nhất, ân của thầy giáo cũng không 

khác  gì  ân  cha  mẹ.  Ở  Trung  Quốc  thời  cổ  đại,  trong  xã  hội,  ân  đức  của  thầy 

giáo và ân đức cha mẹ đƣợc coi bình đẳng. Rõ ràng nhất là từ trên cách xƣng 

hô  có  thể  hiểu  ra  đƣợc.  Ngày  xƣa,  một  ngƣời  có  danh  có  tự,  chúng  ta  nói  là 

danh tự, danh là danh, tự là tự. Tên là cha mẹ đặt, suốt đời không thể thay đổi, 

thay đổi là đại bất hiếu, một đời gọi tên chỉ có cha mẹ. Quí vị có làm đến tể 

tƣớng, hoàng đế gặp mặt quí vị cũng gọi bằng tự, chứ không gọi tên thật, là tôn 

trọng quí vị. Nếu nhƣ gọi tên quí vị tức là quí vị phạm tội rồi, quí vị bị kết tội 

rồi. Lúc này họ gọi quí vị bằng tên thật. Gọi tên thật quí vị tức là không còn 

chút khách khí gì với quí vị, là trách mắng quí vị. Gọi tên tự là cung kính đối 

với quí vị. Nhƣng suốt đời ngoài cha mẹ gọi tên quí vị ra, thầy giáo gọi tên thật 

quí vị. Địa vị của thầy giáo và cha mẹ là bình đẳng. Phật Pháp thƣờng nói, thân 

mạng có đƣợc từ cha mẹ, huệ mạng có đƣợc từ thầy giáo, cách nhìn của thầy 

giáo đối với học sinh còn quan trọng hơn đối với con cái mình. Toàn tâm toàn 

lực dạy học sinh cho tốt. Không có tƣ tâm. 

Ngày xƣa tham gia thi cử nhân, thi tiến sĩ, ngƣời thầy giáo của học trò thi đỗ 

này, con trai họ thi không đỗ, ngƣời ta đều khen ngợi thầy giáo: “thầy giáo này 

dạy học trò rất tốt!”, nếu nhƣ con mình thi đỗ, còn tất cả học sinh không có ai 

thi đỗ, vị thầy giáo này ở khu vực đó không còn mặt mũi nào nữa. Ngƣời ta 

phê bình ông ấy có tƣ tâm, quí vị xem con trai ông ấy dạy thì thi đỗ rồi, những 

ngƣời khác đều thi không đỗ! Ông ấy ở địa phƣơng này thâm chí còn không có 

chỗ đứng, xấu hổ! Ân đức của thầy giáo có thể không biết đƣợc sao? Tri ân họ 

mới có thể báo ân, không biết ân đức họ sẽ không có ý niệm báo ân. Hiện tại 

không ai dạy họ nữa, ngƣời hiện nay đều không biết ân cha mẹ, ân thầy giáo. 

Ngày xƣa ai dạy? cha mẹ và thầy giáo trợ giúp nhau dạy. Ân cha mẹ phải cần 

thầy giáo dạy cho học trò, nói cho quí vị cha mẹ cực khổ nhƣ thế nào để nuôi 

lớn quí vị, yêu thƣơng quí vị nhƣ thế nào, kì vọng nhƣ thế nào với quí vị, học 

trò  mới  hiểu  đƣợc,  về  nhà  mới  biết  cách  hiếu  thuận  với  cha  mẹ.  Ân  đức  của 

thầy giáo phải do cha mẹ dạy, đổi nhau để dạy, ngƣời này mới hoàn toàn hiểu 

rõ.  Cha  mẹ  ở  trƣớc  mặt  con  cái  ngại  nói  ra:  ta  là  cha, mẹ  con,  con  phải hiếu 

thuận ta. Nếu nó hỏi ngƣợc lại rằng: vì sao con phải hiếu thuận? Thì  cho  mẹ 

nói không ra lời. Thầy giáo cũng không thể nói: con là học trò của ta, con phải 

tôn trọng ta, nói không đƣợc,  mà do cha  mẹ dạy. Cha  mẹ dạy con cai tôn sƣ 

trọng  đạo.  Thầy  giáo  dạy  học  trò  hiếu  thuận  cha  mẹ.  Hiện  nay  không  ai  dạy 

nữa, cha mẹ không dạy con cái tôn sƣ trọng đạo. Ở nhà trƣờng thầy giáo cũng 

920  Tập 586 



không dạy học sinh hiếu thuận cha mẹ. Cho nên xã hội ngày nay bất hiếu bất 

kính. Trong xã hội ngày xƣa, tất cả những điều bất thiện, tất cả những hỗn loại, 

căn nguyên đó là gì? chính là con ngƣời bất hiếu bất kính. Đây là gốc, cũng là 

gốc của tất cả thiên tai, cũng là tất cả gốc của bệnh hoạn. Hiện tại xã hội này là 

xã  hội  gì?  gốc  đã  hƣ  hoại  rồi.  Phải  cứu  nhƣ  thế  nào?  Không  có  cách  gì  cứu. 

Cũng  giống  nhƣ  trƣớc  đây  thầy  Lý  nói,  thầy  Lý  thƣờng  nói,  không  phải  nói 

một lần, xã hội ngày nay chƣ Phật Bồ Tát thần tiên hạ phàm cũng không cứu 

nổi. Điều này nghĩa là gì? Gốc hƣ rồi. Trung Quốc đối với cái gốc này sơ suất 

đã hai trăm năm rồi. Hai trăm năm trƣớc nhà nhà đều coi trọng, ngƣời ngƣời 

đều biết. Hai trăm năm sau không ai biết nữa, không ai nói nữa, tổ tông truyền 

xuống, tinh thần văn hóa truyền thống Trung Quốc: ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ 

duy, bát đức, không có ai nói nữa. 

Năm ngoái, tôi ở Đài Loan chữa đau răng, nhìn thấy con đƣờng ở Cao Hùng 

vẫn  còn  đƣờng  Bát  Đức,  còn  có  đƣờng  Tứ  Duy,  còn  có  dùng  những  tên nhƣ 

Trung  Hiếu,  Nhân  Ái,  Tín  Nghĩa,  Hòa  Bình  làm  tên  gọi  những  con  đƣờng, 

nhƣng không có ai nói. Vì sao gọi là bát đức? ngƣời không biết rất nhiều. Tứ 

duy là gì? ngƣời không biết càng nhiều hơn. Cổ nhân đối với những điều này 

vô  cùng  coi  trọng,  đem  những  văn  hóa  truyền  thống  này,  dùng  phƣơng  pháp 

nghệ  thuật  để  biểu  đạt  ra,  xúc  tiến  rộng  rãi.  Hí  kịch,  âm  nhạc,  vũ  đạo  của 

Trung Quốc nội dung của nó đều là bốn khoa. Bởi vì ngày xƣa trƣờng học ít, 

nhờ vào đâu  mà xúc tiến? phải nhờ vào những hoạt động này. Ngày lễ,  ngày 

nghỉ những biểu diễn nghệ thuật nhƣ vậy, nội dung biểu diễn là trung hiếu tiết 

nghĩa, nhân nghĩa đạo đức, biểu diễn những thứ  này. Ngƣời không biết chữ, 

ngƣời chƣa từng đi học, hiểu đƣợc cách làm ngƣời. Giảng đạo đức, tuân thủ 

nhân  nghĩa,  viết  sách  lập  thuyết  cũng  là  tuyên  dƣơng  những  văn  hóa  truyền 

thống này. 

Cuối thời Mãn Thanh, trong một trăm năm này đã sơ suất không coi trọng nữa, 

có  nói  nhƣng  không  làm.  Trong  Phật  Pháp  nói  đây  là  thời  mạt  pháp.  Mãn 

Thanh mất nƣớc đến ngày nay trong một trăm năm này, ngƣời nói cũng không 

còn nữa. Vậy trong Phật Pháp gọi là diệt pháp, pháp không còn nữa. Hiện tại 

nếu muốn khôi phục, phải bắt đầu từ từ. Từ diệt pháp khôi phục đến mạt pháp, 

từ  mạt  pháp  khôi  phục  đến  tƣợng  pháp,  từ  tƣợng  pháp  khôi  phục  đến  chánh 

pháp. Phải cần bao nhiêu thời gian? Ít nhất phải mất bốn đời trở lên mới có thể 

khôi phục. Chúng ta nổ lực nhƣ thế nào, trong thời đại của chúng ta chắc chắn 

không  nhìn  thấy  đƣợc.  Điều  này  phải  nên  biết.  Chúng  ta  nhiều  lắm  thì  đem 

chủng tử văn hóa truyền thống bảo tồn lại, không nên làm cho nó đoạn diệt. Có 

thể  truyền  cho  một  ngƣời  hai  ngƣời,  củi  lửa  truyền  nhau,  xem  ra  là  việc  nhỏ 

Tập 586  921 



nhƣng là sự nghiệp của thần thánh. Trong lịch sử truyền thừa văn hóa đây là 

việc lớn, đây không phải là việc nhỏ, không có ai biết, âm thầm lặng lẽ, chăm 

chỉ nổ lực trong học tập, đầu tiên là thành tựu bản thân. Con đƣờng bản thân 

suốt đời này đi, con đƣờng của thánh hiền. Học Phật là con đƣờng của Phật Bồ 

Tát, con đƣờng Đại Thừa. Ba câu nói này thực sự thấu suốt rồi, thực sự hiểu 

đƣợc rồi. 

“Tam cú”, chúng ta xem tiếp, đều chỉ cho việc tôn sƣ trọng đạo, y giáo phụng 

hành,  chỉ  có  sƣ  đạo  mới  có  thể  giúp  văn  hóa  truyền  thống,  Đại  Thừa  chánh 

giáo không đến nổi bị diệt vong. Chỉ cần có một hai ngƣời thực sự nghiêm túc 

đang học, chánh pháp liền có thể dần dần thƣờng trú thế gian. 

“Lực giới hành nhân, bất khả sƣ tâm tự dụng, vi bối bổn sƣ, li kinh bạn đạo”. 

Nếu nhƣ vậy, đây chính là tự cho  mình đúng. Giáo dục Thánh hiền sắp đoạn 

tuyệt rồi, không sao cả, có tôi đây, có tôi thay thế, đây gọi là sƣ tâm tự dụng, 

xem ra, nghe ra dƣờng nhƣ là đúng, kỳ thật họ có năng lực đó không. Thực sự 

kế  thừa  đạo  chính  thống  không?  Không  thể.  Kế  thừa  là  đang  cây  cũ  nhƣng 

sanh cành mới, đó là kế thừa. Văn hóa truyền thống Trung Quốc giống nhƣ cây 

cổ thụ ngàn năm, cây thần, cây ba ngàn năm trở lên gọi nó là cây thần rồi. Nó 

nảy cành mới, mọc lá mới, nở hoa mới. Chứ không phải là gì? Đây không phải 

là không cần nữa. Tôi ở một nơi khác, lại mọc ra một cành khác, đó gọi là tự 

cho mình đúng. Đó là làm trái với bổn sƣ, lìa kinh phản đạo. Họ làm ra thứ của 

riêng họ, dùng tri kiến của bản thân để giải thích kinh Phật, bản thân là vọng 

tâm, không phải là chân tâm. Kinh Phật giảng là dùng tâm gì lƣu xuất ra? Chân 

tâm.  Không  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc,  trong 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  lƣu  xuất  ra.  Chúng  ta  có  tự  tƣ  tự  lợi,  chúng  ta  có 

danh văn lợi dƣỡng, chúng ta có tham sân si mạn, chúng ta dùng tâm này để 

giải thích kinh điển Thánh hiền thì giải sai rồi, không phải Nhƣ Lai chân thật 

nghĩa, là ý của tôi, là ý của quí vị, là ý của họ, không phải là Nhƣ Lai chân thật 

nghĩa. Nếu nhƣ tôi hoàn toàn không cần nó nữa, tôi kiến lập một học thuyết 

mới, đây đều thuộc về sƣ tâm tự dụng. Bản thân quí vị kiến lập có thể vƣợt qua 

ngƣời khác đƣợc sao? Không thể. Đầu tiên quí vị phải khẳng định, quí vị phải 

thừa  nhận,  chắc  chắn  không  thể.  Quí  vị  phải  nghĩ  xem,  vì  sao  không  thể? 

Ngƣời ta tâm thanh tịnh, tâm ta không thanh tịnh, mình làm sao mà sánh với 

họ  đƣợc?  Trong  tâm  họ  không  có  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  ta  còn  có,  tôi  sẽ  

không bằng họ. Họ vô ngã, ta có ngã, ta chấp trƣớc thân thể này là ta, ta chấp 

trƣớc  có  thể  tƣ  duy,  có  thể  tƣởng  tƣợng  đây  là  ta,  ngƣời  ta  đều  không  chấp 

trƣớc  nữa,  không  sánh  bằng.  Khổng  lão  phu  tử,  ngƣời  đời  sau  xƣng  ông  là 

Thánh nhân, là đại Thánh nhân trong các thánh nhân. Đây là chí thánh, thánh 

922  Tập 586 



nhân chí cao vô thƣợng. Ông suốt một đời dùng tâm thái gì để cầu học? Chúng 

ta phải nên học tập, “thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, nói rất rõ ràng, bản thân 

tôi  suốt  đời  này  không  có  sáng  tạo,  không  có  phát  minh,  những  thứ  tôi  học 

đƣợc, tôi tu đƣợc, những thứ tôi dạy, những thứ tôi truyền lại, hƣớng dẫn học 

trò truyền cho đời sau, toàn là của cổ thánh tiên hiền, không có thứ gì của bản 

thân, đây gọi là sƣ thừa. Không có sƣ thừa tức là sƣ tâm tự dụng. Sƣ tâm tự 

dụng là phủ định quá khứ, cho rằng hiện tại vƣợt qua ngày xƣa. Quan niệm này 

sai rồi, quá sai lầm rồi, sai lầm đến vô lý. Chúng ta nếu nhƣ không phải là mấy 

mƣơi năm lại đây hun đúc điển tịch của Thánh hiền, chúng ta cũng không biết, 

chúng ta cũng sai rồi. Nhƣng bản thân không biết mình sai, mà cho rằng mình 

đúng. Ngƣợc lại là gì? cho rằng cổ thánh tiên hiền sai, cho rằng kinh điển Phật 

Giáo là sai lầm. May thay hai ba mƣơi năm gần đây, các nhà lƣợng tử vật lý 

học, thực sự vén mạn bí mật của vũ trụ, lại có thể giống nhƣ kinh Phật đã nói 

vậy. Họ đã cứu Phật Giáo. Họ đã làm chứng minh thay cho Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  những  phát  hiện,  nghiên  cứu  gần  đây,  hóa  ra  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ba 

ngàn năm trƣớc đã nói rõ ràng nói thấu đáo rồi. Khoa học càng hƣớng về trƣớc 

mà phát triển, đối với Đại Thừa càng có lợi ích. Khoa học tiếp thu, khoa học 

khẳng định rồi. Bladen có một quyển sách tên là Vô Lƣợng Chi Võng, sách nói 

những  gì?  Chính  là  quốc  sƣ  Hiền  Thủ  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  ba  loại 

chu  biến,  chân  tƣớng  của  nhân  sanh  vũ  trụ.  Loại  chu  biến  thứ  nhất  là  năng 

lƣợng. Bất luận là hiện tƣợng vật chất hay là khởi tâm động niệm, ý niệm vừa 

khởi  liền  khắp  cả pháp  giới.  Trong Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  nhƣ  vậy,  không  ai 

tin tƣởng. Cổ đức xƣa nay nói cho chúng ta những thứ này, chúng ta đọc đƣợc 

rồi, hoặc là nghe đƣợc rồi, bán tín bán nghi. Bán tín, chúng ta từ đâu mà sanh 

khởi  lòng  tin?  Là  nhờ  đức  hạnh  của  những  ngƣời  này,  những  ngƣời  này  họ 

không  nói  vọng  ngữ,  sẽ  không  dối  ngƣời,  chúng  ta  tin  tƣởng  họ.  Điều  nghi 

hoặc  là  điều  này  chúng  ta  nghĩ  không  thông,  vì  sao  lại  có  những  hiện  tƣợng 

này? Hiện tƣợng này lý luận y cứ ở đâu cũng không biết. Tuy kinh điển đã nói 

rõ  ràng  rồi,  chúng  ta  xem  không  hiểu,  chúng  ta  thực  sự  mà  nói,  nhìn  thấy 

những báo cáo khoa học, quay đầu lại nhìn lại những câu kinh này, hiểu đƣợc 

một  ít.  Vì  sao  vậy?  đó  là  do  có  khoa  học  thí  nghiệm  làm  chứng  minh  rồi. 

Không  có  những  báo  cáo  khoa  học  này  thực  sự  là  bán  tín  bán  nghi.  Nguyên 

nhân này là gì? tâm chúng ta không đủ thanh tịnh, thực sự tâm thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh chính là thiền định. Cho nên định sanh huệ, trong định quí vị nhìn 

thấy chân tƣớng sự thật rồi, quí vị liền tin tƣởng. Cho nên Phật nói hiện tƣợng 

của vũ trụ chính là khởi nguyên của vũ trụ, làm sao lại có những sự việc này. 

Bát  địa trở  lên  mới có thể  thấy đƣợc, gọi là viên giáo. Thất địa trở  về  trƣớc 

Tập 586  923 



không nhìn thấy, bát địa Bồ Tát mới tiếp xúc đƣợc, bát địa trở lên cửu địa, thập 

địa, đẳng giác, diệu giác, năm địa vị, đẳng cấp của trong giáo lý Đại Thừa, 52 

đẳng cấp, năm cấp cao nhất tất cả đều thấy đƣợc, chỉ  có họ  mới rõ  ràng, họ 

mới  hiểu  đƣợc,  họ  thực  sự  đƣợc  lợi  ích.  Đó  là  lợi  ích  gì?  Đại  tự  tại.  Thứ  họ 

chứng đƣợc gọi là pháp thân thanh tịnh. Pháp thân thanh tịnh không có tƣớng. 

Pháp thân thanh tịnh ở đâu? Khắp pháp giới hƣ không giới đều có, tất cả mọi 

nơi tất  cả  mọi lúc không khi nào không có nó. Họ  liền giống nhƣ hƣ không 

vậy, họ không có bất cứ hình trạng nào. Ba loại hiện tƣợng họ đều không có. 

Ba  loại  hiện  tƣợng  này  chính  là  vật  chất,  tinh  thần  và  tự  nhiên.  Ba  loại  hiện 

tƣợng đều không có, nhƣng họ có thể hiện, có thể biến. Ngƣời ở nơi nào có 

cảm, có cảm với họ, họ liền xuất hiện ở nơi đó. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: 

“đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, cảm họ liền hiện, cảm nếu nhƣ mất rồi, 

họ liền không còn nữa, đây gọi là đắc đại tự tại. Khắp pháp giới hƣ không giới 

không nơi nào không hiện thân. Tuy hiện thân, hiện thân là giúp đỡ chúng sanh 

giải  quyết  vấn  đề,  vấn  đề  giải  quyết  rồi  thì  không  thấy  họ  nữa.  Họ  lại  trở  về 

Thƣờng tịch quang rồi, thật tự tại, không để lại dấu vết gì. Vì sao không lƣu 

vết  tích?  Không  cần  thiết,  có  dấu  vết  là  có  phiền  phức,  không  có  dấu  vết  thì 

phiền  phức  gì  cũng  không  còn.  Ẩn  hiện  nhƣ  thị,  ẩn  hiện  tự  tại,  có  duyên  thì 

hiện,  không  có  duyên  thì  ẩn,  tự  tại  biết  bao,  tự  tại  hơn  cõi  Thật  báo  nhiều. 

Ngƣời trong cõi thật báo tập khí vô thỉ vô minh chƣa đoạn sạch sẽ, rất tự tại, 

nhƣng không tự tại bằng cõi Thƣờng tịch quang. Thƣờng tịch quang là đại tự 

tại viên mãn rốt ráo. 

“Đƣơng tri phổ lợi chi đạo”, đạo là phƣơng pháp, phƣơng pháp phổ lợi chúng 

sanh. “Đầu tiên là làm cho Phật pháp cửu trú bất diệt”, đây là dạy cho chúng 

ta, Thế tôn dặn dò phải đem phƣơng pháp này, quảng nghĩa pháp này là tất cả 

pháp mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng trong 49 năm. Nghĩa hẹp chính là bộ 

kinh này, chính là phƣơng pháp trì danh niệm Phật  này. Thiện ở trong thiện, 

không có thiện nào có thể sánh bằng. 

Ngƣời  hiện  tại  yêu  thích  nhất  là  gì?  Thích  nhất  là  tiền.  Không  có  ai  không 

thích tiền. Quí vị thích tiền thì tôi dùng tiền để làm ví dụ. Thế giới Cực Lạc là 

trong khắp pháp giới hƣ không giới nó là ngân hàng số một. Phật A Di Đà là 

tổng giám đốc của ngân hàng này. Chúng ta ngày nay niệm A Di Đà Phật, tức 

là thêm cổ đông vào ngân hàng này. Một câu niệm Phật là thêm một cổ phần, 

một vạn tiếng niệm Phật quí vị đã thêm đƣợc một vạn cổ phần. Thế giới Cực 

Lạc thuộc về ai? Quí vị có cổ phần trong đó là của quí vị. Thế giới Cực Lạc từ 

đâu mà có? Là Phật A Di Đà từ vô lƣợng kiếp về trƣớc tại nhân địa, giống nhƣ 

thân phận chúng ta vậy, xuất gia tu hành, phát 48 nguyện, 48 nguyện này dùng 

924  Tập 586 



thời  gian  năm  kiếp  tu  hành  để  thực  hiện,  cho  nên  Thế  giới  Cực  Lạc  là  48 

nguyện thành tựu công đức. Đây chính là tiền vốn của Phật A Di Đà, kiến lập 

nên Thế Giới  Tây Phƣơng Cực Lạc. Ngài dẫn dầu. Chúng ta hiện nay  ra sức 

mà đầu tƣ. Chúng ta có quyền cổ  đông, Thế  giới Cực Lạc chúng ta cũng có 

phần ở đó. Sức lực chúng ta đầu tƣ càng nhiều, địa vị thân phận của quí vị ở 

Thế giới Cực Lạc liền đƣợc củng cố cao hơn. Thế giới đó là Cực lạc, không có 

khổ, không có tai, không có nạn. Con ngƣời ở thế giới đó, không có phiền não, 

không có ƣu tƣ, không có vƣớng bận, không có đau khổ, không có đoản mệnh, 

ngƣời  ngƣời  đều  là  vô  lƣợng  thọ.  Từ  vô  lƣợng  của  hữu  lƣợng,  cuối  cùng  tu 

thành vô lƣợng thực sự. Quí vị chứng đến Thƣờng tịch quang, chứng đến quả 

vị  Diệu  giác,  quí  vị  liền  chứng  đƣợc  vô  lƣợng  thực  sự.  Đẳng  giác  vẫn  là  vô 

lƣợng của hữu lƣợng. Diệu giác chính là vô lƣợng. Từ vô lƣợng của hữu lƣợng 

vào  vô  lƣợng  của  vô  lƣợng.  Cơ  hội  khó  đƣợc,  ngƣời  nào  có  thể  nắm  chắc 

đƣợc? Danh hiệu Phật trong tâm không gián đoạn, ngƣời này có thể nắm chắc 

đƣợc  rồi.  Trong  tâm  có  Phật  A  Di  Đà,  miệng  thƣờng  niệm  A  Di  Đà  Phật. 

Trong miệng thƣờng niệm có hai ý nghĩa. Ý nghĩa thứ nhất là bản thân niệm 

Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ. Thứ hai là giáo hóa chúng sanh, ảnh hƣởng ngƣời 

khác, cho nên niệm Phật  ra tiếng là tự lợi lợi tha, tự tha nhị lợi. Không niệm 

Phật ra tiếng là chỉ có tự lợi, không có lợi tha. Đạo lý thực sự hiểu rõ rồi, hiểu 

thấu  đáo  rồi,  quí  vị  sẽ  thật  làm,  sẽ  quyết  tâm  thực  tế  mà  làm.  Phƣơng  pháp 

niệm Phật  nhất định không thể gián đoạn. Đây chính là “chánh pháp cửu trụ 

bất diệt”. Vì làm cho pháp cửu trụ, nên nói “đƣơng kiên trì chi”. Sự tu học của 

chúng  ta  phải  kiên  trì,  sự  hoằng  truyền  của  chúng  ta  phải  kiên  trì,  không  thể 

gián đoạn. Quan trọng nhất là bồi dƣỡng pháp sƣ  giảng kinh. Điều này phải 

kiên trì. Thực sự phát tâm hoằng pháp lợi sanh, chúng ta phải toàn tâm toàn lực 

để giúp đỡ họ, chăm sóc họ, thành tựu cho họ. Làm cho Phật Pháp cửu trụ thế 

gian. 

“Vô đắc hủy thất”, trong việc hủy này đáng sợ nhất là khen mình chê ngƣời. 

Đây là lỗi mà tất cả chúng sanh rất dễ dàng phạm phải. Luôn cho rằng bản thân 

hơn  hẳn  ngƣời  khác,  tâm  ngạo  mạn  sanh  khởi  rồi,  tâm  tật  đố  sanh  khởi  rồi. 

Phải nên biết, ngạo mạn tật đố là hủy Phật Pháp, là đang diệt Phật Pháp, điều 

này phải nên biết. Biết bao ngƣời, tôi đang hộ trì, tôi đang hoằng dƣơng, nhƣng 

cũng đang hủy báng, cũng đang chƣớng ngại. Cho nên việc tu học của chúng ta 

thƣờng  biến  thành  điều  gì?  Tội  phƣớc  huề  vốn.  Học  suốt  một  đời  đến  cuối 

cùng không có thành tích gì đáng nói, cho nên còn phải chịu nghiệp báo, thiện 

có  thiện  báo,  ác  có  ác  báo,  nghiệp  nhân  quả  báo  không  sai  mảy  may,  quí  vị 

không có cách gì lọt qua đƣợc. Đặc biệt trong thế hệ chúng ta đây, lúc nào nơi 

Tập 586  925 



nào chỉ cần cẩn thận quí vị sẽ nhìn thấy. Đến lúc quí vị thấy rồi, tâm lo sợ liền 

sanh khởi. Tôi phải có thành tựu, tôi không thể phạm những sai lầm này. Nếu 

nhƣ tôi luôn luôn phạm phải những sai lầm này, bản thân ngay trong đời này 

nhất định không thể thành tựu đƣợc. Hoằng pháp hộ pháp làm một đời này vẫn 

phải đến đƣờng ác. Đến trong đƣờng ác, cũng còn may là hôm nay quí vị học 

Phật, đọa đến đƣờng ác chịu tội cũng có nhẹ hơn một  chút, không thể không 

chịu tội. 

Nghĩ xem Đề bà đạt đa, Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, ông cùng Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  là  anh  em  họ,  xuất  gia  với  Phật,  có  một  ý  niệm  bất  thiện,  nhìn  thấy 

Phật đƣợc rất nhiều ngƣời cung kính, ông liền sanh tâm tật đố, luôn nghĩ bản 

thân  mình  một  ngày  nào  đó  có  thể  thay  thế  đƣợc  Phật.  Bản  thân  cũng  giảng 

kinh  thuyết  pháp,  cũng  có  không  ít  tín  chúng  theo  ông.  Ông  giảng  kinh  hủy 

báng Phật Thích Ca Mâu Ni, lập ra chủ trƣơng kỳ quái, phê bình Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Đây chính là làm trái với bổn sƣ, lìa kinh phản đạo. Còn muốn hại 

Phật Thích Ca Mâu Ni, đặt Phật Thích Ca Mâu Ni vào chỗ chết. Trong tội ngũ 

nghịch có một tội là làm thân Phật chảy máu, chính là câu chuyện của Đề bà 

đạt đa. Đoàn thể của Thế Tôn trú trong rừng hoang vu, ngủ dƣới gốc cây một 

đêm, mỗi ngày đến tụ lạc, chính là chúng ta nói đi khất thực nơi thôn quê thành 

thị, con đƣờng họ đi Đề bà đạt đa rất quen thuộc, đúng lúc Ngài phải đi ngang 

qua vách núi cao, cho nên Đề bà đạt đa liền đứng trên đỉnh núi, chuẩn bị một 

tảng  đá  rất  lớn,  Phật  đi  khất  thực  đi  ngang  qua  dƣới  núi,  ông  đẩy  tảng  đá 

xuống, muốn đè chết Phật. Phật phƣớc báo rất lớn, có thần hộ pháp bảo hộ, lúc 

đẩy tảng đá xuống Bồ Tát Vi đà ở trong không trung, dùng chày kim cang chặn 

lại, tảng đá liền bể ra, tảng đá bể ra đè lên mu bàn chân của Phật Thích Ca Mâu 

Ni, làm chảy máu, rồi để lại một vết thƣơng, làm thân Phật chảy máu, là một 

trong năm tội nghịch. Đây là  muốn mƣu hại thầy mình, xuất phát từ nguyên 

nhân  gì?  Xuất  phát  từ  tật  đố  chƣớng  ngại,  muốn  thay  thế  ngài,  nên  tạo  tội 

nghiệp nặng nhƣ vậy. Cho nên Phật liền giải thích rõ ràng cho mọi ngƣời, sau 

khi chết sẽ bị đọa vào địa ngục vô gián, địa ngục a tỳ. A tỳ là tiếng phạn, tức là 

địa  ngục  vô  gián.  Năm  loại  tội  nghiệp  đọa  vào  địa  ngục  này,  năm  loại  tội 

nghiệp, đầu tiên là giết mẹ, thứ hai là giết cha, thứ ba là giết A la hán, A la hán 

tiêu biểu cho thầy giáo, thứ tƣ là làm thân Phật chảy máu, điều này tiêu biểu 

cho cái gì? diệt Phật Pháp, thứ năm là phá tăng hòa hợp. Một đoàn thể tu hành 

rất  tốt  rất  nhƣ  pháp,  quí  vị  đồn  thổi  dựng  chuyện  để  phá  hoại,  làm  cho  đại 

chúng sanh khởi hoài nghi đối với họ, không đến đạo tràng của họ nữa. Năm 

loại  tội  này  gọi  là  ngũ nghịch  tội,  còn  nghiêm  trọng  hơn  cả  thập  ác.  Thập  ác 

đọa  địa  ngục,  ngũ  nghịch  này  đọa  vào  địa  ngục  vô  gián,  dễ  dàng  phạm  hay 

926  Tập 586 



không? Rất dễ dàng phạm. Cho nên phải chăm chỉ học tập, nhất định không có 

tƣ tâm, không có tham, sân, si, mạn, không có tật đố tổn hại. Quí vị mới có thể 

vĩnh  viễn    không  thoái  chuyển  nơi  chánh  pháp.  Chúng  ta  bị  ngƣời  khác  hại 

cũng không sao, tuyệt đối không thể hại ngƣời khác. Đạo lý này chúng ta phải 

hiểu những điều cổ đức khuyên dạy chúng ta. 

Chúng tôi ngày nay ở hải ngoại cũng hƣớng dẫn mọi ngƣời, trung thứ từ bi để 

hóa  giải  những  xung  đột  của  xã  hội.  Trung  thứ,  là  nho  giáo  nói,  là  đạo  của 

Khổng Mạnh. Trong Luận Ngữ nói: “phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hỉ”. Phật 

Pháp là từ bi. Khổng Tử nói trung tín, Lão tử nói tam bảo: thứ nhất là từ, từ bi; 

thứ hai là kiệm, tiết kiệm, tri túc, thứ ba không dám đi trƣớc thiên hạ. Vì sao 

vậy?  Làm  ngƣời  khác  tật  đố  chƣớng  ngại.  Chúng  ta  nếu  nhƣ  thực  sự  để học, 

báo đáp ân đức ngƣời, ngƣời khác đối với chúng ta tốt thì ghi nhớ không quên, 

phải biết báo ân. Không báo oán ngƣời khác, ngƣời khác đối với ta xấu xa thế 

nào, hủy báng ta, xỉ nhục ta, lừa dối ta, hãm hại ta, xóa bỏ tất cả, không nên để 

ở trong lòng, ngƣợc lại cảm ơn họ, Vì sao vậy? họ đến thử thách ta xem ta có 

công phu nhẫn nhục không. Tâm địa ta thanh tịnh hay không, phải chịu đƣợc 

thử  thách,  không có  oán  hận,  không  có  tật  đố,  không có  chƣớng  ngại,  không 

báo oán ngƣời khác. 

Chia  lỗi  với  ngƣời  khác,  không  chia  công  ngƣời  khác.  Cùng  làm  việc  với 

ngƣời khác, có sai lầm ta đứng ra gánh vác, có công đức đẩy cho ngƣời khác, 

vậy là tốt! thành tựu điều tốt cho ngƣời, không thành tựu điều xấu cho ngƣời, 

dấu điều xấu của ngƣời, không dấu điều tốt của ngƣời. Tôi một đời không cô 

phụ ngƣời khác, có thể chấp nhận ngƣời khác cô phụ tôi. Tôi không hủy báng 

ngƣời khác, tôi có thể chịu đƣợc ngƣời khác đến hủy báng tôi. Phải dùng thâm 

tâm đề bạt ngƣời khác. Nhìn thấy ngƣời này có thể dạy có thể thành tựu, toàn 

tâm  toàn  lực  giúp đỡ  họ.  Cùng  làm  việc  với  ngƣời  khác  nhất  định  phải nhiệt 

tình. Cố gắng hết sức đừng để ngƣời khác tật đố chƣớng ngại đối với mình. Tật 

đố chƣớng ngại, nói thật là con ngƣời chỉ cần thực sự học vô ngã, ngƣời khác 

tật  đố  chƣớng  ngại  đối  với  mình  toàn  là  vô  ích,  kết  tội  sẽ  không  kết  tội  với 

mình. Kết tội với ai? Phải kết tội với ngƣời nhận đƣợc lợi ích. Ví dụ nhƣ giảng 

kinh dạy học, chúng ta đồn thổi dựng chuyện, hủy hoại đạo tràng này, có mắc 

tội với minh không? Không mắc tội. Mắc tội với ai? Mắc tội với thính chúng 

hữu duyên của đạo tràng này, kết tội với họ. Cơ hội họ nghe kinh nghe pháp 

không còn nữa, mắc tội là từ phƣơng diện này. Đây là gì? Đoạn pháp thân huệ 

mạng  của  tất  cả  chúng  sanh.  Đây  là  một  loại  tội.  Loại  tội  thứ  hai  là  chƣớng 

ngại chánh pháp Nhƣ Lai trụ thế. Hai loại tội này chính là tội địa ngục vô gián. 

Họ không hại đến tôi, tôi cảm kích họ, tôi phải đem công đức tu học của mình 

Tập 586  927 



hồi  hƣớng  cho  họ.  Vì  sao  vậy?  Họ  đọa  địa  ngục,  mong  chịu  khổ  ít  hơn  một 

chút. Luôn phải dùng tâm lân mẫn để đối với mọi ngƣời. Vì sao vậy?  Họ bổn 

tánh vốn thiện, họ vốn đã là Phật. Họ làm ra những việc hồ đồ này là nhất thời 

mê hoặc, nhất định phải dùng tâm lân mẫn để đối đãi với họ, không nên so đo, 

không  nên  có  tâm  báo  thù.  Quí  vị  sẽ  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng.  Họ  hiện  tại  tạo 

nghiệp, họ tƣơng lai đi đến đâu. Quí vị phải nhìn thấy lúc quả báo đến, quí vị 

sẽ thƣơng cảm cho họ. Tâm lƣợng phải lớn, phải có thể bao dung, không nên 

nghe lời đồn thổi, bởi vì tật đố chƣớng ngại rất nhiều, ngƣời này là ngƣời có 

thể tạo ra chuyện, ngƣời đó nói, quí vị chớ đụng đến họ, họ là một ngƣời xấu, 

đƣợc rồi, vậy là chúng ta cho qua rồi. Chúng ta buông xuôi cũng có lỗi, chúng 

ta không có tội, nhƣng họ có tội, tội của họ rất nặng. Những sự việc này trong 

suốt  cuộc  đời  tôi  đã  nhiều  lần  gặp  phải.  Bản  thân  chúng  tôi  đích  thân  kinh 

nghiệm qua. Chúng tôi bị ngƣời khác hiểu lầm, ngƣời khác hiểu lầm chúng tôi, 

những  sự  việc  này  thƣờng  thƣờng  xảy  ra.  Chúng  tôi  biết  xã  hội  này  hoằng 

dƣơng  chánh  pháp,  là  một  sự  việc  lớn  vô  cùng  gian  khổ,  rất  khó  rất  khổ. 

Chƣớng duyên quá lớn, quá nhiều! Bản thân chúng tôi cũng hiểu đƣợc đó là 

ngƣời tốt, muốn giúp đỡ họ, nhƣng những ngƣời chung quanh không cho phép, 

không  đồng  ý,  vậy  là  đành  buông  xuôi  thôi.  Những  ngƣời  xung  quang  tạo 

nghiệp, tạo nghiệp họ phải nhận lãnh quả báo, quả báo không tốt. Vì sao họ lại 

làm  nhƣ  vậy?  Toàn  là  do  tật  đố  chƣớng  ngại,  toàn  là  tranh  quyền  đoạt  lợi. 

Đoàn thể chúng ta nhỏ quá, không có quyền hạn lớn, cũng không có lợi lớn, có 

ai tranh hay không? Có, không phải không có ai. Chúng tôi hiểu rất rõ, tôi hiện 

tại không hỏi không nói đến nữa. Vì sao vậy? Tôi hi vọng tôi nhanh chóng đến 

Thế  giới  Cực  Lạc,  tôi  không  muốn  sống  ở  đây  nữa.  Cho  nên  quí  vị  bất  luận 

làm sự việc gì, tôi đều hoan hỉ, cứ làm đi! Nếu thực sự sang năm thiên tai bùng 

phát, tôi và Hồng Kông cùng sống chết. Chúng tôi tin tƣởng lúc thiên tai đến, 

Phật đến tiếp dẫn tôi, tôi có lòng tin nhƣ vậy, việc tốt không phải là việc xấu! 

Phật Thích Ca Mâu Ni luôn luôn nhắc nhở trong kinh điển khuyên dạy chúng 

ta,  hƣớng  dẫn  chúng  ta.  Chúng  ta  trong  đời  này  mục  tiêu  duy  nhất,  phƣơng 

hƣớng chính xác rồi, đó là báo Phật ân đức, đây là đền đáp ơn thầy giáo. Sáu 

chữ hồng danh, tâm tâm hồi quy Tịnh Độ, làm đệ tử chân thật của Phật A Di 

Đà. Giống nhƣ kinh Phật nói đệ tử số một. Chúng ta phải thật làm. Vì vậy sƣ 

tâm tự dụng là điều vô cùng đáng sợ. Đáng sợ nhất là gì? Đáng sợ nhất là phát 

sanh nơi bản thân mình, nhƣng bản thân lại không biết. Không phải ngày ngày 

đều  phản  tỉnh,  ngày  ngày  đều  sám  hối,  ngày  ngày  đều  sửa  đổi,  khó,  thật  sự 

khó! 

928  Tập 586 



Tôi theo thầy Lý mƣời năm, ở nơi đó học đƣợc rất nhiều lời giáo huấn. Quan 

trọng  nhất  là  không  đắc  tội với  bất  cứ  ngƣời  nào.  Họ  làm  việc  xấu,  phá hoại 

Phật Pháp, cũng không đắc tội với họ, cũng không cần khuyên nhủ họ. Vì sao 

vậy? Họ không thể tiếp thu. Không thể tiếp thu mà khuyên ngăn họ, họ liền trở 

thành kẻ thù. Điều này không thể không biết. Thầy giáo ở Đài Trung một đời 

dạy học, chúng tôi tận mắt nhìn thấy, ngƣời có thể tiếp thu, thầy giáo thật dạy; 

ngƣời không thể tiếp thu thầy giáo vô cùng khách khí. Thầy nói với tôi: nhất 

định không kết ác duyên với ngƣời khác, hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công 

đức. Có thể tiếp thu một phần thì dạy một phần, có thể tiếp thu hai phần thì dạy 

hai  phần,  đây  là  trí  tuệ  chân  thật.  Chỉ  có  thể  tiếp  thu  một  phần  mà  dạy  hai 

phần, một phần kia họ hấp thu không đƣợc, vậy là quí vị nói uổng lời rồi.  Có 

thể tiếp thu mƣời phần quí vị chỉ dạy chín phần, quí vị có lỗi với họ, quí vị vẫn 

còn  một  phần  chƣa  dạy  họ.  Đây  là  sự  việc  không  hề  dễ  dàng  trong  việc  dạy 

học. Phải luôn luôn nghĩ đến thân ngƣời khó đƣợc, Phật Pháp khó nghe, đƣợc 

thân ngƣời thật khó, đƣợc thân ngƣời lại gặp đƣợc Phật Pháp nếu không thể 

nắm  bắt  lấy,  nếu  không  thể  ngay  trong  đời  này  thành  tựu,  thì  đáng  tiếc  vô 

cùng! 

Vậy muốn thành tựu, quí vị phải thực sự buông xuống. Đây không phải là nói 

cho vui. Phải triệt để buông bỏ, quí vị mới có thể khế nhập cảnh giới. Có một 

mảy  may  tƣ  tâm  chính  là  chƣớng  ngại,  chƣớng  ngại  nghiêm  trọng,  cho  nên 

đoạn sau có bốn câu nói rất hay “vô đắc vi vọng, tăng giảm kinh pháp”, đây là 

nói về lƣu truyền  pháp bảo. Không thể tùy ý  mình  mà sửa đổi nó. Nhất  định 

phải  tuân  theo  những  nguyên  văn  nguyên  ý  trong  kinh  điển  mà  truyền  tiếp 

xuống. 

Cuối  cùng  tổng  kết  nói:  “ly  kinh  nhất  tự,  tức  đồng  ma  thuyết”,  mỗi  chữ  mỗi 

câu trong kinh điển đều phải tuân thủ. Xa rời kinh điển tức là ma nói, nó không 

phải là Phật nói. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn dƣới đây. 

“Thƣờng niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp, ngã pháp nhƣ thị, tác nhƣ thị thuyết. 

Nhƣ Lai sở hành, diệc ƣng tùy hạnh, chủng tu phƣớc thiện, cầu sanh tịnh sát.” 

Niệm  lão  ở  trong  chú  giải  nói  với  chúng  ta:  “hữu  kinh  bát  cú”,  phần  trƣớc 

chúng ta đọc qua tám câu kinh này. “Thật là tổng kết của toàn bộ kinh”,  bộ 

kinh này sắp giảng xong rồi, đây là phần lƣu thông. Đơn vị cuối cùng có sáu 

phẩm  kinh,  tám  câu  này  là  tổng  kết  của  toàn  kinh,  là  cƣơng  yếu  tu  hành  của 

Tịnh Tông. Trƣờng hàng Thế Tôn thuyết trong hội này đến đây là hết, đến đây 

là kết thúc, trƣờng hàng kết thúc rồi. 

Tập 586  929 



Nên biết tám câu này, thật là câu cuối cùng của Tịnh Tông. Đây là câu kết thúc 

của  toàn  kinh.  Đây  là  Di  giáo  cuối  cùng  trong  hội  này.  Phẩm  dƣới  đây  là  kệ 

tụng, đến đoạn này là trƣờng hàng. Trƣờng hàng đến chỗ này là kết thúc rồi. 

Tám câu này “lý sự tề chƣơng”, chƣơng là sáng rõ, có lý có sự. “Chánh trợ tịnh 

hiển” có chánh có trợ. “Nhƣ Lai bí tạng, hòa bàn thác xuất”. Nhƣ Lai bí tạng là 

gì? Phát tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, đây là Nhƣ Lai bí tạng. Câu đầu tiên 

“thƣờng niệm bất tuyệt”, câu nói này quan trọng. Sao gọi là “thƣờng”? Thƣờng 

là  không  gián  đoạn,  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  ở  trong  chƣơng  Viên  Thông  dạy 

chúng  ta  phƣơng  pháp  niệm  Phật.  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”, 

thƣờng chính là liên tục. Đô nhiếp lục căn là gì? Chính là vạn duyên buông bỏ. 

Mắt  chớ  đi  xem,  chẳng  có  gì  đáng  xem  cả.  Tai  đừng  nghe  nữa,  chẳng  có  gì 

đáng nghe. Sáu căn từ cảnh giới bên ngoài thu trở lại, quí vị có thể buông ngũ 

dục lục trần xuống đƣợc, tâm thanh tịnh của quí vị liền xuất hiện. Tâm thanh 

tịnh là chân tâm. Dùng tâm này để niệm Phật, không hoài nghi, không xen tạp, 

không gián đoạn, đây gọi là thƣờng niệm. “Thƣờng niệm bất tuyệt”. 

Kinh tức là bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, chú giải dƣới đây nói tiếp. Nhƣ trong 

“Phẩm  vãng  sanh  chánh  nhân”  của  bộ  kinh  này,  câu  đầu  tiên  đã  nói:  “nghe 

kinh điển này, thọ trì đọc tụng, viết sách cúng dƣờng, ngày đêm liên tục, cầu 

sanh nƣớc kia”, chính là ý thƣờng niệm bất tuyệt đoạn này nói. Bộ kinh này 

không dễ dàng gì nghe đƣợc. Vì sao vậy? thời kỳ chiến tranh Trung Nhật, 70 

năm trƣớc, lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đem bộ kinh này hội tập thành rồi. Tuy kinh 

điển đã hội thành nhƣng chƣa lƣu thông rộng rãi. Ngƣời biết đƣợc ít quá, ở Đại 

lục  lƣu  thông  rất  bị  giới  hạn,  rất  nhiều  ngƣời  không  biết  đƣợc.  Pháp  sƣ  Luật 

Hàng đến Đài Loan, sƣ thân cận với Hạ lão cƣ sĩ, từng nghe Hạ lão cƣ sĩ giảng 

kinh,  đem  hai  quyển  kinh  này  về  Đài  Loan,  tặng  cho  thầy  Lý,  thầy  Lý  nhìn 

thấy  quyển  kinh  sách  này,  lời  tựa  dài  của  phần  trƣớc  phẩm  thứ  nhất  là  thầy 

giáo của mình viết – Mai Quang Hi, xem rồi vô cùng hoan hỉ, cảm động, nghĩ 

đến ân đức của thầy giáo, tại Đài Loan giảng qua một lần, in ra hai lần. Đại 

khái cũng khoảng hai ba ngàn quyển, sau này không còn in nữa. Lần đó sau 

khi  giảng  xong  có  chƣớng  ngại,  tức  có  rất  nhiều  ngƣời  phê  bình,  nên  thầy 

không giảng nữa. Lúc thầy giảng bộ kinh này, tôi còn chƣa quen biết thầy. Tôi 

đến  Đài  Trung,  thầy  giảng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  lần  thứ  hai,  dùng  bản  của 

Khƣơng  Tăng  Khải,  cho  nên  tôi  nghe  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  là  Khƣơng  bản, 

không phải là bản này. Sau khi nghe xong Kinh Vô Lƣợng Thọ thầy giáo đem 

bản hội tập của Hạ Liên Cƣ giới thiệu cho tôi, tôi mới biết có một quyển nhƣ 

vậy.  Mở  ra  đọc  tụng,  vô  cùng  hoan  hỷ.  Vì  sao  vậy?  Dễ  hiểu  hơn  bản  của 

Khƣơng Tăng Khải, lại thấy thầy Lý lúc đó giảng kinh chú giải, chú giải của 

930  Tập 586 



thầy rất đơn giản, tức chú giải trên quyển kinh, gọi là mi chú. Những chú thích 

này chúng tôi in ra, lúc thầy giáo viên tịch chúng tôi mới in ra. In ra mƣời ngàn 

quyển, số lƣợng này nhiều nhất, lƣu thông ở trong và ngoài nƣớc. Quí vị xem 

nhân duyên này khó đƣợc biết bao! Năm xƣa tôi có đƣợc bản của thầy giáo, tôi 

thƣa với thầy là “em đến học giảng”, thầy giáo không đồng ý. Nguyên nhân là 

gì? Anh tuổi còn trẻ quá. Nhỡ may có ngƣời phê bình anh chống đỡ không nổi. 

Nhân duyên năm đó, quản trƣởng Hàn đã 50 tuổi, làm chúc thọ sinh nhật lần 

thứ 50 cho bà ấy, giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ, thầy giáo khuyên tôi không nên 

giảng bộ kinh này, đổi lại giảng kinh Lăng Nghiêm. Giảng Kinh Lăng Nghiêm 

không có ai nói gì. Hình nhƣ hồi đó, chúng tôi dùng bản kinh bạch thoại, in ra 

một ngàn bản, kinh bản kết duyên với mọi ngƣời, đổi lại giảng Lăng Nghiêm, 

cho  nên  không  dễ  dàng,  thực  sự  là  rất  khó  rất  khó!  Cứ  nhƣ  vậy  đợi  đến  khi 

thầy Lý viên tịch, lúc đó thời gian tôi ở Mỹ nhiều, ngẫu nhiên tìm ra đƣợc bản 

của thầy Lý, nghĩ đến việc chúng tôi báo ơn thầy giáo, dùng phƣơng pháp gì? 

In kinh, in chú giải của thầy giáo, in mƣời ngàn quyển, dùng công đức này hồi 

hƣớng cho thầy giáo. Không ngờ ở hải ngoại nhận đƣợc rất nhiều sự đón nhận 

của đồng tu, họ đến tìm tôi, hi vọng tôi giảng một lần. Cho nên chúng tôi giảng 

lần thứ nhất lần thứ hai đều giảng ở Mỹ, ở Canada. Từ Mỹ trở về đến Đài Loan 

có  lẽ  là  giảng  lần  thứ  ba,  lần  thứ  tƣ.  Tôi  nhớ  những  năm  đó,  tôi  cũng  dừng 

Kinh  Hoa  Nghiêm  lại,  kinh  này  là  trung  bổn  Hoa  Nghiêm,  không  ai  kiếm 

chuyện nữa, giảng qua mƣời lần. 

Ở Mỹ tôi gặp Hoàng Niệm Lão, vô cùng hoan hỷ, lúc đó giảng bộ kinh này, 

hoằng dƣơng bộ kinh này, ở hải ngoại chỉ có một mình tôi, không có ngƣời thứ 

hai,  mới  biết  đƣợc  ở  Trung  Quốc  quốc  nội  chỉ  có  một  mình  ông  ấy,  cũng 

không  có  ngƣời  thứ  hai.  Những  năm  gần  đây  đã  khởi  đƣợc  tác  dụng,  trong 

nƣớc ngoài nƣớc đều biết đƣợc có bản kinh này. Tuy có rất nhiều chƣớng ngại 

nhƣng đều đột phá đƣợc. Chúng tôi còn có tâm kiên nhẫn này, còn có công phu 

nhẫn nhục,  không bị  bất  cứ  ảnh  hƣởng  gì, bản  thân  chúng  ta  nghiêm  túc  học 

tập,  hơn  nữa  đồng  tu  cũng  không  ít,  rất  tốt.  Tâm  chúng  ta  kiên  định,  tín  tâm 

của họ cũng kiên định, nƣơng theo bộ kinh này mà tu hành, ngƣời niệm Phật 

vãng sanh rất nhiều, tƣớng lành hi hữu, tăng trƣởng tín tâm của chúng tôi đối 

với pháp môn này. Chúng ta phải kiên trì đến cùng, nhất định không thay đổi. 

Đây là lần thứ 11 tôi giảng chú giải của Niệm Lão rồi, cũng báo ân khổ tâm 

của  Niệm  Lão  chú  giải  kinh  này.  Thân  mang  nhiều  bệnh  trong  thời  gian  sáu 

năm đã hoàn thành chú giải rồi. Đây là tập kinh luận đại thành của cổ đức chú 

giải, cho nên chú  giải của ông là tập chú, trích dẫn kinh luận 83 loại, chú sớ 

của cổ đức 101 loại, chú giải của đại đức Tịnh Tông Nhật Bản Hàn Quốc có 9 

Tập 586  931 



loại, tổng cộng 193 loại để chú giải tập đại thành này. Đối với 9000 năm thời 

kỳ  mạt  pháp,  làm  ra  những  cống  hiến  lớn  lao  nhất.  Chúng  ta  biết  ơn  báo  ơn 

phải hoằng dƣơng rộng rãi nó, giúp những ngƣời hữu duyên sau này gặp đƣợc 

bộ kinh này có thể sanh khởi chánh tín, có thể phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

công đức vô lƣợng vô biên. Ngày nay chúng ta gặp đƣợc rồi, phải trân quí cơ 

duyên này, tuyệt đối không thể để cho nó luống qua. Đây là ý của thƣờng niệm 

bất tuyệt. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 587 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 10.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 773, chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ nhất 

câu thứ hai. 

“Thủ  vân thƣờng niệm bất tuyệt giả”, thƣờng niệm, đầu tiên nói thƣờng đọc 

kinh này. Nhƣ trong Phẩm Vãng Sanh Chánh Nhân của kinh này, câu đầu tiên 

đã nói: “nghe kinh điển này, thọ trì đọc tụng, viết sách cúng dƣờng, ngày đêm 

liên  tục,  cầu  sanh  nƣớc  kia”.  Chính  là  ý  nghĩa  thƣờng  niệm  bất  tuyệt  ở  đoạn 

này. 

Đầu tiên phải biết, đức Thế Tôn sau khi khai ngộ, ngộ đây là đại triệt đại ngộ, 

khai  ngộ  nhƣ  thế  nào?  Trong  kinh  luận  Thế  Tôn  thƣờng  nhắc  nhở  chúng  ta, 

buông  bỏ  chính  là  khai  ngộ,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  khắp  pháp  giới  hƣ 

không giới, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Phật nghĩa là gì? Phật chính là đại 

triệt đại ngộ. 

Trong vũ trụ vạn sự vạn vật, tánh tƣớng, lý sự, nhân quả, hiểu thấu triệt để rồi, 

thông đạt  không  còn  chƣớng  ngại  nữa,  đây  gọi  là  thành  Phật.  Ai  có  thể  làm 

đƣợc? Mỗi ngƣời đều có thể làm đƣợc. Cho nên Phật Pháp là pháp bình đẳng, 

không có cao thấp, trong kinh giáo Đại Thừa nói rất rõ ràng. Quí vị có thể đối 

với tất cả pháp thế gian xuất thế gian, không chấp trƣớc, buông bỏ chấp trƣớc, 

chấp trƣớc chính là kiến tƣ phiền não. Những thứ quí vị chấp trƣớc toàn là sai 

lầm. Trong chấp trƣớc là kiến tƣ, kiến là kiến giải của quí vị, tƣ là tƣ tƣởng của 

932  Tập 587 



quí vị. Quí vị đối với nhân sanh vũ trụ tất cả pháp, nhìn sai đây gọi là kiến tƣ, 

nghĩ sai đây gọi là tƣ hoặc, buông bỏ những thứ này xuống  quí vị liền khai 

ngộ.  Đây  không  phải  là  đại  ngộ,  mà  là  tiểu  ngộ.  Nhƣng  cũng  vô  cùng  đáng 

quý, vì sao vậy? Sự giác ngộ này tuy nhỏ, lục đạo luân hồi không còn nữa. Đại 

sƣ Vĩnh Gia trong Chứng Đạo Ca nói: “mộng lý minh minh hữu lục thú”, lục 

thú  là  lục  đạo  luân  hồi.  Lục  đạo  luân  hồi  là  lúc  quí  vị  đang  nằm  mơ  thì  có. 

“Giác hậu không không vô đại thiên”. Sau khi tỉnh lại lục đạo liền không thấy 

nữa. Lục đạo sẽ không còn nữa. Tƣ tƣởng kiến giải sai lầm chƣa buông xuống, 

quí vị sẽ vĩnh viễn đang mơ về điều này, đang làm việc luân hồi trong lục đạo. 

Làm  bao  lâu  rồi?  thực  sự  là  vô  lƣợng  kiếp.  Đời  đời  kiếp  kiếp  đều  chƣa  giác 

ngộ. 

Từ trên chân tƣớng sự thật này, làm cho chúng ta thực sự thể hội đƣợc trong 

kinh điển đã nói “thân ngƣời khó đƣợc, Phật Pháp khó nghe”, đƣợc thân ngƣời 

so với nghe đƣợc Phật Pháp thì dễ hơn rất nhiều. Nghe Phật Pháp so với đƣợc 

thân ngƣời phải khó hơn rất nhiều. Tất cả pháp mà đức Thế Tôn giảng trong 49 

năm, chúng ta theo căn cơ chúng sanh mà nói, căn cơ hạ hạ đẳng đều có thể đạt 

đƣợc lợi ích chân thật, là bộ kinh nào? Tôi có thể nói rằng đó chính là Kinh Vô 

Lƣợng Thọ. Vì sao vậy? Kinh Hoa Nghiêm là hàng thƣợng thƣợng căn đƣợc 

lợi  ích,  căn  tánh  trung  hạ  không  có  phân  biệt.  Nhƣng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ, 

hàng hạ hạ căn đều có thể đƣợc lợi ích. Thƣợng thƣợng căn thì không cần nói 

nữa,  bộ  kinh  này  là  “tam  căn  phổ  bị,  lợi  độn  toàn  thu”.  Cho  nên  chúng  ta  từ 

trên căn tánh mà nói, tất cả chúng sanh đều đƣợc lợi ích chính là bộ kinh này. 

Vì thế bộ kinh này phải thƣờng niệm, thƣờng niệm bất tuyệt, cho nên thƣờng 

niệm đầu tiên chỉ cho thƣờng niệm bộ kinh này, nói ra đƣợc đạo lý của nó. 

Trong  phẩm  vãng  sanh  chánh  nhân  câu  đầu  tiên  đã  nói  “nghe  bộ  kinh  này”, 

kinh này là chỉ bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ. Hơn nữa chính là chỉ bản hội tập này. 

Làm sao biết là bản hội tập. Phật xuất hiện tại thế gian mục đích là gì, dụng ý 

là gì, điều này nên hiểu. Trong tấm lòng của Phật chính là hi vọng chúng sanh 

trong cuộc đời này sẽ đƣợc độ. Trong đời này có thể giúp đỡ quí vị thành tựu 

Phật đạo viên mãn. Đây là ý của Phật. Năm xƣa tại thế, đối với pháp môn này 

đích thực rất nhiều lần Ngài đã tuyên giảng, không phải giảng một lần, giảng 

rất nhiều lần, từ năm bản nguyên dịch hiện tại đang lƣu giữ, rõ ràng có thể nhìn 

thấy đƣợc, những bản bằng tiếng Phạn truyền đến Trung Quốc không phải là 

một bản. Một bản phiên dịch ra thì giống nhiều khác ít, tuyệt đối không phải 

khác nhiều giống ít. Đó là điều không thể đƣợc. Khác nhiều giống ít nhất định 

là giảng nhiều lần, cấp bậc khác nhau, chỉ có là do bản gốc không giống nhau. 

Cho nên căn cứ hiện tại năm bản nguyên dịch để xem, ít nhất có ba lần diễn 

Tập 587  933 



giảng, còn có bảy lần thất truyền chƣa tìm thấy, chứng tỏ ý của Phật không có 

gì khác là giúp đỡ chúng sanh ngay trong đời này liền thành tựu vô thƣợng bồ 

đề, điều này hi hữu biết bao, hiếm có biết bao. Cho nên hội tập chính là ý của 

Phật. Thƣờng niệm bổn kinh chính là bản hội tập này. Chúng ta không có chút 

hoài nghi nào. Hội tập Kinh Vô Lƣợng Thọ đích thực là ý của Phật Thích Ca 

Mâu Ni. 

Sâu sắc khế nhập thể hội đƣợc ý Phật, đem sự việc này làm cho tốt, tƣơng lai 

lƣu truyền mạt pháp 9000 năm, là bản nào? Chắc chắn là bản này. Vì sao vậy? 

đại chúng hoan hỷ, đại chúng yêu thích. Bản này mới có thể lƣu truyền khế cơ 

khế  lý.  Đồng  thời  chúng  ta  cũng  có  thể  nghĩ  đến,  sau  này  chú  giải  đƣợc  lƣu 

truyền chắc chắn cũng chính là bản chú giải này. Tập giải của lão cƣ sĩ Hoàng 

Niệm Tổ, họ không có ý của bản thân, giống nhƣ  tâm thái dạy học của Khổng 

Lão phu tử vậy, “thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”. Ông trích dẫn kinh luận 83 

loại, trích dẫn giải thích của Tổ sƣ đối với kinh giáo Tịnh Tông 110 loại, tập 

đại thành của tập cổ chú, đại thành của chú giải kinh luận cổ. Đây là thuật mà 

không  sáng  tác,  thực  sự  tin  mà  thích  cổ.  Ai  có  đƣợc  những  chú  giải  này  đều 

không còn lời gì để nói, đều sẽ tán thán, đều sẽ cảm ơn. Vì thế thƣờng niệm 

kinh này, thƣờng niệm không dứt. Đối với bộ kinh điển này phải thọ trì phải 

đọc tụng, nâng cao tín tâm của bản thân, kiên cố nguyện vọng của bản thân, 

nguyện vọng chính là cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Đọc tụng, đây là thực tiễn 

tín nguyện của chúng ta. Tôi nói tôi tin tƣởng, tôi cũng muốn đi, tôi không đọc 

kinh, không niệm Phật, đó không phải là thật. Vì sao vậy? Đi không đƣợc! Thọ 

trì đọc tụng vô cùng quan trọng. Đây là tự hành. 

Câu  tiếp  theo  là  “viết  chép  cúng  dƣờng”,  đây  là  giáo  hóa  ngƣời  khác.  Cúng 

dƣờng, giữa ngƣời và ngƣời, quan trọng nhất là lễ tiết. Ngƣời Trung Quốc gọi 

là tặng quà. Tặng quà một cách cung kính nhất gọi là cúng dƣờng. Ngƣời dƣới 

tặng ngƣời trên, con cái tặng cho cha mẹ là cúng dƣờng. Không thể nói bố thí. 

Ngƣời dân đối với ngƣời lãnh đạo quốc gia là cúng dƣờng. Đệ tử đối với thầy 

giáo là cúng dƣờng, đây là một tấm lòng thành kính, dùng lễ vật để thể hiện 

tấm  lòng.  Dùng  cái  gì  để  cúng  dƣờng?  Dùng  tâm  đắc  học  tập  chân  thật  của 

mình để cúng dƣờng. Đây là thật không phải giả. 

Viết chép, là dùng kinh sách cúng dƣờng. Hiện tại bao gồm cả đĩa quang, đây 

đều là cúng phẩm. Hiện này không cần viết chép nữa, hiện nay kỹ thuật in ấn 

phát  triển,  hơn  nữa  in  vô  cùng  sắc  sảo,  khiến  cho  ngƣời  ta  cầm  trên  tay  cảm 

thấy yêu thích. Cho nên trong cúng phẩm có sách này là tốt. Sách này là cúng 

phẩm chúng ta cúng dƣờng. Hiện tại có đĩa CD, dùng sách này nếu nhƣ không 

phải  là  tu  Tịnh  Tông,  chƣa  đọc  qua,  đọc  lên  cảm  thấy  khó  khăn.  Hiện  tại  có 

934  Tập 587 



sách nói, điều này tốt. Có thể mở lên màn hình ti vi, quí vị nhìn thấy kinh văn, 

quí  vị  nghe  đƣợc  âm  thanh,  đọc  theo  nó,  đây  là  một  phƣơng  thức  hiện  nay 

trong xã hội này rất đƣợc hoan nghênh, sách nói. Vì những căn cơ khác nhau, 

có  thể  phân  ra  các  loại  thời  gian  không  giống  nhau,  thời  đoạn,  có  ngƣời  đọc 

chậm hai tiếng đồng hồ là đọc xong bộ kinh này, có ngƣời đọc nhanh hơn một 

tí thì một tiếng đồng hồ, không nhanh không chậm thì một tiếng rƣỡi đồng hồ, 

một tiếng hai mƣơi phút, quí vị có nhiều lựa chọn nhƣ vậy, ngƣời ta rất thích. 

Thích chậm một chút họ liền chọn loại hai tiếng đồng hồ, thích nhanh một chút 

thì chọn loại một tiếng đồng hồ, phƣơng pháp này tốt, có thể lƣu thông với số 

lƣợng lớn. Đĩa CD trình bày vô cùng tinh xảo, dùng một cái hộp nhỏ để đựng, 

làm quà tặng, ngƣời ta hoan hỷ, muốn tiếp nhận. Sau khi nghe xong dần dần họ 

liền  giác  ngộ,  dần  dần  họ  cũng  phát  tâm  quy  y  tam  bảo.  Đối  với  pháp  môn 

Tịnh Tông tin tƣởng tha thiết cầu nguyện vãng sanh. Ngƣời này đã đƣợc quí vị 

độ rồi. Cho nên điều này chúng ta phải từ phƣơng diện này để làm, làm thành 

tinh phẩm, sách nói. 

“Đêm  ngày  liên  tục,  cầu  sanh nƣớc  kia”,  tức  là  Thế  giới  Cực  Lạc.  Câu  cuối 

cùng  là  mục  đích.  Chúng  ta  đời  này  đến  thế  giới  này  tiếp  xúc  với  pháp  môn 

này, mục tiêu cuối cùng, chúng ta phải đến Thế giới Cực Lạc, đó chính là tất cả 

đều viên mãn rồi, chƣa đến Thế giới Cực Lạc là mục đích chƣa đạt đƣợc. Vậy 

là lần này chúng ta đến sai rồi, cơ hội không bắt đƣợc, thật là đáng tiếc. Hiện 

nay chúng ta biết rồi, thì phải thật làm. Những loại tinh phẩm này, sách nói này 

phải làm, chú giải cũng nên làm, làm thành tinh phẩm. Ngƣời ta thực sự hoan 

hỉ,  thực  sự  yêu  mến,  nhƣ  nhặt  đƣợc  của  báu,  thành  phẩm  có  cao  cũng  xứng 

đáng.  Giúp  đỡ  một  ngƣời  hoan  hỉ  đi  làm  Phật  đƣợc  rồi,  đây  là  công  đức  vô 

lƣợng.  Trong  đoạn  kinh  văn  của  phẩm  vãng  sanh  chánh  nhân  này,  chính  là 

“thƣờng niệm bất tuyệt” ở đây nói. 

“Tắc  đắc  đạo  tiệp”,  tiệp  là  nhanh  chóng,  tốc  độ  nhanh,  quí  vị  nhanh  chóng 

trong một đời liền đƣợc thành tựu. 

Dƣới đây Phi Thị Tiểu Thừa Phẩm nói: ở trong kinh này nghĩ đến đạo sƣ. Đạo 

sƣ là ai? Ngƣời chỉ đạo cho chúng ta liếu sanh tử xuất tam giới, chỉ đạo chúng 

ta  niệm  Phật    cầu  sanh  Tịnh  Độ,  bất  thoái  thành  Phật,  đây  là  đạo  sƣ.  Đạo  sƣ 

này ở trong thế giới chúng ta là Phật Thích Ca Mâu Ni, ở Thế giới Cực Lạc là 

Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  thƣờng  thấy  ngƣời  xƣa  thƣờng  nói:  Nhị  độ  đạo  sƣ. 

Một là ở nơi này khuyên răn chúng ta vãng sanh, một là ở Thế giới Cực Lạc 

đón tiếp quí vị, hoan nghênh, nghênh tiếp quí vị. Ngƣời nơi này hoan hỉ đƣa 

quí vị, ngƣời bên kia hoan nghênh quí vị. Đây là hai vị đạo sƣ. 

Tập 587  935 



Lại Thọ Bồ Đề Ký Phẩm nói: do nơi pháp này không nghe, có một ức Bồ Tát 

thoái chuyển A nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Sự việc này là thật không phải là 

giả.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  thấy  hiện  tại  trong  các  vị  đồng  học,  có  bao  nhiêu 

đồng học của chúng ta đích thực là do vì không thƣờng nghe bộ kinh này mà 

thoái  chuyển  rồi,  thoái  chuyển  rất  là  nhiều!  Thoái  chuyển  đến  danh  văn  lợi 

dƣỡng, thoái chuyển này rất lớn. Danh văn lợi dƣỡng quả báo ở đâu? Quả báo 

ở tam đồ. Quí vị xem vón ở Thế giới Cực Lạc, vừa thoái chuyển liền đến tam 

đồ rồi. Sự cảnh giác này, chúng ta phải thời thời khắc khắc ghi nhớ trong lòng. 

Làm thế nào để có thể giữ gìn cho bản thân chúng ta không thoái chuyển? Chỉ 

có niệm niệm không quên. 

Nếu có chúng sanh, với kinh điển này, sao chép cúng dƣờng, thọ trì đọc tụng, 

trong khoảnh khắc ngắn diễn thuyết cho ngƣời. Những sự việc này gọi là Phật 

sự.  Đây  là  việc  mà  Phật  đã  làm.  Phật  ở  thế  gian  đã  làm  việc  gì?  Ngài  làm 

những việc này. Hơn nữa đặc biệt là bộ kinh này, một bộ kinh, một câu danh 

hiệu Phật, vĩnh viễn không thay đổi đề mục. Sao chép, việc này lƣu thông, lƣu 

thông với số lƣợng lớn, thời kỳ mạt pháp dài, 9000 năm về sau, cho nên toàn 

tâm  toàn  lực  làm  công  tác  lƣu  thông,  cúng  dƣờng,  qua  lại  với  tất  cả  chúng 

sanh, đều nên tặng một chút lễ phẩm. Trong các lễ phẩm không nên thiếu bộ 

sách này. Nên in bộ sách này để cúng dƣờng. Thọ trì đọc tụng là việc của bản 

thân, nâng cao bản thân, nâng cao tín nguyện hạnh của bản thân. Trong khoảng 

tu du, đây là chỉ cho thời gian ngắn, diễn thuyết cho ngƣời, đây là gì? Cơ hội 

giáo dục. Bất luận vào lúc nào,  bất luận trong hoàn cảnh nào, gặp ngƣời nào 

quí vị phải giảng, tức phải giới thiệu, hữu ý vô ý tập thành thói quen, nhất định 

đem pháp môn mà bản thân mình tu đƣợc giới thiệu cho ngƣời khác. Lúc bản 

thân quí vị tu học có tâm đắc, lúc có thể hội, lúc tâm hoan hỉ sanh khởi không 

nên quên nói cho ngƣời khác biết. Tịnh nghiệp tam phƣớc quí vị xem điều thứ 

ba, Bồ Tát “phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả”, nhân quả đó không phải điều 

gì khác, là chuyên môn nói về niệm  Phật là nhân, thành Phật là quả. Khuyên 

ngƣời niệm Phật. Đọc tụng Đại Thừa, sau đó khuyên tấn hành giả. Đọc tụng 

Đại Thừa chính là kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ. Khuyến tấn hành giả chính 

là đoạn này nói: trong khoảng tu du diễn thuyết cho ngƣời. 

Diễn là biểu diễn, làm ra cho ngƣời khác thấy. Quí vị thật giống nhƣ một vị Bồ 

Tát, thật giống một vị Phật trú tại thế gian này. Mỗi ngƣời nhìn thấy quí vị, tôn 

kính  quí  vị,  hoan  hỷ  quí  vị,  học  tập  quí  vị,  cho  nên  phải  diễn  thuyết  cho  họ. 

Diễn thuyết đích thực là vì họ. Vì bản thân, trong kinh điển Đại Thừa nói Phật 

Pháp trọng thực chất không trọng hình thức, đó là vì bản thân. Vậy nếu nhƣ vì 

ngƣời khác, hình thức rất quan trọng, phải trọng hình thức. Phải biểu diễn ra 

936  Tập 587 



cho ngƣời khác thấy, có quy củ, để ngƣời tôn kính hoan hỷ, cho nên phải hiểu 

đƣợc làm thế nào để vì ngƣời khác, làm thế nào để thành tựu bản thân. 

Ngƣời đó lâm chung giả sử tam thiên đại thiên thế giới đầy dẫy lửa lớn, cũng 

phải vƣợt qua để sanh nƣớc kia. Tình trạng này là nói về điều gì? Đại tam tai: 

hỏa  tai,  thủy  tai,  phong  tai,  đây  là  đại  tam  tai.  Phải  chăng  là  thật?  Thật  vậy. 

Chúng ta ở trong kính viễn vọng của thiên văn, ban đêm nhìn lên thái không có 

thể nhìn thấy, không phải tinh hệ này của chúng ta, không phải là ngân hà này 

của chúng ta, có lẽ là một hệ ngân hà khác. Nơi này toàn thể hệ ngân hà xảy ra 

hỏa hoạn. Một vùng biển lửa, trong biển lửa này, có thể có mấy trăm ức tinh 

cầu. Thế giới này thành trụ hoại không, đây là đến đoạn cuối của kiếp hoại rồi. 

Toàn thể vũ trụ bốc cháy, cuối cùng thì nổ tung. Khi vừa nổ tung, hệ tinh cầu 

này sẽ mất đi. Sau khi mất đi, dần dần nó lại tập hợp mới trở lại, nó sẽ tổ hợp 

thành lại. Vì sao lại có những hiện tƣợng thành trụ hoại không này? Hiện tại 

chúng ta biết, là ý niệm. Khi ý niệm đến bất thiện cực độ, tai nạn này liền hiện 

tiền. Sau khi hủy diệt, ý niệm dần dần liền tỉnh ngộ ra. Lúc ý niệm tỉnh ngộ trở 

lại, Phật Bồ Tát biết đƣợc. Vì sao vậy? Tin tức này khắp cả pháp giới. Phật Bồ 

Tát biết đƣợc, Phật Bồ Tát liền đến giúp đỡ, đến hƣớng dẫn quí vị. Dần dần thế 

giới mới đƣợc thành tựu, kiến lập trở lại. Đây chính là thành trụ hoại không, nó 

vĩnh viễn đang tuần hoàn. 

Ý niệm có giác có mê, không giống nhau. Có bộ phận ít giác, đại bộ phận là 

mê; có đại bộ phận giác, có tiểu bộ phận mê; có hoàn toàn mê rồi, có hoàn toàn 

giác ngộ rồi. Hoàn toàn giác ngộ là Tịnh Độ của Phật Bồ Tát. Hoàn toàn  mê 

rồi  đó  chính  là  ngày  cuối  của  thế  giới.  Thế  giới  hủy  diệt  rồi,  trong  tình  hình 

nhƣ vậy, ngƣời niệm Phật tín tâm của họ kiên định, nguyện lực kiên cố, cho 

nên tam thiên đại thiên thế giới thiêu đốt hết, trong đó toàn là lửa lớn, họ cũng 

có thể vƣợt qua đƣợc. A Di Đà Phật tiếp dẫn họ đến Thế giới Cực Lạc rồi. Tai 

nạn này họ sẽ không phải chịu. Trong lửa lớn đó, họ đi qua lửa lớn là mát mẽ, 

hơn  nữa  tốc  độ  cũng  vô  cùng  nhanh.  Cho  nên  phải  nghĩ  đến  hóa  ra  tốc  độ 

chúng  ta  là  ý  niệm  vừa  khởi  liền  khắp  cả  pháp  giới  hƣ  không.  Đây  là  hiện 

tƣợng vốn có ở trong tự tánh. 

Xem tiếp đoạn văn sau, “Thế Tôn bi tâm vô tận, phổ nhiếp vô dƣ”, thực sự là 

đại từ đại bi, vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. Nhiếp là nhiếp thọ, dùng cách 

nói chúng ta hiện nay là trong lòng có vƣớng bận, trong tâm thật có, trong tâm 

chƣ Phật Bồ Tát có những gì? Có vô lƣợng vô biên, vô biên vô số chúng sanh 

khổ  nạn,  đây  gọi  là  phổ  nhiếp.  “Vô  dƣ”  là  không  có  ai  bị  lọt  mất.  Chƣ  Phật 

Nhƣ Lai đều nghĩ đến, đều nhớ đến, đều nhìn thấy, không sót một pháp nào. 

Tập 587  937 



“Nên liên tục dùng trì niệm kinh này để khuyến khích”, vậy nếu giúp những 

chúng sanh này phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui, đời này thành tựu, cho nên 

liên  tục  không  gián  đoạn,  dùng  thọ  trì  niệm  tụng  kinh  này  để  khuyến  khích, 

khuyên nhủ mọi ngƣời một cách phổ biến.  Phải nghiêm túc thọ trì đọc tụng bộ 

kinh  này,  không  nên  để  ngày  tháng  luống  qua.  Lời  của  cổ  nhân  nói  rất  hay: 

“Một tấc thời gian một tấc vàng, tấc vàng khó mua đƣợc tấc thời gian”. Nhân 

sinh quí giá nhất là thời gian. Thời gian là sinh mạng của con ngƣời. Hi vọng 

sinh mệnh của quí vị không nên luống qua, không nên uổng phí. Thực sự niệm 

Phật  thì không luống qua rồi. 

“Thế Tôn ra sức khuyến khích trì niệm kinh này”, thọ trì thƣờng niệm bộ kinh 

này. “Nên trong kinh nói”, trong kinh này nói đến chính là nhất thừa nguyện 

hải,  đại  pháp  vô  thƣợng  của  sáu  chữ  hồng  danh.  Đáng  tiếc  không  có  ai  biết, 

không  có  ai  nhận  thức  đƣợc.  Nhất  thừa  nguyện  hải  là  gì?  48  nguyện  trong 

phẩm thứ sáu của bộ kinh này, đó là nhất thừa nguyện hải. Lục tự hồng danh là 

tam bối vãng sanh. Trong hai phẩm Vãng Sanh và Chánh Nhân tuyên dƣơng, 

đây là điều mà trong tất cả kinh điển Đại Thừa không có. Cho nên Thế Tôn đặc 

biệt ân cần khuyến khích, phải biết đây là đại pháp vô thƣợng. Hành nhân chỉ 

cần  có  thể  phát  tâm  bồ  đề  nhất  hƣớng  chuyên  niệm  ắt  đƣợc  vãng  sanh,  vạn 

ngƣời  tu  vạn  ngƣời  đi.  Nên  biết  hành  nhân  thọ  trì  kinh  này  thì  nên  y  giáo 

phụng hành, nhƣ lời giáo huấn của Phật. Thật vì sanh tử, phát tâm bồ đề, thâm 

tín  thiết  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật.  Đoạn  này  nói,  Thế  Tôn  vì  sao  ân  cần 

khuyên nhủ nhƣ vậy. Cơ duyên khó đƣợc, ngƣời đời nói là cơ hội. Đích thực 

trong vô lƣợng kiếp, quí vị mới gặp đƣợc một lần. Giống nhƣ Bành Tế Thanh 

đã nói, trong vô lƣợng kiếp hiếm có khó gặp đƣợc ngày này. Quí vị làm sao mà 

gặp đƣợc? Ngày nay chúng ta giống nhƣ ba điều kiện Phật nói trong kinh Di 

Đà, nhất định đƣợc vãng sanh. Thiên căn phƣớc đức nhân duyên ba điều kiện 

này, ba điều kiện này đầy đủ rồi, vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh. Ngày nay 

chúng ta nhân duyên đầy đủ, vấn đề là ở thiện căn, ở phƣớc đức. Thiện căn là 

gì? Thực sự có thể tin tƣởng là thiện căn của quí vị. Thực sự có thể hiểu đƣợc, 

đây  là  thiện  căn.  Phƣớc  đức  là  gì? Phƣớc  đức  là  thật  làm.  Tôi  thực  sự  niệm 

Phật, tôi thực sự y giáo phụng hành, tôi thực sự giúp đỡ tất cả chúng sanh hữu 

duyên, đây là phƣớc đức, quí vị giúp đỡ họ, quí vị thành tựu họ, họ làm Phật 

rồi,  phƣớc  báo  của  quí  vị  lớn  biết  bao,  quí  vị  từng  giúp  đỡ  một  ngƣời  thành 

Phật, phƣớc báo thế gian xuất thế gian không có gì lớn hơn điều này nữa. Tôi 

chƣớng ngại một ngƣời thành Phật, tội lỗi này cũng là lớn nhất, đều ở trong 

một niệm của bản thân. Ngƣời ác, ngƣời này bẩm tánh không tốt, họ muốn đến 

nghe  kinh,  có  hoan  nghênh  họ  không?  Ngƣời  này  không  phải  là  ngƣời  tốt, 

938  Tập 587 



chúng ta không hoan nghênh họ, không cần họ đến, quí vị cự tuyệt họ, biết đâu 

trong một thời kinh này họ ngồi xuống nghe, thiện căn kiếp trƣớc của họ đƣợc 

khơi dậy, họ một đời có thể thành tựu. Một ý niệm sai lầm của chúng ta, nói 

không cho họ đến làm đoạn mất thiện căn của ngƣời này, quí vị có phải chịu 

trách  nhiệm  nhân  quả  không?  Rất  nhiều  ngƣời  không  biết.  Bản  thân  không 

hoan hỷ liền đồn thổi đặt chuyện, nghĩ đủ phƣơng pháp để chƣớng ngại, tôi đã 

từng gặp rồi. Quản trƣởng Hàn tôi quen biết bà ấy đã ba mƣơi năm rồi, tật xấu 

của  bà  ấy  rất  nhiều,  nhƣng  bà  có  sở  trƣờng  lớn  nhất  là  không  chƣớng  ngại 

ngƣời khác nghe kinh. Chỉ cần có ngƣời nghe kinh là bà ấy hoan hỷ. Mặc kệ 

họ xấu xa thế nào, bà đều mong muốn đều hoan nghênh họ. Điều này không dễ 

dàng. Bà có thể thành tựu pháp thân huệ mạng của ngƣời, ngƣời đồn thổi kiếm 

chuyện rất nhiều, bà ấy có trí tuệ, bà dùng phƣơng pháp gì? Lần theo lời đồn: 

Quí vị nói ngƣời nào đó không tốt. Quí vị làm sao biết đƣợc? quí vị có tiếp xúc 

với họ chƣa? Chƣa từng, nghe nói vậy. Quí vị nghe ai nói vậy? tìm ngƣời đó 

cho  ra.  Truy  cho  đến  cùng  thì  lời  đồn  không  còn nữa.  Cho  nên  quản  trƣởng 

Hàn lúc còn tại thế, thông thƣờng ngƣời ta biết không dám đặt điều trƣớc mặt 

bà ấy. Vì sao vậy?  Vì bà ấy truy tận gốc, bà ấy không tin quí vị ngay lập tức. 

Lúc đó bà ấy gật đầu tin quí vị, quí vị đi rồi lại truy tận gốc, rốt cuộc là thật 

hay là giả. Đây là trí tuệ. Đặc biệt là mối quan hệ nhân sự, trong thời đại này 

hoài nghi, tật đố, chƣớng ngại rất nhiều. Ngƣời khác có, chúng ta lại nghĩ xem 

bản  thân  mình  có  hay  không?  Đến  lúc  lâm  chung,  oan  gia  trái  chủ  đến  gây 

phiền  phức,  không  biết  từ  đâu  đến,  toàn  là  tự  làm  tự  chịu.  Bản  thân  quí  vị 

không tạo nhân thì làm sao mà có quả báo? Giúp đỡ ngƣời khác học Phật, giúp 

đỡ ngƣời khác trồng thiện căn, giúp đỡ ngƣời khác khai ngộ, là việc tốt! Bản 

thân mình chƣa khai ngộ, họ khai ngộ rồi, là việc tốt. Họ đến độ mình, họ giúp 

đỡ tôi, vì sao phải chƣớng ngại ngƣời khác? Dễ dàng tin lời đồn thổi của ngƣời 

khác, làm lỡ việc cổ kim trung ngoại không biết bao nhiêu ngƣời. Cũng chính 

vì nguyên nhân này, sự thật này, thầy Lý năm xƣa tại thế dạy học sinh, ông đặc 

biệt coi trọng việc kết pháp duyên với chúng sanh, kết thiện duyên, nhất định 

không thể kết ác  duyên. Kết ác duyên chính là bản thân quí vị đối với  bồ đề 

đạo  của  bản  thân,  thiết  lập  chƣớng  ngại.  Đều  là  thiện  duyên,  đều  là  pháp 

duyên, thì bồ đề đạo của quí vị thuận buồm xuôi gió, không có ai chƣớng ngại 

quí vị. Chúng ta tu học nhƣ lý nhƣ pháp, hộ pháp lợi sanh, vì sao vẫn còn có 

nhiều  chƣớng  ngại  nhƣ  vậy?  đáng  đƣợc  bản  thân  chúng  ta  bình  tĩnh  để  phản 

tỉnh. Theo lý mà nói là điều không nên. Vì sao có nhiều ngƣời nhƣ vậy? Chúng 

ta  phản  tỉnh  liền  hiểu  rõ  đƣợc.  Hữu  ý  vô  ý  thời  thời  khắc  khắc  chƣớng  ngại 

ngƣời khác, đời này đời trƣớc, đời nay có hiện tƣợng này, có kiểu hành vi này, 

Tập 587  939 



trong đời quá khứ chắc chắn có, nghiệp đời đời kiếp kiếp gây tạo, phiền phức 

liền đến rồi, cho nên phải sám trừ nghiệp chƣớng. Nghiệp chƣớng phải sám trừ 

nhƣ thế nào? Phải mở  rộng tâm lƣợng, phải từ bi với tất cả chúng sanh, yêu 

thƣơng  tất  cả  chúng  sanh.  Thật  có  tâm  nguyện  thành  tựu  tất  cả  chúng  sanh, 

nghiệp chƣớng này mới có thể cởi mở đƣợc. Bản thân phải hiểu đƣợc làm thế 

nào để bù đắp những lỗi lầm của bản thân. 

“Hành nhân” phát tâm không dễ dàng. “Đản năng phát bồ đề tâm”, tâm bồ đề 

là  giác  ngộ.  Tâm  bồ  đề  chính  là  tâm  giác  ngộ,  giác  mà  không  mê.  Phát  tâm 

này,  nói  với  quí  vị  rằng,  điều  này  không  liên  quan  gì  đến  có  văn  hóa  hay 

không, không liên quan gì đến có biết chữ hay không. Bởi vì giác là tánh đức. 

Giác ngộ triệt để không còn mảy may mê hoặc nào. Con ngƣời này ở thế gian 

quí vị nghĩ xem họ làm điều gì, giác ngộ triệt để rồi. Tôi tin tƣởng ngƣời này 

chính là ngƣời chân thật, trung thực niệm Phật. Họ ngoài niệm Phật ra tuyệt 

đối không có chút vọng tƣởng nào. Họ thực sự giác ngộ rồi. Ngƣời này niệm 

Phật không những chắc chắn vãng sanh, phẩm vị của họ cũng rất cao. Vì sao 

vậy? Vì họkhông có chƣớng ngại. Họ không có tạp niệm, tạp niệm là chƣớng 

ngại. Họ không có hoài nghi, hoài nghi là chƣớng ngại. Phẩm vị của họ có thể 

không cao đƣợc sao? Những sự lý này chúng ta thực sự hiểu rõ ràng rồi, hiểu 

thấu  đáo  rồi.  Chúng  ta  có  thể  không  làm  sao?  Chúng  ta  có  thể  sơ  suất  sao? 

Tâm đó không phải là tâm bồ đề, nói cho quí vị biết, đó chính là tâm luân hồi. 

Trong tâm luân hồi có gì? Có tự tƣ tự lợi, cống cao ngã mạn, chƣa buông bỏ 

tham  sân si. Khởi  tâm động niệm, nói năng tạo tác đều đang tạo nghiệp luân 

hồi.  Lúc  lâm  chung  nghiệp  lực  nào  mạnh,  liền  đến  cõi  đó  trƣớc  để  thọ  sanh. 

Đời đời kiếp kiếp nghiệp lực làm chủ. Bản thân quí vị không làm chủ đƣợc. 

Nghiệp lực này là nghiệp mạnh dẫn trƣớc, nghiệp lực nào mạnh thì quí vị đến 

cõi  đó  thọ  báo.  Cho  nên  tâm  bồ  đề  không  dễ  dàng  gì  phát  đƣợc.  Không  có 

thiện căn thâm sâu phát tâm không nổi. Thiện căn thâm sâu bản thân có thể bồi 

dƣỡng, phƣơng pháp bồi dƣỡng tối thƣợng thừa vẫn là đọc kinh, nghe giảng, 

niệm Phật. Câu cuối cùng nói rất hay. Nên biết hành nhân thọ trì kinh này, liền 

nên y giáo phụng hành. Đây là thọ trì chân thật. Không thể y giáo phụng hành, 

quí vị chƣa thọ trì đƣợc. Nói cách khác, quí vị học Phật giống nhƣ ví dụ thầy 

Lý thƣờng dùng, họ không phải thực sự học Phật, họ  đến để tiêu khiển, tiêu 

khiển mà thôi, đến cửa Phật luống qua ngài tháng, so với trò tiêu khiển tạo tội 

nghiệp của thế gian chỉ tốt hơn một chút, không phải thật làm. Có thể đƣợc lợi 

ích không? Không thể. Phải chăng đang tạo tội nghiệp? còn phải xem tâm hành 

của họ. Nếu nhƣ họ có tự tƣ tự lợi, họ tạo nghiệp, họ không có tự tƣ tự lợi họ 

có  lỗi,  vì  sao  vậy?  Vì  không  làm  gƣơng  tốt  cho  chúng  sanh.  Vì  ngƣời  diễn 

940  Tập 587 



thuyết  nhƣng  họ  không  làm  đƣợc.  Bồ  Tát  họ  luôn  luôn  vì  ngƣời  khác,  làm 

gƣơng cho ngƣời khác, đó là làm cho ngƣời khác thấy, dƣờng nhƣ biểu diễn 

trên vũ đài vậy. Diễn vai này nhất định sẽ diễn đƣợc rất chân thật.  Đệ tử nhà 

Phật  thực  sự  học  Phật  chính  là  phải  biểu  diễn.  Quí  vị  ở  thế  gian  này  là  thân 

phận gì, quí vị y theo thân phận này để biểu diễn. Quí vị là giáo viên, quí vị ở 

trƣờng phải đóng vai giáo viên, trở  thành bậc mô phạm trong hàng ngũ giáo 

viên.  Quí vị là học sinh, quí vị phải đóng vai học sinh, làm ngƣời gƣơng mẫu 

trong những học sinh. Quí vị là ngƣời kinh doanh, Bồ Tát thƣơng nhân, quí vị 

là công nhân, thì là Bồ Tát công nhân. Quí vị đem tâm bồ đề, bồ tát đạo ứng 

dụng vào cuộc sống của quí vị, ứng dụng vào ngành nghề của quí vị, đây gọi là 

y giáo phụng hành, ngành ngành đều là Bồ Tát. Già trẻ nam nữ không ai không 

phải là Bồ Tát, biễu diễn ra, biểu diễn, làm cho ngƣời khác xem, diễn thuyết 

cho ngƣời. 

Năm chữ cuối cùng “nhƣ Phật huấn hối”, Phật dạy chúng ta làm nhƣ thế nào, 

chúng ta làm nhƣ vậy, Phật không cho phép chúng ta làm, chúng ta liền không 

làm, nhất định là thật sự vì sanh tử. Sanh tử rất đáng sợ, rất khổ. Đời đời kiếp 

kiếp đều làm những việc này, sau khi chết rồi, đạo giáo và Phật Giáo đều nói 

thân trung ấm. Thông thƣờng đều là 49 ngày, 49 ngày họ lại đi tìm  một thân 

thể khác. Bất luận là hữu ý hay là vô ý, du hồn rất không ổn định, hơn nữa tốc 

độ  rất  nhanh  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc.  Du  hồn  trong  lúc  lang 

thang, gặp đƣợc ngƣời có duyên với mình, họ liền chú ý. Vừa chú ý đến họ sẽ 

đầu thai. Họ ngu si, không có trí tuệ thì đi vào cõi ngạ quỷ, đi vào cõi súc sanh. 

Bất luận là cõi nào, họ liền đi, rất đáng sợ. Chúng ta thấy những con kiến nhỏ, 

đó cũng là con ngƣời sau khi chết rồi đầu thai vào, họ sẽ đọa vào cõi đó. Cõi 

đó vô cùng ngu si. Mê đắm vào cõi này, đời đời kiếp kiếp làm thân con kiến. 

Biết  khi  nào  nó  mới  có  thể  giác  ngộ.  Họ  mới  có  thể  hiểu  rõ,  đổi  lại  thân  thể 

khác! Cho nên trong kinh giáo nói, cổ nhân cũng nói, “vừa mất thân ngƣời, vạn 

kiếp khó đƣợc lại”. Thời gian một vạn kiếp, quí vị cũng không dễ dàng gì để 

làm  một  thân  ngƣời  mới,  chứng  tỏ  đƣợc  thân  ngƣời  khó  biết  bao.  Trong 

khoảng thời gian lớn nhƣ vậy, nghiệp duyên quá phức tạp, quá nhiều rồi. Cho 

nên hiểu rõ rồi, không muốn làm việc sanh tử luân hồi nữa. Phát tâm nhƣ vậy, 

thâm tin thiết nguyện, chấp trì danh hiệu, mục đích là cầu sanh Tịnh Độ. 

Nên biết thƣờng niệm không ngừng, rốt ráo nhƣ hƣớng dẫn, tức đang thƣờng 

niệm  một  câu  danh  hiệu  này,  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật.  Ý  nghĩa  chân  thật  của 

thƣờng niệm bất tuyệt. Bất tuyệt là tịnh niệm liên tục vậy. Hành giả nếu thực 

sự  phát  tâm,  chân  thật  niệm  Phật,  duy  chỉ  một  câu,  niệm  niệm  liên  tục.  Tức 

nhất định nhƣ ngƣời xông hƣơng, thân có mùi hƣơng, đến lúc lâm chung, Phật 

Tập 587  941 



đến tiếp dẫn, từ bi gia hộ, khiến tâm bất loạn, nhất định vãng sanh, thẳng lên 

bất  thoái,  viên  sanh  tứ  độ,  rốt  ráo niết  bàn.  Đoạn  này nói  rất  hay.  Ngƣời  học 

Tịnh tông thực sự phát tâm, chỉ cần thực sự phát tâm, nhất định phải chân thật 

niệm  Phật. Những thứ khác đều buông xuống rồi, chắc chắn nhƣ ngƣời xông 

hƣơng, thân có mùi hƣơng.  Hƣơng thơm này từ đâu mà có? Từ danh hiệu Phật 

mà  có.  Câu  danh  hiệu  Phật  này,  đích  thực  có  sắc  thanh  hƣơng  vị  xúc  pháp. 

Chúng ta sơ  suất tâm ý, nóng nảy cạn cợt, thể hội không đƣợc. Tâm địa thanh 

tịnh liền thể hội đƣợc. Ngƣời thực sự niệm Phật, thân có mùi hƣơng, đến lúc 

lâm  chung,  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Câu  nói  này  nên  tin  tƣởng,  nên  thật  tin.  Lâm 

chung Phật đến tiếp dẫn, là bổn nguyện của A Di Đà Phật, bản thân Ngài phát, 

không có ai khuyên Ngài, cũng không có ai ngăn cản Ngài. 

Phần trƣớc chúng ta đã đọc đến 48 nguyện, dùng thời gian năm kiếp để thực 

hiện, mỗi nguyện đều thực hiện triệt để. Thế giới Cực Lạc là thành tựu của bổn 

nguyện  công  đức,  thế  giới  này  từ  đâu  mà  mà  có?  Bổn  nguyện  công  đức  48 

nguyện thành tựu mà có, không có ai thiết kế, không có ai thi công. Từ trong tự 

tánh mà phát hiện ra. Quí vị ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, trong  mỗi mỗi 

sự lý hình tƣớng, đều có thể lãnh hội đƣợc bổn nguyện công đức oai thần của 

Di Đà, đều có thể lãnh hội đƣợc, nguyện nguyện đều thực tế, nguyện nguyện 

đều là tiếp dẫn mƣời phƣơng thế giới những chúng sanh niệm Phật vãng sanh 

Phật quốc. Phật đến tiếp dẫn, đầu tiên phóng quang, Phật chƣa tiếp xúc đến quí 

vị,  Phật  quang  đã  tiếp  xúc  đến  rồi.  Phóng  quang  này  là  gia  trì,  từ  bi  gia  hộ. 

Công phu của chúng ta chƣa niệm đến sự nhất tâm bất loạn, chỉ niệm đến công 

phu thành phiến. Nhƣng Phật quang vừa chiếu, công phu nâng cao gập bội. Từ 

công phu thành phiến liền nâng cao đến sự nhất tâm bất loạn. Tùy theo công 

của của quí vị sâu cạn mà phẩm vị khác nhau. Tam bối cửu phẩm là phần lớn, 

phần nhỏ thì không thể nói không thể nói rồi, rất là nhiều. Đến Thế giới Cực 

Lạc hoa khai kiến Phật, viên thành Phật đạo, thời gian bao lâu? Thật sự mà nói 

là  không  nhất  định.  Thực  sự  Phật  không  có  pháp  nhất  định  nào  để  nói,  hoàn 

toàn do nơi sâu cạn của linh tánh chính mình. Ngƣời linh tánh sâu thì thành tựu 

nhanh,  ngƣời  linh  tánh  căn  độn  thì  thành  tựu  chậm.  Bất  luận  là  nhanh  hay 

chậm, Thế giới Cực Lạc vĩnh viễn không thoái chuyển. Chỉ là hƣớng thƣợng đi 

lên.  Tốc  độ  tiến  bộ  đi  lên  mọi  ngƣời  đều  khác  nhau.  Ngƣời  ngƣời  cuối  cùng 

đều đến Nhƣ Lai địa, đều có thể chứng đắc quả vị Diệu giác. Đạo lý này rất 

sâu, cũng rất phức tạp. Cho nên thực sự nghe hiểu đƣợc, cũng không phải là 

việc  dễ  dàng.  Ngƣời  nghe  hiểu  đƣợc,  chúng  ta  biết  thiện  căn  kiếp  trƣớc  sâu 

dày, ngay trong đời này họ mới có năng lực thọ trì nhƣ vậy. Kiếp trƣớc thiện 

căn mỏng, trong đời này sẽ rất khó khăn. Tuy có khó khăn, thực sự nghe hiểu 

942  Tập 587 



đƣợc, thực sự hiểu rõ ràng rồi, hạ quyết tâm đoạn ác tu thiện dõng mãnh tinh 

tấn, có thể bù đắp lại những thiếu sót trong đời quá khứ, điều này rất đáng quí, 

nhƣng là làm đƣợc, chẳng phải không làm đƣợc, cơ hội gặp đƣợc rồi, nếu nhƣ 

thiện căn quá mỏng, luống qua phải chăng là đáng tiếc quá? Sự việc này chúng 

ta nghĩ đến rồi. Phật Bồ Tát đã sớm nghĩ đến rồi. 

Cho  nên  lão  tổ  tông  có  câu:  “cần  năng  bổ  chuyết”,  chuyết  là  ngốc  nghếch. 

Ngốc nghếch không sợ, chỉ cần quí vị siêng năng, quí vị thực sự chịu làm, có 

thể bù đắp điểm ngốc nghếch của quí vị. Quí vị vẫn sẽ đƣợc đến thành tựu viên 

mãn. Điểm này không thể nghĩ bàn. Cho nên lúc lâm chung Phật đến tiếp dẫn, 

từ bi gia hộ, khiến tâm bất loạn. Sự lý này chúng ta đều phải hiểu rõ. Vì sao 

vậy? Quí vị không hoài nghi. Hoài nghi đáng sợ nhất là vào một niệm lúc lâm 

chung. Vừa có hoài nghi liền vào cõi súc sanh, đáng sợ biết bao! Làm rõ ràng 

rồi,  không  đến  nổi  hoài  nghi.  Gốc  hoài  nghi  đã  nhổ  lên  đƣợc  rồi.  Phật  chắc 

chắn đến tiếp dẫn. Có ngƣời đến hỏi, nếu nhƣ lúc lâm chung, Quan Âm Bồ Tát 

đến tiếp dẫn A Di Đà Phật không đến, có thể đi theo ngài không? Có thể. Vì 

sao vậy? Bồ Tát Quán Âm là một trong ba vị của Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, Đại Thế Chí Bồ Tát đến tiếp dẫn cũng có thể, nhƣng nếu chúng ta không 

đi theo họ, đợi A Di Đà Phật, A Di Đà Phật đến hay không? Đến, nhất định 

đến. Vì sao vậy? là bổn nguyện của Ngài. Thấy Bồ Tát Quán Âm cũng đừng lo 

lắng, đợi một lúc A Di Đà Phật liền đến, vừa nhìn thấy đã đi theo Bồ Tát Quán 

Âm  rồi,  cũng  không  sai,  phẩm  vị  phải  thấp  xuống  một  chút,  quí  vị  đợi  một 

chút,  Quan  Âm  Thế  Chí  đều  đến  rồi.  Phẩm  vị  của  quí  vị  chắc  chắn  cao  hơn 

một chút. Vì sao vậy? Quí vị có định công, quí vị có kiên nhẫn. Đây chính là y 

cứ lý luận để quí vị nâng cao phẩm vị. Quí vị giữ đƣợc nhất tâm bất loạn, danh 

hiệu  Phật  niệm  niệm  liên  tục,  trong  đó  không  có  tạp  niệm  xen  lẫn  vào,  giữ 

đƣợc công phu này là đƣợc. Từ bi gia hộ, khiến tâm bất loạn, đây là điều chắc 

chắn.  Lúc  Phật  quang  chiếu  đến  quí  vị  chính  là  đang  gia  trì  quí  vị,  làm  cho 

công lực của quí vị tăng lên bội phần. Nếu nhƣ công phu của bản thân chúng ta 

chỉ  là  công  phu  thành  phiến,  Phật  vừa  gia  trì  liền  đƣợc  sự  nhất  tâm  bất  loạn. 

Quí vị đã niệm đến sự nhất tâm bất loạn. Lâm chung Phật quang vừa chiếu, quí 

vị liền trở thành lý nhất tâm bất loạn. Những điều này đều là sự thật. 

Cho nên sự gia trì của Phật và công phu tu tập của bản thân quí vị trở thành tỷ 

lệ thuận. Quí vị  có đƣợc  một phần  công lực, Phật gia trì  một phần, quí vị có 

mƣời phần công lực, Phật gia trì quí vị mƣời phần. Nói tóm lại, công phu thực 

sự  đều  ở  nơi  buông  bỏ.  Quí  vị  chƣa  buông  bỏ  là  không  đƣợc.  Quí  vị  không 

buông bỏ đƣợc thì Phật quang chiếu soi không đến quí vị. Cho nên trong cuộc 

sống hằng ngày, ra sức buông bỏ, tuyệt đối chính xác, làm cho thân tâm sạch 

Tập 587  943 



sẽ, không nên có mảy may ô nhiễm, quí vị mới có đƣợc thành tựu, sợ nhất là 

nhiễm ô. Ngoài danh hiệu Phật ra, tất cả những ý niệm đều là ô nhiễm, hoằng 

pháp lợi sanh vẫn là ô nhiễm. Trong nhiễm ô có chánh có tà, có thiện có ác, tốt 

nhất là hết thảy buông bỏ, không còn một chút nhiễm ô nào, vậy mới cao! 

Thấy Phật, Phật quang soi chiếu chắc chắn vãng sanh, mảy may nghi hoặc đều 

không  còn  nữa,  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  thẳng  lên  bất  thoái.  Cho  dù  là 

ngƣời vào cõi Phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh đến Thế giới Tây 

phƣơng Cực Lạc, bổn nguyện oai thần của Phật gia trì quí vị. Quí vị liền đạt 

đƣợc A Duy Việt Trí Bồ Tát, A Duy Việt Trí Bồ Tát là tam bất thoái, quí vị 

đều  chứng  đƣợc  rồi,  quí  vị  đạt  đƣợc  quí  vị  không  phải  chứng  đƣợc,  chứng 

đƣợc là của bản thân quí vị, đây là gì? Phật A Di Đà cho quí vị, làm cho trí tuệ 

thần thông đạo lực của bản thân quí vị tƣơng đồng với A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Đây  là  điều  vĩ  đại!  Tin  tức  này  mƣời  phƣơng  thế  giới  không  có,  chỉ  có  Thế 

giới Cực Lạc có. Đây là điều vì sao Chƣ Phật Nhƣ Lai khuyên quí vị đến Thế 

giới Cực Lạc, vì quá tốt. Thế giới này không nên lƣu luyến nữa. Sinh đến Thế 

giới  Cực  Lạc  là  viên  sanh  tứ  độ.  Viên  là  viên  mãn,  chúng  ta  vãng  sanh  nhất 

định vãng sanh cõi phàm thánh đồng cƣ. Vì sao vậy? Vì chúng ta chƣa đoạn 

đƣợc phiền não. Ngày nay chúng ta phiền não chỉ là có khả năng thì đè nén nó, 

chƣa đoạn đƣợc, đây là sự thật không phải giả dối. Đến Thế giới Cực Lạc toàn 

nhờ vào Phật lực gia trì, lại thêm làm cho bản thân đƣợc lên cao tƣơng đồng 

với  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  đƣợc  đại  tự  tại.  Ở  nơi 

chúng ta mà nói giống nhƣ thiền tông nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật.  Họ  đạt  đƣợc  cảnh  giới  này,  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là 

cảnh giới này vậy. Cho nên Phật lực vừa gia trì cũng giống nhƣ trí tuệ khai mở 

rồi,  năng  lực  khôi  phục  rồi,  tam  minh  lục  thông  đều xuất  hiện.  Liền  có  năng 

lực  cùng  với  khắp  cả  pháp  giới  hƣ  không  giới  những  chúng  sanh  hữu  duyên 

khởi tác dụng cảm ứng đạo giao. Tác dụng đó cũng giống nhƣ trong kinh Lăng 

Nghiêm  nói:  “  tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lƣợng”,  đây  là  sự  nghiệp  của 

Pháp thân Bồ Tát trong Cõi Thật báo trang nghiêm, là Phật sự trong cảnh giới 

đó. Họ hiện thân, không có đến đi. Không có đến đi chính là không có không 

gian.  Đƣơng  xứ  xuất  sanh,  đƣơng  xứ  diệt  tận,  đây  là  không  có  không  gian. 

Thời  gian,  không  gian  đều  không  tồn  tại.  Ở  cõi  đồng  cƣ  tƣơng  đồng  với  cõi 

phƣơng tiện, cũng tƣơng đồng với Cõi Thật báo, đây còn thêm một cõi là tứ 

độ, thêm một cõi thƣờng tịch quang. Đối với Thƣờng tịch quang chƣ Bồ Tát 

càng  ngày  càng  rõ  ràng,  càng  ngày  càng  thấu  đáo.  Chỉ  cần  tập  khí  vô  thỉ  vô 

minh đoạn tận, họ tự nhiên vào cõi Thƣờng tịch quang, rốt ráo Niết bàn, Niết 

944  Tập 587 



bàn chính là Thƣờng tịch quang, Niết bàn chính là tự tánh, Niết bàn chính là 

thật tƣớng. 

Nên Phật từ bi chỉ dạy “thƣờng niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp”, quí vị muốn 

nhanh chóng thành Phật, chính là hai câu nói này. Chỉ cần thực sự niệm Phật 

không  ngừng,  niệm  niệm  không  gián  đoạn,  quí  vị  liền  có  thể  chứng  đắc  rất 

nhanh. “Tiệp” là mau lẹ nhanh chóng, lại nhƣ tiệp kính, chỉ cho con đƣờng tắt, 

con đƣờng đi gần nhất. Là nói phƣơng pháp trì danh niệm Phật cho đến con 

đƣờng tắt để tu hành. 

Trong  tất  cả  các  pháp,  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  của  Phật  pháp,  vô 

lƣợng pháp môn chỉ có pháp môn này là con đƣờng tắt. Chỉ có một pháp này, 

chúng ta trong đời này nhất định thành tựu. Những pháp môn khác thì không 

nhất  định.  Ngƣời  thông  minh  đều  muốn  đi  con  đƣờng  tắt.  Con  đƣờng  tắt  đi 

nhanh,  một  đời  thành  tựu  viên  mãn.  “Chân  thật  trì  niệm  sẽ  đắc  đạo  nhanh 

chóng”. Then chốt trong câu này chính là chân thật. Chân thật rất khó đƣợc, 

chân thật đáng quý quá. 

Trong lịch sử, hai ngàn năm trở lại đây, niệm Phật vãng sanh chính là đắc đạo. 

Họ vãng sanh thành Phật, rất hi hữu, thực sự không thể nghĩ bàn. Nhân số rất 

nhiều,  chúng  ta  tính  toán  một  cách  chặt  chẽ  nhất,  nghiêm  túc  nhất  thì  cũng 

vƣợt qua 100.000 ngƣời. Trong 1700 năm này, những pháp môn khác không 

có  nhiều  nhƣ  vậy,  không  có  dễ  dàng  nhƣ  vậy.  Cho  nên  đây  là  con  đƣờng  tắt 

của việc tu hành. 

“Cái dĩ tín nguyện trì danh chi pháp, tâm tác tâm thị”, tâm này làm Phật, tâm 

này là Phật. Đây là điều trong kinh Quán Vô Lƣợng Thọ đã nói. Chúng ta niệm 

Phật chính là tâm làm, tâm vốn là Phật, tâm này là chân tâm. Hiện tại lại niệm 

Phật chính là quí vị đang làm Phật. Bởi vì trong thức A lại ya của mỗi chúng 

sanh đều đầy đủ chủng tử của  mƣời pháp giới. Vậy thì đời sau ta đi đến pháp 

giới nào, không cần hỏi ngƣời khác, ngƣời khác không biết, hỏi bản thân, bản 

thân rõ ràng thấu suốt, biết rõ ràng mình sẽ đi đến đâu. Nhân trong mƣời pháp 

giới chúng ta đều đã rõ ràng rồi, niệm Phật thì đi làm Phật, niệm Bồ Tát học 

Bồ Tát, quí vị đến pháp giới Bồ Tát rồi; niệm La hán, niệm Tịnh Độ, niệm thần 

thông, thì đến pháp giới của Thanh văn, Duyên giác. Niệm thiên, niệm giới thì 

đến cõi trời Dục giới. Nếu nhƣ tu thiền định, thì đến cõi trời sắc giới, cõi tứ 

thiền  bát  định.  Niệm  tham,  hiện  tại  thế  giới  này  ngƣời  niệm  tham  rất  nhiều. 

Tham mà không chán, lòng tham không đáy, tất cả đều không quan tâm nữa, 

tâm  tham  đang  tăng  trƣởng.  Quả  báo  ở  đâu?  Trong  cõi  ngạ  quỷ,  tật  đố,  sân 

nhuế,  là  cõi  địa  ngục;  ngu  si  cõi  súc  sanh.  Cho  nên  tâm  luân  hồi  tạo  nghiệp 

luân hồi, quả báo của lục đạo luân hồi liền xuất hiện. Sự việc này rất đáng sợ. 

Tập 587  945 



Không  nên  cho  rằng  những  thứ  này  là  giả,  nhƣ  vậy  thì  quí  vị  đã  chịu  thiệt 

nhiều rồi, quí vị mắc lừa lớn quá rồi. Trong cuộc đời này có thể thoát sanh tử, 

có thể làm Phật, lại đi làm những việc lục đạo luân hồi. Đây gọi là tự làm tự 

chịu. 

Dƣới đây nói “quả giác nhân tâm, cố đắc đạo tiệp”. Phật A Di Đà là quả giác, 

đại giác rốt ráo viên mãn. Tôi hiện nay dùng điều này để làm nhân tu hành của 

tôi.  Quả  giác  của  Nhƣ  Lai  làm  nhân  tâm  hiện  nay  của  tôi.  Thành  tựu  này  vô 

cùng nhanh chóng. Cũng chính là năm xƣa thầy Lý dạy chúng tôi đổi tâm, đem 

tâm của bản thân chúng tôi, những vọng tƣởng tạp niệm lung tung trong tâm, 

tất cả đều buông bỏ, đem rửa tâm cho sạch sẽ, mời Phật A Di Đà đi vào, chính 

là ý nghĩa này, quả giác nhân tâm. 

A Di Đà Phật là tiếng Phạn, dịch thành tiếng trung là vô lƣợng giác. “A” dịch 

thành vô, “Di Đà” dịch thành lƣợng, “Phật” dịch thành giác. Chúng ta nên biết 

vậy, không nên hiểu sai mất. Pháp môn này thù thắng biết bao, quả giác nhân 

tâm. Cho nên Ngài thành tựu nhanh nhƣ vậy, một đời liền đƣợc viên mãn. 

Nhân duy chỉ cho pháp trì danh niệm Phật, là gốc của đại nguyện Di Đà. Dễ hạ 

thủ  nhất,  dễ  thành  tựu  nhất,  nên  gọi  là  pháp  dễ  hành,  gọi  là  đƣờng  tắt  của 

những  đƣờng  tắt.  Thật  sự  mà  nói  thật  hiếm  có  vậy.  Có  đƣợc  pháp  môn  này, 

thực sự có đƣợc, quí vị phải buông bỏ tất cả pháp thế gian xuất thế gian, quí vị 

thực sự đạt đƣợc rồi, thực sự thành tựu rồi. Nếu nhƣ có đƣợc rồi mà vẫn muốn 

có thêm những thứ khác, vậy là quí vị hoàn toàn sai rồi. Trong đây phải nói là 

thuần, phải nói là tịnh. Không thể có một chút xen tạp nào, không thể có một 

chút  nhiễm  ô  nào,  ngay  trong  đời  này  quí  vị  đã  thành  tựu  viên  mãn  rồi.  Cho 

nên nếu chƣa làm  rõ ràng, chƣa hiểu thấu đáo, thì khó! Vì sao vậy? Phật nói 

rồi, Thiện Đạo đại sƣ cũng nói rồi, pháp môn này vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng 

sanh, không sót một ngƣời nào. Vì sao hiện tại ngƣời niệm Phật nhiều nhƣ vậy, 

ngƣời vãng sanh lại rất ít? Năm xƣa thầy Lý ở Đài Trung thƣờng công khai nói 

rằng:  Thầy  không nói  ngƣời  khác,  nói  những  liên hữu  của  Đài  trung  Liên  xã 

chúng ta, trong một vạn ngƣời, đều là ngƣời niệm Phật, có thể vãng sanh chỉ 

năm ba ngƣời mà thôi, ba phần vạn, năm phần vạn mà thôi. Vì sao lại ít nhƣ 

vậy? Vì đạo lý và chân tƣớng sự thật họ chƣa làm cho rõ ràng. 

Tôi ở Đài trung tôi rất cảm thán, thầy giáo không chuyên, làm sự nghiệp quá 

nhiều, quá tạp, thầy rất là mệt,  tôi thƣờng thƣờng nghĩ đến thầy vì sao không 

buông  bỏ  tất  cả  xuống,  giống  nhƣ  đại  sƣ  Huệ  Viễn  vậy,  chỉ  một  niệm  Phật 

đƣờng, không có việc gì khác. Thầy ở Đài trung, tùy duyên! Có ngƣời đem tiền 

đến đƣa cho thầy nói chúng ta xây một viện dƣỡng lão đƣợc không? Thầy nói 

là việc tốt, mời thầy làm tổng giám đốc, phải chăm sóc viện dƣỡng lão. Có tiền 

946  Tập 587 



nữa, nhi đồng cũng muốn dạy, chúng ta xây một trƣờng mẫu giáo đƣợc không? 

Xây hai trƣờng mẫu giáo, mở một bệnh viện Bồ đề. Còn mở một thƣ viện Từ 

Quang. Nhiều nơi nhƣ vậy ngày ngày phải chạy quanh, sẽ không an tĩnh đƣợc. 

Nghĩ lại xem vẫn là Huệ Viễn đại sƣ thông minh, chỉ một niệm Phật  đƣờng 

thôi, không có thứ gì nữa. Hơn nữa đồng tu cũng không nhiều nhƣ vậy, cũng 

không  tạp  nhƣ  vậy.  Ngƣời  trong  Niệm  Phật  đƣờng  của  đại  sƣ  Huệ  Viễn  chỉ 

123 ngƣời, nơi Ngài ở chúng tôi đã đi qua, Niệm Phật đƣờng Đông Lâm ở Lô 

sơ  Giang  Tây,  hiện  tại  là  chùa  Đông  Lâm,  suối  hổ  bao  quanh.  Ngƣời  trong 

niệm  Phật    đƣờng  không  xuống  núi,  đều  ở  tại  đó  vãng  sanh.  Thực  sự  ngƣời 

ngƣời đều vãng sanh, thù thắng vô cùng. Là đạo tràng số một của Tịnh Tông 

Trung  Quốc.    Đại  sƣ  Huệ  Viễn  đƣợc  xƣng  là  sơ  tổ  của  tông  Tịnh  Độ  Trung 

Quốc. 

Chúng ta nói đến sơ tổ, sơ tổ rất nhiều. Ở trong tiệp yếu tịnh tu của lão cƣ sĩ 

Hạ Liên Cƣ xƣng Bồ Tát Đại Thế Chí là sơ tổ Tịnh Tông, không sai, lời ông 

giảng rất chính xác, Bồ Tát Đại Thế Chí là Sơ tổ ở đâu? Sơ tổ của Tịnh Tông 

trong khắp pháp giới hƣ không giới, làm cho chúng ta lập tức liên tƣởng đến 

Bồ Tát Phổ Hiền là sơ tổ, Ngài là Sơ tổ ở đâu? Là sơ tổ ở thế giới Ta bà. Quí vị 

xem  trên  hội  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng,  Kinh  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng 

mƣời đại nguyện vƣơng quy về Cực lạc. Ngài là sơ tổ của thế giới Ta bà. Đại 

sƣ Huệ Viễn là sơ tổ của Trung Quốc. 

Tôi lúc đó đang ở nƣớc Mỹ, Hoàng Niệm Tổ nói đùa với tôi, ông nói: pháp sƣ 

Tịnh Không à, Ngài làm sơ tổ Tịnh Tông của nƣớc Mỹ, tôi không làm sơ tổ, 

tôi chạy mất, tôi ra đi rồi. Cho nên sơ tổ chúng ta ít nhất cũng nên hiểu, ba vị: 

Bồ Tát Đại Thế Chí, Bồ Tát Phổ Hiền, đại sƣ Huệ Viễn. Tổ sƣ của Tịnh Tông 

đích thực là hậu nhân chọn ra,  tông Tịnh Độ không có truyền thừa, không có 

truyền lại từng đời từng đời, không có. Quí vị tu rất tốt, quí vị vãng sanh rồi, 

hậu nhân cho rằng quí vị ở thời đại đó đối với Tịnh Tông có những cống hiến 

lớn nhất, cho nên họ là dân chọn, họ không phải là cha truyền con nối. Bất cứ 

tông phái nào đều là đời này truyền tiếp qua đời khác, chỉ có Tịnh Tông không 

có. Tông Tịnh Độ là dân chủ. Pháp môn này trì danh niệm Phật, là bổn nguyện 

trong  48  nguyện,  cho  nên  ở  Nhật  bản  có  tông  Bổn  nguyện  niệm  Phật.  48 

nguyện  họ  sẽ  phụng  hành  nguyện  thứ  18,  những  nguyện  khác  họ  đều  không 

cần.  Vậy  có  nhƣ  pháp  hay  không?  Không  nhƣ pháp.  Vì  sao  vậy?  48  nguyện, 

nguyện nguyện đều nhiếp tất cả các nguyện khác. Trong mỗi một nguyện đều 

có  48  nguyện,  vậy  là  đúng  rồi.  Đem  cô  lập  nguyện  thứ  18  rồi,  ngoài  ra  đều 

không học nữa,  điều này không nhƣ pháp. Vì thế lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ khởi 

xƣớng  Tịnh  Tông học  hội,  điều  này  tôi  rất  tán  thành.  Vì  sao  vậy?    Hiện  đại 

Tập 587  947 



hóa. Nói Liên Xã, nói niệm Phật đƣờng, đó đều là những thứ ngày xƣa, hiện tại 

ngƣời ta gọi là mê tín, gọi là tôn giáo, cho nên Hạ Liên Cƣ nghĩ ra danh xƣng 

này, hiện đại hóa nó lên. Nơi tu học gọi là học hội, Tịnh Tông học hội, Thiên 

Thai tông học hội, Hoa Nghiêm học hội, dùng từ này hay. Học hội là đạo tràng 

tu  học.  Chuyên  môn  về  nghiên  cứu  kinh  giáo  thì gọi  là  học  viện.  Ở  Úc  châu 

chúng ta có một học hội, có một học viện – giải, hạnh hai môn. 

Học viện chú trọng học tập kinh điển, học hội chú trọng công phu niệm Phật, 

chủ yếu chính là Niệm Phật đƣờng. Ngày xƣa trong Niệm Phật đƣờng không 

giảng kinh, vì sao vậy? giảng kinh theo hƣớng khác, nhiễu loạn sự tịnh tu của 

mọi ngƣời, nên không giảng. Tu Tịnh Tông, nghiên cứu kinh giáo trƣớc, có tín 

tâm  rồi,  có  nguyện  tâm  rồi,  kinh  giáo  liền  để  qua  một  bên,  không  cần  nữa, 

chuyên niệm A Di Đà Phật là đƣợc. Tác dụng của kinh điển giúp đỡ chúng ta 

phá mê khai ngộ, giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, tín này rất quan trọng. Vì 

sao lại bán tín bán nghi, tín tâm không thể kiên quyết? Đối với giáo lý không 

thấu  triệt.  Đối  với  chân  tƣớng  sự  thật  không  hiểu  đƣợc.  Cho  nên  tín  nguyện 

đều không kiên cố. Tín nguyện thực sự kiên cố, có lý gì lại không đƣợc vãng 

sanh! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

948  Tập 587 



Tập 588 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 10.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem 

Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 773, chúng ta bắt đầu xem câu cuối 

cùng. Đây là một đoạn nhỏ. 

“Cái dĩ tín nguyện trì danh chi pháp, tâm tác tâm thị. Quả giác nhân tâm, 

cố  đắc  đạo  tiệp.”  Đây  là  kinh  văn,  Phật  nói  cho  chúng  ta:  “thƣờng  niệm  bất 

tuyệt, tắc đắc đạo tiệp”, đắc đạo vô cùng nhanh chóng, tín nguyện trì danh, đây 

là ba điều kiện quan trọng về  tu học Tịnh Tông. Xem  ra dƣờng nhƣ  rất  đơn 

giản, kỳ thật hoàn toàn không đơn giản. Vì sao vậy? Cổ nhân thì tƣơng đối dễ 

dàng, vì sao vậy? Họ thật tin. Thật có thể lý giải, thật muốn vãng sanh. Đối với 

hiệu quả của phƣơng pháp trì danh niệm Phật, thì không thể nghĩ bàn. Ngƣời 

hiện tại không có căn tánh này, tuy ở trong Tịnh Tông học rất nhiều năm rồi, 

thậm chí có thể giảng Tịnh Độ tam kinh, đến lúc cuối cùng vãng sanh thực sự 

lại  có  vấn  đề,  không  biết  sẽ  đến  cõi  nào.  Nguyên  nhân  này  không  phải  tín 


nguyện hạnh có vấn đề, vấn đề hoàn toàn tại nơi bản thân chúng ta. Nên biết 

Phật  Pháp  Đại  Thừa,  Tịnh  Tông  cũng  không  ngoại  lệ,  nó  kiến  lập  trên  cơ  sở 

của Tịnh nghiệp tam phƣớc, câu đầu tiên của Tịnh nghiệp tam phƣớc nói với 

chúng  ta  rằng:  “hiếu  dƣỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sƣ  trƣởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu 

thập thiện nghiệp”. Điều này là căn bản của căn bản. Ngày nay chúng ta xem 

xem, có thể tìm đƣợc một ngƣời hiếu thảo không? Đối với cha mẹ không thể 

tận hiếu, đối với thầy giáo làm gì có thành kính? Tâm thông thƣờng của chúng 

ta gọi là tạp tâm loạn tâm. Kiểu tâm này tín nguyện trì danh thì đừng niệm còn 

hơn. Nói thật là thực sự có hiệu quả thì không dám nói. Phải hiểu đƣợc pháp 

thế gian xuất thế gian, đều là kiến lập trên cơ sở hiếu đạo, Phật Pháp là sƣ đạo, 

điều nay chƣ vị nhất định phải rõ ràng. 

Nghiêm túc mà nói, Phật Pháp không phải là tôn giáo. Trong Phật Pháp 

không có một vị thần chủ tể, không có chủ tạo vật. Phật là thầy giáo, ngƣời Ấn 

độ gọi là Phật đà, ngƣời Trung Quốc gọi là thánh nhân, rất gần gũi. Thánh là 

thông minh chánh trực, đối với nhân sanh vũ trụ họ cũng hiểu rõ, họ không mê 

hoặc, thông đạt, có thể nói rõ ràng, nói minh bạch, đây gọi là thánh nhân. 

Chữ  Phật  này  là  từ  Ấn  độ  phiên  dịch  qua,  ý  là  giác  ngộ.  Đối  với  nhân 

sanh vũ trụ vạn sự vạn vật, họ hoàn toàn giác ngộ, hiểu rõ rồi. Quí vị thấy ý 

nghĩa tƣơng đồng với chữ “Thánh” của Trung Quốc. Vì sao đƣơng thời phiên 

Tập 588  949 



dịch không phiên dịch là Thánh? Bởi vì ý nghĩa của Phật bao hàm đa nghĩa. Ý 

nghĩa của nó rất nhiều. So với ý nghĩa của Thánh nhân Trung Quốc còn rộng 

lớn  hơn.  Cho  nên  dùng  âm  dịch  rồi  giải  thích  thêm.  Vì  thế  họ  không  phải  là 

thƣợng đế, họ không phải là chủ tạo vật. Chúng ta ở trong kinh điển nhìn thấy 

một đời hành nghi của Phật Thích Ca Mâu Ni, họ là thân phận gì? Dùng cách 

nói  của  ngƣời  hiện  tại,  ngài  là  nhà  giáo  dục,  là  một  nhà  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên.  Vì  sao  là  văn  hóa  đa  nguyên?  Ngài  dạy  học  không  phân  quốc  tịch, 

không phân chủng tộc, cũng không phân tôn giáo. Bất cứ tôn giáo nào tín đồ 

cho đến nhà truyền giáo học tập Phật Thích Ca Mâu Ni. Phật Thích Ca Mâu Ni 

không có bảo họ sửa đổi tôn giáo. Bởi vì tín ngƣỡng tôn giáo và Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  dạy  là  những  thứ  gì?  Dạy  là  trí  tuệ,  tất  cả  đều  có  thể  chấp  nhận.  Ở 

trong kinh điển chúng ta đã nhìn thấy. Đƣơng thời rất nhiều nhà truyền giáo 

tôn giáo, đều là học trò của Phật Thích Ca Mâu Ni, trí tuệ có thể giúp đỡ quí vị 

giải quyết vấn đề. Giáo dục và bất kỳ tôn giáo nào đều không phát sinh xung 

đột. Tôn trọng tôn giáo, không phản đối tôn giáo. Điều này đầu tiên chúng ta 

phải nhận thức rõ ràng. Chúng ta học tập Phật Thích Ca Mâu Ni, cầu điều gì? 

Chỉ  hai  điều.  Một  là  trí  tuệ,  một  là  phƣớc  đức.  Cho  nên  “quy  y  Phật  nhị  túc 

tôn”, nhị này chính là trí tuệ và phƣớc đức. Hai thứ này đều viên mãn đó gọi là 

thành Phật. Trí tuệ viên mãn rồi, phƣớc đức viên mãn rồi, làm sao có thể viên 

mãn? Đây chính là vấn đề. Có thể sự việc này Phật đã biết, Phật biết vũ trụ đến 

nhƣ thế nào, trong Phật kinh nói nguyên khởi của vũ trụ và khoa học hiện đại, 

có thể nói dƣờng nhƣ đã hoàn toàn tƣơng ƣng rồi. Phật biết một thứ, trong triết 

học  nói  bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu,  bản  thể  này  mãi  cho  đến  ngày  nay,  nhà 

triết học đều đang mò mẫm, có rất nhiều cách nói, không có cách nào nói viên 

mãn  đƣợc.  Phật  làm  sao  mà  biết  đƣợc?  Trong  kinh  giáo  Đại  Thừa  nói  với 

chúng  ta,  sự  việc  này  “chỉ  chứng  mới  biết”,  quí  vị  phải  chứng  đắc,  dùng 

phƣơng pháp gì để chứng? Thiền định, hoặc là buông bỏ. Buông bỏ mọi ngƣời 

sẽ dễ hiểu hơn. Mỗi ngƣời đều có tự tánh, tự tánh là một không phải hai. Cho 

nên trong kinh Phật đem tự tánh ví dụ cho biển lớn. Vậy ngã là gì? Ngã là một 

bọt nƣớc trong biển lớn. Đây là ví dụ Phật nói ở trong Kinh Lăng Nghiêm, bọt 

nƣớc không bị nứt ra, quí vị cho rằng có cái ngã tồn tại. Bọt nƣớc nếu nhƣ vỡ 

rồi  chính  là  biển  lớn.  Mới  biết  đƣợc  biển  lớn  là  bản  thân.  Nhƣng  bọt  nƣớc 

không  tách  rời  biển  lớn.  Biển  lớn  cũng  không  làm  chƣớng  ngại  bọt  nƣớc,  là 

một  không  phải  hai.  Cho  nên  Phật  Giáo  nói  thập  phƣơng  tam  thế  Phật,  cùng 

chung một pháp thân, cùng một tánh hải. Phật nói với chúng ta “tất cả chúng 

sanh vốn là Phật”. 

950  Tập 588 



Lão  tổ  tông  cũng  rất  vĩ  đại,  nói  với  chúng  ta  “bổn  tánh  bổn  thiện”.  Ý 

nghĩa của nó và Phật có thể kết hợp đƣợc với nhau. Tánh bổn thiện, thiện này 

không phải là thiện trong thiện ác. Thiện là từ khen ngợi, tâm tánh là viên mãn. 

Lục tổ Huệ Năng kiến tánh, tánh là nhƣ thế nào? Ngài dùng năm câu để hình 

dung nó. Tự tánh là thanh tịnh, trƣớc nay chƣa từng nhiễm ô- bổn tánh. Nhiễm 

ô là gì? nhiễm ô là ý thức, A lại ya là nhiễm ô. A lại ya là vọng tâm không phải 

là chân tâm. Trong một niệm bất giác, từ trong chân tâm khởi lên A lại ya, A 

lại  ya  là  mê,  A  lại  ya  có  tam  tế  tƣớng.  Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  rất  giỏi 

dang, tìm ra những thứ này rồi. Nghiệp tƣớng của A lại ya các nhà khoa học 

gọi nó là năng lƣợng. Chuyển tƣớng của A lại ya các nhà khoa học nói là tin 

tức. Cảnh giới tƣớng của A lại ya các nhà khoa học gọi nó là vật chất. Ba loại 

hiện  tƣợng  này  trong  tự  tánh  không  có.  Nhƣng  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp, 

năng hiện hiện tƣợng này. Vậy nên ngày nay các nhà khoa học và triết học, có 

thể  phát  hiện  vấn  đề  này,  Thế  Tôn  ở  trong  kinh  đã  nói  rồi.  Chúng  ta  dùng  ý 

thức  chính  là  suy  nghĩ,  tƣởng  tƣợng.  Dùng  những  thứ  này  để  nghiên  cứu,  để 

quan  sát.  Chỉ  có  thể  quan  sát  đến  ba  tế  tƣớng  của  A  lại  ya.  Hiện  tại  thực  sự 

đƣợc  chúng  ta  quan  sát  đƣợc  rồi.  Tự  tánh  thì  sao?  Tự  tánh  quan  sát  không 

đƣợc, tự tánh vốn tự thanh tịnh, tự tánh không sanh không diệt. Tự tánh vốn tự 

đầy  đủ,  tuy  đầy  đủ  nhƣng  nó  không  hiện.  Nhà  Phật  nói  ẩn  hiện,  nó  đang  ở 

trạng thái ẩn nó không hiện, cho nên nó cái gì cũng không có. Nó không phải 

là hiện tƣợng vật chất, nó cũng không phải là hiện tƣợng tinh thần, cũng không 

phải là hiện tƣợng tự nhiên, vì vậy không phải là hiện tƣợng vật chất, nên mắt 

tai mũi lƣỡi thân  tiếp xúc không đƣợc. Không phải là hiện tƣợng tâm lý, thức 

thứ sáu của chúng ta không tiếp xúc đến đƣợc, thức thứ sáu thứ bảy đều không 

tiếp xúc đến đƣợc. Không phải là hiện tƣợng tự nhiên, A lại ya cũng không có 

cách gì. Kỳ thật kiến phần của A lại ya chính là tin tức. Tƣớng phần của A lại 

ya chính là vật chất. 

Phật Pháp là triết học, là khoa học. Bản thể là gì? Bản thể là tự tánh. Tự 

tánh ở đâu? Khắp mọi lúc  mọi nơi, không đâu không có. Nó là lý thể vạn sự 

vạn  vật,  có  sự  nhất  định  có  lý,  có  tƣớng  nhất  định  có  tánh,  có  thể  tánh,  tánh 

tƣớng  là  một  không  phải  hai.  Tánh  ở  đâu?  Từ  trên  tƣớng  quí  vị  có  thể  nhìn 

thấy tánh. Quí vị liền khai ngộ thôi. Nếu nhƣ chấp tƣớng thì sao? Chấp tƣớng 

không  thấy  đƣợc  tánh.  “Lìa  tất  cả  tƣớng,  tức  tất  cả  pháp”,  lìa  cái  gì?  Không 

chấp  trƣớc.  Phật  khuyên  dạy  chúng  ta  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không phân biệt, không chấp trƣớc, quí vị liền thấy đƣợc thôi. Khởi tâm động 

niệm rất vi tế, chúng ta không biết đƣợc. Ý niệm cực kỳ vi tế mà tần suất của 

nó lại rất cao. Tức tốc độ rất nhanh. Trong Đại kinh nói ý niệm này cực kỳ vi 

Tập 588  951 



tế, Bồ Tát bát địa trở lên mới biết đƣợc, tức là định công thâm sâu nhƣ vậy mới 

phát  hiện.  Cho  nên  các  nhà  khoa  học  và  phƣơng  pháp  của  Phật  Pháp  không 

giống nhau. Nếu nhƣ họ tu định thì họ đã nhìn thấy rồi. Nếu nhƣ họ không tu 

định, dùng suy nghĩ, dùng sáu căn, sáu thức, dùng thiết bị khoa học, đối ngoại 

chỉ có thể nhìn thấy biên duyên của vũ trụ. Đối nội có thể nhìn thấy A lại ya, 

đây là cực hạn của họ. Siêu việt cực hạn này rồi họ sẽ không nhìn thấy nữa. 

Đây là điều trên kinh điển nói rất rõ ràng. Kinh Phật không những là triết học 

cao cấp, mà còn là khoa học cao cấp. 

Planck ngƣời Đức một đời nghiên cứu vật lý học lƣợng tử, điều này có 

thể nói là tìm ra A lại ya rồi. Ông là ngƣời đầu tiên phát hiện ra. Ông nghiên 

cứu vật chất, vật chất rốt cuộc là gì, điều này ông ấy đã làm rõ ràng rồi. Quí vị 

xem báo cáo của ông ấy, kết luận của ông ấy, căn cứ theo nghiên cứu một đời 

của ông, nghiên cứu những nguyên tử này, lạp tử đến lƣợng tử. Ông nói trên 

thế giới căn bản không có cái gọi là vật chất, vật chất rốt cuộc là gì? Cơ sở của 

vật chất nghĩa là gì? Phật Pháp nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Tâm tƣởng 

chính là ý niệm, là từ ý niệm mà sanh. Không có ý niệm thì không có vật chất. 

Cho nên vật chất này tồn tại, chính là ý niệm của quí vị chƣa đoạn. Ý niệm của 

quí vị đoạn rồi, vật chất liền không còn nữa. Vật chất đích thực giống nhƣ hình 

ảnh ở trên màn hình ti vi, chúng ta bấm nút tắt thì hình ảnh trên màn hình đó 

hoàn  toàn  không  còn  nữa.  Quí  vị  đang  mở  quí  vị  liền  hiểu  đƣợc  hình  ảnh  là 

sóng vô tuyến điện truyền đạt đến, hơn nữa tốc độ này vô cùng nhanh. Bồ Tát 

Di  Lặc  nói  với  chúng  ta,  ý  niệm  của  chúng  ta  nhanh  đến  trình  độ  nào?  Một 

khảy  móng  tay,  một  cái  khảy  móng  tay  có  32  ức  trăm  ngàn  niệm.  Đơn  vị  là 

trăm ngàn, trăm ngàn là mƣời vạn, một trăm ngàn lần, 32 ức nhân với mƣời 

vạn  lần.  320  triệu,  đây  là  một  khảy  móng  tay,  nghĩa  là  một  dao  động  này  có 

320 triệu tần suất đang dao động, sản sanh hiện tƣợng vật chất, trƣớc có hiện 

tƣợng  tinh  thần.  Phật  nói  nhất  niệm  bất  giác,  A  lại  ya  xuất  hiện  rồi.  Nghiệp 

tƣớng của A lại ya chính là nhất niệm bất giác, đó chính là năng lƣợng, chính 

là  dao  động,  chính  là  tần  suất  này.  Từ  trong  tần  suất  này  sản  sanh  chuyển 

tƣớng,  cũng  chính  là  kiến  phần,  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Thứ  này  là  nhiễm  ô, 

không phải là thứ thanh tịnh. Thức mạt na gọi là ý nhiễm ô, nó là căn nguyên 

của  nhiễm  ô.  Tự  tánh  tâm  thanh  tịnh  không  có  nhiễm  ô.  Lúc  nào?  Chúng  ta 

hiện  nay  không  có  nhiễm  ô.  Cho  dù  tạo  tác  ác  nghiệp  đọa  vào  địa  ngục  a  tỳ 

cũng không có nhiễm ô. Nhiễm ô là A lại ya, căn nguyên là thức thứ bảy. Ý 

thức  là  phân  biệt, hiện  tƣợng  vật  chất  xuất  hiện  rồi,  tƣớng  phần  của  A lại  ya 

xuất hiện. Tƣớng phần A lại ya xuất hiện là gì? Huệ Năng đại sƣ đã nói: “đâu 

ngờ  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp”,  toàn  thể  vũ  trụ  xuất  hiện  rồi,  vạn  vật  xuất 

952  Tập 588 



hiện rồi, ta xuất hiện rồi. Ta và vạn vật đồng thời xuất hiện, một niệm bất giác 

này.  Tuy  là  thứ  tự  này,  nhƣng  có  thứ  tự  không  có  chút  lộn  xộn  nào,  tốc  độ 

nhanh quá không có ai có thể phát hiện. Nhƣng Phật nói rồi, bát địa trở lên họ 

nhìn thấy rất rõ ràng. Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta Bồ Tát 52 cấp bậc. 

52 cấp bậc là gì? chính là định công này sâu cạn, 52 cấp bậc khác nhau. Đến 

bát  địa  đây  là  bậc  cao  nhất,  bát  địa,  cửu  địa,  thập  địa,  đẳng  giác,  diệu  giác. 

Trên năm địa vị này họ đều đã rõ ràng, cảnh giới hiện tƣợng. Khoa học và triết 

học tham cứu vấn đề cuối cùng chính là những thứ này. Nhà khoa học nói với 

chúng ta vũ trụ họ có thể phát hiện, vũ trụ hồng quan chỉ có thể nhìn thấy 10% 

mà thôi, vẫn còn 90% chƣa nhìn thấy. Chúng ta nghe những lời này, chúng ta 

hiểu rõ, vậy 90% kia đi đâu rồi? Trở về Thƣờng tịch quang, trở về tự tánh rồi, 

trở về tự tánh quí vị tìm không ra nữa. Cho nên cuối cùng Đẳng giác đến Diệu 

giác, Diệu giác chính là tự tánh dung hòa thành một thể, trở về viên mãn. Đến 

lúc  đó  trong  kinh  nói  “ngôn  ngữ  đạo  đoạn,  tâm  hành  xứ  diệt”,  đặc  biệt  chú 

trọng câu sau “tâm hành xứ diệt”, tức là tâm hành chúng ta đạt chƣa đến, nghĩ 

chƣa đến, tiếp xúc chƣa đƣợc. 

Quí vị từ đây mà xem kinh Phật không phải là tôn giáo. Vũ trụ từ đâu mà 

có nói cho quí vị rất rõ ràng, thấu đáo minh bạch. Nó không phải là thật, toàn 

là giả thôi. Phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng. Lục đạo là giả, thập pháp giới 

cũng  là  giả.  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  cũng  không 

phải  là  thật.  Những  thứ  gì  gọi  là  thật?  Thƣờng  tịch  quang  là  thật.  Tức  là  nói 

bản thể là thật. Vì sao vậy? Nó vĩnh viễn bất biến. Cõi Thật báo trang nghiêm 

là vô lƣợng thọ. Thọ mạng của họ rất dài. Cổ nhân có nói vô lƣợng thọ này là 

vô  lƣợng  của  hữu  lƣợng,  không  phải  là  thật.  Họ  thọ  bao  lâu?  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói với chúng ta là ba đại a tăng kỳ kiếp. Đạo lý là gì? Là vì viên giáo 

sơ trụ Bồ Tát, phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân. Vô minh là 

gì? Là khởi tâm động niệm. Vô minh phá rồi chính là không khởi tâm không 

động niệm. Chúng ta nghĩ không khởi tâm, không động niệm đó là bình đẳng. 

Sơ trụ Bồ Tát không khởi tâm không động niệm nữa. Thập trụ, thập hạnh, thập 

hồi hƣớng, thập địa, đẳng giác, diệu giác đều là không khởi tâm, không động 

niệm. Làm gì mà có 41 cấp bậc! Cho nên họ nói 41 cấp bậc đó không thể nói 

nó là có, cũng không thể nói nó không có. Quí vị nói nó không có, tập khí vô 

minh của họ chƣa đoạn, vô minh đoạn rồi, không khởi tâm, không động niệm. 

Tập  khí  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  không  dễ  dàng  đoạn  đƣợc.  Cũng 

không có cách gì đoạn, nói “thử xứ dụng bất đắc lực”. Không giống nhƣ tập 

khí  kiến  tƣ,  tập  khí  kiến  tƣ  có  cách  để  đoạn,  tập  khí  trần  sa  cũng  có  cách  để 

đoạn, tập khí vô minh không có cách gì để đoạn, cứ mặc kệ nó thôi, thời gian 

Tập 588  953 



lâu rồi, tự nhiên sẽ không còn nữa. Phải  mất thời gian bao lâu? Ba a tăng kỳ 

kiếp, gọi là vô lƣợng thọ. Sau ba a tăng kỳ kiếp nó liền không còn nữa, tập khí 

này thực sự đoạn rồi. Tập khí này đoạn rồi thì gọi là Diệu giác. Cho nên Đẳng 

giác  vẫn  còn  một  ít  chƣa  đoạn.  Diệu  giác  hoàn  toàn  đoạn  sạch  sẽ  rồi.  Đoạn 

sạch  sẽ  rồi  cõi  thật  báo  không  thấy  nữa.  Hiện  tiền  những  gì?  Thƣờng  tịch 

quang  hiện  tiền.  Trở  về  viên  mãn  với  Thƣờng  tịch quang.  Điều  này  chúng  ta 

hiểu đƣợc, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Họ mang theo tập khí mà 

thành Phật rồi. Họ biết có Thƣờng tịch quang, không có cách gì trở lại. Bởi vì 

còn  mang  tập  khí.  Bắt  buộc  tập  khí  đoạn  rồi,  trở  về  với  Thƣờng  tịch  quang 

thực sự là vô lƣợng thọ. 

Thƣờng tịch quang không có hình tƣớng, không có hiện tƣợng vật chất, 

không có hiện tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự nhiên, lúc đó thân 

và cõi, cõi Thƣờng tịch quang và thân là một không phải hai. Lớn bao nhiêu? 

Khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới,  không  có  hình  tƣớng.  Tuy  không  có  hình 

tƣớng, nhƣng họ sáng suốt đến cực điểm. Trong tâm tất cả chúng sanh nếu là 

có  niệm,  họ  biết  đƣợc  hết,  không  có  gì  họ  không  biết.  Đây  chính  là  điều  mà 

Hiền  Thủ  quốc  sƣ  trong  bài  luận  văn  của  Ngài  là,  Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, đã nói đến ba loại chu biến. 

Mấy ngày trƣớc có một vị đồng học tặng cho tôi một quyển sách, tên là 

Vô Lƣợng Chi Võng, rất có ý nghĩa, tiếp cận rất gần với ba loại chu biến này. 

Nhƣng Kinh Hoa Nghiêm  giảng rõ hơn quyển này. Bất kỳ vật chất, tinh thần 

nào, chúng ta khởi một ý niệm đây là tinh thần, vật chất tuy nó không có khởi 

niệm, nó là hiện tƣợng dao động. Tần suất này nó không có gián đoạn, nó vĩnh 

viễn không gián đoạn. Nếu nó đã đoạn là kiến tánh rồi, vừa đoạn là kiến tánh, 

nó không có cách gì đoạn. Cho nên một cái động, một hiện tƣợng dao động tức 

là một niệm, năng lƣợng này lập tức liền khắp cả pháp giới, còn nhanh hơn ánh 

sáng.  Ánh  sáng  mặt  trời  đến  trái  đất  phải  mất  tám  phút.  Ý  niệm  của  ta  vừa 

động liền khắp cả pháp giới. Khắp pháp giới hƣ không giới đều biết hết. Đây 

gọi là tự tánh biết đƣợc. Sự dao động này khởi tác dụng xuất sanh vô tận. Nên 

toàn bộ vũ trụ đang biến hóa trong từng sát na. Vũ trụ của niệm trƣớc và vũ trụ 

của niệm sau không giống nhau, không phải là một, điều này rất khó hiểu, rất 

khó hiểu. Hơn nữa niệm niệm đều là hàm chứa không hữu. Mỗi ý niệm vi tế, ý 

niệm vi tế nếu nhƣ chúng ta phải tính toán, hiện nay dùng giây để làm đơn vị, 

một giây có thể khảy đƣợc mấy lần? Tôi tin có ngƣời khảy nhanh hơn tôi, tôi 

có thể khảy đƣợc bốn lần, ít nhất quí vị có thể khảy đƣợc năm lần. Năm lần tần 

suất này là bao nhiêu? Một ngàn sáu trăm triệu, cũng tức là một giây tần suất 

của nó là, tần suất dao động là  một  ngàn sáu trăm triệu lần,  một lần chính là 

954  Tập 588 



một  ý  niệm,  Phật  Pháp  Đại  Thừa  nói  là  nhất  niệm.  Thời  gian  ngắn  nhƣ  vậy, 

một giây là 1600 triệu ý niệm. Hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng vật chất, hiện 

tƣợng tự nhiên đều từ trong dao động này mà sản sinh ra. Hiện nay nhà khoa 

học chƣa nói đến tầng này. Cho nên điều này chƣa buông bỏ vọng tƣởng phân 

biệt  chấp  trƣớc  thì  làm  không  đƣợc.  Nếu  nhƣ  nhà  khoa  học  buông  bỏ  vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc, họ liền kiến tánh rồi, họ liền thành Phật rồi. Thực 

sự họ có thể vào Cõi Thật báo trang nghiêm. Nhƣng tập khí vô minh không dễ 

dàng đoạn đƣợc, bắt buộc phải ở trong cõi Thật báo trú ba a tăng kỳ kiếp, tự 

nhiên mà trở về với Thƣờng tịch quang. Đây là bản chất của Phật Giáo. Quí vị 

nói nó là gì? Phật Thích Ca Mâu Ni là tự tánh biến hiện ra. Thân thể chúng ta 

đây cũng là tự tánh biến hiện ra. Cách nhìn của chúng ta đối với Phật nhƣ thế 

nào? Phật A Di Đà là tự tánh Di Đà. Thế giới Cực Lạc là duy tâm Tịnh Độ, là 

tâm tánh bản thân chúng ta biến hiện ra, là một thể với chúng ta, mối liên hệ 

này mật thiết biết bao. Khắp pháp giới hƣ không giới và bản thân mình là một 

thể.  Ta  ngƣời  không  hai,  chúng  sanh  và  Phật  không  hai,  chúng  sanh  và  Phật 

không  khác.  Ngài  là  giác  ngộ  rồi,  chúng  ta  đây  là  mê  hoặc.  Hiện  tại  mới  ở 

trong kinh điển có đƣợc những tin tức này. Có đƣợc những tin tức này rồi gọi 

là giải ngộ. Hiểu rõ rồi mới biết có sự việc nhƣ vậy, nhƣng nếu quí vị không 

chứng đắc, tuy đã hiểu rõ rồi quí vị không dùng đƣợc. Quí vị vẫn còn làm việc 

sanh tử luân hồi trong lục đạo, vậy là sai rồi, đã sai rồi phải làm sai tiếp nữa. 

Vậy là càng sai hơn nữa. Nhƣ thế nào mới từ trong lục đạo luân hồi siêu việt 

đƣợc, tôi không làm những việc buồn cƣời này nữa. Trong tất cả những pháp 

môn, pháp môn duy nhất có thể giúp chúng ta chính là Tịnh Tông. Tịnh Tông, 

điều tốt của Tịnh Tông là gì? Chúng ta đổi một nơi để tu hành, trong lục đạo 

này rất khó, hoàn cảnh không tốt, đổi  một nơi khác, lục đạo ví dụ nhƣ tự tu, 

sinh đến Thế giới Cực Lạc giống nhƣ đi học, đó là một trƣờng học. Cho nên 

chúng ta nhất định phải coi Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc thành một trƣờng 

học, thật vậy là trƣờng học. 

Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta Thế giới Cực Lạc. Quyển 

này là nói tƣờng tận nhất. Chƣa nghe nói Thế giới Cực Lạc có chính phủ, chƣa 

nghe  nói  Thế  giới  Cực  Lạc  có  quốc  vƣơng,  có  thƣợng  đế,  không  có;  không 

nghe nói đến Thế giới Cực Lạc có sĩ nông công thƣơng, đều không có. Thiên 

ngôn  vạn  ngữ  đều  nói  với  chúng  ta  rằng  Thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  có  hai  hạng 

ngƣời: một là thầy giáo, hai là học sinh. Thầy giáo là Phật A Di Đà, học sinh là 

chƣ Bồ Tát, trong số học trò có cao cấp, trung cấp, thấp cấp. Cao cấp là Bồ 

Tát,  trung  cấp  là  Thanh  Văn  Duyên  Giác,  thấp  cấp  là  nhân  thiên.  Cõi  phàm 

thánh đồng cƣ là thấp cấp, giống nhƣ tiểu học. Cõi phƣơng tiện hữu dƣ là trung 

Tập 588  955 



học,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  là  đại  học,  là  trƣờng  học.  Vãng  sanh  đến  cõi 

Thật báo là sinh viên đại học, là vƣợt cấp mà vào. Vãng sanh vào cõi Phƣơng 

tiện  hữu  dƣ  là  trung  học.  Chúng  ta  không  có  năng  lực  đó,  thật  là  không  dễ 

dàng. Nhƣng chúng ta lên tiểu học đó là nhất định đáng tin, không có vấn đề 

gì. Ba cõi này, cõi Thƣờng tịch quang, quí vị đến bên đó để khẳng định khế 

nhập Thƣờng tịch quang. Cho nên đi đến bên đó thọ mạng là vô lƣợng của hữu 

lƣợng. Lúc tốt nghiệp là vô lƣợng của vô lƣợng. Thật là vô lƣợng thọ nó không 

phải là giả, không dối ngƣời, là từ hữu lƣợng đạt đến vô lƣợng, nhƣng phải tu 

nhƣ  thế  nào?  Ấn  Quang  Đại  sƣ  nói  rất  hay:  một  phần  thành  kính  đƣợc  một 

phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích.  Ngày  nay  ai  có 

tâm thành kính? Tâm thành kính là gì? Hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sƣ trƣởng, 

tôn sƣ trọng đạo. Tâm này hiện tại không còn nữa. Ngƣời hiện tại không hiếu 

thuận cha mẹ, ngƣời hiện tại không tôn trọng thầy giáo. Vậy nếu quí vị nghe 

kinh, nghe trên một trăm năm quí vị cũng không thể nhập môn, cho nên then 

chốt là ở đây, đây thực sự là điểm khó. 

Năm  xƣa,  năm  xƣa  ở  đây  ít  nhất  cũng  đã  80  năm  trƣớc,  vào  năm  dân 

quốc sơ niên, con ngƣời còn biết đƣợc hiếu thuận, biết đƣợc tôn sƣ trọng đạo, 

vào khoảng năm dân quốc thứ 20 về sau thì không còn nữa. Năm thứ 20 trở về 

sau trƣờng tƣ thục thay đổi rồi, đổi thành tiểu học thời gian ngắn, giáo trình 

hoàn  toàn  thay  đổi,  những  thứ  của  cổ  thánh  tiên  hiền  không  dạy  nữa,  cũng 

chính là nói hiếu để trung tín không dạy nữa, tôn sƣ trọng đạo không dạy nữa. 

Nhƣng  không  dạy  lúc  đó  con  ngƣời  vẫn  còn  hiểu  đƣợc,  còn  tôn  trọng.  Sau 

kháng chiến hoàn toàn không có nữa, dấu vết cũng không  còn nữa. Điều này 

làm  chúng  tôi  lo  lắng  nhất,  một  đại  sự  đáng  ƣu  tƣ  nhất.  Những  thứ  truyền 

thống Phật Pháp làm thế nào có thể truyền thừa tiếp đƣợc? Phải tìm con hiếu 

cháu hiền, tìm ở đâu? Phải thật sự tìm đƣợc ngƣời tôn sƣ trọng đạo. Thế hệ của 

chúng tôi  rất  may  mắn, sinh tại Lô  Giang  - An Huy,  vì sao nói là  may  mắn? 

Khu vực đó là nơi phát nguồn của phái Đồng Thành, nên văn phong rất thạnh, 

tức là truyền thống học hành rất thạnh, ngay cả trẻ em ở nông thôn cũng rất ít 

ngƣời không đi học, đều vào trƣờng tƣ thục. Ở nông thôn có vài thôn trang đều 

có tƣ thục, tôi cũng lên lớp đƣợc mấy ngày, dính đƣợc một chút biên lề. Tôi 

còn nhớ hình nhƣ năm sáu tuổi, vào học đƣờng của trƣờng học, học đƣờng là ở 

trong  từ  đƣờng  –  Uyển  Thị  Tông  Từ  là  từ  đƣờng  nhà  thân  thích  của  tôi.  Ở 

trong đó có tƣ thục. Học vẫn là những thứ truyền thống cổ xƣa, nhƣ Tam tự 

kinh, thiên tự văn, bách gia tánh, Tích Thời Hiền Văn, học những thứ này. Tôi 

còn nhớ học trò hình nhƣ có hơn 30 ngƣời, tuổi tác thì tôi là ngƣời nhỏ nhất, 

sáu bảy tuổi là nhỏ nhất, có ngƣời 15, 16 tuổi, cùng một phòng học. Ngày đầu 

956  Tập 588 



tiên vào lớp học đó, phụ thân dẫn tôi vào lớp, mang một ít lễ vật tặng cho thầy 

giáo làm học phí. Lễ đƣờng trong từ đƣờng chính là đại điện tổ tiên tế lễ, dùng 

một tấm ngăn ngăn ra, cúng một bài vị, bài vị của Khổng Tử, trên đó viết: Đại 

Thành Chí Thánh Tiên Sƣ Khổng Phu Tử Chi Thần Vị. Mấy chữ đó tôi đều 

biết. Thầy giáo đứng bên cạnh bài vị của Khổng Tử, học sinh đứng hai bên, lúc 

đi vào phụ thân tôi đi trƣớc tôi đi theo sau, hƣớng đến bài vị của Khổng lão 

phu  tử  hành  lễ  tôn  kính  nhất  ba  lễ  chín  lạy.  Sau  khi  lạy  xong  mời  thầy  giáo 

ngồi,  thầy  giáo  ngồi  phía  dƣới  bài  vị  Khổng  Tử,  phụ  thân  tôi  dẫn  tôi  lễ  thầy 

giáo ba lễ chín lạy, rồi tặng lễ vật, long trọng nhƣ vậy. Quí vị nói xem học trò 

có thể không  nghe lời thầy giáo đƣợc sao? Ba tôi còn lạy thầy ba lễ chín lạy 

nữa  mà.  Đây  là  gì?  đây  là  dạy  học.  Dạy  trẻ  con  tôn  sƣ  trọng  đạo  là  dạy  nhƣ 

vậy, nói cũng vô dụng. Học trò,  mỗi ngƣời học trò vào học đều phải hành lễ 

bái sƣ nhƣ vậy. Học trò đứng hai bên, họ nhìn thấy biết bao nhiêu lần, chúng 

tôi đi vào trƣớc, lại có ngƣời vào sau nữa, tôi cũng đứng một bên nhìn thấy, 

nhƣ vậy ấn tƣợng sâu biết bao. Thầy giáo dạy học sinh hiếu thuận cha mẹ, cha 

mẹ dạy học sinh tôn sƣ trọng đạo, mới có thể dạy học sinh này cho tốt đƣợc. 

Hiện  tại  kiểu  dạy  học  này  không  còn  nữa.  Thời  kỳ  kháng  chiến  đó  chính  là 

trƣờng học thông thƣờng rồi, nhƣng những ngƣời thế hệ trƣớc đã từng học qua 

giáo dục truyền thống, họ đều biết. Cho nên học tập ở trƣờng chửi nhau đánh 

nhau với bạn học, thầy giáo xử phạt bắt quỳ, lúc đó có cách xử phạt về thể xác, 

phạt quỳ, trở về nhà, khóc lóc chạy về nhà, cha mẹ hỏi làm sao rồi? 

Bị thầy giáo xử phạt phạt quỳ, đánh lòng bàn tay. 

Cha mẹ tôi ngày hôm sau nhất định mua quà đến trƣờng học cảm ơn thầy 

giáo,  về  sau  chúng  tôi  đều  học  ngoan  ngoãn  rồi,  bị  thầy  giáo  xử  phạt  về  nhà 

nhất định không nói, nói thì sao? Cha tôi lại mua quà đi tặng thầy giáo. Hiện 

tại không còn nữa, quí vị nói xem phải làm sao? Những thứ truyền thống nhất 

định phải có tâm chân thành cung kính mới có thể học đƣợc, một phần thành 

kính  đƣợc  một  phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích. 

Nếu  nhƣ  không  có  thành  kính.  Tín  nguyện  hạnh  nói  rất  rõ  ràng.  Tín  nguyện 

hạnh không có chân thành cung kính, hữu danh vô thực, không đạt đƣợc. 

Mƣời  tông  phái  này,  mật  tông,  mật  tông  rất  có  lý.  Mật  tông  nhập  môn 

trƣớc hết bảo quí vị lạy 100.000 lạy, bảo quí vị lạy Phật, bảo quí vị lạy 100.000 

lạy, sau đó mới dạy quí vị, rất có lý. 100.000 lạy sau khi đã lạy xong quí vị sẽ 

tâm bình khí hòa rồi, có thể dọn dẹp tất cả những tập khí không tốt của quí vị, 

không phải là không có lý. Cho nên quy củ không nghiêm quí vị làm sao có thể 

học đƣợc? Ngày nay chúng ta nhìn thấy những câu kinh văn này, cảm thọ rất 

sâu. Tôi trong  một đời này, lúc còn trẻ sinh vào thời kỳ kháng chiến, có  bốn 

Tập 588  957 



năm không đi học, thất học. Tuy là thất học tôi vẫn thích đƣợc đi học, tôi biết 

đƣợc tôn sƣ trọng đạo, phàm đối với những ngƣời làm về sự nghiệp giáo dục, 

chúng tôi đều đặc biệt tôn trọng. Cho nên tôi gặp tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ, 

gặp đại sƣ Chƣơng Gia và lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, đƣợc thầy giáo thƣơng yêu 

hƣớng dẫn cho là nhờ vào điều gì? Chính là nhờ vào việc tôn sƣ trọng đạo đó. 

Nếu nhƣ không có những thứ này, ngƣời ta không quan tâm quí vị, họ chịu dạy 

quí vị sao? Hiện tại muốn tìm những ngƣời có tâm thái giống nhƣ chúng tôi, 

tìm không ra. Trƣớc đây chúng tôi viết thƣ cho thầy giáo rất đàng hoàng, viết 

tám hàng chữ khải vô cùng cung kính. Hiện tại chúng ta thấy rất nhiều ngƣời 

viết thƣ cho tôi viết rất ẩu, đọc cả buổi mà chữ gì cũng đọc không ra. Ngày xƣa 

thầy giáo mà đọc đến lá thứ của quí vị nhƣ vậy, thì vứt vào thùng giấy vụn lâu 

rồi, không trả lời quí vị. 

Tôi quen biết Phƣơng tiên sinh không có ai giới thiệu, tôi tự viết thƣ cho 

ông ấy. Tôi gửi một bài luận cho ông ấy xem, một tuần lễ ông trả lời thƣ cho 

tôi, hẹn tôi đến nhà gặp mặt, sau khi gặp mặt thì nói chuyện, mục đích của tôi 

không  có  gì  khác,  rất  yêu  thích  triết  học,  hi  vọng  có  thể  đến  trƣờng  học  dự 

thính môn học của ông, chỉ cầu một điều này. Sau khi nói chuyện thầy giáo nói 

với  tôi,  thầy  nói:  hiện  nay-  là  60  năm  trƣớc,  tròn  60  năm  trƣớc,  thầy  nói- 

trƣờng học hiện nay thầy giáo không giống thầy giáo, học trò không giống học 

trò, nếu đến trƣờng học nghe giảng anh sẽ thất vọng nhiều lắm. Lúc tôi nghe 

đƣợc lời này, tôi rất buồn, thầy giáo từ chối rồi, đƣơng nhiên thái độ tỏ ra rất 

đau buồn. Chúng tôi im lặng nhƣ vậy khoảng năm sáu phút, thầy giáo liền nói: 

thôi đƣợc rồi, mỗi tuần lễ anh đến nhà tôi đi, tôi dạy cho anh hai tiếng đồng hồ. 

Giờ học của tôi là học ở nhà thầy. Phòng khách nhỏ trong nhà,  một bàn  tròn 

nhỏ,  chúng  tôi  một  đối  một,  nằm  mơ  cũng  không  nghĩ  đến,  chúng  tôi  không 

nộp một đồng học phí nào. Làm sao có thể có cách dạy nhƣ vậy? Nhờ điều gì? 

Chính là thành kính. Đại khái tôi nghĩ thầy giáo Phƣơng một đời còn chƣa gặp 

đƣợc ngƣời học trò thành kính nhƣ tôi vậy, ngoài điều này ra không có lý do gì 

cả. Tâm thành kính này, chính là lúc phụ thân dẫn tôi đi học thì lạy thầy ba lễ 

chín lạy, tôi học đƣợc từ đó. Đối với thầy giáo không thể không tôn trọng. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  văn  hóa  truyền  thống,  nói  Phật  Pháp  Đại  Thừa, 

ngày nay gặp phải vấn đề khó chính là điều này.Vấn đề khó này phải làm thế 

nào?  Những thứ này dạy từ lúc còn tiểu học. Hiện tại chúng ta từ nhỏ không 

có ai dạy, nền tảng không có nữa, đều học đƣợc cống cao ngã mạn, đây là vấn 

đề lớn. 

Câu dƣới đây “tâm tác tâm thị”, đây là lý, đây là chân lý. Câu này xuất 

phát  từ  Quán  Vô Lƣợng  Thọ  Phật  kinh: “Thị  tâm  thị  Phật,  thị  tâm  tác  Phật”, 

958  Tập 588 



hợp  hai  câu  lại  thành  một  câu  “tâm  tác  tâm  thị”,  đây  là  lý.  Tâm  này  là  Phật, 

chính  là  điều  Phật  thƣờng  nói  “tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  quí  vị  vốn  là 

Phật. Khổng phu tử nói “nhân tánh vốn thiện”, “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, 

đây  là  một  khái  niệm  cơ  bản  trong  việc  dạy  học  mấy  ngàn  năm  của  Trung 

Quốc. Chắc chắn nhân tánh vốn thiện, chắc chắn chúng sanh đều là Phật. Vấn 

đề là gì? Vấn đề là quí vị muốn làm gì? Quí vị muốn làm Phật không khó, quí 

vị  không  muốn  làm  Phật  thì  cũng  không  có  cách  gì.  Muốn  làm  Phật  thì  có 

phƣơng  pháp  làm  Phật,  muốn  làm  Bồ  Tát  thì  có  phƣơng  pháp  làm  Bồ  Tát, 

muốn sinh thiên, muốn làm ngƣời đều có phƣơng pháp. Trong nhà Phật có cầu 

tất ứng. Quí vị  muốn làm gì đều đƣợc.  Vì sao vậy?  Thức A lại  ya quí vị có 

chủng tử, quí vị có nhân. Nhân của quí vị rất viên mãn, mỗi mỗi đều có, không 

một thứ gì khiếm  khuyết. Tôi hôm nay cần một chủng tử nào đó, tôi liền bồi 

dƣỡng nó, làm cho nó nảy mầm, mập mạp, nở hoa, kết quả. Đây là bản thân 

quí vị có thể lựa chọn. Đƣơng nhiên trong mƣời pháp giới, rốt ráo viên mãn là 

làm Phật. 

Phật Thích Ca Mâu Ni là vƣơng tử, Ngài không muốn làm quốc vƣơng, 

Ngài  không  muốn  làm  Phật.  Ngƣời  thế  gian  cầu  công  danh  phú  quý,  quốc 

vƣơng là lớn nhất rồi, quý là thiên tử, phú có bốn biển. Phú quý đến đỉnh điểm 

rồi,  không  cần  nữa,  làm  Phật  mới  thực  sự  viên  mãn,  không  làm  Phật  không 

tránh  khỏi  luân  hồi,  những  sự  việc  này  trong  kinh  giáo  Đại  Thừa  nói  rất  rõ 

ràng, rất thấu đáo. Chúng ta thực sự muốn làm Phật, quí vị chỉ nƣơng theo bộ 

kinh  này,  bộ  kinh  này  chúng  ta  có  thể  khẳng  định  trong  thời  mạt  pháp  chín 

ngàn năm- trong lịch sử Trung Quốc có ghi chép, Phật Thích Ca Mâu Ni xuất 

sanh  là  Chu  Chiêu  Vƣơng  năm  thứ  24,  từ  trong  những  ghi  chép  của  lịch  sử 

Trung Quốc, Phật diệt độ đến nay, những vị cổ đức thế hệ trƣớc đều dùng năm 

tháng này, giống nhƣ Lão hòa thƣợng Hƣ Vân, pháp sƣ Đàm Hƣ ở Hongkong, 

họ đều dùng những kỷ niên này. Đến năm nay là 3038 năm rồi, khác với ngƣời 

nƣớc  ngoài  nói.  Ngƣời  nƣớc  ngoài  mới  có  2500  năm,  sai  biệt  đến  600  năm. 

Điều này cũng không cần thiết xem trọng nó, điều này không sao cả. 

Mạt  pháp  9000  năm,  phƣơng  pháp  là  gì,  thực  sự  có  thể  giúp  đỡ  chúng 

sanh  làm  Phật?  Chỉ  có  một  pháp  này.  Vì  sao  vậy?  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn. Bất cứ pháp môn nào cũng phải đoạn phiền não mới có thể chứng bồ đề. 

Chỉ  có  pháp  môn  này  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Có  thể  không  cần  đoạn 

phiền não, nhƣng có thể phủ lấp phiền não. Quí vị có thể khống chế phiền não 

không  để  nó  khởi  tác  dụng  nữa,  liền  có  thể  vãng  sanh.  Đây  là  điều  mà  mỗi 

ngƣời chúng ta có thể làm đƣợc, đoạn thì khó quá, phủ lấp nó thì dễ dàng hơn. 

Phƣơng pháp phủ lấp phiền não này sanh cõi phàm thánh đồng cƣ. Nhƣng Thế 

Tập 588  959 



giới Cực Lạc rất kỳ diệu. Thế giới Cực Lạc là thành tựu nhƣ thế nào? Đến nhƣ 

thế  nào,  trong  kinh  điển  có  lịch  sử  của  Thế  giới  Cực  Lạc.  Đến  nhƣ  thế  nào. 

Đây cũng là trong nhiều đời nhiều kiếp về trƣớc, Phật A Di Đà ngài sanh tại 

thế gian này, thân phận là quốc vƣơng, đƣơng thời có Thế Tự Tại Vƣơng trú 

thế. Quốc vƣơng thƣờng thƣờng nghe Phật giảng kinh, giác ngộ rồi, buông bỏ 

vƣơng  vị  xuất  gia  tu  hành,  Tự  Tại  Vƣơng  đặt  cho  pháp  hiệu  là  Pháp  Tạng, 

chính  là  tỳ  kheo  Pháp  Tạng.  Ngƣời  này  thiện  căn  sâu  dày,  Ngài  phát  48 

nguyện, nguyện phát phải thực hiện, không thực hiện là giả, là không nguyện. 

48  nguyện,  nguyện  nguyện  đều  thực  hiện  rồi,  tu  bao  lâu?  Năm  kiếp.  Trong 

kinh không nói tiểu kiếp, không nói trung kiếp. Vậy thì chắc chắn là đại kiếp. 

Năm đại kiếp thời gian dài nhƣ vậy, mới tu thành 48 nguyện, cho nên Thế giới 

Cực  Lạc  là  thành  tựu  công  đức  của  48  nguyện,  cho  nên  Thế  giới  Cực  Lạc 

không có ai thiết kế, không có ai thi công, tự nhiên thành tựu. Lời này không 

thể  nghĩ  bàn.  Nhƣng  giống  nhƣ  sự  việc  này  là  thật  có,  tại  thế  gian  này  của 

chúng ta, dục giới, dục giới là sáu tầng trời cõi dục, tầng trời thứ năm Hóa lạc 

thiên, tầng trời thứ sáu là Tha hóa tự tại thiên, sự thành tựu của hai tầng trời 

này và Thế giới Cực Lạc rất tƣơng tự . Hai tầng trời này không phải thành tựu 

công đức của 48 nguyện, là thập thiện thƣợng thƣợng phẩm và thành tựu của vị 

đáo định. 

Vị đáo định là họ tu thiền định chƣa đạt đến sơ thiền. Đạt đến sơ thiền họ 

liền  đến  cõi  sắc  giới  rồi.  Họ  không  còn  nơi  Dục  giới,  cho  nên  gọi  là  vị  đáo 

định.  Họ  có  công  phu  thiền  định,  nhƣng  chƣa  đạt  đến  sơ  thiền,  là  thành  tựu 

công đức nhƣ vậy. Chúng ta không nói công đức mà nói là phƣớc đức, thành 

tựu phƣớc đức. Phƣớc đức có thể thành tựu cảnh giới nhƣ vậy. Chúng ta liền 

hiểu đƣợc, Di Đà tu hành năm kiếp thành tựu công đức, vậy mà còn có vấn đề 

sao? Thiện nghiệp là thành tựu phƣớc đức. Tạo ác nghiệp thì sao? Ác nghiệp 

cũng có thể thành tựu, cũng là tự nhiên. Tạo thập ác, thập ác nghiệp cực trọng, 

trong kinh nói là ngũ nghịch thập ác, địa ngục hiện tiền. Địa ngục có ai thiết kế 

không? Không có. Có ai đi thi công xây dựng? Cũng không có. 

Chúng  ta  từ  quá  khứ  lão  cƣ  sĩ  Chu  Cảnh  Trụ  nói  với  tôi,  nhạc  phụ  của 

ông ấy là tiên sinh Chƣơng Thái Viêm, lúc còn tại thế từng làm phán quan của 

Đông Nhạc đại đế, hình nhƣ đột xuất phải làm thay hơn một tháng, mỗi ngày 

tối đến liền đến nơi chỗ Đông Nhạc đại đế để làm việc, đi làm việc, trời vừa 

sáng thì lại đƣa về, rất vất vả, ngày đêm đều không thể nghỉ ngơi, may mà thời 

gian không lâu, mới hơn một tháng. Địa vị của phán quan rất cao, tƣơng đƣơng 

với hiện nay nói là thƣ ký trƣởng. Thƣ ký trƣởng của Đông Nhạc đại đế. Ông 

là ngƣời học Phật, ông rất từ bi. Một hôm ông kiến nghị với Đông Nhạc đại đế. 

960  Tập 588 



Địa  ngục  bào  cách,  đem  trụ  đồng  nung  nóng  tội  nhân  phải  ôm  trụ  đồng  đó, 

điều này quá tàn khốc, không nhân đạo, có thể xin Đông Nhạc đại đế phế bỏ 

hình phạt này đƣợc không? Đông Nhạc đại đế nói đƣợc thôi, ông đi xem trƣớc 

đi, bảo hai tiểu quỷ dẫn ông đến hiện trƣờng để xem, sau khi đến hiện trƣờng 

tiểu quỷ nói với ông đến rồi, ông ấy nhìn không thấy, ông hốt nhiên đại ngộ, 

nghiệp  lực  biến  hiện  ra  mà  thôi,  không  phải  là  con  ngƣời  tạo  ra,  điều  này 

không  liên  quan  gì  đến  Đông  Nhạc  đại  đế,  không  liên  quan  gì  đến  Diêm 

Vƣơng, là nghiệp lực của bản thân quí vị biến hiện ra. Ví dụ nhƣ gì? Ví dụ nhƣ 

nằm  mơ.  Mộng  là  do  ai  thiết  kế  ra?  Là  ai  đang  ở  nơi  đó  thi  công  kiến  tạo? 

không có. Mộng là trong A lại ya của quí vị. Chủng tử nghiệp lực biến hiện ra. 

Chúng  ta  từ  trong  những  kiến  thức  thƣờng  thức  dễ  hiểu  này  có  thể  dẫn 

đến khẳng định, sự thành tựu Thế giới Cực Lạc không phải là do nhân công, 

không có ai thiết kế, không có ai quy hoạch, không có ai thi công, là công đức 

tự nhiên thành tựu. Chúng ta không hoài nghi đối với nó, tín tâm  mới có thể 

kiên định. Nếu quí vị hoài nghi đối với nó, tín tâm này liền có vấn đề, niềm tin 

là mẹ của các công đức. Niềm tin là trong tất cả thiện pháp của thế gian xuất 

thế gian nó là đƣờng biên cơ bản nhất. Đƣờng biên này nếu nhƣ phá hỏng, thế 

thì quí vị không còn cách nào nữa. Cho nên Phật ở trong kinh tán thán: “niềm 

tin là mẹ của các công đức”, tín tâm quan trọng biết bao. 

Chúng ta đối với cổ thánh tiên hiền không có tín tâm, ngày nay nói thật 

lòng thì đối với bản thân cũng không có lòng tin, đối với cha mẹ không có lòng 

tin, đối với anh chị em không có lòng tin, hai vợ chồng đối với nhau cũng đều 

có vấn đề, đều hoài nghi, vậy thì phải làm sao? Đối với tổ tông càng không có 

lòng tin, đối với cổ thánh tiên hiền đó là quá khứ rồi, đó là thời đại xa xƣa rồi, 

làm sao có thể tin họ đƣợc? Đối với Phật Bồ Tát không có lòng tin. Vậy là khó 

rồi, phiền phức lớn rồi. Nghiệp báo này chiêu cảm đến chính là thiên tai. Thiên 

tai đến nhƣ thế nào? Thiên tai chính là đến nhƣ vậy. Ngày nay chúng ta đối với 

lão  tổ  tông đối  với  cổ  thánh  tiên  hiền,  đối  với  Bồ  Tát  có  lòng  tin kiên  cố  thì 

thiên  tai  sẽ  không  còn  nữa.  Nhờ  điều  gì?  Các  nhà  khoa  học  hiện  đại  nói  với 

chúng ta cũng giống nhƣ Phật từng nói vậy “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. 

Hiện nay các nhà khoa học dần dần phát hiện, ý niệm này có thể sản sanh ra 

năng lƣợng rất lớn. Năng lƣợng này có thể thay đổi thế giới vật chất, đặc biệt 

họ đề xƣớng ý niệm tập thể có thể thay đổi. 

Tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật ở bên hồ Tỳ bà làm một thí nghiệm, ông 

tìm một tập thể hơn 350 ngƣời, hơn 350 ngƣời dùng một ý niệm, ý niệm này 

thí nghiệm một tiếng đồng hồ, một tiếng đồng hồ này mời mọi ngƣời buông bỏ 

tất cả những ý niệm xuống, không nghĩ thứ gì, để cho bản thân khôi phục đến 

Tập 588  961 



tâm thanh tịnh, nghĩ một ý niệm, mọi ngƣời nghĩ một ý niệm: “nƣớc hồ sạch sẽ 

rồi, tôi yêu bạn”, miệng đọc câu nói này, trong tâm nghĩ đến sự việc này, đối 

diện với hồ Tỳ bà, hồ Tỳ bà hơn 20 năm rồi, nơi này rất dơ, rất tạp loạn, mùi vị 

rất khó ngửi. Làm một thí nghiệm giống nhƣ nghi thức cầu nguyện vậy, sau ba 

ngày nƣớc ở nơi này thực sự sạch sẽ rồi, mùi vị không còn nữa, duy trì khoảng 

nửa năm. Truyền thông Nhật bản đã đƣa tin. Đó là gì? Tạm thời buông bỏ, thì 

sản  sanh  đƣợc  hiệu  quả  nhƣ  vậy.  Ngƣời  tu  Tịnh  Độ,  chúng  ta  tạm  thời  thì 

không đƣợc, chúng ta phải buông xuống một cách lâu dài, đó chính là thực sự 

hiểu rõ đƣợc Thế giới Cực Lạc, hiểu rõ đƣợc Phật A Di Đà rồi, không còn mảy 

may hoài nghi. Tôi từ hôm nay trở đi niệm niệm của tôi chính là niệm Phật A 

Di Đà, tâm tôi chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra toàn buông xuống 

hết. Tôi một lòng một dạ phải vãng sanh, nghĩa là phải đến Thế giới Cực Lạc, 

thân cận Phật A Di Đà, làm học trò của Phật A Di Đà. Ngoài một niệm này ra 

không có niệm thứ hai. Tín nguyện hạnh của quí vị liền sản sanh năng lƣợng 

rất lớn. Năng lƣợng này sẽ tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Năng lƣợng này nối 

thông  rồi.  Lúc  đó  chính  là:  nhất  niệm  tƣơng  ƣng  nhất  niệm  Phật,  niệm  niệm 

tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Niệm Phật  nhƣ vậy mới hữu hiệu, khởi cảm ứng 

đạo giao, không thể hoài nghi. 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  hƣớng  dẫn  chúng  ta  tâm  thái  niệm  Phật,  ngài  nói: 

“đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”.  Đô  nhiếp  lục  căn  là  thu  tâm.  Mắt 

không phải không thấy sắc, không nên để sắc tƣớng ở trong tâm. Mắt thấy sắc, 

tai nghe tiếng, mũi ngửi mùi, miệng nếm vị, đều không để ở trong tâm. Tất cả 

đều thuận theo tự nhiên. Trong tâm thì sao? Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. 

Ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra  cái  gì  cũng  không  có  nữa,  cũng  giống  nhƣ  thiền  sƣ 

Trung Phong nói ở trong Hệ Niệm Pháp Sự: Tâm ta tức là A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật tức là tâm ta. Nơi này tức là Tịnh Độ, Tịnh Độ tức là nơi này. Phƣơng 

pháp này năm mƣơi năm trƣớc lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam thƣờng thƣờng khuyên 

dạy  chúng  tôi:  thực  sự  muốn  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  quí  vị  phải  đổi  tâm.  Đổi 

tâm cách đổi nhƣ thế nào? Buông bỏ tất cả những thứ tạp nham ở trong tâm 

xuống, mời Phật A Di Đà vào trong tâm. Tâm chính là Phật A Di Đà, Phật A 

Di Đà chính là tâm. Thầy Lý dạy chúng tôi cách làm nhƣ vậy. Thực sự đổi lại 

đƣợc rồi, chúng ta xem kinh liền có thể xem hiểu đƣợc, từng chữ từng câu có 

vô lƣợng nghĩa. Khí vị vô cùng, có thể nhìn ra đƣợc! Vì sao vậy? Vì tâm sanh 

pháp, tâm sanh tức pháp sanh, không phải là không có lý. Tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh. Tôi hôm nay tâm nghĩ là A Di Đà Phật, kinh này là Phật A Di Đà 

nói, là Thích Ca Nhƣ Lai nói, trong tâm tôi thực sự có Phật, thì tôi có thể hoàn 

toàn xem hiểu đƣợc. Tâm quí vị nếu không có Phật, thì từng câu từng chữ này 

962  Tập 588 



quí vị chỉ nhìn thấy bên ngoài, quí vị không nhìn thấy  áo  mật bên ngoài chữ 

nghĩa, quí vị không thấy đƣợc. 

“Quả giác nhân tâm”, Phật A Di Đà là quả Phật, chứng đến quả bảo viên 

mãn, quả giác chính là Phật A Di Đà. Dùng Phật  A Di Đà làm  tâm nhân địa 

hiện tại của chúng ta, phƣơng pháp này vô cùng kỳ diệu. Nhƣng then chốt là 

trong tâm chúng ta phải chăng thật là A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra thì 

không có thứ gì nữa. Quí vị thực sự làm nhƣ vậy, đắc đạo sẽ rất nhanh chóng. 

Nhanh đến trình độ nào? Trong kinh Di Đà đức Phật nói rồi: hoặc một ngày, 

hoặc hai ngày, hoặc ba ngày, chúng ta nhìn thấy ở trong Tịnh Độ Thánh hiền 

lục ghi chép, đời nhà Tống pháp sƣ Doanh Kha niệm Phật ba ngày, niệm A Di 

Đà  Phật  đến  đƣợc  rồi.  Doanh  Kha  là  một  tỳ  kheo  phá  giới  không  giữ  thanh 

quy. Nhƣng sƣ có một sở trƣờng, sƣ tin có địa ngục, tin tƣởng những gì bản 

thân đã làm nhất định đọa địa ngục, sợ địa ngục khổ, tìm  một số đồng tham 

đạo hữu thỉnh giáo với họ, có cách gì cứu sƣ không? Có một vị đồng tham đƣa 

cho sƣ một quyển Vãng Sanh Truyện bảo sƣ đọc. Sƣ xem rồi khóc than thống 

thiết ngƣời ta đều vãng sanh rồi, bản thân nghĩ đến đã tạo nhiều tội nghiệp nhƣ 

vậy,  nên  phát  tâm  nhập  thất  ba  ngày  ba  đêm  không  ngủ  không  nghỉ,  cũng 

không ăn thứ gì, chỉ một câu danh hiệu Phật cố sức niệm, ba ngày ba đêm gần 

nhƣ sƣ niệm sắp ngã xuống rồi, Phật A Di Đà hiện tiền, đây là cảm ứng, sƣ có 

chân tâm. A Di Đà Phật nói với sƣ: dƣơng thọ của ông vẫn còn mƣời năm, đợi 

đến lúc mạng chung ta đến tiếp dẫn ông. Sƣ rất thông minh yêu cầu với Phật A 

Di Đà, mƣời năm dƣơng thọ không cần nữa, bây giờ con đi theo Ngài thôi. Vì 

sao  vậy?    bởi  vì  bản  thân  liệt  căn  tánh  rất  nặng,  không  ngăn  đƣợc  mê  hoặc, 

mƣời năm này không biết sẽ làm bao nhiêu ác nghiệp nữa, nên không cần nữa, 

hiện tại đi thôi. Phật A Di Đà gật gật đầu, đƣợc thôi, sau ba ngày nữa đến tiếp 

dẫn ông. Thật vậy! Vì sao ngay lúc đó Phật A Di Đà không dẫn sƣ đi? Chúng 

ta có thể nghĩ ra đƣợc, muốn để cho sƣ biểu pháp, làm gƣơng cho mọi ngƣời 

xem xem. Đƣơng nhiên là ý nghĩa này rồi. Sƣ vừa mở cửa phòng nói với mọi 

ngƣời:  tôi  gặp  đƣợc  Phật  A  Di  Đà  rồi,  ba  ngày  nữa  vãng  sanh,  trong  chùa 

không có ai tin cả, sƣ tạo nhiều ác nghiệp nhƣ vậy, làm gì có chuyện dễ dàng 

nhƣ thế? may là ba ngày không lâu, xem xem ba ngày sau ông có vãng sanh 

không? Đến ngày thứ ba lúc thời khóa đến yêu cầu mọi ngƣời ngày nay tụng 

Kinh Di Đà, niệm Phật  đƣa tôi một đoạn, mọi ngƣời cũng đều hoan hỷ, tụng 

kinh  Di  Đà,  niệm  Phật  A  Di  Đà  đƣa  sƣ.  Khoảng  một  khắc,  ngày  xƣa  Trung 

Quốc một khắc là hiện nay chúng ta nói nữa tiếng đồng hồ, ông ấy nói với mọi 

ngƣời, Phật A Di Đà đến rồi, ngƣời khác nhìn không thấy, ông nhìn thấy rồi, 

Phật A Di Đà đến rồi, tôi đi với Phật A Di Đà thôi, cáo từ mọi ngƣời xong sƣ 

Tập 588  963 



liền vãng sanh, không sanh bệnh, không có bất cứ bệnh tật gì, sự việc này ghi 

chép trong Vãng Sanh Truyện, trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, điều này tuyệt 

đối không phải là giả. Vì sao sƣ có thể thành công? Cũng chính là sanh tử then 

chốt,  sƣ  biết  rồi:  “tôi  không  vãng  sanh  nhất  định  sẽ  đọa  địa  ngục”,  hạ  quyết 

tâm  nhất  định  phải  vãng  sanh,  có  thể  không  ngủ  không  nghỉ,  ba  ngày  niệm 

Phật  đến  đƣợc,  chứng  minh  trong  Kinh  Di  Đà  nói  hoặc  một  ngày,  hoặc  hai 

ngày, hoặc ba ngày là thật không phải là giả. Vấn đề là quí vị thực sự có muốn 

đi hay không? Nếu nhƣ chúng ta ở nơi niệm Phật đƣờng này, treo một cái bảng 

đến  đây  niệm  Phật    ba  ngày  ba  đêm  là  vãng  sanh,  xem  xem  có  ai  dám  đến 

không?  Dƣờng  nhƣ  một  ngƣời  cũng  không  có.  Tôi  ở  đây  mở  Phật  thất,  bảy 

ngày  bảo  đảm  quí  vị  vãng  sanh,  chắc  chắn  một  ngƣời  cũng  không  có,  nói  là 

một việc, thực sự lúc bảo quí vị làm, họ không đến, nhƣ vậy không nguy sao, 

bảy ngày là chết rồi. Sự việc này tôi không dám làm, quí vị xem miệng và tâm 

không  thống  nhất.  Bệnh  của  chúng  ta  lập  tức  bị  phơi  bày  rồi,  không  phải  là 

thật,  nhất  định  phải  thật  làm.  Cho  nên  đắc  đạo  nhanh  là  không  sai  chút  nào. 

Quí vị xem một ngày hai ngày đến bảy ngày thực sự có thể thành tựu. 

“Nhân  duy  thử  trì  danh  niệm  Phật  chi  pháp,  là  Di  Đà  đại  nguyện  chi 

bổn”. Câu nói này nói rất hay. Tín nguyện trì danh là căn bản đại nguyện phổ 

độ chúng sanh của Phật A Di Đà, dễ hạ thủ nhất, dễ thành tựu nhất, nên gọi là 

pháp dễ hành, gọi là đƣờng tắt trong các đƣờng tắt. Đƣờng tắt là đƣờng nhỏ, 

đƣờng gần, đƣờng gần nhất trong những đƣờng gần. 

Bạn đồng học chúng ta nên nhớ kỹ đoạn kinh văn này. Đoạn chú giải này 

mỗi ngày đọc thêm vài lần, có điều gì tốt? Khoa học nói với chúng ta sang năm 

năm 2012 Maya dự đoán thiên tai nếu nhƣ là thật, Phật A Di Đà liền tiếp dẫn 

tôi đi rồi, quí vị không quan tâm nữa, quí vị không có tâm lo sợ, không có lo 

sợ, không có phiền não, không có ƣu tƣ, không có vƣớng bận. Tôi đã chuẩn bị 

xong  từ  lâu  rồi,  từ  nay  về  sau,  bắt  đầu  từ  hôm  nay,  chẳng  những  không  làm 

việc ác, ác niệm cũng không có nữa. Niệm niệm đều là A Di Đà Phật. A Di Đà 

Phật là thiện trong các điều thiện, không có điều gì thiện hơn nữa. Niệm niệm 

là A Di Đà Phật, liền chúc mừng quí vị, ở Thế giới Cực Lạc quí vị đã báo danh 

ghi  tên  rồi.  Quí  vị  hiện  tại  đã  là  đệ  tử  của  Di  Đà,  là  thật  không  phải  là  giả. 

Chúng ta những ngƣời dƣới đây ngƣời ngƣời đều có phần! 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây. 

“Ngã pháp nhƣ thị, tác nhƣ thị thuyết”, hai câu này thực sự là Phật ngữ 

phạm  lôi  chấn,  thuyết  pháp  sƣ  tử  hống,  nhƣ  bảo  kiếm  của  Kim  cang  vƣơng 

đoạn sạch tất cả tình kiến, toàn hiển bổn tâm Nhƣ Lai. Dùng Phật tâm ấn, ấn 

chứng kinh này, nên nói: pháp ta nhƣ vậy, thuyết pháp nhƣ vậy. Trực tiếp mà 

964  Tập 588 



nói,  hai  câu  nói  này,  tức  là  ấn  chứng  những  điều  trƣớc  đây  đã  nói:  “thƣờng 

niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp”. Ý nghĩa của hai câu nói này, vô cùng vô cùng 

sâu sắc. Pháp ta nhƣ vậy, ta là Phật Thích Ca Mâu Ni. Pháp là pháp mà Phật 

Thích Ca Mâu Ni đã nói, pháp Phật đã thấy đƣợc, pháp Phật đã chứng đƣợc 

nhƣ vậy. Bất luận từ trên lý mà nói, hay từ trên tánh mà nói, từ trên sự mà nói, 

từ trên tƣớng mà nói, đều là chân thật bất hƣ. 

Tác  nhƣ  thị  thuyết,  Phật  đem  chân  tƣớng  sự  thật  nói  ra  cho  chúng  ta, 

không có thêm điểm nào, cũng không có giảm điểm nào, đây là điều mà trong 

Kinh Kim Cang nói là “nhƣ ngữ giả”. Nhƣ Lai là bậc chân ngữ, bậc thật ngữ, 

bậc nhƣ ngữ. Chúng ta nên tin tƣởng. 

Dƣới  đây  là  lời  của  Niệm  Lão,  ông  nói  hai  câu  này:  đúng  thật  là  đoạn 

kinh văn trƣớc đã tán thán Phật thuyết pháp. Gọi là Phật ngữ phạm lôi vũ, có 

thể chấn động lòng ngƣời. Thuyết pháp sƣ tử hống, sƣ tử hống là tiêu biểu cho 

vô úy, từ bốn điều không lo sợ mà nói ra, cũng giống nhƣ bảo kiếm của kim 

cang vƣơng đoạn tất cả tình kiến. Tình kiến chính là kiến tƣ phiền não. Tình là 

tƣ hoặc, kiến là kiến hoặc, kiến tƣ phiền não. Kiến tƣ phiền não đoạn rồi, lục 

đạo sẽ không còn nữa, cho nên lục đạo không phải là thật. Hiện nay chúng ta 

nhìn thấy lục đạo tồn tại, nói cách khác, cách nghĩ chúng ta sai lầm, cách nhìn 

sai lầm của chúng ta chƣa đoạn, thực sự đoạn đƣợc rồi thì không có nữa, đoạn 

ở đây là điều rất khó. Phật dạy chúng ta: đem cách nghĩ, cách nhìn chuyển đổi 

lại, pháp thế gian xuất thế gian tôi đều không nhìn, tôi cũng không nghĩ nữa, 

tôi chuyên nghĩ đến Phật A Di Đà, tôi chuyên nghĩ đến Thế giới Cực Lạc, vậy 

là đúng rồi. Cho nên tu học trong Phật Pháp và thế pháp không giống nhau. Tu 

học pháp thế gian, chƣ vị phải biết nó là tri thức, tu học của Phật Pháp là trí 

tuệ.  Trí  tuệ  và  tri  thức  là  hai  sự  việc  khác  nhau,  không  phải  giống  nhau.  Tri 

thức có giới hạn, trí tuệ không có giới hạn. Lục tổ Huệ Năng đại sƣ khai ngộ là 

trí tuệ, không phải là tri thức. Ngài trên đƣờng rời  Hoàng Mai chạy nạn,  gặp 

đƣợc  tỳ  kheo  ni  Vô  Tận  Tạng  trong  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  có  ghi  chép  lại,  tỳ 

kheo  ni  Vô  Tận  Tạng  một  đời  thọ  trì  Kinh  Đại  Niết  Bàn,  không  dễ  dàng  gì. 

Cho  nên  việc  cầu  học  này  là  thời  xƣa,  pháp  thế  xuất  thế  gian  giáo  pháp  của 

thánh hiền. Sau khi Phật Giáo truyền đến Trung Quốc, tam học giới định tuệ 

của nhà Phật, Nho gia học đƣợc rồi, Đạo gia học đƣợc rồi, tất cả đều học đƣợc 

giới định tuệ, Nho gia coi trọng ngộ tánh, Đạo gia coi trọng tu luyện, nhất định 

là nhân giới đƣợc định, nhân định khai huệ. Giới là phƣơng pháp, phƣơng pháp 

nhiều quá, tám vạn bốn ngàn pháp môn, tức là tám vạn bốn ngàn phƣơng pháp 

khác  nhau.  Tu  những  gì?  Toàn  là  tu  định.  Nếu  nhƣ  không  phải  tu  định,  tức 

không  phải  là  Phật  Pháp.  Định  có  thể  khai  huệ.  Ngày  nay  chúng  ta  dùng 

Tập 588  965 



phƣơng pháp trì danh niệm Phật tu định. Tạp niệm trong tâm toàn không còn 

nữa,  chỉ  còn  A  Di  Đà  Phật,  đây  chính  là  định.  Định  lâu  rồi  trí  tuệ  liền  khai. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  rất  thù  thắng,  định  chƣa  xuất  hiện,  tâm  tƣơng  đối  thanh 

tịnh, họ liền có thể vãng sanh. Nếu nhƣ là đắc định không phải sanh cõi Phàm 

Thánh đồng cƣ, sanh cõi Phƣơng tiện hữu dƣ, là đắc định rồi. Nếu nhƣ khai trí 

tuệ, sự khai tuệ này là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, vãng sanh Tịnh Độ 

là sanh vào Cõi Thật báo trang nghiêm. 

Phía  trƣớc  chính  là  giữ  quy  củ,  y  theo  quy  củ  này  tín  nguyện  trì  danh, 

“phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm” đây đều là quy củ. Y theo quy củ 

này nhất định sanh cõi Phàm thánh đồng cƣ, chƣa đắc định. Định là nhất tâm, 

sự nhất tâm là sanh cõi Phƣơng tiện, lý nhất tâm sanh Cõi Thật báo, nhất tâm 

là khó rồi. Cho nên pháp môn này thù thắng vô cùng. Phật Thích Ca Mâu Ni 

thấy rất rõ ràng, nói rất thấu đáo, chúng ta phải tin tƣởng. 

“Toàn hiển Nhƣ Lai bổn tâm”, bổn tâm của Nhƣ Lai chính là giúp tất cả 

chúng sanh khổ nạn, lìa khổ đƣợc vui. Bồ Tát phát tâm tu hành thành Phật. Quí 

vị xem tứ hoằng thệ nguyện thứ nhất là gì? chính là vì điều này- “chúng sanh 

vô biên thệ nguyện độ”, khắp pháp giới hƣ không giới, tất cả chƣ Phật quốc độ 

đều có thập pháp giới. Nói cách khác, đều có lục đạo luân hồi. Trong lục đạo 

quá khổ, trời ngƣời hai cõi nếu nhƣ có Thánh hiền giáo hóa, vậy thì tốt nhiều 

rồi, còn có thể xuất hiện đại đồng chi trị, tiểu khang chi trị. Nếu nhƣ không có 

giáo  hóa  của  Thánh  hiền  đáng  thƣơng  lắm.  Nhân  gian  địa  ngục,  những  điều 

này trong lịch sử thế giới đều đã diễn ra. Chúng ta thấy lịch sử Châu Âu không 

có giáo hóa của Thánh hiền, trong quá khứ tôn giáo chỉ duy trì cục diện nhỏ. 

Không có xuất hiện tiểu khang, vậy thì không cần nói đến đại đồng rồi. Trung 

Quốc  có  giáo  huấn  của  Thánh  hiền,  đã  xuất  hiện  đại  đồng,  đã  xuất  hiện  tiểu 

khang. Thời đại của Nghiêu Thuấn, Đại Vũ ở Trung Quốc là đại đồng chi trị. 

Vƣơng Khải trở về sau, con trai của Vũ Vƣơng Vƣơng Khải, đời ông ấy trở về 

sau, ba triều đại Hạ Thƣơng Chu, Hạ Thƣơng Chu đã gần 2000 năm, Chu đã 

hơn 800 năm, Thƣơng 600 năm, Hạ khoảng 400 năm. 1800 năm này, trong lịch 

sử Trung Quốc xƣng là tiểu khang. Nhƣng cuối đời nhà Chu các nƣớc chƣ hầu 

tranh bá, xã hội động loạn, tạo thành Xuân Thu chiến quốc loạn thế 500 năm. 

Khổng Tử Mạnh Tử sinh vào thời đại này. Sau khi Tần Hán thống nhất, Hán 

Vũ Đế thúc đẩy lễ trị, chọn dùng học thuyết Khổng Mạnh. Lý niệm trị nƣớc 

này  mãi cho đến Mãn  Thanh. Hai ngàn năm không có thay đổi, cũng có thể 

duy trì một xã hội hòa bình. Dân quốc thành lâp 100 năm, xã hội động loạn là 

lễ  không  còn nữa,  lễ  không  còn  nữa,  thiên  hạ  liền  loạn.  Lời  cổ  nhân  nói  đều 

ứng nghiệm rồi. 

966  Tập 588 



Trung Quốc cổ đại, Tam hoàng dùng đạo trị thiên hạ, sau khi đạo mất đi 

có đức, Ngũ đế là dùng đức trị thiên hạ, đạo đức đều tiếp cận đại đồng. Tam 

hoàng là ba đời Hạ Thƣơng Chu dùng nhân trị thiên hạ. Ngũ Bá, đây là thời 

Xuân  Thu  chiến  quốc,  họ  nói  nghĩa  khí.  Hán  trở  về  sau  đến  Mãn  Thanh  là 

dùng  lễ,  đạo  đức  nhân  nghĩa  lễ,  trƣợt  dốc  rồi,  càng  ngày  càng  đi  xuống.  Lễ 

không còn nữa, cổ nhân nói thiên hạ đại loạn. Ngày nay lễ không còn nữa, xã 

hội liền bị động loạn. 

Ngày nay làm sao để cứu vãn xã hội?  Cách cứu vãn xã hội không nên 

nói cao quá, Vì sao vậy? Làm không đƣợc. Chỉ có khôi phục lễ trở lại, dần dần 

nâng cao, sau khi đã có thể khôi phục đƣợc lễ, xem xem sau ba đời năm đời 

nữa nếu nhƣ có Thánh nhân xuất hiện, lại nâng thêm một bậc nâng đến Nghĩa. 

Từ nghĩa lại nâng cao đến nhân, rồi nâng cao đến đức, rồi đến đạo. Đây là trở 

về với một con đƣờng. Giáo dục là một phƣơng pháp duy nhất. Nếu nhƣ chúng 

ta không coi trọng giáo dục, không coi trọng giáo dục, vậy là không còn cách 

gì rồi. Đó chính là trong những tôn giáo khác trên thế giới từng nói ngày tận 

thế. Trong Phật Pháp không nói ngày tận thế. Phật có nói mạt pháp, không nói 

ngày tận thế. Nhƣng trƣớc đây chúng ta đã đọc qua. Kinh Nhân Vƣơng nói về 

pháp vận của đức Phật nói rất hay, Phật làm gì có pháp vận? pháp vận tại lòng 

ngƣời.  Quí  vị  dùng  tâm  thái  nhƣ  thế  nào,  quí  vị  đang  ở  trong  pháp  vận  đó, 

pháp  này  nói  rất  hoạt  bát.  Chánh  pháp  nó  có  ba  điều  kiện.  Điều  thứ  nhất  có 

giảng kinh, thứ hai là có tu hành chân thật, thứ ba là có chứng quả, đây chính 

là chánh pháp. Nếu nhƣ chúng ta ngày nay  ở nơi này thọ trì Kinh Vô Lƣợng 

Thọ,  hiện  nay  chúng  ta  có  giảng,  có  chân  tu,  tƣơng  lai  nhất  định  đƣợc  sanh 

Tịnh Độ, đây là chánh pháp. Nếu nhƣ có ngƣời giảng kinh, có ngƣời tu hành, 

không có ai chứng quả, đây gọi là tƣợng pháp. Có ngƣời giảng kinh, không có 

ngƣời thực sự tu hành, cũng không có ngƣời chứng quả, đây gọi là mạt pháp. 

Nếu  nhƣ  ngƣời  giảng  kinh  cũng  không  có  nữa  gọi  là  diệt  pháp,  pháp  đã  diệt 

rồi. Điều này không do nơi ngƣời khác mà do nơi bản thân mình. Trong Pháp 

vận của Phật ta trú nơi pháp vận nào? Nhƣ vậy nghĩa là nói trong chánh pháp 

có mạt pháp, có diệt pháp. Trong mạt pháp có chánh pháp, có tƣợng pháp, đều 

do nơi cá nhân chúng ta. Ngày nay chúng ta thực sự y giáo phụng hành, nhất 

định đƣợc sanh Tịnh Độ, thân cận Phật A Di Đà, chúng ta trú trong chánh pháp 

của thời đại mạt pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni. Kinh Nhân Vƣơng này giải 

thích  rất hay. 

Cho nên kinh có thể không giảng sao? Kinh không giảng, pháp liền diệt 

rồi. Ở Trung Quốc hai trăm năm trƣớc, tự viện am đƣờng thƣờng thƣờng đều 

có giảng kinh. 

Tập 588  967 



Tôi giảng kinh ở Nhật bản, Nhật bản có hai vị pháp sƣ nói với tôi: Quốc 

gia của họ tự viện rất nhiều, 400 năm trƣớc tự viện của họ đều giảng kinh. Họ 

đã mất đi 400 năm rồi, chúng ta mất đi 200 năm, ngƣời Nhật bản tiếp thu văn 

hóa phƣơng tây sớm hơn chúng ta, chúng ta mất đi 200 năm rồi. Thời gian 200 

năm không phải rất dài, nhƣng cũng không ngắn, ngày nay chúng ta chịu thiệt 

thòi nhiều nhƣ vậy, 20 năm gần đây chúng ta từ trong khoa học nhìn thấy một 

tia sáng, chính là các nhà lƣợng tử học cận đại, họ phát hiện ra áo mật của vũ 

trụ, khởi nguyên của vũ trụ. Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần rốt cuộc 

là  thứ  gì,  vật  chất  giải  quyết  đƣợc  rồi,  hiện  tƣợng  tinh  thần  còn  chƣa  có  kết 

luận. Hiện tại họ nói tinh thần là từ không sinh có. Vì sao từ không sanh có họ 

chƣa nói rõ đƣợc. Chúng ta nghe thì hiểu đƣợc. Hiện tƣợng tinh thần là nghiệp 

tƣớng A lại ya biến hiện ra. Đó là từ năng lƣợng biến hiện ra. Năng lƣợng từ 

đâu mà có? Năng lƣợng là từ trong tự tánh vốn có vậy, nhƣng nó tiềm phục ở 

trong tự tánh, gặp đƣợc duyên nó có thể hiển hiện đƣợc. Năng lƣợng này hiển 

hiện ra rồi, từ năng lƣợng biến hiện ra hiện tƣợng tinh thần, từ hiện tƣợng tinh 

thần  biến  hiện  ra  hiện  tƣợng  vật  chất.  Điều  này  và  những  gì  nói  trong  pháp 

tƣớng duy thức hoàn toàn tƣơng đồng. Trong Kinh Hoa Nghiêm cũng có cách 

nói nhƣ vậy. Đây chính là chúng ta thấy đƣợc một tia sáng mới. Giả thiết hai 

ba mƣơi năm sau, chúng ta có lý do tin tƣởng, hiện tại khoa học đã tìm thấy 

một  phƣơng  hƣớng  phát  triển  khác.  Quá  khứ  đều  là  nghiên  cứu  về  vật  chất. 

Hiện tại từ vật chất quay lại nghiên cứu tinh thần, nghiên cứu ý niệm, họ gọi là 

ý niệm, nghiên cứu những thứ này. Ý niệm đặc biệt là ý niệm tập thể, nó sản 

sanh  ra  năng  lƣợng  rất  lớn.  Năng  lƣợng  này  có  thể  thay  đổi  hiện  tƣợng  vật 

chất.Thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn chính là đạo lý này. Sự việc này phải là 

thí nghiệm thành công. Hiện tại họ đang rất nổ lực đang làm, nếu nhƣ đƣợc xã 

hội đại chúng đều tiếp thu, thiên tai trên trái đất liền có cách hóa giải. Ý niệm 

tập thể của chúng ta có thể tu sửa lại trái đất. Trên trái đất xảy ra sự việc có thể 

làm cho nó khôi phục bình thƣờng. Chúng ta phải trân quý trái đất. Không thể 

tùy tiện phá hoại sanh thái tự nhiên. Biết toàn thể trái đất là một cơ thể. Không 

nên cho rằng cây cối hoa cỏ nó không biết chuyện, sai rồi. Cỏ cây hoa lá có thể 

nhìn, có thể nghe, hiểu đƣợc ý nghĩ của con ngƣời. Giang Bổn dùng nƣớc làm 

thí  nghiệm,  nƣớc  là  khoáng  vật.  Chứng  minh  khoáng  vật  có  thể  nghe,  có  thể 

nhìn, có thể hiểu ý nghĩ của con ngƣời. Tôi đi tham quan qua hai lần, ông ấy 

cũng đến thăm tôi ba lần. Tôi nói với ông ấy không chỉ nƣớc có năng lực nhƣ 

vậy,  tất  cả  những  hiện  tƣợng  vật  chất  đều  có  năng  lực  nhƣ  vậy.  Ông  ấy  cảm 

thấy  rất  kinh  ngạc,  tôi  nói  trong  kinh  Phật  nói  vậy.  Ông  ấy  vốn  không muốn 

tiếp xúc với tôn giáo, bởi vì ông là nhà khoa học, sợ ngƣời ta nói ông là mê tín. 

968  Tập 588 



Tôi nói thí nghiệm  của ông trong kinh Phật từ lâu đã có rồi, quí vị còn chƣa 

làm  rõ ràng. Ông  ngày nay làm thí  nghiệm  chỉ nhìn thấy sắc tƣớng, Phật nói 

sắc thanh hƣơng vị còn có ba loại quí vị còn chƣa phát hiện. Âm thanh của nó, 

nó có hƣơng vị, nó có mùi vị. Bất kỳ hiện tƣợng vật chất nào cũng đều có đủ. 

Nhà Phật nói ngũ uẩn sắc thọ tƣởng hành thức, sắc là hiện tƣợng vật chất, thọ 

tƣởng hành thức là hiện tƣợng tinh thần. Tinh thần và vật chất vĩnh viễn không 

tách rời nhau. Vật chất là tinh thần biến hiện ra. Cho nên ý niệm có thể thay 

đổi hiện tƣợng vật chất. Hiện tại phƣơng tây dần dần đã làm thí nghiệm, dùng 

tâm lý trị liệu, không cần dùng đến thuốc men, tức là dùng ý niệm. Làm cho 

bệnh quí vị mắc phải giống nhƣ ung thƣ làm cho quí vị khôi phục lại. Có thể 

khôi phục lại bình thƣờng, làm cho tế bào bệnh đang mang trong ngƣời, dùng ý 

niệm khôi phục nó lại nhƣ bình thƣờng. Bệnh của quí vị lành rồi, vấn đề liền 

đƣợc giải quyết. Địa cầu xảy ra vấn đề, cũng có thể dùng ý niệm khôi phục nó 

lại nhƣ bình thƣờng, làm cho nó tốt đẹp hơn. Đây là điều hiện tại các nhà khoa 

học  gọi  nó  là  khoa  học  tiền  vệ  mới.  Đang  trong  quá  trình  thí  nghiệm,  đã  có 

đƣợc hiệu quả rồi. Hiện tại trên thị trƣờng những báo cáo giống nhƣ thế này rất 

nhiều, đều có thể đọc đƣợc. Hiện nay chúng ta nhìn thấy giống nhƣ đang làm 

những chuyện viễn vông, mọi ngƣời bán tín bán nghi, nhƣng chúng ta có lý do 

tin  tƣởng,  thêm  mƣời  năm,  hai  mƣơi  năm  nữa,  mọi  ngƣời  sẽ  tin  tƣởng  thôi. 

Giải quyết vấn đề không cần đến dùng những khoa học trong vật lý hiện đại, 

dùng  tâm  lý,  bớt  đƣợc  rất  nhiều  việc,  có  đƣợc  hiệu  quả  thực  sự.  Thần  thông 

diệu dụng trong kinh Phật đã nói, hóa ra ngƣời ngƣời đều có, chẳng có chút ly 

kỳ nào. Cơ sở của nó chính là điều chúng ta nói trên đề kinh “thanh tịnh bình 

đẳng  giác”.  Tâm  của  quí  vị  phải  thanh  tịnh,  phải  bình  đẳng,  phải  giác  mà 

không mê, năng lực này liền phát sanh. Tâm thanh tịnh hiện tiền, năng lực này 

phát sinh ra, tƣơng đƣơng với A la hán. Trong tâm bình đẳng phát sanh ra là 

Bồ Tát, đại triệt đại ngộ  viên mãn lƣu xuất ra đó là Phật. 

Nhớ kỹ, Phật không nói lời giả dối. “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, câu 

nói này quan trọng, đây là giáo dục Phật đà. Câu đầu tiên nói cho chúng ta quí 

vị học Phật thì phải thành Phật. Quí vị không thành Phật là quí vị sai rồi. Cổ 

nhân  nói  “nhân  chi  sơ  tánh  bổn  thiện”,  bổn  thiện  là  gì?  Bổn  thiện  là  thánh 

nhân.  Quí  vị  học  tập  cho  đàng  hoàng  quí  vị  là  thánh  nhân.  Quí  vị  vốn  đã  là 

thánh  nhân,  ngƣời  ngƣời  đều  là  thánh  nhân.  Phật  Pháp,  ngƣời  ngƣời  đều  là 

Phật. Đây là giáo dục chân thật, giáo dục rốt ráo viên mãn. Mục tiêu của việc 

dạy học này thù thắng biết bao. 

Chúng ta tiếp thu giáo dục là vì sao? Vì thành Thánh thành hiền là pháp 

thế gian. Trong Phật Pháp là thành Phật thành Bồ Tát. Quí vị là Phật, quí vị là 

Tập 588  969 



Bồ  Tát.  Quí  vị  ở  trong  xã  hội  bất  luận  là  theo  đuổi  ngành  nghề  gì  đều  là  sự 

nghiệp Bồ Tát. Tôi gần đây có một vị đồng tu đem đến mấy đĩa CD nói về Đạo 

Thạnh Hòa Phu ngƣời Nhật bản, hôm qua lại có ngƣời tặng cho tôi hai đĩa nữa, 

cũng là nói về ông ấy, tôi vẫn chƣa xem, ngƣời này là thánh nhân. Ngƣời Nhật 

bản xƣng ông ấy là bậc Thánh về kinh doanh. Ông ở trên thƣơng trƣờng đã 50 

năm, trƣớc nay chƣa từng bị thất bại, ngƣời ta hỏi ông, lý niệm này của ông, 

phƣơng pháp học đƣợc từ đâu? Ông nói với mọi ngƣời, tôi học từ Trung Quốc 

ba  ngàn  năm  trƣớc,  hai  ngàn  năm  trƣớc,  từ  lão  tổ  tông  mà  học  đƣợc.  Trong 

công ty ông ấy đề xƣớng bốn chữ “kính thiên ái nhân”. Lão tổ tông đề xƣớng 

vậy. Kính thiên, thiên là gì? Thiên lý lƣơng tâm. Ngƣời nên theo lƣơng tâm mà 

làm  việc.  Công  ty  vô  cùng  hƣng  thịnh,  lý  niệm  kinh  doanh  với  ngƣời  nƣớc 

ngoài hoàn toàn tƣơng phản. Ngƣời nƣớc ngoài nói là lí niệm kinh doanh, kiếm 

tiền  thứ  nhất  là  ông  chủ,  không  quan  tâm  đến  nhân  công.  Ông  đã học  những 

thứ  của  truyền  thống.  Mạnh  Tử  nói:  “dân  vi  quí,  quân  vi  khinh”,  dân  là  gì? 

Nhân  công.  Quân là  gì?  Là  ông  chủ.  Cho  nên ông  thực  sự  làm  đƣợc  rồi.  Lợi 

nhuận của công ty ông ấy phần thứ nhất chia cho ai? Chia cho nhân công, nhân 

công đặt lên số một. Thứ hai là khách hàng, lợi ích của công ty đặt cuối cùng, 

ông  kinh  doanh  thành  công  rồi.  Nhân  công  đều  coi  công  ty  là  của  mình,  tận 

tâm tận lực. Ông đối với nhân công chăm sóc vô cùng tỉ mỉ, đối với công nhân 

nhƣ anh chị em ruột thịt vậy, là mối quan hệ nhƣ vậy, ông làm thành công rồi. 

Của bất nghĩa nhất định không lấy. Tiền gửi vào ngân hàng của họ rất nhiều, 

lợi tức của ngân hàng rất ít, khuyên ông ấy đi đầu tƣ, giống nhƣ kinh doanh bất 

động  sản  chẳng  hạn,  ông  ấy  không  làm,  ông  ấy  nói  đó  là  tiền  bất  nghĩa.  Ta 

không bỏ công sức ra mà ta kiếm tiền, tiền này không tốt, không cần. Tiền tôi 

kiếm nhất định phải do công sức tôi bỏ ra, công sức của tôi, tâm lực của tôi, 

điều này có thể đạt đƣợc, ông có nghĩa, có đạo đức. Ông đã diễn giảng ở Trung 

Quốc  mấy  lần,  hiện  tại  đĩa  CD  này  lƣu  thông  rất  nhiều.  Tôi  cũng  kiến  nghị 

những  bạn  bè  trong  giới  kinh  doanh  ở  Hồng  Kông  mời  ông  ấy  đến  đây  diễn 

giảng về cách kinh doanh của ông ấy, là việc tốt. Ông vô cùng hoan hỷ truyền 

lại những kinh nghiệm của mình. Ông không bảo thủ, ông không keo lẫn, đây 

là một ngƣời kinh doanh thực sự tiếp thu văn hóa truyền thống, Bồ Tát, là Bồ 

Tát trong giới kinh doanh, thƣơng nhân. Ông ấy làm chính trị là Bồ Tát trong 

giới chính trị. Ông ấy làm dạy học là Bồ Tát trong giới học thuật. Bất luận làm 

việc  trong  ngành nghề  nào,  đều  là  sự  nghiệp  Thánh hiền  nhân,  sự  nghiệp  Bồ 

Tát. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

970  Tập 588 



 

Tập 589 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Binh Minh 

Thời gian: 11.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem 

Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 774, chúng ta bắt đầu xem từ hàng 

thứ ba, đây là một đoạn. 

“Ngã pháp nhƣ thị, tác nhƣ thị thuyết”, phía dƣới là chú thích của Niệm 

Lão. Hai câu này thật là Phật ngữ phạm lôi chấn, thuyết pháp sƣ tử hống, giống 

nhƣ Kim cang vƣơng bảo kiếm đoạn tận tất cả tình kiến. Toàn hiển bổn tâm 

của Nhƣ Lai. Dùng Phật tâm ấn ấn chứng kinh này, nên nói: ngã pháp nhƣ thị, 

tác nhƣ thị thuyết. Đoạn trƣớc chúng ta đã học đến chỗ này. Trong mấy câu nói 

này câu chữ không sâu, mỗi ngƣời đều biết đƣợc. Nhƣng ý nghĩa đích thực rất 

sâu. “Ngã pháp nhƣ thị”, “nhƣ thị” cách nói nhƣ thế nào? Thông thƣờng nói 

“chính là nhƣ vậy”, chính là nhƣ vậy, ý nghĩa này liền sâu sắc rồi. Vì sao là 

nhƣ vậy? Nhƣ vậy chỉ cho điều gì? Trên thực tế ngài chỉ là thế giới hiện tiền 

của chúng ta, đích thực là nói đến ngay đây, không phải quá khứ, không phải 

vị lai. Vì sao vậy? Quá khứ, vị lai đều là giả. Cũng không phải nơi khác, nơi 

khác, nơi này là một. Đây là ý nghĩa của nhƣ thị. Ý nghĩa này Phật chứng đắc, 

pháp thân Bồ Tát chứng đắc. Biết bao nhiêu nhà triết học, nhà khoa học, còn 

có nhà tôn giáo, thời gian ngàn vạn năm đều tìm kiếm áo mật này. Đây là áo 

mật của vũ trụ. Đích thực là rất nhiều rất nhiều cách nói, nhƣng không nói rõ 

ràng mạch lạc nhƣ Phật vậy. “Nhƣ thị” quí vị xem rõ ràng mạch lạc biết bao. 

Nhƣng  câu  này  ngƣời  không  khế  nhập  thực  sự  không  hiểu  đƣợc,  nghe  đến 

cũng mơ mơ hồ hồ. Mãi cho đến trong hai ba mƣơi năm lại đây, các nhà khoa 

học phát hiện toàn thể tin tức của vũ trụ, toàn bộ tin tức, phát hiện ra những thứ 

này. Phát hiện định luật dây đàn, toàn thể hoạt động của vũ trụ, cũng giống nhƣ 

một  sợi  dây  đàn  vậy,  hiện  tƣợng  dao  động.  Chủ  tể  trong  những  thứ  này  là  ý 

niệm,  trƣớc  đây  chƣa  phát  hiện.  Tất  cả  những  tinh  lực,  thời  gian  đều  là  tìm 

kiếm trên mặt vật chất, gọi là vật lý học, tâm lý lại sơ suất đi. Cho rằng tâm lý 

và vật lý không liên quan gì, hiện tại tìm ra rồi. Hóa ra cơ sở của vật chất chính 

là ý niệm. Nói cách khác, tâm lý và vật lý có liên hệ mật thiết, có mối quan hệ 

căn bản không thể phân chia. Ý niệm có thể thay đổi vật lý, đây là điều cận đại 

Tập 589  971 



mới phát hiện. Có không ít các nhà khoa học đang làm thí nghiệm. Thí nghiệm 

chứng minh đích thực có sự việc này. Nhƣng hiện nay vẫn chƣa phổ biến. Nếu 

nhƣ phổ biến trên thế giới, có thể phải mất hai mƣơi đến ba mƣơi năm nữa. Tin 

tức này vô cùng tốt. Ý niệm thiện có thể mang lại cho chúng ta thế giới tốt đẹp. 

Ý niệm ác sẽ  mang đến cho chúng ta trái đất nhiều thiên tai. Chúng ta muốn 

thiên tai hay là muốn tốt đẹp, quyết định nơi ý niệm của chúng ta, ý niệm của 

chúng ta tốt, thân thể tốt, môi trƣờng cƣ trú tốt. Ý niệm không tốt, bệnh tật sẽ 

rất nhiều. Môi trƣờng cƣ trú sẽ có rất nhiều thiên tai. 

Nhƣ thị! Phật chỉ dùng hai chữ này, quí vị xem mở đầu trong kinh sách 

Phật  liền  có  “nhƣ  thị  ngã  văn”.  Ở  đây  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  “ngã  pháp 

nhƣ thị, tác nhƣ thị thuyết”. Ngã pháp, pháp ta chứng đắc nhƣ vậy, cho nên ta 

cũng nói nhƣ vậy, không tăng không giảm, không thêm tí nào, cũng không bớt 

tí nào, pháp Ta chứng đắc là nhƣ thế nào, Ta liền báo cáo cho mọi ngƣời nhƣ 

vậy, trung thực chân thành làm báo cáo. Đây gọi là nhƣ thị. Trực tiếp nói ra hai 

câu này tức ấn chứng điều trƣớc đây: “thƣờng niệm bất tuyệt tắc đắc đạo tiệp”, 

đây cũng là Phật Thích Ca Mâu Ni phát hiện ra. 

Làm thế nào để chuyển phàm thành Thánh, chúng ta hiện tại là phàm phu, 

làm  thế  nào  chuyển  thân  là  trở  thành  Bồ  tát,  trở  thành  Phật,  trở  thành  Thánh 

nhân? Hơn nữa rất nhanh, rất nhanh liền có thể chứng đắc. Đó là phƣơng pháp 

gì? Tất cả những phƣơng pháp Phật đều biết đƣợc. Trong kinh nói tám vạn bốn 

ngàn pháp  môn, vô lƣợng pháp  môn, nhƣng trực tiếp  nhanh gọn nhất có thể 

khiến cho phàm phu lập tức trở thành Phật chỉ có niệm Phật, đây là Ngài phát 

hiện ra. Vì sao vậy? Trƣớc đây đa nói rất rõ ràng rồi. Quí vị vốn là Phật “tâm 

này là Phật”. Phật là gì? Phật là chân tâm của quí vị. Chân tâm của quí vị chính 

là Phật. Quí vị hiện tại không dùng chân tâm, quí vị dùng vọng tâm. Cho nên 

quí vị làm cho mình đến trong lục đạo làm phàm phu mất rồi. Nếu nhƣ quí vị 

buông  bỏ  vọng  tâm,  tôi  dùng  chân  tâm,  quí  vị  liền  thành  Phật  thôi.  Vậy  nên 

“tâm này làm Phật”. Tâm này là chân tâm, chân tâm là Phật. Hiện tại tôi nếu 

nhƣ dùng chân tâm tôi liền đi làm Phật rồi. Đây là cảnh giới của Phật Thích Ca 

Mâu Ni tự thân chứng đắc, không giả dối tí nào.  

Chữ “ngã” là đấng Thích Tôn tự xƣng, tức là nói pháp của ta là nhƣ vậy, 

tức  là  ngay  đây.  Cho  nên  liền  nói  nhƣ  vậy.  Vì  sao  nói  vậy,  tức  thƣờng  niệm 

không  ngừng  liền đắc  đạo  nhanh.  Bốn  câu  này,  Niệm  Lão  dạy  chúng  ta  phải 

đọc liền một hơi, cứ thế mà tham cứu, nếu có thể khế nhập, mới biết  pháp môn 

Tịnh Độ viên dung tuyệt đỉnh. Lại nhƣ Thiền tông Lục tổ là ngƣời ấn chứng, 

nói: Nhƣ thị nhƣ thị, nhữ nhƣ thị, ngã diệc nhƣ thị. “Nhƣ thị” của Lục Tổ cũng 

tức  là  chữ  “nhƣ  thị”  trong  bản  kinh  này.  Nếu  nhƣ  không  phải  là  thực  sự  hội 

972  Tập 589 



đƣợc ý nghĩa này, nói nhƣ thế nào vẫn là có rất nhiều vấn đề, không phải là 

cảnh  giới  của  bản  thân.  Ngƣời  khế  nhập  cảnh  giới  vừa  nghe  lời  này  đã  hoàn 

toàn  hiểu  rõ.  Phật  giảng  không  sai  tí  nào.  “Ngay  đây”  cũng  là  Đức  Phật  nói. 

“Đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận” cũng là Đức Phật nói. Đem những câu 

này mà kết hợp lại để xem dần dần sẽ có thể lãnh hội. Chứng tỏ điều gì? Trong 

Kinh Kim Cang nói “phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng”, tổng kết của Kinh 

Đại Bát Nhã là tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. “Nhƣ thị”, 

thực sự nhƣ thị! 

Đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc nói: một khảy 

móng tay 32 ức trăm ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức. Vậy 

là nói rất rõ ràng, nhƣ thị nhƣ thị. Tất cả đều xâu nó lại, quí vị liền hiểu đƣợc ý 

nghĩa của nhƣ thị, nghĩa chân thật của nhƣ thị. Quí vị không xâu lại thì rất khó 

để thể hội đƣợc. Tất cả đều xâu lại dần dần quí vị sẽ thể hội đƣợc. Đức Phật 

giảng không có mảy may ý nghĩa của bản thân ở trong đó. Cho nên Ngài nói 

một đời Ngài chƣa nói qua một lời nào, quí vị có thể tin đƣợc không? Giảng 

kinh thuyết pháp 49 năm mà lại chƣa nói một chữ, vậy Ngài nói là gì? Nhƣ thị. 

Sự thật chính là nhƣ vậy! Chƣa từng nói một chữ, tức là không có một chữ nào 

là  ý  của  bản  thân  ngài  cả.  Toàn  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Đây  cũng  giống  nhƣ 

trong Luận Ngữ  Khổng Tử nói “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”, đây là lời 

Khổng  Tử  nói,  ông  nói  một  đời,  ông  không  có  sáng  tạo,  ông  không  có  phát 

minh,  cũng  giống  nhƣ  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  chƣa  nói  một  chữ  nào.  Vậy 

những  gì  đã  nói  là  lời  của  tiền  nhân  nói.  Cổ  thánh  tiên  hiền  nói  nhƣ  vậy,  tôi 

chẳng qua là đem lời của cổ thánh tiên hiền trần thuật lại một lần nữa mà thôi, 

bản thân tôi không nói. Phật Thích Ca Mâu Ni cũng nhƣ vậy! Khổng Tử là cổ 

thánh  tiên  hiền  nói.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  lời  của  cổ  Phật  nói,  không  có 

thêm một chữ nào vào lời của cổ Phật. Lời này không phải là tôi nói, là đại sƣ 

Thanh Lƣơng nói vậy. Ngài nói vào lúc nào? Ngài nói ở trong huyền nghĩa của 

Tứ Thập Hoa  Nghiêm,  cổ Phật nói nhƣ vậy, ngài cũng nói nhƣ vậy. Ý nghĩa 

hàm chứa trong đây rất sâu rất sâu. 

Ngƣời hiện tại chúng ta và cổ nhân không giống nhau. Quí vị xem hiện tại 

học trò nhỏ, học sinh mẫu giáo đều phải học sáng tạo, phải học phát minh, phải 

học cạnh tranh. Cổ nhân không có, từ nhỏ không có những khái niệm này, suốt 

một đời cũng sẽ không khởi những ý niệm nhƣ vậy. Những việc này chúng ta 

nên phải biết. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo. 

“Hựu nhƣ pháp nhƣ thị, tác nhƣ thị thuyết”. Câu trƣớc tức là “ngã pháp 

thị nhƣ”, câu sau chính là “sở thuyết thị nhƣ”. Ý nghĩa của chữ  „nhƣ‟, nói một 

Tập 589  973 



cách đơn giản nhất: chính là nhƣ vậy. “Nhƣ” chính là kiểu nhƣ vậy. Câu nói 

này đã nói chu đáo rồi. Nhƣng chúng ta thực sự không hiểu, chính là kiểu dáng 

nhƣ vậy, kiểu nhƣ thế nào? Bồ Tát Di Lặc đã nói là một niệm kia vậy. Nhƣng 

một niệm này quí vị phải hiểu đƣợc, một khảy móng tay có 32  ức trăm  ngàn 

niệm,  chỉ  một  niệm  ở  trong  đó,  chính  là  nhƣ vậy.  Không phải  là  niệm  trƣớc, 

không phải là niệm sau, chính là một niệm đó, rất khó hiểu, thực sự khó hiểu. 

Tôi  ở  đây  có  một  cuộn  phim  nhựa,  đây  là  ảnh  gốc  của  phim  ảnh.  Phim 

gốc của phim ảnh trƣớc đây. Trong đây từng tấm từng tấm ảnh phim. Nói với 

quí  vị  rằng  nhất  định  không  có  hai  tấm  là  tƣơng  đồng,  sẽ  không  có  hai  tấm 

tƣơng đồng với nhau, mỗi tấm đều khác nhau. “Nhƣ thị” chính là nói một tấm 

ở trong đó, chính là nhƣ vậy. Tấm này qua đi thì tấm tiếp theo lại là nhƣ vậy, 

qua đi nữa cũng lại nhƣ vậy. Quí vị nghe hiểu đƣợc chƣa? Cuộn phim này đặt 

lên máy chiếu, ảnh phim phải hiểu đƣợc, nó trong một giây máy quay mở đóng 

tới 24 lần, cũng tức là nói nó một giây chạy đƣợc 24 tấm. Môi trƣờng hiện thực 

của chúng ta, thế  giới cảm quan của chúng ta  một giây đƣợc bao nhiêu  tấm? 

Cũng gần giống nhƣ đạo lý này vậy. Theo nhƣ cách nói của Bồ Tát Di Lặc một 

khảy móng tay 32 ức trăm ngàn niệm. Một giây ít nhất có thể búng đƣợc năm 

lần, vậy thì nhân cho 5, nhân cho 5 rồi tính ra kết quả của nó, 1600 triệu. Trong 

một giây tốc độ trong máy chiếu là một tấm trong 1600 triệu tấm, quí vị có thể 

nhìn thấy đƣợc không? Một giây 24 tấm, đã làm cho mắt chúng ta hoa lên rồi, 

chúng  ta  đã  bị  lừa  rồi,  cho  rằng  đó  là  thật.  Hiện  tại  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  với 

chúng ta  một giây là 1600 triệu, cũng tức là ngay đây, ngay đây nghĩa là gì? 

chính là nhƣ thị, chữ nhƣ này nghĩa là gì? Chính là một phần 1600 triệu trên 

giây, gọi là ngay đây. Ai nhìn thấy? Ai có thể chứng minh? Phật ở trong kinh 

điển Đại  Thừa nói với chúng ta: Bát địa Bồ  Tát trở  lên đều nhìn thấy đƣợc. 

Nhìn thấy những gì? Cũng giống nhƣ trong Tâm Kinh nói, Tâm Kinh là nêu ví 

dụ về Quán Thế Âm Bồ Tát, “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm bát nhã ba la mật 

đa, chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. 

Ngũ uẩn là gì? Một niệm đó là ngũ uẩn. Chính là giả thiết của chúng ta 

trong một giây, một phần của 1600 triệu trên giây, đó là ngũ uẩn. Bát địa, Cửu 

địa, Thập địa, Đẳng giác, Diệu giác. Ngƣời trong năm địa vị này nhìn thấy rất 

rõ  ràng.  Không  phải  là  tƣởng  tƣợng,  không  phải  là  suy  lý,  không  phải  là  số 

học, cũng không dựa vào máy móc. Trong thiền định thâm sâu nhìn thấy đƣợc. 

Nhìn thấy cảnh giới này trong thiền định thời gian không gian đều không còn 

nữa,  thời  gian  không  còn  nữa  thì  không  có  trƣớc  sau,  không  gian  không  còn 

nữa thì không có mƣời phƣơng. Đó là gì? toàn thể vũ trụ là nhất thể. Thân tâm 

bản thân chúng ta và toàn thể vũ trụ dung hòa thành một thể. 

974  Tập 589 



Cổ  nhân  nói  “đại  nhi  hóa  chi”,  vũ  trụ  vô  cùng  kỳ  diệu,  không  thể  nghĩ 

bàn, đây cũng là nhà khoa học cận đại phát hiện ra rồi, ảnh của toàn bộ tin tức. 

Nói những gì? nói toàn tức, tin tức của toàn thể vũ trụ. Bất luận là vật chất, là 

tinh thần, vật chất có nhỏ hơn nữa, tinh thần nhất niệm, trong một niệm đó có 

đầy đủ tin tức của toàn vũ trụ, không sót một thứ gì, điều này và những gì nói 

trong Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sƣ hoàn toàn tƣơng đồng. Trong 

Hoàn Nguyên Quán nói ba loại chu biến. Căn cứ theo Kinh Hoa Nghiêm  nói, 

thứ  nhất  là  “chu biến  pháp  giới”,  thứ  hai  là “xuất  sanh  vô  tận”,  xuất  sanh  vô 

tận  chính  là  biến  hóa  vô  cùng,  giống  nhƣ  kính  vạn  hoa  vậy.  Thứ  ba  là  “hàm 

dung  không  hữu”.  Đây  là  chỉ  cho  điều  gì?  Tâm  pháp  nhất  niệm,  sắc  pháp  vi 

trần, vi trần trong vi trần, trùng trùng vô tận, điều này khoa học còn chƣa nói 

đến. 

Ngày nay khoa học nói đến nguyên tử, điện tử, liệp tử, khoa khắc, quang 

tử, chƣa nói đến trùng trùng vô tận. Trùng trùng vô tận mới thực sự gọi là nói 

đƣợc thấu triệt. Bất luận là nhƣ thế nào, nó vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc. Quí vị nghĩ xem tần suất của nó cũng giống nhƣ sóng nƣớc vậy, tần suất 

một giây 1600 triệu. Bát địa Bồ Tát định công của họ rất sâu, trong thiền định 

thâm  sâu  đó,  mới  phát  hiện  có  những  thứ  nhƣ  vậy.  Đây  chính  là  vũ  trụ  vạn 

pháp  y  chánh  trang  nghiêm,  bao  gồm  bản  thân  chúng  ta,  đều  từ  nơi  đây  mà 

xuất hiện. Đó mới thực sự gọi là chủ tạo vật. Trong Phật Pháp không gọi nó là 

chủ tạo vật, nhà Phật xƣng nó là tự tánh. Trong pháp môn Tịnh Độ gọi nó là 

Thƣờng tịch quang. Gọi là Thƣờng tịch quang rất có lý. 

Quang  là  trí  tuệ,  tịch  là  thiền  định,  thƣờng  là  vĩnh  hằng.  Thƣờng  tịch 

quang  trong  ba  chữ  này  đều  không  có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  không  có  hiện 

tƣợng vật chất, cũng không có hiện tƣợng tự  nhiên, nó có  mặt khắp nơi, lúc 

nào cũng có, nó là bản thể của vũ trụ vạn vật. 

Câu cuối này Phật nói: “nên những điều Ta nói, tức là nói nhƣ nhƣ”. Nhƣ 

là, chân nhƣ, cũng là chân tâm, là thật tƣớng. Thật tƣớng là chân tƣớng, chân 

tƣớng của vũ trụ, nhƣ trong kinh nói “chân thật rốt ráo”. Thể của kinh này tức 

chân nhƣ, thật tƣớng, chân thật rốt ráo. Nên nói “ngã pháp nhƣ thị”. Câu nói 

này nói rất rõ ràng, rất thấu đáo. “Tác nhƣ thị thuyết”, tức trong kinh khai mở 

hiển thị chân thật rốt ráo. Cho nên bộ kinh này từ “nhƣ thị ngã văn”, đến “tín 

thọ phụng hành”, câu  câu  chữ  chữ đều là thật tƣớng, câu câu chữ chữ đều là 

chân nhƣ, câu câu chữ chữ đều là chân thật rốt ráo. Câu nói này nói tận tƣờng 

rồi.  Nên  nói  “ngã pháp  nhƣ  thị,  tác  nhƣ  thị  thuyết”,  nên  biết  ngã  pháp  tức  là 

chân thật rốt ráo mà ngày nay diễn nói, tức khai thị chân thật rốt ráo này. Nên 

nói “tác nhƣ thị thuyết” vậy. Nên biết trong kinh mỗi mỗi văn tự đều từ trong 

Tập 589  975 



Nhƣ Lai tánh hải đại quang minh tạng tự nhiên lƣu xuất ra. Trong mỗi mỗi chữ 

là thật, tức là bao hàm tất cả trong thực tại đó, là vô biên diệu lý. Mỗi mỗi đều 

là Di Đà tánh tu nhị đức cùng trang nghiêm. Tánh đức của Phật A Di Đà, và 

tánh đức của chúng ta hoàn toàn tƣơng đồng. Cho nên chúng sanh và Phật là 

một  không  phải  hai,  chúng  sanh  và  Phật,  nhƣng  tu  đƣợc  không  giống  nhau. 

Ngƣời  ta  tu  là  gì?  48  nguyện,  điều  này  trong  kinh  đã  nói,  Ngài  tu  nhƣ  vậy. 

Chúng ta tu là gì? Tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tham sân 

si mạn. Chúng ta ngày ngày tu những thứ này. Tu thứ này có quả báo lục đạo 

luân  hồi.  Tu  48  nguyện  quả  báo  là  Thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  đến 

nhƣ thế nào? Bổn nguyện công đức của Phật A Di Đà thành tựu. Vậy ngày nay 

chúng ta làm những việc này có quả báo, quả báo là lục đạo luân hồi. Phải biết 

tánh đức là giống nhau, tu đƣợc không giống nhau. 

Mỗi mỗi đều là khai thị ngộ nhập tri kiến Phật. Khai thị ngộ nhập tri kiến 

Phật tám chữ này trong Kinh Pháp Hoa đã nói rồi. Chứng tỏ chƣ Phật Nhƣ Lai 

thị  hiện  trong  lục đạo,  vì  sao  vậy?  chính  là  vì  tám  chữ  này.  Phật  vì  chúng  ta 

khai thị tri kiến Phật, chúng sanh căn tánh thành thục, họ liền có thể ngộ nhập 

tri kiến Phật. Họ thành Phật rồi. Phật đối với chúng ta chính là hai chữ khai thị 

này. “Khai” là nói rõ ràng, nói minh bạch rồi, „thị‟ là làm gƣơng cho chúng ta 

nhìn  thấy.  Chúng  ta  nhìn  đƣợc  rõ  ràng  rồi,  nghe  đƣợc  thấu  đáo  rồi,  có  thể  y 

giáo phụng hành thì có thể ngộ nhập tri kiến Phật, gọi là Phật tri Phật kiến. Tri 

kiến  này  là  chánh  tri  chánh  kiến,  không  có  mảy  may  sai  lầm,  không  có  mảy 

may sai lệch. Không thiên lệch không tà vạy gọi là chánh. Khai thị câu „thƣờng 

niệm bất tuyệt tắc đắc đạo tiệp‟ này, là sự thị hiện từ bi. Phật Thích Ca Mâu Ni 

thƣờng niệm bất tuyệt, thƣờng niệm bất tuyệt, cho nên Ngài thành Phật đƣợc 

nhanh nhƣ vậy. 

Đúng là Nhƣ Lai xƣng tánh lƣu lộ, Thế Tôn tâm ấn đã ấn chứng, đều là 

nói đại từ bi phụ nhƣ lý. Ba câu này là tán thán Phật Thích Ca Mâu Ni ứng hóa 

ở trên trái đất này. Đây là sự việc của ba ngàn năm trƣớc, biểu diễn cho ngƣời 

trên địa cầu này. Giảng kinh thuyết pháp 49 năm, bất luận là biểu diễn hay là 

thuyết pháp, đều là xƣng tánh lƣu xuất. 

Chúng ta từ trong Kinh Hoa Nghiêm  nhìn thấy. Thiện Tài đồng tử 53 lần 

tham học với 53 vị thiện tri thức, toàn là pháp thân đại sĩ, cổ Phật tái lai. Thị 

hiện cho chúng ta nam nữ già trẻ, các ngành các nghề. 53 vị thiện tri thức, thân 

phận xuất gia chỉ có 5 ngƣời. Thân phận tại gia 48 ngƣời, xuất gia năm ngƣời, 

tổng cộng 53 vị thiện tri thức. Nó tiêu biểu cho điều gì? Nam nữ già trẻ, các 

ngành các nghề, đều là Nhƣ Lai xứng tánh lƣu xuất. Vấn đề là bản thân chúng 

ta có giác ngộ hay không. Nếu nhƣ chúng ta thực sự giác ngộ rồi, liền vào cảnh 

976  Tập 589 



giới  Hoa  Nghiêm,  liền  vào  cảnh  giới  53  lần  tham  học.  Vì  sao  vậy?  Thế  gian 

này,  mỗi  ngƣời  một  đời  khởi  tâm  động  niệm,  những  việc  đã  làm,  không  có 

điều gì không phải tự tánh lƣu xuất. Nhƣng trong tự tánh lƣu xuất có giác có 

mê,  giác  rồi  là  Phật  Bồ  Tát,  mê  thì  là  phàm  phu.  Giác  mê  không  hai,  phàm 

thánh đồng thể. Diệu, thật kỳ diệu! Đây là nhƣ thị, nhƣ thị nhƣ thị! 

Chúng  ta  sau  khi  hiểu  rõ  đạo  lý  này  rồi  phải  nên  nghĩ  đến  chuyển  mê 

thành  ngộ,  không  thể  cứ  mê  tiếp  nhƣ  vậy.  Cứ  tiếp  tục  mê  lục  đạo  luân  hồi 

không dễ chịu. Giác ngộ rồi thì sao cũng đƣợc. Thực sự giác ngộ cõi Thật báo 

cũng  không  phải  là  thật.  Lục  đạo  và  Thật  báo  không  tăng  không  giảm,  thể 

tƣớng nhất nhƣ, nên gọi là nhƣ nhƣ, nên gọi là nhƣ thị. Chứng đắc rồi, biểu 

diễn  là  thị  hiện  nhƣ  lý,  ngôn  thuyết  là  nói  nhƣ  lý.  Then  chốt  luôn  ở  nơi  một 

chữ  „giác‟,  đề  kinh  của  kinh  này  nửa  đoạn  sau  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác, 

năm chữ này quan trọng. Đây đều là chân tâm, chân tâm là tâm thanh tịnh. 

Huệ  Năng  đại  sƣ  kiến  tánh  rồi,  ngài  báo  cáo  với  Ngũ  Tổ  -hòa  thƣợng 

Hoàng Nhẫn, gồm năm câu nói, thuyết minh tự tánh là nhƣ thế nào. Ngài thấy 

đƣợc rồi, thấy đƣợc là nhƣ thế nào. Câu thứ nhất là “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

thanh tịnh”, tự tánh là chân tâm, vốn là thanh tịnh, không có mảy may nhiễm ô. 

Hiện tại có nhiễm ô không? Không có. Vĩnh viễn  không có nhiễm ô. Điều này 

nên biết. Nhiễm ô là vọng tâm, không phải là chân tâm, là giả. Vọng tâm là gì? 

Vọng  tâm  gọi  là  A  lại  ya,  đó  không  phải  là  chân  tâm.  Chân  tâm  không  sanh 

không diệt, A lại ya niệm niệm sanh diệt. Sanh diệt nhanh nhƣ thế nào? Quí vị 

nghĩ xem Bồ Tát Di Lặc nói một niệm, một giây nó đã sanh diệt 1600 triệu lần, 

một niệm sanh diệt chính là một lần. Một giây 1600 triệu lần sanh diệt. Không 

phải là chân tâm,  chân tâm không sanh không diệt. Chân tâm vốn tự đầy đủ, 

đây chính là toàn tức mà ngày nay chúng ta nói. Khái niệm toàn tức này e rằng 

còn có rất nhiều ngƣời không biết, chính là  một ý niệm.  Hiện tƣợng vật chất 

nhỏ  hơn  nữa,  trong  nó  có  viên  mãn  tin  tức  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới, 

không những có hiện tiền, còn có quá khứ, còn có vị lai. Điều này rất kỳ diệu, 

tất  cả  đều  ở  trong  đó.  Bladen  ngƣời  Mỹ  ông  viết  một  quyển  sách  tên  là  Vô 

Lƣợng Chi Võng, rất giống với những điều trong kinh Phật nói. Vô lƣợng chi 

võng đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Ông có thể phát hiện, ông phát hiện 

đƣợc là hiện tƣợng. Cho nên ông ấy không tìm ra bản thể, bản thể chính là tự 

tánh, ông không tìm đƣợc. Vì sao vậy? Vì bản thể không có hiện tƣợng, không 

có hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng tin tức, cũng không có hiện tƣợng 

tự nhiên, quí vị sẽ không có cách gì, bản thể nhất định phải buông bỏ. 

Phật  nói với  chúng  ta  làm  thế  nào  quí  vị  mới  có  thể  thấy  đƣợc  bản  thể? 

Không  khởi  tâm  không động niệm  không phân  biệt,  không  chấp  trƣớc  quí  vị 

Tập 589  977 



liền  thấy  đƣợc,  rất  dễ  dàng.  Huệ  Năng  đại  sƣ  vì  sao  mà  thấy  đƣợc?  Ngài  ở 

trong một niệm đó buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, Ngài 

thành Phật rồi! Các nhà khoa học có thể nói với họ, chỉ cần quí vị buông vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc xuống, quí vị thành Phật, quí vị sẽ tìm ra đƣợc bản 

thể. Biết đƣợc điều gì? Hiện tại hiểu đƣợc, vật chất là tin tức biến hiện ra. Tin 

tức từ đâu mà có? Họ nói từ không sanh có, nói rất mơ hồ. Nếu nhƣ thực sự có 

thể đem vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc tất cả đều buông xuống, họ lập tức 

thành Phật, họ liền nói đó là tự tánh, hoặc là nói đó là thật tƣớng, đều đƣợc, đó 

là chân nhƣ. Thực sự sẽ triệt để hiểu rõ đƣợc. Điều này lúc Bladen phát hiện 

cũng  nói  là  ẩn  hiện.  Đây  đều  là  điều  nói  trong  kinh  Phật.  Lúc  chúng  ta  mê, 

trong tự tánh vốn tự đầy đủ là ẩn. Nó không hiện. Gặp đƣợc hữu duyên, duyên 

này chính là chúng sanh có cảm, lúc vừa cảm nó liền hiện, có ẩn có hiện. 

Tôi xem trong Vô Lƣợng Chi Võng đều nêu ra điều này, những danh từ 

này và Phật Pháp nói giống nhau. Hiện tại khoa học đã đi trên con đƣờng này 

rồi,  tốt.  Thực  sự  đã  có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Vật  lý  có  thể  phát  hiện  hiện 

tƣợng, giải quyết vấn đề chƣa đƣợc. Hơn nữa có rất nhiều hiện tƣợng vẫn là 

hiểu lầm, chƣa phải là chân tƣớng. Cho nên vấn đề này giải quyết rồi, lại sản 

sinh  một tác dụng phụ, vĩnh viễn  không có cách gì giải quyết triệt để.  Khoa 

học diễn biến đến ngày nay chúng ta nên phải nghiêm túc phản tỉnh. Hiện tại 

mang đến không phải là phƣơng tiện, hiện tại mang lại là thiên tai, không thể 

không biết, không thể không quay đầu. Không thể không tìm  một con đƣờng 

khác.  May  mà  những  nhà  khoa  học  này  đích  thực  rất  thông  minh,  chúng  ta 

không thể không khâm phục. Họ phát triển theo một phƣơng hƣớng khác. 

Tiếp theo dƣới đây nói: “vậy nên chí thành tín thọ, tất cả mọi lúc mọi nơi 

thƣờng niệm A Di Đà Phật”. Đây là đối với ngƣời thực sự tu hành, ngƣời thực 

sự muốn giác ngộ, nói cho họ một con đƣờng, con đƣờng này nhanh nhất, ổn 

định nhất, đơn giản nhất, dễ dàng nhất, ngƣời nào cũng có thể làm đƣợc. Giống 

nhƣ  đại  sƣ  Huệ  Năng  không  biết  chữ,  chƣa  từng  đi  học,  tuy  tham  học  tại 

Hoàng  Mai,  kỳ  thật  giảng  đƣờng  của  Ngũ  Tổ  ngài  chƣa  từng  đến,  chƣa  từng 

nghe một buổi giảng nào. Niệm Phật đƣờng chƣa từng ngồi đó một cây hƣơng 

nào. Vì sao y bát lại truyền cho Ngài? Ngũ Tổ trong cuộc sống hằng ngày, rất 

rõ ràng minh bạch, đạo tràng chỉ có một ngƣời dụng chân tâm nhƣ vậy, những 

ngƣời  khác  đều  là  vọng  tâm.  Sự  việc  này  không  liên  quan  gì  đến  học  hay 

không  học,  không  liên  quan  gì  đến  tọa  thiền  hay  không  tọa  thiền,  nghe  kinh 

hay không nghe kinh cũng không liên quan gì, chỉ là dùng chân tâm, chân tâm 

tâm địa thanh tịnh, không có tạp niệm, đây là chân tâm. Có tạp niệm là vọng 

tâm. Cho nên ý niệm, ý niệm là vọng tâm. Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Tâm 

978  Tập 589 



tƣởng  là  hai  sự  việc,  tâm  là  chân  tâm,  tƣởng  là  vọng  tƣởng.  Chân  tâm  năng 

hiện  năng  sanh,  vọng  tâm  năng  biến.  “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”, 

thức là vọng tâm. Cho nên tâm tƣởng, tâm là chân tâm, tƣởng là vọng tƣởng. 

Biến hiện thập pháp giới y chánh trang nghiêm. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói là xuất sanh vô tận. Quí vị không có cách 

gì dự liệu đến đƣợc, tốc độ nhanh quá. 

Phẩm  này  đầu  tiên  nói  rõ  pháp  Nhƣ  Lai  vô  thƣợng,  không  dễ  dàng  gặp 

đƣợc. Điều này trƣớc đây có nói, pháp vô thƣợng là gì? Phƣơng pháp trở về tự 

tánh. Phƣơng pháp trở về Thƣờng tịch quang. Phƣơng pháp trong một đời này 

thành Phật. Phƣơng pháp này đích thực rất khó gặp, còn khó khăn hơn là đƣợc 

thân này. 

Tiếp  tục  thuyết  minh  Tịnh  Tông  là  pháp  khó  tin.  Tông  Tịnh  Độ  là  nổi 

tiếng rồi. Tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai đều nói, pháp này là pháp khó tin. Tuy có 

ngƣời  có  khả  năng  thuyết  pháp,  lại  có  thể  nói  đƣợc  các  pháp  khác,  tuy  có 

ngƣời có thể thuyết pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn khác đều dễ nói. Nhƣng 

đối  với  nhất  thừa  nguyện  hải  siêu  tình  ly  kiến,  diệu  pháp  của  sáu  chữ  hồng 

danh, cũng khó khai diễn, làm cho chúng sanh khởi tín tâm. Thật sự khó. Pháp 

này phải làm cho chúng sanh tin tƣởng, không dễ dàng. 

Tôi học giáo lý với thầy Lý, năm xƣa ở Đài Trung, học đƣợc không ít. Có 

khoảng  hơn  30  bộ  kinh  điển,  mỗi  bộ  tôi  đều  có  thể  giảng,  hoài  nghi  đối  với 

pháp môn Tịnh Độ, luôn cho rằng đây là Phật Thích Ca Mâu Ni đối với những 

ngƣời không có tri thức, những ngƣời không có văn hóa, ông già bà lão, dạy 

cho họ một phƣơng pháp. Thầy Lý khuyên tôi nhƣ thế nào tôi cũng bán tín bán 

nghi,  Thầy  đem  Tịnh  Tông  giới  thiệu  cho  tôi,  tôi  không  phản  đối,  tôi  không 

chịu học pháp môn này. Tôi ở giảng tòa từng báo cáo với chƣ vị rồi, tôi đối với 

Tịnh Độ sanh khởi tín tâm nhƣ thế nào? Giảng Hoa Nghiêm, giảng Pháp Hoa, 

giảng Lăng Nghiêm mới tin tƣởng, cũng phải hơn 20 năm nhƣ vậy. Không có 

20 năm trƣớc đó lấy kinh giáo Đại Thừa làm căn bản, sẽ không thể tin tƣởng 

pháp  môn  này.  Cho  nên  trong  kinh  nói  là  pháp  khó  tin.  Tôi  là  ngƣời  đã  trải 

qua, tôi biết đƣợc thực sự khó! Mãi cho đến tôi hiểu rõ về Thế giới Cực Lạc 

rồi, Thế giới Cực Lạc có đƣợc nhƣ thế nào? Sản sanh với đạo lý nhƣ thế nào 

đều hiểu rõ ràng, hiểu thấu đáo rồi, mới hoàn toàn không hoài nghi nữa. Những 

đạo lý này thực sự hiểu rõ ràng rồi, hiểu thấu đáo rồi, còn phải nhờ những báo 

cáo  nghiên  cứu  của  các  nhà  khoa  học  hiện  đại,  không  xem  những  báo  cáo 

nghiên cứu, vì chúng ta không có công phu tự chứng, chúng ta không phải là 

bát địa Bồ Tát, báo cáo khoa học lại có thể tƣơng ƣng với những kinh điển Đại 

Thừa  nhƣ  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  quí  vị  xem  ngay  cả  giải 

Tập 589  979 



quyết  vấn  đề  dự  đoán  về  năm  2012,  phƣơng  pháp  đều  giống  nhƣ  kinh  Đại 

Thừa nói vậy. Bladen chƣa từng học Phật, chƣa đọc qua Kinh Hoa Nghiêm, vì 

sao  nói  chuyện  giống  nhƣ  trong  kinh  giảng  vậy?  Cho  nên  ngƣời  thực  sự  học 

Phật thái độ đối với thiên tai này khác với những ngƣời thông thƣờng. Ngƣời 

thông thƣờng đều bị thiên tai làm cho sợ chết mất. Ngƣời thực sự học Phật đối 

phó với thiên tai này không có chút lo lắng hoảng sợ nào cả. Tâm là an định. 

Biết đƣợc thiên tai đến nhƣ thế nào, nguyên nhân vì sao có thiên tai rất rõ ràng. 

Giải trừ đƣợc nguyên nhân thiên tai liền không còn nữa, cho nên thái độ của 

Bladen là nhƣ vậy, Mỹ quay bộ phim 2012, trong đó ông ấy xuất hiện bốn lần. 

Nhƣng  thời  gian  mỗi  lần  không  dài,  khoảng  hơn  một  phút.  Ông  ấy  kêu  oan 

uổng, lúc họ phỏng vấn ông ấy quay đến hơn ba tiếng đồng hồ, chỉ lấy hơn 4 

phút,  còn  chƣa  đến  thời  gian năm  phút,  cắt  bớt  chỉ  còn  một  tí  nhƣ  vậy,  một 

chút đó không phải ý chính của ông ấy. Đó gọi là cắt câu lấy nghĩa, hiện tại 

phong  cách  cắt  câu  lấy  nghĩa  rất  thịnh,  vì  thế  tháng  tám  năm  ngoái,  ông  ở 

Sydney, tại hội thảo này đã nói, nói rất rõ chúng ta mới biết đƣợc. Quí vị thấy 

ông ấy đề xuất giải quyết, sắc sảo biết bao. Mọi ngƣời không nên lo sợ, từ hôm 

nay  trở  đi  sửa  đổi  tâm  thái,  vấn  đề  liền  đƣợc  giải  quyết.  Bởi  vì  nó  là  do  tâm 

thái không bình thƣờng biến hiện ra. Trong kinh Phật thƣờng nói tham, sân, si, 

mạn, nghi năm chữ này, năm chữ này làm cho trái đất nhiều thiên tai nhƣ vậy. 

Tâm  tham  cảm  ứng  là  thủy  tai,  nó  đối  ứng,  nƣớc  biển  dâng  cao,  hỏa  tai,  sân 

nhuế thích nóng giận, ngạo mạn tật đố đều thuộc về loại này, núi lửa phun trào, 

nhiệt  độ  trái  đất  lên  cao,  núi  tuyết  tan  dần,  điều  này  đều  liên  quan  đến  sân 

nhuế, tham sân. Ngu si là phong tai, ngạo mạn là địa chấn, hoài nghi thì càng 

phiền phức hơn. Đối ứng của hoài nghi là gì? núi lở đất sụt. Núi sẽ đổ xuống, 

đại địa chìm xuống đáy biển. Vì sao vậy? Vì tín tâm không có. Hoài nghi là 

không có tín tâm, đáng sợ nhất. Nếu nhƣ chúng ta đem vấn đề này toàn bộ giải 

quyết  hết,  không  tham,  không  sân,  không  si,  không  ngạo  mạn,  không  hoài 

nghi, thiên tai này sẽ giảm nhẹ rất nhiều. Rồi có thể đoạn ác tu thiện, cải tà quy 

chánh,  thì  thiên  tai  này  không  còn  nữa,  cho  nên  tổng  kết  của  ông  ấy  không 

những có thể hóa giải thiên tai mà còn có thể làm cho địa cầu hƣớng đến điều 

tốt đẹp hơn nữa. Chúng tôi nghe đƣợc báo cáo của ông ấy chúng tôi tin tƣởng. 

Vậy trên trái đất này phải cần bao nhiêu ngƣời nghiêm túc thực hiện, mới có 

thể sản sinh hiệu quả? Các nhà khoa học nói năng lƣợng của ý thức tập thể vô 

cùng lớn, tập thể không phải là một ngƣời, ông ấy ví dụ, căn bậc hai của một 

phần trăm dân số, hiện tại nhân số trên trái đất đã 7 tỷ ngƣời, vừa mới vƣợt qua 

con số 7 tỷ. Căn bậc hai của một phần trăm hơn 8 ngàn ngƣời, chƣa đến 9000 

ngƣời. Cho nên có rất nhiều đồng  học nói: tôi cũng coi nhƣ là  một phần tử, 

980  Tập 589 



cũng rất nhiệt tâm. Nhiệt tâm  có thừa, nhƣng quí vị  có bản lãnh gì? Vậy tôi 

muốn hỏi quí vị, quí vị đã thực hành đƣợc Đệ tử quy chƣa? Cảm ứng thiên đã 

thực hành đƣợc chƣa? Thập thiện nghiệp đã thực hành đƣợc chƣa? Chƣa làm 

đƣợc quí vị không có tƣ cách gì, tám ngàn ngƣời này có tƣ cách, có điều kiện, 

thực sự nhƣ trong kinh nói thiện nam tử thiện nữ nhân, thiện này có tiêu chuẩn. 

Tiêu  chuẩn  là  gì? Thập  thiện  nghiệp  đạo.  Tam  quy  ngũ  giới,  điều  này  có  thể 

làm đƣợc. Thực sự có thể làm đƣợc thì quí vị đƣợc tính một ngƣời. Hiện tại vì 

sao quí vị chƣa làm đƣợc? Gốc hƣ rồi. Gốc là gì? Gốc là hiếu dƣỡng cha mẹ, 

phụng sự sƣ trƣởng. Quí vị xem chính là Tịnh nghiệp tam phƣớc. Câu thứ nhất 

là “hiếu dƣỡng phụ mẫu”, câu thứ hai là “phụng sự sƣ trƣởng”, hiếu thân tôn 

sƣ không còn nữa, cho nên quí vị nếu muốn tham gia, tôi hi vọng tôi làm một 

phần tử trong tám ngàn ngƣời đó, rồi tự hỏi bản thân xem mình có hiếu thuận 

với cha mẹ không? Nếu nhƣ không làm đƣợc, quí vị chƣa đủ tƣ cách. Quí vị có 

tôn trọng thầy giáo hay không? Hiện tại hiếu thân tôn sƣ không còn nữa, vậy 

tám  ngàn  ngƣời  này  đi  đâu  mà  tìm  cho  đƣợc?  Tìm  đƣợc  một  ngƣời  cũng  là 

lông phƣợng sừng tê rồi. 

Cơ sở của thập thiện nghiệp đạo, là Đệ tử quy” và Cảm ứng thiên, hai thứ 

này nếu không học cho tốt, thập thiện nghiệp đạo không làm đƣợc. Thập thiện 

làm không đƣợc, thì tam quy chỉ là giả thôi, ngũ giới cũng là giả. Đây là đại 

giới căn bản của nhà Phật. Không đầy đủ điều kiện này thì không đƣợc. Chúng 

ta  phải  chăm  chỉ  nổ  lực,  học  nhiều  năm  nhƣ  vậy,  hiểu  rõ  ràng  rồi,  hiểu  thấu 

đáo rồi, thứ cần buông xuống phải buông xuống, thứ không nên buông xuống 

cũng  phải  buông  xuống.  Độ  bản  thân  trƣớc,  rồi  phát  nguyện  hồi  hƣớng  cho 

chúng sanh. Ta thực sự có công đức hồi hƣớng, hồi hƣớng không phải là giả, là 

thật. Hiện tại chúng ta đọc bộ kinh này, niệm mấy vạn câu danh hiệu Phật hồi 

hƣớng có đƣợc hay không? Đƣợc. Có hiệu quả hay không? Không nhất định. 

Vì sao vậy? Quí vị dùng tạp tâm, quí vị là vọng niệm. Quí vị đọc trong bộ kinh 

này  có  bao  nhiêu  tạp  niệm,  bao  nhiêu  vọng  tƣởng,  quí  vị  niệm  một  vạn  câu 

danh  hiệu  Phật,  một  niệm  câu  danh  hiệu  Phật  này  bao  nhiêu  tạp  niệm  vọng 

tƣởng ở trong đó, bị phá hoại hết rồi. Những thứ của quí vị không thuần không 

tịnh,  thuần  tịnh  thuần  thiện  mới  có  công  đức,  không  thể  nói  quí  vị  không  có 

công  đức,  nhƣng  quí  vị  có  ít  quá,  chƣa  đạt  chuẩn.  Nếu  60  điểm  là  đủ  tiêu 

chuẩn,  quí  vị  mới  có  đƣợc  mấy  điểm,  mƣời  mấy  điểm,  vậy  là  không  đƣợc, 

không có tác dụng. Nhƣng làm thì vẫn tốt hơn là không làm, điều này là chắc 

chắn,  có  thể  nhận đƣợc  hiệu  quả  không,  vấn đề  vẫn  là  chân  tâm  hay  là  vọng 

tâm. Quí vị là tâm thuần tịnh thuần thiện, hay là tạp tâm hay là tâm vọng niệm 

xen tạp, vậy thì không đƣợc, điều này quan trọng. 

Tập 589  981 



Nếu muốn niệm Phật đạt đến không xen tạp, phƣơng pháp Ấn Quang Đại 

sƣ ngài dùng một đời có thể giúp đỡ chúng ta, chúng ta có thể học tập. Phƣơng 

pháp của Ngài là ba thứ rõ ràng. Thứ nhất là niệm đƣợc rõ ràng, tốc độ niệm 

Phật  không  nên  nhanh,  Ấn  Quang  Đại  sƣ  niệm  từng  chữ  từng  chữ  một.  Chữ 

chữ phân minh rõ ràng, lỗ tai nghe rất rõ ràng, nghe âm thanh bản thân niệm 

Phật.  Câu  niệm  danh  hiệu  Phật  này  là  câu  thứ  mấy,  nhớ  rất  rõ  ràng.  Phƣơng 

pháp ghi nhớ của Ngài là từ một đến mƣời, sau đó lại từ một đến mƣời, vĩnh 

viễn là một đến mƣời. Không nên đếm 11, 12, không niệm nhƣ vậy, một đến 

mƣời. Câu niệm Phật này của tôi là câu thứ mấy trong mƣời câu, dùng tâm ghi 

nhớ, không nên để lại dấu vết, không nên nói A Di Đà Phật một, A Di Đà Phật 

hai, vậy là sai rồi, nhƣ vậy là không đƣợc, A Di Đà Phật A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật trong tâm nhớ đây là câu thứ  mấy. Nhƣ vậy tạp niệm sẽ không xen 

vào,  là  một  biện  pháp  rất  tốt.  Ấn  Quang  Đại  sƣ  một  đời  niệm  Phật  chỉ  dùng 

cách niệm nhƣ vậy. Có rất nhiều ngƣời niệm Phật không thể nhiếp tâm, vọng 

niệm rất nhiều, đi thỉnh giáo Ngài, Ngài liền đem phƣơng pháp này dạy cho họ, 

rất  có  hiệu  quả,  mọi  ngƣời  có  thể  thử  thử  xem.  Đặc  biệt  đối  với  ngƣời  hiện 

nay, ngƣời hiện nay đều là tâm tính nóng nảy, vọng niệm rất nhiều, từ đâu mà 

có? Truyền nhiễm mà có. Thứ gì truyền nhiễm đến cho quí vị? Truyền thông 

truyền nhiễm cho quí vị. Đầu tiên là ti vi, quí vị có xem ti vi hay không? Quí vị 

xem ti vi chính là tiếp thu ô nhiễm. Phải biết, trên ti vi nhà quí vị viết bốn chữ 

“tiếp  thu  ô  nhiễm”,  xem  ti  vi  là  tiếp  thu  ô  nhiễm.  Ô  nhiễm  này  là  tâm  lý  ô 

nhiễm, phiền phức rồi.  Ti vi nó có quyền phát sóng, tôi có quyền không tiếp 

thu, tôi có quyền không xem nó. 

Tôi  không xem  ti  vi  đã  hơn  50 năm  rồi,  vì  sao  vậy? không  tiếp  nhận ô 

nhiễm.  Không  xem  báo  chí,  không  xem  tạp  chí,  những  thứ  thuộc  về  truyền 

thông nhất loạt đều không để ý đến. Mỗi ngày xem kinh Phật đọc sách thánh 

hiền,  rất  tốt.  Dần  dần  mới  giác  ngộ  trở  lại,  mới  thấu  suốt  trở  lại.  Không  đọc 

sách Thánh hiền thì làm sao đƣợc, cho nên cách nói này, có thể đem kinh giáo 

Tịnh Độ nói  một  cách rõ ràng nói một cách  thấu đáo,  làm  cho  mọi ngƣời tin 

tƣởng, thật khó, khó trong những việc khó! Nói dễ  dàng, ngƣời ta không tin 

tƣởng. Nên trong kinh A Di Đà, mƣời phƣơng Nhƣ Lai xƣng tán Thích Tôn ở 

nơi thế giới Ta bà ngũ trƣợc ác thể này vì chƣ chúng sanh thuyết pháp tất cả 

thế gian khó tin. Mƣời phƣơng Nhƣ Lai đều nói khó tin. 

“Chánh hiển thử pháp diệc nan khai thị”, Thế Tôn ở trong kinh này nói, 

thật không dễ dàng. Nếu nhƣ đây là pháp khó gặp khó tin, tuy đã gặp đã nghe, 

nhƣng nếu nhƣ không thể  tin sâu, thì nghe đƣợc  mà chẳng ích gì,  cuối cùng 

cũng cô phụ. Hiện tƣợng này rất nhiều. 

982  Tập 589 



Năm xƣa thầy Lý ở Đài Trung, tôi theo thầy giáo mƣời năm, thầy hết lòng 

khuyên răn mọi ngƣời chân thật niệm Phật, thính chúng không hiểu ý của thầy, 

nhƣng  mỗi  ngày  đều  đến  nghe,  lão  cƣ  sĩ  thƣờng  nói,  thầy  không  nói  ngƣời 

khác, nói liên hữu ở Đài Trung, trong một vạn ngƣời thực sự có thể vãng sanh 

chỉ  có  ba  ngƣời,  năm  ngƣời,  thật  khó!  Thầy  ở  Đài  Trung  dạy  học  38  năm,  ở 

trong hội của thầy ngƣời niệm Phật thực sự vãng sanh xem ra cũng không ít, 

38  năm  liên  hữu  của  Liên  xã  Đài  trung  hơn  500.000  ngƣời,  nếu  tính  trong 

10. 000 ngƣời có ba ngƣời thì 500.000 ngƣời cũng có hơn 150 ngƣời, cũng giỏi 

lắm rồi, thành tích cũng tƣơng đối khả quan rồi, nhƣng không có cách gì làm 

đến 10. 000 ngƣời vãng sanh, quí vị nói xem sự việc này khó biết bao! 

Tôi một đời này không có đạo tràng, một đời sống cuộc đời lang thang, ở 

đâu mời tôi đến tôi liền đến chỗ đó, thời gian đều không lâu. May là chúng tôi 

dùng  những  công  cụ  khoa  học  này,  chúng  tôi  dùng  mạng  internet  cũng  đƣợc 

hai mƣơi năm rồi, dụng vệ tinh cũng có đƣợc 9 năm, năm nay là chín năm rồi, 

điều này hiệu quả thu đƣợc cũng rất lớn, nhƣng không thể thống kê đƣợc, rốt 

cuộc có bao nhiêu ngƣời tin tƣởng, có đƣợc bao nhiêu ngƣời thật làm, thực sự 

vãng sanh. Đây mới thật thành tựu, không cô phụ Thế Tôn, không cô phụ Tổ 

sƣ  Đại  đức  đời  đời  truyền  thừa,  truyền  đến  chúng  ta.  Chúng  ta  một  đời  này 

phải nhất định đƣợc sanh Tịnh Độ. Nếu nhƣ không thể vãng sanh đó chính là 

bất hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng, cha mẹ sƣ trƣởng đều hi vọng chúng ta 

đến Thế giới Cực Lạc làm Phật, cho nên may mắn có thể tin tƣởng, thật là vạn 

kiếp ngàn đời hiếm có khó gặp một lần này. Câu nói này nguyên là của Bành 

Tế  Thanh  nói,  Bành  Tế  Thanh  nói  pháp  môn  này  là  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay 

hiếm có khó gặp một ngày này, ngày này quí vị làm sao có thể gặp đƣợc? 

“Cho nên phải cần tu kiên trì”, tôi học Phật ba mƣơi năm giảng kinh hơn 

hai mƣơi năm, mới tin tƣởng pháp môn này, mới nghiêm túc học tập pháp môn 

này. Năm nay tôi học Phật đƣợc 60 năm rồi, giảng kinh đƣợc 53 năm, thể hội 

đƣợc  việc  này  khó,  quá  khó  rồi.  Đem  đạo  lý  này  nói  rõ  ràng  thật  không  dễ 

dàng. 

Ngày xƣa Kinh Vô Lƣợng Thọ tôi giảng qua 10 lần, bây giờ nghĩ lại 10 

lần đều giảng qua loa, giảng không thông. Đây là lần thứ 11, từ tiết thanh minh 

năm ngoái khai giảng đến nay giảng gần xong rồi. Tháng 10 cũng có thể chƣa 

đến tháng mƣời là viên mãn rồi, đoạn sau không còn nhiều nữa. Vì sao giảng 

bộ đại kinh này? Chính vì mọi ngƣời khó tin. Kinh là bản do lão sƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ hội tập, năm loại nguyên dịch hội tập thành một bản, là tập đại thành của 

năm bản nguyên  dịch. Bản này hiếm  có khó gặp. Chú giải của Hoàng Niệm 

Lão là tập chú, không phải là của bản thân ông ấy. Quí vị xem trong chú giải 

Tập 589  983 



này, ông trích dẫn nhiều ít? Kinh luận 83 loại, chú giải, trƣớc thuật của Tổ sƣ 

đại đức xƣa nay 110 loại, tổng cộng 193 loại, tập đại thành! Chúng ta xem chú 

giải của ông ấy, đem những thứ của Tổ sƣ đại đức xƣa nay trong nƣớc ngoài 

nƣớc đối với cách giảng về bộ kinh này, quí vị đều nhìn thấy hết, quí vị có thể 

không tin đƣợc sao? Bản  thân Hoàng Niệm  Lão  chú giải chúng ta không tin 

tƣởng ông ấy, nhƣng không phải bản thân ông ấy chú giải, việc ông ấy làm gọi 

là tập chú. Quí vị không thể không tin tƣởng. Rất hiếm có, thái độ nhƣ vậy vô 

cùng cao siêu: Bản thân tôi không đƣợc, tôi chép của  ngƣời khác, những thứ 

của Tổ sƣ đại đức xƣa nay tôi xem qua đều chép lại hết, tập hợp nó lại. Đây gọi 

là  gì?  ông  làm  cho  ngƣời  ta  không thể  không phục  mình.  Cho  nên  trích  dẫn 

những kinh luận chú sớ này, mục lục đều ở phía sau, đều nói cho quí vị biết. 

Cho nên sự dụng tâm này đúng gọi là vất vả. Hi vọng chúng ta trong đời này 

có  thể  giác  ngộ,  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  nên  cần  tu  kiên  trì,  thƣờng  niệm  bất 

tuyệt. Nguyện ai có thể tín nguyện trì danh đều nhanh chóng đắc đạo. Quí vị 

trong đời này nhất định thành tựu, sự thành tựu này là thành tựu phi phàm, cho 

dù là sanh đến Thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng 

sanh, đến Thế giới Cực Lạc đƣợc A Di Đà Phật bổn nguyện oai thần gia trì, 

cũng làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, thật không dễ dàng, thực sự khó đƣợc. 

Xem tiếp đoạn dƣới đây. 

“Nhƣ Lai sở hành bên dƣới, biểu thị hai hạnh chánh trợ”. Nguyện thứ tám 

trong  Phổ  Hiền  thập  đại  nguyện  vƣơng  là  thƣờng  tùy  Phật  học.  “Nhƣ  Lai  sở 

hành”, là bốn câu nói này. Vì vậy Bồ Tát nên tùy theo sở hành của Nhƣ Lai mà 

thực hành. Sở hành của Cực lạc đạo sƣ Di Đà “tiện nhất kỳ tâm, tuyển trạch sở 

dục, kết đắc đại nguyện”. 

Quay lại xem xem 48 nguyện của Phật A Di Đà. Đƣơng thời ngài học tập, 

là dùng tâm thái nhƣ thế nào? Đầu tiên “tiện nhất kỳ tâm” chính là nhất tâm, 

quí vị mới có thể học đƣợc một ít gì đó. Cho nên khó khăn lớn nhất hiện nay là 

tìm ngƣời nhất tâm tìm không ra, tìm ngƣời hai tâm ba tâm, tìm ngƣời ngàn 

tâm vạn tâm rất nhiều. Một vọng niệm là một tâm, ngàn tâm vạn tâm thật có, 

quí  vị  xem  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  trong  một  giây  có  bao  nhiêu  vọng  tâm?  Một 

ngàn sáu trăm triệu! Nói ngàn tâm vạn tâm là quá ít rồi. Một giây một ngàn sáu 

trăm  triệu,  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  vậy.  Vì  thế  chúng  ta  biết  đƣợc,  cổ  kim  trong 

ngoài tu nhân chứng quả bí quyết của những vị đại đức này không nhiều, chỉ là 

nhất tâm. 

Thế Tôn trong kinh điển đại tiểu thừa đều nói “chế tâm nhất xứ, vô sự bất 

biện”. Ngày nay các nhà lƣợng tử học cũng có cách  nói nhƣ vậy, ý niệm  tập 

trung tại một chỗ, sản sinh năng lƣợng không thể tƣởng tƣợng, năng lƣợng rất 

984  Tập 589 



lớn. Quí vị có thể chế tâm nhất xứ, có thể chế tâm nhất xứ, thì đầu tiên thân thể 

quí vị bệnh tật nhƣ thế nào cũng không còn nữa. Vì sao vậy? Vì tất cả những tế 

bào mang bệnh, đều là ý niệm bất thiện làm duyên cho nó mới phát sanh đƣợc. 

Ý niệm vừa chuyển đều là chánh niệm, những tế  bào mang bệnh lập tức liền 

khôi phục nhƣ cũ, bệnh quí vị liền hết thôi, không cần phải đi trị liệu liền khỏe 

lại rồi. Những thiên tai trên trái đất nếu có một số ngƣời đều là nhất tâm chánh 

niệm,  thì  thiên  tai  không  còn  nữa,  không  nhiều,  quí  vị  xem  hơn  tám  ngàn 

ngƣời thôi, cứ cho là một vạn ngƣời đi, bảy tỷ ngƣời chỉ cần mƣời ngàn ngƣời 

đoan tâm chánh niệm, liền có thể hóa giải đƣợc những thiên tai trên trái đất. 

Nhƣng phải cần điều gì? Ngƣời nhất tâm. Ngƣời ba tâm hai ý không đƣợc, họ 

không  có  đƣợc  năng  lực  này,  cho  nên  quí  vị phải  thực  sự  phát  tâm  tôi  muốn 

làm  một ngƣời trong mƣời ngàn ngƣời đó, đầu tiên quí vị phải học nhất tâm. 

Niệm Phật  niệm đến nhất bất loạn, quí vị đƣợc coi nhƣ là một phần tử. Quí vị 

chƣa niệm đến nhất tâm bất loạn thì không tính. Đây không phải là điều gì tùy 

tiện mà  muốn vào thì có thể vào đƣợc, họ phải thực sự có khả năng này mới 

đƣợc. 

Sau khi nhất tâm rồi, lại “tuyển trạch sở dục, kết đắc đại nguyện”, tuyển 


trạch là tuyển trạch cho ai? Không phải vì bản thân, là vì tất cả chúng sanh. 48 

nguyện, nguyện nguyện đều là vì tất cả chúng sanh, không phải vì bản thân. 

“Trú  chân  thật  huệ,  dõng  mãnh  tinh  tấn,  nhất  hƣớng  chuyên  chí  trang 

nghiêm diệu độ”. Đây đều là nói về Phật A Di Đà. Ngài ở nhân địa là tỳ kheo 

Pháp Tạng. Quí vị xem “nhất kỳ tâm, trú chân thật huệ”, dõng mãnh tinh tấn, 

tinh tấn có một mục tiêu, một phƣơng hƣớng, là chuyên chí trang nghiêm diệu 

độ. Cho nên Thế giới Cực Lạc đến nhƣ thế nào? Thành tựu công đức của 48 

nguyện.  Ngài  tu  tập  bao  lâu?  Đoạn  trƣớc  đã  nói  rất  rõ  ràng  rồi.  Ngài  tu  năm 

kiếp, năm đại kiếp, thế giới này thành trụ hoại không năm lần. Thời gian dài 

nhƣ vậy, công đức lớn nhƣ vậy, thành tựu đƣợc Thế giới Cực Lạc. Tôi nêu ra 

một ví dụ cho quí vị, Phật A Di Đà không phải là ngƣời bình thƣờng, Ngài thật 

làm, Ngài không phải làm giả, năm kiếp thực sự tu hành 48 nguyện, thành tựu 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, chúng ta coi Thế giới Cực Lạc thành một công 

ty,  Phật  A  Di  Đà  là  ông  chủ  lớn,  chúng  ta  ngày  nay  muốn  đến  công  ty  của 

Ngài, gia nhập cổ phần, gia nhập bằng cách nào? Một câu niệm Phật  chính là 

một  cổ  phần,  quí  vị  hôm  nay  niệm  một  vạn  câu  danh  hiệu  Phật,  quí  vị  liền 

thêm đƣợc một vạn cổ phần, Thế giới Cực Lạc quí vị có phần rồi, cổ phần của 

quí  vị  càng  ngày  càng  nhiều.  Quí  vị  đến  bên  đó  không  phải  làm  ngƣời  cộng 

tác,  mà làm ông chủ, phải thật làm,  Ngài đã làm thành công rồi. Chúng ta đi 

không khó, Ngài rất hoan nghênh chúng ta đến. Công đức này là chân thật. Ở 

Tập 589  985 



nơi đây bất kỳ công ty nào kiếm nhiều tiền bao nhiêu đều là giả, nó sẽ bị sụp 

đổ. Thế giới Cực Lạc sẽ không bị sụp đổ. Thế giới đó là vô lƣợng thọ. Quí vị 

đến đó, đó gọi là Thế giới Cực Lạc, đến nơi đó mới thực sự hƣởng phƣớc. Hơn 

nữa ngày ngày nghe Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, phƣớc huệ song tu, 

trí tuệ viên mãn, phƣớc báo viên mãn, quí vị thành Phật rồi. Quí vị xem chúng 

ta qui y Phật nhị túc tôn, nhị là gì? Một là trí tuệ, một là phƣớc báo. Trí tuệ và 

phƣớc báo đều viên mãn rồi gọi là thành Phật. Cho nên chúng ta đến Thế giới 

Cực Lạc để làm gì? Để tu phƣớc báo, tu trí tuệ, không phải làm gì khác, phải 

thực sự phát tâm, phải thật làm. Đây là ngƣời thông minh số một của thế gian, 

sự  việc  trong  thế gian  này  đừng  quản  nữa,  đều  là  phiền  phức,  đều  là  chƣớng 

ngại, đều là phiền não, đều là quả báo bất thiện, cho nên phải nghiêm túc mà 

niệm, càng đi sớm càng tốt. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn dƣới đây. 

“Phù  Thích  Tôn  chi  sở  hành” đây  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  muốn  cứu 

giúp quần sanh, đem lại lợi ích chân thật. Phật Thích Ca Mâu Ni và Phật A Di 

Đà  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng đức,  đồng  hạnh,  giống  nhƣ  huynh  đệ  vậy. 

Không những Thế Tôn nhƣ vậy, hạnh nguyện của mƣời phƣơng Nhƣ Lai cũng 

đều chân thật nhƣ thế. Luôn hi vọng đem lại lợi ích chân thật cho chúng sanh. 

Nhƣng ngƣời hiện tại rất kỳ quái, ngƣời hiện tại nghe lừa dối không nghe lời 

khuyên, nhận giả không nhận chân. Lợi ích chân thật họ không tin tƣởng. Quí 

vị phải khuyên họ ngày nay đầu tƣ nhà đất kiếm tiền nhiều, họ lập tức liền đi. 

Đó  là  giả,  không  phải  thật.  Bộ  phim  của  Mỹ  về  năm  2012  tôi  cũng  hi  vọng 

đồng tu chúng ta tốt nhất mỗi tuần xem một lần, Vì sao vậy? Nhắc nhở chúng 

ta, là giả. Quí vị muốn nhiều tài sản nhƣ vậy, quí vị xem một thiên tai đến, mấy 

giây đồng hồ là xong rồi. Xem nhiều, nghe nhiều về Thế giới Cực Lạc, quí vị 

sẽ không còn muốn ở lại thế giới này nữa, đầu tƣ rồi. Đến Thế giới Cực Lạc để 

đầu tƣ. Đó là lợi ích chân thật, đó không phải là giả. 

Mƣời  phƣơng  Nhƣ  Lai  đều  tán  thán.  Nên  đồng  thanh  tán  thán  Phật  vô 

lƣợng thọ  công đức không thể  nghĩ bàn, khuyên khiến cho chúng sanh  vãng 

sanh cực lạc. Mƣời phƣơng chƣ Phật đều nhƣ vậy. 

Ngày  nay  thế  hệ  chúng  ta  học  hạnh  của  Phật,  đầu  tiên  nên  y  theo  Phật 

dạy, phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Đây là Niệm Lão khuyên chúng 

ta. Chúng ta học Phật phải đi theo Phật, Phật nghĩ những gì chúng ta liền nghĩ 

thứ đó. Phật làm  những gì chúng ta cũng làm những thứ đó. Tất cả chƣ Phật 

đều khen ngợi Phật A Di Đà, chúng ta có thể không niệm A Di Đà Phật sao? 

Tất cả chƣ Phật tán thán A Di Đà Phật là, “quang trung cực tôn, Phật trung chi 

vƣơng”. Cũng giống nhƣ thời đại nhà Chu, triều đại nhà Chu của Trung Quốc 

986  Tập 589 



ngày xƣa, khu vực trung nguyên này hơn tám trăm nƣớc chƣ hầu đều tôn Chu 

Văn Vƣơng là thiên tử. Đó là tôn trọng. Chu Văn Vƣơng lại chƣa thống nhất 

Trung Quốc, chƣa có. Mỗi quốc gia đều là độc lập, nhƣng mọi ngƣời tuân phục 

ông,  ông  có đạo  đức,  có  đức  hạnh,  có  trí  tuệ,  quốc  gia  này  bất  luận  phƣơng 

diện nào đều đáng đƣợc ngƣời khác học theo, đều là tấm gƣơng cho các ngƣời 

khác, mọi ngƣời phục ông, học tập ông, tôn ông là thiên tử. Ông ấy đƣợc gọi 

thiên tử là nhƣ vậy. 

Quí vị xem mƣời phƣơng chƣ Phật  tôn trọng Thế giới Cực Lạc, tôn trọng 

Phật  A  Di  Đà,  tôn  trọng  Ngài  là  vua  trong  các  Phật.  Kỳ  thật  tất  cả  chƣ  Phật 

chứng đắc đều là bình đẳng, trí tuệ bình đẳng, đức năng bình đẳng, tƣớng hảo 

bình đẳng, không có gì không bình đẳng. Vì sao đặc biệt tôn sùng Phật A Di 

Đà? Đây là Chƣ Phật Nhƣ Lai biểu pháp cho chúng ta, làm gƣơng cho chúng 

ta. Phật đều tán thán, chúng ta có thể không đi đƣợc sao? 

Di  Đà  Yếu  Giải  nói:  Phật  dùng  đại  nguyện  làm  nhân  cho  chúng  sanh 

nhiều thiện căn, dùng đại hạnh là duyên cho chúng sanh nhiều phƣớc đức. Hai 

câu này quan trọng. Đại nguyện của Phật là 48 nguyện. Thông nguyện của chƣ 

Phật  là  tứ  hoằng  thệ  nguyện,  thông  nguyện  của  tất  cả  chƣ  Phật.  Đầu  tiên  là 

“chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”,  đặc biệt là chỉ cho chúng sanh trong lục 

đạo. Vì sao vậy? Lục đạo khổ quá! Chúng ta ngày nay sống trong thời đại này 

là khổ không kể hết, là khổ trong các khổ, không có điều gì khổ hơn đƣợc nữa. 

Khổ từ đâu mà có? Do bất thiện nghiệp chiêu cảm. Bất thiện nghiệp từ đâu mà 

có?  Thời  đại  này  không  có  thánh  hiền  khuyên  dạy,  đáng  thƣơng  quá.  Ngƣời 

thời xƣa chịu khổ ít hơn chúng ta hiện nay, nguyên nhân là gì? Đời này qua đời 

khác ở khu vực này, đều có Thánh hiền quân tử giáo hóa chúng sanh, đều nhận 

đƣợc sự giáo dục tốt đẹp. 

Chúng ta đoạn trƣớc đã nghe đến trong Nhân Vƣơng Kinh có nói: Pháp 

vận của Phật Thích Ca Mâu Ni là chánh pháp, tƣợng pháp,  mạt pháp, nói rất 

hay! Kinh nói đến không phải là thời gian, trong đó nói sao gọi là chánh pháp? 

Có Thánh hiền giảng kinh, có ngƣời thực sự tu hành, nghe kinh thực sự nghe 

hiểu đƣợc, y giáo phụng hành, ngƣời tu hành có thực sự chứng quả, đây gọi là 

chánh pháp. Quí vị xem có giảng, có tu, có chứng đó là chánh pháp. Có giảng, 

có tu, không có chứng đây gọi là tƣợng pháp. Có giảng, không có thật tu, cũng 

không  có  ngƣời  chứng  quả  đó  gọi  là  mạt  pháp.  Nếu  nhƣ  ngƣời  giản  cũng 

không  có  nữa,  đây  gọi  là  diệt  pháp,  pháp  không  còn  nữa.  Hiện  tại  chúng  ta 

đang ở thời kỳ mạt pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng ta là chánh pháp 

trong thời kỳ mạt pháp. Vì sao vậy? Chúng ta có thể vãng sanh chính là chánh 

pháp. Chúng ta nhất định phải đƣợc sanh Tịnh Độ. Nhờ vào điều gì? bộ kinh 

Tập 589  987 



này  là  giấy  bảo  đảm  cho  chúng  ta,  trên  tay  tôi  đã  cầm  đƣợc  giấy  bảo  đảm. 

Ngày nay tôi y giáo tu hành, làm sao tôi không thể vãng sanh đƣợc? Nhất định 

vãng sanh. Giấy bảo đảm cầm đƣợc rồi không đọc nó vậy thì không ích lợi gì. 

Không những phải đọc mà phải thật làm. Đó chính là thực sự có thành tựu. 

Dùng  đại  nguyện  của  Phật  làm  nguyện  của  bản  thân  chúng  ta,  cho  nên 

Tịnh Tông  học hội thành lập, hơn 20 năm trƣớc thành lập ở Mỹ, thành lập ở 

Mỹ  chúng  tôi  viết  một  bản  duyên  khởi,  trong  duyên  khởi  khuyên  nhủ  các  vị 

đồng  tu  nhất  định  phải  thực  hành  năm  môn  thời  khóa.  Đây  chính  là  y  cứ  tu 

hành  của  chúng  tôi,  là  nguyên  lý  nguyên  tắc.  Điều  thứ  nhất  là  “Tịnh  nghiệp 

tam phƣớc”, Phật nói rất rõ ràng, “tam thế chƣ Phật tịnh nghiệp chánh nhân”, 

chính là ba điều này, là nguyên tắc chỉ  đạo cao nhất. Ba  điều  mƣời  một câu 

phải thật làm. Điều đầu tiên “hiếu dƣỡng phụ  mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”, hai 

câu này thực tiễn ở trong Đệ tử quy. Đệ tử quy thực sự làm đƣợc rồi, làm đƣợc 

100% rồi thì hai câu này quí vị liền có đƣợc. Câu thứ  ba là “từ tâm bất  sát”, 

thực tiễn trong Thái Thƣợng Cảm ứng Thiên, là bảng ƣu khuyết điểm của tiên 

sinh Viên Liễu Phàm, chính là Cảm ứng thiên. Y theo điều này mà đoạn ác tu 

thiện. Cuối cùng là Thập Thiện Nghiệp Đạo, thập thiện nghiệp đạo sẽ học đƣợc 

rất dễ dàng, không khó chút nào. Ngày nay thập thiện nghiệp đạo làm không 

đƣợc, là gì? ở trƣớc chƣa có cơ sở. Cho nên quí vị liền cảm thấy vô cùng khó 

khăn. Quí vị làm không đƣợc. 

Sau  đó  thứ  hai  mới  là  tam  quy,  trì  giới.  Đây  là  Tiểu  thừa  thực  sự  nhập 

Phật môn. Thọ trì tam quy, đầy đủ các giới, không phạm oai nghi, nhập môn 

này là vào cửa Phật tu hành. Tam quy, tam quy có hay không? Thọ rồi nhƣng 

là giả, không phải là thật. Tam quy điều đầu tiên là quy y Phật. Quí vị xem Lục 

Tổ Đàn Kinh, Lục Tổ truyền tam quy cho mọi ngƣời là nói nhƣ thế nào? Lục 

tổ cách chúng ta gần 1400 năm, Ngài truyền tam quy cho mọi ngƣời là gọi là 

quy  y  giác,  quy  y  chánh,  quy  y  tịnh.  Ngài  nói  nhƣ  vậy,  không  phải  là  quy  y 

Phật,  quy  y  pháp,  quy  Tăng.  Vì  sao  ngài  nói  nhƣ  vậy?  Phật  Pháp  đến  Trung 

Quốc, truyền đến thời của Ngài là khoảng 700 năm, thời gian 700 năm dài quá, 

càng truyền càng lỗi. Thọ trì tam quy hữu danh vô thực, quy y Phật, sao gọi là 

Phật không biết, cho nên ngài đổi một danh từ khác, ngài gọi là quy y giác, quy 

y chánh, quy y tịnh, sau đó tiếp theo nói, Phật là giác, pháp là chánh, tăng là 

tịnh. Tam quy này thực sự là quy y giác, giác mà không mê đây gọi là quy y 

Phật. Chánh mà không tà đây gọi là quy y pháp. Tịnh mà không nhiễm gọi là 

quy y tăng. Nói cách khác, là quy y tự tánh Tam bảo, không phải là bên ngoài, 

vậy mới lợi ích. Bên ngoài trú trì Tam bảo, nó có công đức rất lớn. Công đức ở 

đâu? Thƣờng thƣờng nhắc nhở chúng ta, chúng ta không có ai nhắc nhở thì sẽ 

988  Tập 589 



quên  mất.  Cho  nên  trong  nhà  quí  vị  thờ  Tam  bảo,  nhìn  thấy  tƣợng  Phật  liền 

nghĩ đến giác mà không mê. Ngày nay chúng ta nhìn thấy tƣợng Phật vẫn là 

mê  mà  không  giác,  đó  chính  là  giả,  không  nhắc  nhở  quí  vị.  Nhìn  thấy  kinh 

sách,  pháp  bảo  này  chúng  ta  phải  chánh  mà  không  tà,  vẫn  là  tà  mà  không 

chánh.  Nhìn  thấy  ngƣời  xuất  gia  chúng  ta  phải  sáu  căn  thanh  tịnh,  mảy  trần 

không nhiễm, quí vị vẫn còn nhiễm ô, vẫn còn không thanh tịnh. Cho nên trên 

danh nghĩa là thọ quy y rồi, kỳ thật là chƣa. 

Vậy nên tam quy không có, ngũ giới không có, thập thiện không có, Phật 

Giáo  liền  suy  thôi.  Đây  chính  là  không  có  ngƣời  thực  sự  tu  hành,  có  ngƣời 

giảng,  có  hình  thức  nhƣ  vậy,  không  có  ngƣời  thật  làm,  đây  gọi  là  mạt  pháp, 

chúng ta đang ở thời mạt pháp. Chúng ta hiện tại giác ngộ rồi, chúng ta thật 

làm, chúng ta cúng dƣờng Tam bảo, lúc nhìn thấy Tam bảo lập tức có thể nhắc 

nhở bản thân, nhìn thấy tƣợng Phật, ta phải giác, tự tánh giác, không mê hoặc. 

Nhìn thấy kinh sách, ta phải chánh tri chánh kiến, ta không thể có tà tri tà kiến. 

Nhìn  thấy  ngƣời  có  hình  tƣớng  xuất  gia,  ta  lập  tức  nghĩ  đến  ta  phải  sáu  căn 

thanh  tịnh,  mảy  trần  không  nhiễm.  Hoàn  toàn  là  bản  thân,  không  phải  bên 

ngoài. Bên ngoài là nhắc nhở chúng ta. Nhƣ vậy mới lợi ích, quí vị mới là một 

ngƣời thực sự tu hành. 

Có cơ sở này rồi mới có thể học Đại Thừa. Đại Thừa đầu tiên phải “phát 

bồ đề tâm, thâm tín nhân quả”. Nhân quả gì? Niệm Phật là nhân, thành Phật là 

quả,  là  nói  điều  này,  niệm  Phật  thành  Phật.  “Độc  tụng  Đại  Thừa  khuyến  tấn 

hành giả”, đọc tụng Đại Thừa chính là bộ kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh 

này,  khuyến  tấn  hành  giả  là  làm  cho  ngƣời  khác  noi  theo,  giảng  cho  ngƣời 

khác nghe, đây là “Tịnh nghiệp tam phƣớc” , là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. 

Sau đó lục hòa, tam học, lục độ, Phổ Hiền thập nguyện. Quí vị xem đây chúng 

ta chỉ có năm môn thời khóa này. Thực sự thực hành, thực sự làm rồi! Chúng 

tôi nói rất nhiều, tôi tin rằng có ngƣời thực hành, nhƣng chƣa thấy mặt, chƣa 

gặp mặt. Bởi vì chúng tôi giảng kinh trong những năm này đều dùng vệ tinh, 

dùng  mạng  internet,  ngƣời  từ  vệ  tinh  mà  tu  học,  từ  trên  mạng  internet  mà  tu 

học rất nhiều, đều không ở trƣớc mặt, những ngƣời ở trƣớc mặt tôi, ở bên cạnh 

tôi,  tôi  tỉ  mỉ  quan  sát  có  lẽ  là  thời  kỳ  mạt  pháp.  Thời  kỳ  mạt  pháp  có  nghe, 

không có ngƣời làm, không có ngƣời chứng quả, nhƣng bản thân chúng ta phải 

phát nguyện là ngƣời chánh pháp trong thời kỳ mạt pháp. Chúng ta nhất định 

thành công, vãng sanh chính là thành Phật, vãng sanh chính là thành tựu. Điều 

này quan trọng hơn bất cứ điều gì. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 589  989 



Tập 590 

Chuyển ngữ:  Hạnh Giải 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian: 12.09.2011 

Địa điểm: Hiệp Hội Giáo Dục Phật Đà_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. 

Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải ,  trang 776, hàng thứ 

nhất, bắt đầu đọc từ câu Di Đà Yếu Giải. 

Di Đà Yếu Giải có chép rằng : “Đức Phật dùng đại nguyện để làm nhân cho 

 chúng  sanh  nhiều  thiện  căn,  dùng  đại  hạnh  để  làm  duyên  cho  chúng  sanh 

 nhiều phước đức. Khiến người tín, nguyện, trì danh, mỗi niệm, mỗi niệm thành 

 tựu  công  đức  như  thế.  Nhưng  những  điều  đó  đã  thành  tựu,  chứ  chẳng  phải 

 ngày nay hay tương lai mới thành tựu”.  

Câu khai thị này của Đại sƣ Ngẫu Ích, vô cùng quan trọng. Nếu không phải 

nhờ  Ngài  thức  tỉnh,  thì  rất  nhiều  ngƣời  đều  dễ  dàng  lƣớt  qua,    đó  gọi  là  sự 

hững hờ, không biết sự quan trọng của hai câu này. Ngƣời sống trên đời này 

quan trọng nhất là tiêu trừ nghiệp quá khứ, sám hối nghiệp chƣớng hiện tiền. 

Những việc bất thiện đã làm trong đời quá khứ, những việc bất thiện trong đời 

này đều sẽ mang đến những chƣớng ngại. Những chƣớng ngại này chúng ta tận 

mắt nhìn thấy. 

Quý vị thấy đấy, rất nhiều ngƣời lớn tuổi, gặp phải những khổ nạn, không 

phải không có nguyên nhân, đều là nghiệp chƣớng cả đấy. Nhƣ kết oán thù với 

ngƣời khác, đây giống sự ám ảnh. Bên cạnh có rất nhiều hồn ma ám ảnh, khiến 

quý vị không tự tại. Anh ta đến đòi nợ, đến đòi mạng. Đòi nợ còn dễ chịu, còn 

nhƣ đòi mạng, quý vị nợ anh ta mạng sống, anh ta đòi mạng sống của quý vị, 

vô cùng phiền phức. Làm thế nào để giải quyết những oán thân, trái chủ này? 

Tiêu trừ nghiệp chƣớng, thì sẽ đƣợc thiện căn phƣớc đức. 

Thiện  căn  phƣớc  đức  rốt  cuộc  là  pháp  tu  nhƣ  thế  nào?  Phật  ở  trong  kinh 

giảng  rất  rõ  ràng.  Pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  không  có  chƣớng  ngại. 

Thật sự, trong cửa Phật có cầu tất ứng. Sự cầu xin này là nhƣ lý nhƣ pháp, thì 

tất cả những điều quý vị đạt đƣợc sẽ không có tai nạn đi theo. Nếu sự cầu xin 

không nhƣ pháp thì phiền phức rất lớn. Những điều quý vị có đƣợc trƣớc mắt, 

quý  vị  có  thể  hƣởng  đƣợc,  thật  ra  trong  vận  mệnh  quý  vị  có;  nếu  trong  vận 

mệnh không có, thì quý vị cầu đƣợc nhƣng không thể hƣởng đƣợc. Quan sát tỉ 

mỉ thì thấy ở trƣớc mắt. 

Quý  vị  xem  có  rất  nhiều  ngƣời  làm  trái  với  lƣơng  tâm  để  đƣợc  giàu  có. 

Đƣợc giàu có rồi, sanh bệnh. Sanh bệnh rồi thì bệnh liền mấy năm, đem tiền 

990  Tập 590 



tiêu hết sạch. Tiền chi phí cho thuốc  men hết  rồi, ngƣời ấy không hƣởng thụ 

đƣợc. Nếu không nhƣ thế thì cũng gặp tai họa. Nhiều! Quý vị quan sát tỉ mỉ thì 

rất nhiều, rất nhiều việc nhƣ vậy. 

Cao quý cũng nhƣ vậy, quý vị không có địa vị cao nhƣ thế, nhất định phải 

leo lên. Địa vị này vƣợt qua phƣớc báo của quý vị, tai họa liền đến ngay. Nếu 

chúng ta dùng phƣơng pháp chánh đáng để có đƣợc thì giàu lại thêm giàu, quý 

càng thêm quý, không ngừng nâng cao. Nếu dùng phƣơng pháp không chánh 

đáng thì những điều có đƣợc sẽ là tổn thất. Thí dụ trong vận mệnh quý vị giàu 

có, có đến một ức, nhân vì dùng phƣơng pháp không chánh đáng mà có đƣợc 

thì chỉ đƣợc một nửa, tức năm ngàn vạn nhƣng tự mình đã thấy ghế gớm lắm 

rồi, nói tôi phát tài to rồi. Không ngờ rằng trong vận mệnh của mình có một ức 

nhƣng đã mất đi một nửa. Điều này mọi ngƣời không biết. Con ngƣời làm việc 

nhất định phải có lƣơng tâm. 

Quý vị xem ông Đạo Thạnh Hòa Phu ngƣời Nhật Bản, ông hoàn toàn học giáo 

dục  truyền  thống  xƣa,  một  đời  tin  sâu  không  nghi  ngờ,  năm  nay  ông  đã  tám 

mƣơi  tuổi.  Ông  xin  thôi  việc  đi  khắp  nơi  diễn  giảng,  tuyên  truyền  khuyên 

ngƣời làm lành. Đó là Bồ-tát không phải ngƣời phàm. Ông xuất thân trong một 

gia đình nghèo khó ở vùng thôn quê, việc học hành chƣa hoàn thành, ngƣời rất 

thông minh, đúng thật là tay trắng lập nên sự nghiệp. 

Ông sáng lập hai công ty đều đƣợc dự vào năm trăm công ty mạnh của thế 

giới. Trong năm mƣơi năm qua, chƣa năm nào bị lỗ vốn. Bất luận là giông tố, 

hay  là  nguy  cơ  tài  chánh  gì  đó,  ông  đều  không  có  những  việc  nhƣ  vậy,  đều 

bình an trôi qua, chƣa có năm nào lỗ vốn. Cho nên ngƣời Nhật Bản gọi ông ta 

là bậc Thánh trong kinh doanh. Hiện nay trên thế giới này, rất nhiều ngƣời học 

tập từ ông ta. Thực sự mà nói ông ta vô cùng đơn giản, đó là ngƣời thiệt thà, lại 

chấp nhận chịu thiệt, làm việc có lƣơng tâm. 

Công  ty  của  ông  vì  sao  kinh  doanh  tốt  nhƣ  vậy?  Ngƣời  ta  hỏi  ông  về  tƣ 

tƣởng, phƣơng pháp kinh doanh của ông học từ đâu? Ông ta nói tôi học đƣợc 

từ Tổ tiên hai ngàn năm, ba ngàn năm trƣớc. Trên thực tế chỉ học vài câu nói là 

đƣợc rồi. Vì thế ông tổng kết bốn chữ: “Kính Trời yêu người”. Lợi nhuận đầu 

tiên của công ty đƣa cho ai? Đƣa cho công nhân. Công nhân cực khổ kiếm mà 

có đƣợc. Lợi nhuận của chúng ta không đƣa cho công nhân thì đƣa cho ai? Cho 

nên  công  nhân  của  ông  dù  gian  nan,  cực  khổ  đều  không  rời  bỏ,  dốc  sức  làm 

việc.  Lợi  nhuận  thứ  hai  đƣa  cho  ai?  Đƣa  cho  khách  hàng.  Lợi  nhuận  thứ  ba 

mới  thuộc  công  ty.  Lợi  nhuận  của  công  ty  đặt  ở  sau  cùng,  nhờ  vậy  mà  hàng 

năm đều có lợi nhuận. 

Tập 590  991 



Tiền gửi ngân hàng nhiều nhƣng lợi ích rất ít, tiền lời rất ít. Chủ ngân hàng 

khuyên  ông  rút  tiền  ra  để  đi  mua  bán  bất  động  sản,  cách  này  kiếm  tiền  rất 

nhanh. Ông nói, việc này tôi không thể làm. Vì sao? Vì tiền mà tôi không bỏ 

sức  lực  làm  ra,  thì  tiền  đó  là  bất  nghĩa,  tiền  bất  nghĩa  sau  này  sẽ  có  họa  hại, 

không dám làm. Quả nhiên sáu bảy năm sau, kinh tế đầu cơ này bị phát hiện, 

rất nhiều nơi vay mƣợn tiền ngân hàng đều bị vỡ nợ, ông ta không bị. Ngƣời 

khác hỏi ông ta, có phải là ông có sự biết trƣớc? Không có, tôi không hề biết 

trƣớc,  mà chỉ  là làm việc đúng với  lƣơng tâm. Cái  mà tôi không nên có, tôi 

tuyệt đối không cần nó, đƣa đến tặng cũng không cần. 

Hai năm nay hàng không Nhật sắp vỡ nợ, bù lỗ cả ngàn ức Mỹ kim. Tiền 

nhiệm thủ tƣớng của Nhật Bản đến nhà ông ta ba lần, thăm viếng ông ta, mời 

ông ta cứu giúp nghành hàng không Nhật, ông ta đồng ý giúp. Hơn một năm, 

hàng  không  Nhật  chuyển  lỗ  thành  lời,  đã  cứu  vãn  đƣợc  tình  tình,  hầu  nhƣ 

không có ngƣời nào dám tin. Công nhân trong nghành hàng không Nhật đang 

là một thế cuộc tan rã, mất hết tinh thần. Ông tiếp nhận chức Tổng giám đốc 

này,  ngày  đầu  tiên  gặp  mặt  mọi  ngƣời  liền  tuyên  bố,  lợi  nhuận  đầu  tiên  của 

công ty thì đƣa  cho công nhân. Chí khí của những công nhân này liền  đƣợc 

phấn khởi, lập tức trở lại. Sự chăm sóc đối với công nhân tỉ mỉ chu đáo. 

Ông ta làm hơn năm mƣơi năm, Hồ Tiểu Lâm mới bắt đầu. Hồ Tiểu Lâm 

đại  khái  mới  làm  năm  năm,  có  thể  vẫn  chƣa  đạt,  còn  ông  ta  làm  năm  mƣơi 

năm. Điều này nhất định phải biết. Ngƣời xƣa nói rằng: “Sống chết có số, phú 

 quý  tại  trời”.  Đừng  nôn  nóng,  trong  vận  mệnh  có,  rất  tốt,  trong  vận  mệnh 

không có có thể sáng tạo. 

Trong vận mệnh tôi không có, kho tiền tài trống rỗng. Đại sƣ Chƣơng Gia 

dạy  tôi  tu  bố  thí  tài.  Tu  bố  thí  tài  thì  đƣợc  giàu  có,  tu  bố  thí  Pháp  thì  đƣợc 

thông minh trí huệ, tu bố thí vô úy thì đƣợc khỏe mạnh, trƣờng thọ. Quý vị một 

đời chăm chỉ làm ba việc này, tiền của không cần nhiều, cuộc sống có thể đủ 

sống thì tự tại rồi. Trí huệ, sức khỏe, trƣờng thọ, ba cái đó đều đạt đƣợc. Kinh 

điển đức Phật không gạt tôi, thầy giáo cũng không gạt tôi, đó là sự thật. 

Hai câu nói này quan trọng: “Nguyên nhân để có được nhiều thiện căn là 

 đại nguyện của đức Phật”. Bốn  mƣơi tám nguyện của đức Phật A Di Đà, là 

nhân của nhiều thiện căn. Dùng đại hạnh, đại hạnh là năm kiếp tu hành. Tu cái 

gì?  Phải  thực  hiện  những  nguyện  đã  phát  ra.  Nếu  không  thể  thực  hiện  thì 

nguyện này là nguyện trống rỗng, thế thì chẳng có ý nghĩa gì cả. Mỗi nguyện 

đều phải thực hiện. Bốn mƣơi tám nguyện, đức Phật A Di Đà tu trong bao lâu? 

Năm kiếp, đây là đại kiếp. Đại kiếp là gì? Là Thái Dƣơng hệ này của chúng ta, 

thành  trụ  hoại  không  năm  lần.  Thời  gian  này  bao  lâu?  Đại  hạnh,  đại  nguyện 

992  Tập 590 



của  năm  kiếp  tu  hành.  Thế  giới  cực  lạc  là  do  nhân  duyên  này  mà  thành  tựu. 

Đây là sự thật, tuyệt đối không hề giả dối. 

Ở  trƣớc  chúng  tôi  giảng  rất  rõ  ràng,  thế  giới  Cực  Lạc  do  đại  hạnh,  đại 

nguyện của đức Phật A Di Đà thành tựu. Thế thì pháp môn ngày hôm nay, đức 

Phật dạy chúng ta niệm Phật. Niệm Phật là gì? Niệm Phật là tâm nguyện của 

chúng ta cùng với Phật A Di Đà hợp thành một, thì đại nguyện của Di Đà trở 

thành đại nguyện của chính mình, đại hạnh của Di Đà trở thành đại hạnh của 

chính mình. Chính là đạo lý này vậy. Quý vị đến thế giới Cực Lạc tu hành, vì 

sao  lại  nhanh  nhƣ  thế?  Bất  luận  là  tu  phƣớc,  tu  huệ,  đều  rất  dễ  dàng, đều  rất 

nhanh  chóng  thành  tựu.  Quý  vị  nên  biết  nhân  duyên  này.  Không  biết  đƣợc 

nhân duyên này, anh sẽ nghi ngờ, luôn cho rằng không thể nhƣ thế. 

Giống nhƣ ngành hàng không Nhật vậy. Quý vị đi hỏi khắp mọi ngƣời trên 

thế  giới,  hàng  không  Nhật  còn  có  thể  phục  hồi  chăng?  Tất  cả  dều  lắc  đầu, 

không thể. Chúng ta nói thật, hàng không Nhật cũng chỉ có một mình ông Đạo 

Thạnh Hòa Phu cứu đƣợc, trừ ông ấy ra, bất kỳ ngƣời nào cũng không có cách. 

Đạo Thạnh Hòa Phu nƣơng vào điều gì? Nhân cách năm mƣơi năm của ông, 

mọi ngƣời yêu mến ông, ông vừa làm Tổng giám đốc thì mọi ngƣời trƣớc đây 

không đi máy bay, liền chọn đi hãng hàng không Nhật. Vì sao? Vì tôn trọng 

ông  ta,  chúng  ta  hỗ  trợ  ông  ta.Công nhân  chịu  nỗ  lực,  quý  vị  xem  bên  ngoài 

khách hàng hỗ trợ, ông ta mới thành công. 

Chúng  ta  xem  báo  cáo  của  ông  ta,  vốn  khi  đi  Đông  Kinh  đều  đi  tàu  cao  tốc, 

nhƣng bây giờ đều chọn hàng không Nhật để hỗ trợ ông. Điều này ngƣời khác 

không làm đƣợc, ngƣời khác làm sao có một năng lực lớn nhƣ thế ? Đức hạnh 

cảm hóa vậy. Từ xƣa đến nay, từ vua quan, tƣớng soái, nhân vật đỉnh cao của 

mọi ngành  mọi nghề, không ai là không lấy đức hạnh mà  cảm hóa ngƣời. Vì 

thế đức hạnh thành tựu, thì sự nghiệp thành công. 

Thƣơng Thang, Chu Văn Vƣơng, trong thời đại ấy, nƣớc của họ rất nhỏ. vua 

Thang chỉ có bảy mƣơi dặm, bảy mƣơi dặm theo thƣớc Trung Hoa. Nhà Chu 

đƣợc coi nhƣ là nƣớc lớn, Chu Văn Vƣơng chỉ mới một trăm dặm. Một trăm 

dặm  còn  nhỏ  hơn  một  huyện  bây  giờ.  Ông  cai  quản  một  nơi  nhỏ  nhƣ  vậy, 

nhƣng cai quản rất tốt, trở thành nƣớc gƣơng mẫu của các nƣớc chƣ hầu xung 

quanh. Thành công của ông ta là đức hạnh, xã hội an ổn phồn vinh, nhân dân 

hạnh  phúc,  an  vui,  khu  vực  này  mƣa  thuận  gió  hòa,  mọi  điều  đều  tốt  đẹp,  là 

đạo đức cảm hóa nên. 

Cho  nên  khu  vực  Trung  Nguyên,  từ  lƣu  vực  Hoàng  hà  đến  lƣu  vực  Trƣờng 

Giang, chƣa đến Châu Giang, thời nhà Chu chƣa bằng chừng đó. Chắc khoảng 

đến đến Giang Tây, Phúc Kiến, là kể nhƣ vùng biên giới xa xôi rồi. Khu vực 

Tập 590  993 



này có tám trăm chƣ hầu, tất cả các nƣớc lớn nhỏ có hơn tám trăm. Tám trăm 

chƣ hầu đều tôn Chu Văn Vƣơng làm Thiên tử. Ông ấy không tỏ quyền cai trị. 

Ngƣời khác tôn trọng, kính ngƣỡng, noi gƣơng học tập ông. Không phải nhƣ 

Thiên tử sau này, Hoàng đế sau này có thực quyền, còn ông không có quyền. 

Giống đức Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, chƣ Phật  mƣời phƣơng tôn 

xƣng Ngài là quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng, vì tôn trọng nên tôn 

Ngài với danh hiệu này, học tập Ngài. Ngài là tấm gƣơng sáng của mọi ngƣời, 

là bậc mô phạm của mọi ngƣời, ý nghĩa này nhƣ vậy đó. 

Chúng  ta  ngày  nay  có  thể  làm  đệ  tử  của  Ngài  Di  Đà  là  điều  vô  cùng  vinh 

quang. Quý vị đi đến mƣời phƣơng thế giới, chƣ Phật Nhƣ Lai tôn kính quý vị, 

vì quý vị là đệ tử của Phật A Di Đà. Mỗi quốc độ của đức Phật đều nhìn về thế 

giới Cực Lạc, đều học tập thế giới Cực Lạc. Đây là bốn tám nguyện của đức 

Phật A Di Đà tu hành trong năm kiếp. 

Chỉ phát nguyện suông, không thật tu hành, công đức từ đâu ra? Chúng 

ta  nói  hồi  hƣớng  thì  lấy  cái  gì  để  hồi  hƣớng.  Công  phu  chân  chánh,  sự  tu 

dƣỡng chân chánh thì có công đức chân thật có thể cảm hóa ngƣời, có thể cảm 

động Quỷ Thần. Lúc này quý vị mới có cái để hồi hƣớng. 

Bên dƣới đây nói với chúng ta:“Khiến tín nguyện trì danh”, đầu tiên đối 

với Phật A Di Đà quý vị phải có lòng tin. Ngài từ lúc phát tâm cho đến thành 

Phật,  thời  gian  rất  dài  tinh  tấn,  cực  khổ  tu  hành.  Chúng  ta  có  thể  tin  tƣởng, 

không  hề  có  một  chút  nghi  ngờ  nào.  Chân  chánh  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh 

Độ, thế giới Cực Lạc này có thật. Giới khoa học hiện nay dần dần đều hƣớng 

đến con đƣờng này để nghiên cứu. Quá khứ hai ba ngàn năm trƣớc, nhà khoa 

học đều nghiên cứu vật lý. Nhà vật lý hiện nay phát hiện tâm lý so với vật lý 

càng cao minh hơn. Do tiến sĩ ngƣời Đức, ông Max Planckphát hiện, cơ sở của 

vật chất là ý niệm. Cũng chính là nói trƣớc có ý niệm sau mới có vật chất. Điều 

này đƣợc ông ta phát hiện ra. Cho nên ý niệm có thể cải đổi vật chất.Hiện nay 

rất nhiều nhà khoa học đều đang chọn đề tài này để nghiên cứu, thành tích vô 

cùng  khả  quan.  Đạo  lý  này  phải  hiểu  thông,  hiểu  rõ  ràng  rồi  thì  thế  giới  liền 

đƣợc cứu. 

Trên trái đất nhiều tai nạn nhƣ thế có thể hóa giải. Dùng điều gì ? Dùng tâm lý. 

Chúng ta có thể chuyển đổi tâm lý, sai lầm không lặp lại thì vấn đề liền đƣợc 

giải  quyết.  Tâm  lý  sai  lầm,  đức  Phật  nói  ra  năm  chữ:“Tham,  san,  si,  mạn, 

 nghi”, năm chữ này là tâm lý sai lầm. Đối với cá nhân mà nói, quý vị có nhiều 

tai họa, nhiều bệnh đều do năm điều này, đều có nhiều tai họa, nhiều bệnh. Đối 

với môi trƣờng cự ngụ mà nói, thì đều đem đến tai nạn. Tƣơng ứng với Tham 

là tai nạn về nƣớc, nƣớc biển dâng cao đều là tâm Tham cảm ứng nên. Không 

994  Tập 590 



Tham  thì  không  có  việc  gì  xảy  ra,  thì  nó  có  thể  phục  hồi  trạng  thái  ban  đầu. 

Sân nhuế mang đến tai nạn về lửa, nhiệt độ của trái đất tăng lên, đây đều thuộc 

về lửa. Đó không phải vật lý, đều là ý niệm biến hiện. Ngu si mang đến tai nạn 

về  gió  bão.  Ngạo  mạn  mang  lại  chính  là  động  đất.  Nghi  ngờ  đáng  sợ  nhất, 

những cảm ứng do nghi ngờ mang lại là núi lở, non mòn. Núi sẽ sụp đỗ, không 

kiên cố nữa. Do vì nghi ngờ nên núi phân tán, ngay cả đất cũng phân tán, nên 

đất sẽ thụt xuống thành hố, thậm chí sẽ chìmxuống đáy biển. Nghi ngờ khiến 

núi dù cao cũng sẽ sụp đỗ. 

Nếu giống nhƣ đức Phật nói với chúng ta dập tắt tham sân si mạn nghi, siêng 

tu giới định tuệ. Nhƣ ngƣời xƣa nói năm điều:“Nhân lễ nghĩa trí tín” thì tai nạn 

đều không còn. Thân thể của chúng ta có thể hồi phục sức khỏe, cho dù có tế 

bào ung thƣ, cũng đều có thể hồi phục, không cần chữa trị thuốc men, điều này 

không hiếm lạ. Đạo lý này hiện nay đã đƣợc nhà khoa học phát hiện. Vật chất 

rất không ổn định, không phải vật kiên cố. Nó chuyển động trong từng sát na. 

Thế thì nghe ai ? Nghe ý niệm. 

Cho  nên  Phật  dạy :  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Y  báo,  chánh  báo  của 

mƣời pháp giới, sáu đƣờng đều là tâm tƣởng sanh ra. Nếu ý niệm của quý vị 

tốt, ý niệm của quý vị là ý niệm của ngƣời trẻ thì quý vị trẻ mãi. Vì sao quý vị 

già đi ? Vì mỗi ngày ở nhà quý vị đều nói “già rồi, già rồi, sức khỏe không tốt 

 rồi”, thì quý vị sẽ ngày càng yếu đi. Sửa đổi ý niệm này đi thì già nhƣng không 

suy. 

Đức Phật Thích Ca lúc còn tại thế có một ngƣời đệ tử sống một trăm sáu 

mƣơi tuổi, cùng làm việc với mọi ngƣời. Vì sao ông ta có thể, chúng ta không 

thể ? Vì ý niệm của chúng ta hƣ mất rồi. Hiện tƣợng vật chất là không cố định, 

ý niệm thiện, có thể đƣợc duy trì mãi. Nếu không còn ý niệm, thì quý vị mỗi 

năm đều là mƣời tám, không có gì thay đổi. Thế giới Cực Lạc đều là nhƣ vậy. 

Đến thế giới Cực Lạc ý niệm không còn, đó không phải bản lĩnh của mình, là 

nhờ oai thần của đức Phật A Di Đà phò trì. Thế thì ở trong thế giới này quý vị 

không còn gì phải lo lắng. Vì sao ? Vì “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Nghĩ 

điều  gì,  vật  đều  hiện  ra  trƣớc  mặt.  Không  cần  nữa,  không  cần  thì  liền  hết, 

không cần phải dọn dẹp. Vì thế, ở trong thế giới ấy thì không có ý niệm. Bởi 

vậy  phòng  ở  sạch  sẽ,  không  có  một  thứ  gì.  Nếu  có  khách  đến,  cần  đồ  đạc,  ý 

niệm vừa khởi, đồ đạc đều có, liền bày ra trƣớc mắt. Khi khách đi rồi, không 

cần nữa, thì toàn bộ đều cũng không còn. 

Cho nên ở nơi đó, con ngƣời “trường sanh bất lão”.Thọ mạng vô lƣợng, không 

già yếu, không có lão, bệnh, chết, không có. Sanh vào chốn ấy là hóa sanh. Ở 

Tập 590  995 



nơi đó, đem tập khí vô minh phiền não từ vô thỉ đoạn hết, đoạn sạch hết rồi, thì 

thế giới Cực Lạc không còn. Do đó thế giới Cực Lạc cũng không phải thật. 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  còn  thì  xuất  hiện  điều  gì ?  Xuất  hiện  Thƣờng  tịch 

quang,  thƣờng  tịch  quang  là  thật  có.  Quý  vị  vào  Thƣờng  tịch  quang  thì  hình 

tƣớng thân thể không còn, ý niệm không còn, toàn bộ tinh thần và hiện tƣợng 

vật chất của chúng ta và toàn bộ vũ trụ dung hợp thành một thể. Ai là quý vị? 

Toàn  bộ  vũ  trụ  là  chính  mình.  Trở  về  tự  tánh,  trở  về  Thƣờng  tịch  quang,  đó 

mới  gọi  là  cứu  cánh  viên  mãn.  Khởi  tác  dụng  chăng?  Khởi  tác  dụng.  Trong 

mƣời pháp giới, trong sáu đƣờng có bạn bè thân thích của chúng ta trong quá 

khứ, ngƣời có duyên với chúng ta, anh ta khởi niệm cầu quý vị giúp đỡ, quý vị 

liền hiện thân. 

Trong kinh giảng rằng:  “Sanh ra nơi này,tùy chốn tận diệt”  thật sự đƣợc đại tự 

tại.  Anh  ta  thích  thân  hình  gì,  thì  quý  vị  có  thể  hiện  thân  hình  ấy.  Tự  mình 

không  có  nguyện  vọng,  tùy  theo  nguyện  vọng  của  chúng  sanh.  Nhƣ  trong 

Phẩm  Phổ  Mônnói  về  ba  mƣơi  hai  ứng  thân  của  Bồ-tát  Quán  Thế  Âm.  Nên 

dùng  thân  gì  đƣợc  độ,  là  anh  ta  mong  thân gì  quý  vị  liền  hiện  thân  đó. Còn 

mình thì sao ? Tự mình không có ý niệm. Tuyệt đối không có khởi tâm động 

niệm. 

Phật dạy trí huệ này, năng lực này  mỗi ngƣời đều  có.  Quý vị vốn dĩ có sẵn. 

Nay vì sao lại không có ? Vì nay quý vị quá nhiều vọng tƣởng. Quý vị có vọng 

tƣởng, có phân biệt, có chấp trƣớc. Những điều này chƣớng ngại rồi. Chỉ cần 

buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt chấp trƣớc, thì hiện tƣợng này liền hiện tiền. 

Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta xem, năm Ngài ba mƣơi tuổi ở 

dƣới cây Bồ đề nhập định, buông bỏ tất cả thì liền thành Phật. Về sau cây này 

đƣợc gọi là cây Bồ đề, ngƣời Ấn Độ gọi là cây Tất-bát-la. 

Ở  Trung  Quốc,  vào  triều  đại  nhà  Đƣờng,  Đại  sƣ  Huệ  Năng  biểu  diễn 

cho chúng ta xem, thật vậy, không phải giả. Ngũ Tổ dạy ngài đại ý Kinh Kim 

Cang ,  chúng ta dự đoán nhiều nhất khoảng chừng hai giờ đồng hồ. Một đời của 

ngài  chỉ  nghe  bao  nhiêu  đó.  Ở  Hoàng  Mai  tám  tháng,  chƣa  hề  đến  giảng 

đƣờng, chƣa bao giờ đến Thiền đƣờng. Công việc của Ngài là ở dƣới bếp để 

giã gạo chẽ củi, vậy mà Ngũ Tổ lại có thể đem y bát truyền cho Ngài. Vì sao ? 

Vì Ngài chân thật khai ngộ, chân thật buông bỏ. Vì thế Phật pháp không có gì 

khác đó chính là sự buông bỏ. Buông bỏ chấp trƣớc, quý vị liền thành A La 

Hán.  Buông  bỏ  phân  biệt,  quý  vị  liền  thành  Bồ-tát.  Buông bỏ khởi  tâm  động 

niệm, quý vị thành Phật liền.Đều ở trong một niệm, tại vì sao không buông bỏ 

đƣợc ? Vì cho rằng những vật hiện thực đều là chân thật. Chúng ta sai lầm ở 

chỗ này. Cho rằng đây là thật, không biết rằng đều là giả. 

996  Tập 590 



Trong Kinh Kim Cangđã nói: “Phàm những gì có hình tướng đều là hư 

 vọng”, gồm cả thế giới Cực Lạc. Đại sƣ Huệ Năng có thể nghe đƣợc Kinh Kim 

Cangnói : “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền buông bỏ, Ngài liền vào 

cảnh giới Phật. Cùng cảnh giới đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã chứng hoàn toàn 

giống nhau. Tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai đều là cảnh giới này, Ngài đạt đƣợc rồi. 

Làm  thế  nào  đạt  đƣợc ?  Đối  với  tất  cả  pháp,  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, liền chứng đƣợc. 

Ngày hôm nay chúng ta cũng kể nhƣ là đang gặp nạn. Vì sao vậy? Vì toàn bộ 

mọi ngƣời trên thế giới, tri kiến đều bất chánh. Trong tƣ tƣởng của mỗi ngƣời 

đều là tự tƣ tự lợi, đều là thanh danh lợi dƣỡng, đều là tham sân si mạn nghi. 

Do đó, thế giới này rất nhiều bệnh tật, rất nhiều tai nạn, không phải không thể 

hóa  giải.  Hôm  nay  toàn  bộ  thế  giới,  phƣơng  diện  chúng  ta  tiếp  xúc  rất  lớn, 

cũng có thể tiếp xúc đến xã hội cao tầng. Mọi ngƣời đều đang thảo luận vấn đề 

này, rất nhiều ngƣời hỏi tôi, tôi chỉ có một câu nói với anh ta, giáo dục có vấn 

đề, ngoài ra những vấn đề khác không có gì xảy ra.Chỉ cần giáo dục tốt con 

ngƣời, thì vấn đề hoàn toàn đƣợc giải quyết. 

Phật pháp không phản đối quý vị cầu danh cầu lợi, không phản đối. Phật dạy 

quý vị, nhƣ pháp, nhƣ lý mà cầu. Quý vị xem, cầu tài của, cầu địa vị, cầu thông 

minh, cầu trí tuệ, cầu sức khỏe, cầu trƣờng thọ nhƣ lý nhƣ pháp. Điều quý vị 

đạt đƣợc là hạnh phúc vui vẻ chân thật. Nếu không nhƣ vậy ai học theo Ngài ? 

Không  hề  phản  đối.  Đức  Phật  là  thƣờng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức. 

Quý vị muốn đƣợc điều gì, Ngài đều có thể dạy quý vị. Nhƣ lý nhƣ pháp, thỏa 

mãn  nguyện  của  quý  vị.  Muốn  thành  Phật  thì  Ngài  giúp  quý  vị  thành  Phật. 

Muốn phát tài thì Ngài giúp quý vị phát tài. Quý vị muốn gì Ngài đều có thể 

giúp quý vị, quyết định phải nhƣ lý nhƣ pháp. 

Phật pháp là giáo dục, chính thực là giáo dục chính quy của biến pháp giới hƣ 

không giới. Không hề có một mảy may tà tri, tà kiến. Muốn thành Phật, thành 

Bồ-tát,  thế  giới  Cực  Lạc  là  nơi  phƣơng  tiện  nhất.  Phật  Bồ-tát  ở  trên  thế  gian 

này ứng hóa,  Thích Ca Mâu  Ni Phật là tấm gƣơng, đó là thị hiện ngƣời  xuất 

gia. Ngƣời tại gia thì cƣ sĩ Duy Ma làm gƣơng. Ngƣời tại gia học Phật thành 

tựu rất nhiều, thân phận Bồ-tát, thân phận La Hán. Giống nhƣ trong Kinh Hoa 

Nghiêm thấy đƣợc sự thị hiện của họ có nam nữ già trẻ, các ngành các nghề. 

Nhƣ Đạo Thạnh Hòa Phu thị hiện thƣơng gia, nhà kinh doanh, đó thật là Bồ-tát 

chẳng phải giả. 

Thành công của ông ta, nói đơn giản chính là tâm địa Bồ-tát. Không nghĩ đến 

mình,  chỉ  nghĩ  đến  ngƣời  khác.  Lợi  thế  của  việc  kinh  doanh  đều  cho  ngƣời 

khác. Quý vị xem, vào lúc thịnh vƣợng nhất, ông ta xuất gia, hình nhƣ là sáu 

Tập 590  997 



mƣơi lăm tuổi. Tôi không nhớ đƣợc, trong báo cáo ông ta có nói. Tại vì sao 

xuất  gia ?  Ngƣời  đoán  tƣớng  nói,  thọ  mạng  của  ông  ta  là  năm  đó,  thì  ông  ta 

xuất gia. Sau khi ông ta xuất gia tiếng tăm rất lớn, rất nhiều ngƣời đến tìm ông 

ta, gây phiền phức cho chùa chiền, không còn thanh tịnh đƣợc. Vì thế ông ta 

hoàn tục. Ông lại đi làm kinh doanh. 

Ông ta rất thích quyển Liễu Phàm Tứ Huấn ,  mỗi ngày đều đọc cuốn sách này. 

Ông ta đều học đƣợc, đều áp dụng vào cuộc sống của hằng ngày, áp dụng vào 

việc đối nhân xử thế. 

Thọ  mạng  của  ông  Liễu  Phàm  đƣợc  ông  Khổng  xem  là  năm  mƣơi  ba  tuổi. 

Nhƣng ông sống đến bảy mƣơi bốn tuổi, sống nhiều hơn hai mƣơi mốt năm. 

Thọ mạng có thể kéo dài chăng? Có thể kéo dài. Lúc nhỏ không biết bao nhiêu 

ngƣời đoán số cho tôi, đều nói không qua khỏi bốn lăm tuổi. Năm bốn lăm tuổi 

ấy, thật sự ốm một trận, tôi biết là thời gian đã đến, đến lúc rồi, cho nên niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ. Niệm đƣợc một tháng thì bệnh lành. Không đi bác sĩ, 

cũng không uống thuốc. Lúc đó tôi có ý nghĩ : Bác sĩ chỉ có thể trị bệnh, không 

thể trị mệnh, thọ mạng quý vị đến, thì không ích gì. Một tháng lành bệnh rồi, 

tôi tiếp tục giảng kinh. 

Năm bảy mƣơi chín tuổi, nghe đƣợc một thông tin, năm đó tôi thật muốn đi, 

nhƣng nghe đƣợc thông tin này, lại phải ở lại thêm vài năm. Cũng đƣợc, không 

trở ngại gì. Ở lại vài năm, tôi nghĩ chính là vì bộ kinh này. Bộ kinh này là đại 

sự nhân duyên, hội tập của Hạ Liên Cƣ, tậpchú của Hoàng Niệm Tổ. Bộ kinh 

này thật sự rất hay, hy hữu khó gặp, vì thế tôi lƣu lại trên thế gian này để lƣu 

bố. Nếu tôi không truyền bá thì mọi ngƣời không coi trọng. Kinh hay nhƣ vậy, 

thật có thể cứu mạng, thật có thể cứu xã hội, cứu quốc gia, cứu thế giới. Kinh 

hay nhƣ vậy, thật có thể cứu trái đất, vì thế hết sức đề phổ biến. 

Từtết  thanh  minh  năm  ngoái,  tôi  dừng  giảngKinh  Hoa  Nghiêm  để 

chuyên giảng về bộ kinh này. Lần thứ nhất này sắp giảng xong. Tôi ƣớc tính 

cũng còn mƣời mấy lần, không quá hai mƣơi lần. Ngày hôm nay chúng ta tính 

hai lần, mỗi lần hai tiếng đồng hồ. Mƣời mấy, hai mƣơi ngày thì giảng xong. 

Giảng  xong  rồi  thì  giảng  lại  từ  đầu.  Tôi  nghĩ  sau  này  một  năm  một  lần,  một 

ngày  bốn  tiếng  đồng  hồ,  khoảng  một  ngàn  hai  trăm  tiếng  đồng  hồ.  Một  năm 

một lần giảng, thật sự làm đƣợc. 

Trƣớc đây có ngƣời khuyên tôi chƣa làm đƣợc: “Thực hành sâu một pháp 

 môn, huân đúc tu tập thời gian dài”, tôi cần phải làm đƣợc câu nói này. Thực 

hành  sâu  một  pháp  môn,  huân  đúc  tu  tập  thời  gian  dài,tức   c hỉ  cần  giảng  bộ 

kinh này, chỉ cần niệm câu A Di Đà Phật này. 

998  Tập 590 



“Mỗi niệm, mỗi niệm, thành tựu công đức như thế”. “Như thế” tức chỉ đại 

nguyện, đại hạnh của ngài Di Đà. Đem công đức của Phật A Di Đà, biến thành 

công đức của chính mình. Có đƣợc chăng? Đƣợc, nhất định đƣợc. 

Hiện nay nhà lƣợng tử lực học phát hiện vũ trụ, gọi là toàn bộ tin tức. Ý 

nghĩa này tức là năng lƣợng, nhƣ thế nào gọi là toàn bộ tin tức? Đó là ý niệm 

của  chúng  ta.  Ý  niệm  này  không  có  ngƣời  nào  biết.  Thƣờng  nói  đến  ý niệm, 

chúng ta thƣờng tƣởng tƣợng cái ý niệm ấy hoàn toàn sai. 

Vì thế đức Phật Thích Ca Mâu Ni hỏi Bồ-tát Di Lặc:“Tâm hữu sở niệm” chính 

là ngày nay chúng ta nói về ý niệm, trong tâm có ý niệm. Đức Phật hỏi Bồ-tát 

Di Lặc : Trong một ý niệm này có bao nhiêu niệm? Có bao nhiêu ý niệm nhỏ, 

ý niệm vi tế, có mấy niệm?Có bao nhiêu tƣớng? Tƣớng là hiện tƣợng vật chất . 

Có bao nhiêu thức? Thức là hiện tƣợng tinh thần .  Nhà khoa học gọi đó là tin 

tức. 

Bồ-tát Di Lặc trả lời rằng: Một khảy móng tay có ba mƣơi hai ức 100 ngàn 

niệm, chúng ta làm thế nào biết đƣợc ? Hiện nay nhà khoa học dùng giây làm 

đơn vị thời gian. Nhƣ vậy trong một giây có thể khảy móng tay đƣợc mấy lần? 

Tôi  có  thể  khảy  đƣợc  bốn  lần.  Tôi  tin  rằng  có  ngƣời  khảy  nhanh  hơn  tôi. 

Ngƣời trẻ, sức lực mạnh hơn tôi. Nếu trong một giây có thể khảy năm lần, thế 

thì  bao  nhiêu  ý  niệm,  một  ngàn  sáu  trăm  triệu.  Một  ý  niệm  là  một  ngàn  sáu 

trăm triệu phần của một giây, đó gọi là một niệm. Trong một niệm này có hiện 

tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Trƣớc  có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  sau  có 

hiện tƣợng vật chất. Vật chất là hiện tƣợng tinh thần biến hiện. 

Không những thế, bất luận là vật chất hay là tinh thần, hoặc là điểm vi tế 

hơn trong toàn bộ vũ trụ, và còn bao gồm cả quá khứ, hiện tại, vị lai. Tất cả 

những tin tức đều bao hàm cả trong đó. Thế thì ý niệm của chúng ta làm sao 

không bao hàm đức Phật A Di Đà ? Đƣơng nhiên bao hàm trong đó! Bốn mƣơi 

tám nguyện, năm kiếp tu hành của đức Phật A Di Đà đều ở trong mỗi niệm của 

chúng ta. Cho nên hôm nay chúng ta niệm A Di Đà Phật thì cùng với nguyện 

của đức Phật A Di Đà tƣơng ƣng. Tâm tƣơng ƣng thì nguyện tƣơng ƣng, đó là 

sự thật, điều này không phải khoa trƣơng, chân thật không hƣ vọng. 

Nhà  khoa  học  dùng  hình  ảnh  của  toàn  bộ  vật  thể,  để  làm  ví  dụ  để  cho 

chúng  ta  biết  có một  sự  việc  nhƣ  vậy.  Hình  ảnh  của  toàn  bộ vật  thể  chính  là 

một tấm ảnh này, trong tấm ảnh này chụp hình ảnh một ngƣời. Quý vị đem tấm 

ảnh này cắt làm hai miếng, thì mỗi miếng vẫn là một con ngƣời hoàn chỉnh. 

Lại  đem  tấm  ảnh  này  chia  làm  bốn  phần,  mỗi  miếng  vẫn  là  một  con  ngƣời 

hoàn chỉnh. Quý vị phân thành một trăm mảnh nhỏ, một ngàn điểm nhỏ, dùng 

Tập 590  999 



kính  hiển  vi  nhìn  thì  vẫn  là  mỗi  một  con  ngƣời  hoàn  chỉnh,  không  có  thiếu 

phần nào, đây là hình ảnh toàn bộ vật thể. 

Chụp nhƣ thế nào ? Dùng máy hình hai ống kính, hai ống kính chiếu đến 

đó, dùng máy hình này chụp lại, thì tấm ảnh đó trở thành tình huống đó vậy. 

Nhƣng  nó phải  ở  trong  ống kính hình  ảnh  mới xuất  hiện, nếu  không phải từ 

ống kính sang ra, quý vị chỉ nhìn đƣợc từng cái từng cái, nhìn không đƣợc gì 

cả. Ống kính vừa chụp đến, thì hình ảnh xuất hiện. 

Hiện tƣợng này quý vị thấy Phật giảng ở trong kinh, ngài không phải dùng 

ngôn  ngữ  này,  nhƣng  nói  cùng  một  sự  việc.  Phật  dạy: “Hạt  cải  dung  nạp  Tu 

 Di, Tu Di dung nạp hạt cải”, lớn nhỏ không hai. Tu Di tức núi Tu Di, hạt cải 

tức hạt cải dầu. Núi Tu Di có thể đặt ở trong hạt cải. Nếu lớn đặt nhỏ thì không 

có  vấn  đề  gì,  chúng  ta  có  thể  tiếp  nhận.  Núi  Tu  Di  không  thu  nhỏ,  hạt  cải 

không phóng to, nhƣ thế núi Tu Di làm sao chứa vào đƣợc. 

Bây  giờ  biết  rồi,  quý  vị  xem  điện  tinh  thể,  tinh  thể  này,  một  miếng  điện 

tinh thể nhỏ, to khoảng bằng móng tay, bên trong có thể chứa đựng một bộ đại 

tạng kinh. Trƣớc đây quý vị nói có ai tin chăng? Không có ngƣời nào tin. Hiện 

tại nói điều này thật không hiếm. Mọi ngƣời gọi một hạt, Phật pháp gọi vi trần, 

nhà khoa học gọi tiểu quang tử,  mắt thịt không thể thấy đƣợc. Tiểu quang tử 

lớn chừng nào? Bằng một phần một trăm ức một hạt điện tử.  Một trăm ức tiểu 

quang tử kết hợp lại thành một hạt điện tử. Chúng ta đều là mắt thịt không thể 

nhìn thấy đƣợc. Trong một tiểu quang tử nhỏ nhƣ vậy, có toàn bộ vật thể. Đó 

chính là hết thảy vũ trụ, quá khứ, vị lai đều ở trong đó. Thế thì móng tay này 

của chúng ta không phải là quá lớn sao? 

Những điều này của khoa học chúng ta nghe thì rất dễ hiểu, vừa nghe thì 

hiểu  liền.  Ý  nghĩa  này  muốn  nói  với  chúng  ta  điều  gì?  Vũ  trụ  và  bản  thân 

chúng ta là một thể. Quý vị muốn phân cái này, phân cái kia, sai lầm. Điều này 

Phật và pháp thân Bồ-tát đều biết, nên trong mắt pháp thân Bồ-tát và Phật vũ 

trụ là nhất thể. Điều này gọi là gì? Vô duyên đại từ. Vô duyên tức là đồng thể 

đại  bi  không  có  điều  kiện.  Vì  sao  giúp  đỡ  anh  ta?  Vì  anh  ta  và  tôi  là  một, 

không phải là hai. Vì thế giúp đỡ anh ta chính là giúp đỡ chính bản thân. Tự, 

tha là một chẳng phải hai. 

Bây giờ chúng ta đang mê, mê ở đâu? Giống nhƣ toàn bộ thân thể chúng ta 

là một thể. Chúng ta là gì của thân thể ? Là một sợi lông măng trong thân thể, 

một tế bào trong thân thể. Chúng ta cho rằng bản thân đã độc lập, tế bào này là 

của tôi, những cái khác đều không phải của tôi, tức mê ở chỗ đó. Không biết 

toàn bộ là một thể, khắp pháp giới hƣ không giới là một thể. Vì thế trong Phật 

pháp  không  có  đối  lập,  không  có  mâu  thuẩn,  tuyệt  đối  không  có  xung  đột. 

100

Tập 590 



0 

Trong thân thể chúng ta, quý vị xem tế bào nào xung đột với tế bào? Lục phủ 

ngũ tạng, bộ phận nào cùng với bộ phận khác sẽ xung đột, không có. Toàn bộ 

đều là sự hợp tác, tuyệt đối không có một sự xung đột. Toàn bộ vũ trụ phải hợp 

tác, giữa vũ trụ tuyệt đối không có xung đột. 

Những nhà khoa học nói đại chiến hƣ không, điều này sai lầm, tuyệt đối là 

quan niệm sai lầm. Vũ trụ là một thể, làm gì có chiến tranh? Vì thế hiểu đƣợc 

cái này, vĩnh viễn không có đối lập, vĩnh viễn là hài hòa. Tánh đức chính là 

luân lý đạo đức, là vốn đầy đủ, vốn có trong tự tánh, không phải từ bên ngoài 

đến. Vì thế, mỗi niệm, mỗi niệm thành tựu công đức nhƣ thế, giống công đức 

của Phật A Di Đà không khác. 

“Không phải nay”,  nay là hiện tại,  “không phảisẽ”,  sẽ là tƣơng lai. Nghĩa 

là  công  đức  này  không  phải  hiện  tại,  không  phải  tƣơng  lai,  “mà  đều  là  đã 

 thành” .  “Phật dùng đại nguyện để làm nhân cho chúng sanh được nhiều thiện 

 căn,  dùng  đại  hạnh  của  Phật  chính  là  năm  kiếp  tu  hành  để  làm  duyên  cho 

 chúng  sanh  có  nhiều  phướcđức.  Cho  nên  khiến  người  tín  nguyện  trì  danh,  ở 

 trong  mỗi  niệm,  mỗi  niệm  đều  thành  tựu  công  đức  đại  nguyện  đại  hạnh  của 

 Phật”.  Đại nguyện, đại hạnh này chính là thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc 

viên mãn. 

“Công  đức  như  thế  đều  là  thành  tựu  từ  lâu  rồi”.  Phật  ở  trong  kinh  vì 

chúng ta giới thiệu thế giới Cực Lạc thành tựu đến nay đã trải qua mƣời kiếp. 

Đối với chúng ta mà nói, mƣời kiếp là thời gian rất dài. Phật A Di Đà tu hành 

năm kiếp, thành tựu đến nay là mƣời kiếp, thế thì sự phát tâm ban đầu của Phật 

A Di Đà là mƣời lăm kiếp trƣớc. 

 “Không phải ngày nay mới thành, cũng không phải tương lai sẽ thành”,  

mà là đã thành tựu rồi.  “Nên Phật quả đã viên thành từ lâu. Nay tôi niệm Phật 

 lấy quả giác của Phật làm nhân cho tâm tôi, nên nhân tâm tôi lập tức đều được 

 quả  giác” .  Đoạn  này  vô  cùng  quan  trọng,  mỗi  câu  đều  chân  thật.  Chúng  ta 

niệm Phật đích thật là đem công đức vô lƣợng kiếp tu học của Phật biến thành 

công đức của mình. Tự, tha không hai. 

Trong Tam Thời Hệ Niệm Phật SựThiền sƣ Trung Phong đã nói: “Tâm tôi 

 tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Cõi này tức Tịnh Độ, Tịnh 

 Độ tức là cõi này”.  Hai câu này không thể nghĩ bàn, hai câu này đã đƣợc nhà 

lƣợng tử lực học hiện đại chứng minh. Vì thế, hôm nay tôi niệm Phật là đem 

Phật  A  Di  Đà  làm  của  tôi,  nên  nhân  tâm  của  tôi  giống  Phật  A  Di  Đà  không 

khác, tức là Phật A Di Đà. “Nên nhờ niệm Phật mà thiện căn phước đức giống 

 Phật”.  Quý  vị  làm  sao  không  thành  Phật  đƣợc?  Quý  vị  làm  sao  không  vãng 

sanh? Hiện nay, cuộc sống của quý vị, công việc của quý vị, việc đối nhân xử 

Tập 590  1001 



thế của quý vị chắc chắn giống với Phật A Di Đà không khác. Thế thì đạt đƣợc 

tự tại !Nói đến thiên tai hiện tại, ngƣời khác có tai họa, quý vị không có. Quý 

vị làm sao có tai họa đƣợc? Chúng ta thƣờng nói bốn cái đồng, đó là đồng tâm, 

đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh. Đây là hành vi tƣơng đồng, phía sau thêm 

vào chữ luôn thì quả báo cùng với Phật. “Cho nên nói công đức như thế đều là 

 đã thành tựu”. 

 “Như Lai chính là vua trong tất cả bậc Thiện, bậc tôn kính trong các bậc 

 Đức  hạnh,  cho  nên  chúng  ta  trước  tiên  nên  tùy  hành,  tức  tùy  thuận  tất  cả 

 những hạnh của Như Lai. Nhưng Như Lai đều tu tất cả các điều thiện, vạn đức 

 trang  nghiêm.  Cho  nên  chúng  ta  đối  với  dư  đức  của  Thế  Tôn  cũng   phải  tùy 

thuận làm theo”. Những gì Phật làm, chúng ta phải nên làm. Những gì Phật tu 

học, chúng ta phải tu học. Đức Phật vĩnh viễn không gián đoạn. Thật đúng là 

học không chán, dạy không mệt. 

“Khéo biết tùy cơ, ứng duyên tu tập, chánh trợ hỗ tương, nhanh được viên 

 mãn”  .  Bốn chữ “Khéo biết tùy nghi” này vô cùng quan trọng.  “Cơ” tức chúng 

sanh, cơ duyên của chúng sanh đã chín muồi hay chƣa, quý vị biết rất rõ. Đối 

với  chúng  sanh  cơ  duyên  đã  chín  muồi,  nhất  định  giúp  họ  thành  Phật.  Chƣa 

chín muồi, tức cơ duyên này chƣa chín muồi thì giúp họ đƣợc chín muồi, giúp 

anh ta nâng cao. Nếu ngƣời chƣa có duyên với Phật, thì giúp anh ta trồng hạt 

giống. Điều gọi là trồng hạt giống ấy là để anh ta nhìn thấy tƣợng Phật, để anh 

ta nghe đƣợc danh hiệu Phật, nghe đƣợc danh hiệu Bồ-tát, hoặc là nghe đƣợc 

một  câu,  hai  câu  kinh,  hạt  giống  này  tức  đã  gieo xuống.  Trong  thức  A-lại-da 

của anh ta đã gieo xuống hạt giống. Hạt giống này mãi mãi sẽ không mất. Đời 

sau, kiếp sau gặp đƣợc duyên nó liền phát triển. 

Nói cách khác, tất cả chúng sanh đều có cơ duyên đƣợc độ. Anh ta phản 

đối, anh ta bài xích, nhƣng với Phật anh ta liền nghe, trong tâm anh ta biết có 

Phật, hạt giống vẫn còn ở đó. Mặc dù diệt Phật pháp anh ta có tội, tội này là 

phải vào địa ngục, sau khi thọ tội xong anh ta đƣợc ra khỏi, ra khỏi có thể sẽ 

gặp đƣợc. Vì sao? Vì anh ta có hạt giống Phật. Thật là điều đáng quý vô cùng! 

Chỉ sợ trong thức A-lại-da của anh ta không có hạt giống Phật thì thật sự khổ. 

Có hạt giống Phật nhất định đƣợc độ. Lúc nào quý vị thành Phật, không nhất 

định, điều đó do nhân duyên của quý vị. Nhân duyên thật sự thuần thục là sao? 

Tin thật, nguyện thiết. Phát nguyện gì ? Đến thế giới Cực Lạc. Trong đời này 

tôi chỉ có mộthƣớng đi, một mục tiêu. Tôi không nghĩ điều gì, chỉ nghĩ đến thế 

giới Cực Lạc.   

Ở thế giới này, giống ông Đạo Thạnh Hòa Phu đã làm đƣợc. Cuộc sống 

của ông rất đơn giản, rất giản dị, tất cả đều cho ngƣời khác, thành tựu ngƣời 

100

Tập 590 



2 

khác. Làm đƣợc tấm gƣơng nhƣ vậy, thì kinh doanh vĩnh viễn không thất bại. 

Ở phƣơng Tây, không áp dụng đƣợc tƣ tƣởng chỉ đạo này. Quan niệm của ông 

ta với các nhà kinh tế học phƣơng Tây hoàn toàn tƣơng phản. Các nhà kinh tế 

học phƣơng Tây, tự mình muốn kiếm tiền. Ông ta không nhƣ vậy, ông để cho 

nhân viên kiếm tiền, để khách hàng đƣợc lợi ích, hàng thật, giá đúng. Đồ dùng 

của ông ta đáng tin nhất, tuyệt đối không có hàng giả. Hàng thật giá đúng, tức 

tự mình giúp ngƣời khác, nhìn ngƣời khác, thật là an vui. 

Niềm vui này không phải ngƣời giàu có thể hƣởng đƣợc, lại càng khó có 

đƣợc.  Vì  thế,  tôi  nói  ông  ta  là  Bồ-tát.  Ông  ta  phải  đem  những  ý  tƣởng  kinh 

doanh này đi khắp nơi giảng dạy, truyền lại cho ngƣời khác. Đây là sự nghiệp 

của Bồ-tát, ông ta đã làm thành công. Quý vị có thể không tin đƣợc sao? Nếu 

chƣa thành công, làm sao đem những gì truyền thống của ngƣời xƣa giới thiệu 

cho  mọi  ngƣời,  không  có  ngƣời  tin.  Nghe  rồi  cũng  gật  đầu  nhƣng  nhất  định 

không tin. Ông ta làm năm mƣơi năm, đã làm đƣợc. Quý vị có thể không tin 

ông ta đƣợc ƣ? 

Vì thế, ở xã hội ngày nay, không làm thực nghiệm, thì rất khó khiến ngƣời 

khác khởi lòng tin. Xã hội ngày nay lộn xộn, nhiều ngƣời hỏi tôi làm thế nào ? 

Tôi bảo họ, quý vị lập một khu vực nhỏ, giống nhƣ thực nghiệm ở Thang Trì 

vậy.  Thực  nghiệm  thành  công  rồi,  xem  đƣợc  hay  không rồi  hãy  thúc  đẩy,  sẽ 

ảnh hƣởng toàn thế giới. Vì sao vậy? Vì ngày nay mỗi ngƣời đều muốn xã hội 

an định, đều muốn xã hội hòa bình, đều muốn bản thân có một đời hạnh phúc 

mỹ mãn. 

Điều này là gì? Đây tức ở đây nói đến căn cơ đã chín muồi. Đem văn hóa 

truyền thống này thực hiện trong việc kinh doanh, kinh doanh thành công; thực 

hiện trong chính trị, chính trị liền thành công. Bất luận thực hiện ở ngành nghề 

nào thì ngành nghề đó đều đạt kết quả cao nhất. Làm gì có đạo lý không thành 

công! Hơn thế nữa sự nghiệp này, là sự nghiệp mãi mãi không thất bại. Không 

có  điều  gì  không thành  công,  không  có  điều  gì  không  hƣng  thịnh,  không  có 

ngƣời nào không hoan hỷ. Một ngƣời dẫn đầu, thì có thể dẫn một đoàn ngƣời. 

Nhân viên trong công ty của ông Đạo Thạnh có mấy vạn ngƣời, mỗi ngƣời 

mang lại  một ý tƣởng, đây là điều cần phải học tập. Nhất định bản thân phải 

phát tâm làm tấm gƣơng tốt, thế thì quý vị không những cứu gia đình quý vị, 

dòng  tộc  quý  vị  mà  còn  cứu  cả  một  nƣớc,  cả  một  thế  giới.  Vui  nhƣ  thế  sao 

không làm? Không cầngì cả, nhƣng tất cả đều đạt đƣợc. Quý vị cần bao nhiêu, 

thì chỉ có bao nhiêu đó thôi. Không cần, quý vị lại có đƣợc hết thảy. Con ngƣời 

sống  trên  thế  gian  phải  sống  cho  tự  tại,  an  vui,  hạnh  phúc,  có  ý  nghĩa.  Sống 

Tập 590  1003 



làm sao để tất cả mọi ngƣời đều tôn kính quý vị, ngay cả quỷ thần đều tôn kính 

quý vị. Điều đó rất ý nghĩa, rất giá trị.   

“Ứng duyên  tu tập”,   “duyên”   là cảm, Bồ-tát là  ứng.  Chúng ta phải học 

 “ứng”.  Bên ngoài có duyên phải ứng, không có duyên đừng cầu, đợi cơ duyên 

chín muồi. Quý vị không nên tìm nó, để nó đến tìm quý vị. Duyên chín muồi 

thì tự nhiên đến. Bản thân quý vị cần chuẩn bị tƣ thế. Điểm này vô cùng quan 

trọng. 

“Chánh  trợ  hỗ  tương”,  tức  chánh  hành,  trợ  hành.  Chánh  hành  giúp  trợ 

hành, trợ hành giúp chánh hành. Chánh hành là niệm Phật, dùng phƣơng pháp 

niệm Phật, đem thiện căn phƣớc đức của Phật A Di Đà biến thành chánh hành 

của chính mình. Trợ hành chính là trong cuộc sống hàng ngày, gặp tất cả mọi 

ngƣời, mọi việc chúng ta phải tạo ra thiện căn phƣớc đức cho họ. Thiện căn 

phƣớc đức phải để cho tất cả chúng sanh thọ hƣởng, không phải vì bản thân. 

Quý vị vì mọi ngƣời, mọi ngƣời sẽ vì quý vị. Quý vị không chịu vì mọi ngƣời, 

mọi  ngƣời  cũng  sẽ  không  vì  quý  vị.  Đây  là  nhân  quả,  rất  hiện  thực.  Cho 

nên:“Nhanh  được  viên  mãn”.  nhanh  tức  là  rất  nhanh  chóng,  quý  vị  sẽ  đƣợc 

viên mãn. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  đoạn  dƣới  đây:  “Trồng  tu  phước  thiện”.  Chữ  này 

đọc là “chúng”, trồng thiện căn. Giống nhƣ trồng lúa, trồng cây, trồng.  “Trồng 

 tu, là tu phước, tu thiện, tức tu thiện trồng phước. Kinh này rộng khuyên bỏ ác 

 làm thiện”. Đừng bao giờ trồng ác, trồng ác rất phiền phức. 

Trong đời này của chúng ta, những quỷ thần đến tìm tôi, những ngƣời ma 

quỷ nhập vào đến tìm tôi. Tôi hỏi họ, ngƣời xuất gia rất nhiều, tại sao quý vị 

không đến tìm họ lại đến tìm tôi? Họ trả lời rất hay, vì Ngài tin. Có lý, những 

ngƣời không tin, quý vị tìm họ cũng chẳng ích gì, họ không giúp đƣợc gì. Tôi 

tin, quý vị đến tìm, tôi thật sự giúp đƣợc quý vị. Giúp quý vị, quý vị phải hợp 

tác, không hợp tác không thể giúp. Vì thế chúng ta phải hết sức phối hợp, hợp 

tác với ngƣời khác, giúp họ giải quyết vấn đề.Những vấn đề này, đa phần là lúc 

làm ngƣời trong quá khứ, luôn làm  nhiều việc không tốt, ngày nay chịu quả 

báo khổ. 

Gần  đây,  khoảng  ba  bốn  tháng  gần  đây,  những  vị  đồng  tu  ở  Đông  Bắc, 

đem đến cho tôi hai cái đĩa video nói đến số tƣớng sĩ chết ở chiến tranh Trung-

Nhật. Bây giờ còn đánh nhau, chiến tranh đã kết thúc sáu mƣơi năm rồi, bây 

giờ còn đánh nhau, khổ không thể nói. Thông tin này cho tôi biết, tôi tin. Vì 

sao? Vì ngƣời ta chết nhƣ thế nào? Chết trên chiến trƣờng. Ý niệm chiến tranh 

ấy còn tồn tại. Ý niệm ấy chƣa thay đổi, cho nên họ mỗi ngày vẫn còn lo lắng 

ở đó đánh nhau. 

100

Tập 590 



4 

Bản thân chúng tôi có kinh nghiệm. Thời gian kháng chiến, chúng tôi chạy 

nạn  khắp  nơi,  ngƣời  Nhật  luôn  đuổi  theo  ở  phía  sau.  Trƣớc  lúc  tôi  học  Phật 

mƣời năm, vẫn luôn mơ thấy đến cảnh chạy nạn này. Ý thức, ý niệm của thức 

A-lại-da  quá  sâu,  luôn  thấy  giấc  mơ  này.  Đánh  nhau  ở  chiến  trƣờng  thì  sao? 

Cái đó giống nhau. Trong giấc mơ của họ không phải là đánh nhau ƣ? Cho nên 

khi họ chết đi, chết đi ý niệm của họ chƣa dứt, họ không biết chiến tranh kết 

thúc rồi, vì thế còn đánh nhau. Thật đáng thƣơng! 

Họ  đến  cầu  siêu  độ,  tôi  đem  sự  việc  này  giao  cho  Ngộ  Đạo,  Ngộ  Hạnh. 

Khi họ làm tam thời hệ niệm, lập bài vị cho họ, siêu độ cho họ. Có hiệu quả 

chăng?  Có.  Nơi  đến  không  giống  nhau,  ngƣời  đƣợc  vãng  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc rất ít. Thật đúng nhƣ trong kinh dạy, trong thức A-lại-da có hạt giống Phật, 

nếu  không  có  hạt  giống  Phật  cũng  cải  thiện  họ,  khiến  từ  ngạ  quỷ  đi  lên  cõi 

Trời, cõi ngƣời lại vào cõi ngƣời, số này rất nhiều. Còn có ngƣời đi vào cõi súc 

sanh. Nhƣng cũng có không ít số ngƣời còn ở lại trong cõi ngạ quỷ. Số đó rất 

chấp trƣớc, chấp trƣớc đem lại phiền phức rất lớn ! 

 “Quán  Kinh  khuyên  tu  ba điều  phước,  kinh  dạy:Người  muốn  sanh  nước 

 kia, phải tu ba điều phước”. Ba điều phƣớc này là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất 

của Phật pháp Đại Thừa. Đoạn này phía sau không có trích dẫn, ở sau còn có 

một  câu :  “Ba  điều  này  là  tịnh nghiệp  chánh  nhân  của  ba đời  chư  Phật”.  Ba 

đời là quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả Bồ-tát tu hành thành Phật đều phải dựa 

vào ba điều này. Vì thế, ba điều này là căn lớn, gốc lớn để tu hành thành Phật. 

Quý vị xem câu thứ nhất:“Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, lòng 

 từ  không  sát,  tu  mười  nghiệp  thiện”,  điều  thứ  nhất  có  bốn  câu.  Vì  thế,  thiện 

pháp  của  thế  gian  và  xuất  thế  gian  đều  từ  trong  sự  hiếu  kính  mà  có,  quý  vị 

không  hiếu  với  cha  mẹ,  không  tôn  kính    thầy  giáo,  tức  không  có  nguồn  cội. 

Học thế nào đi nữa, đều không thành tựu. Đây là nền mống, căn bản của căn 

bản.  Vì  sao  học  Phật  mà  không  đạt  đƣợc  thọ  dụng  chân  thật  của  Phật  pháp? 

Nói thật, chính là quý vị thiếu đi hai điều căn bản này. Vun trồng cách nào đều 

vun trồng không thành công. Giống loài thực vật không có rễ vậy. 

Hai căn bản này mọi ngƣời đều biết, nhƣng phải làm thế nào mới gọi là 

hiếu  thuận  cha  mẹ,  làm  thế  nào  mới  gọi  là  tôn  trọng  thầy  giáo?  Không  biết. 

Cho nên chúng tôi mấy năm nay hết sức đề xƣớngĐệ Tử Quy . Đệ Tử Quynói 

gì ? Chính là hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng. Quý vị thực hành triệt 

để Đệ Tử Quythì quý vị viên mãn hai câu này rồi. Không có hai câu này, thì 

bên  dƣới  hoàn  toàn  không  có.  Vì  thế,  hai  câu  này  làĐệ  Tử  Quy ,  tôi  đề 

xƣớngĐệ Tử Quykhông phải không có nguyên nhân, có liên quan rất lớn với 

chúng ta. 

Tập 590  1005 



“Lòng  từ  không  sát”thực  hành  Cảm  Ứng  Thiêncủa  Đạo  giáo.  Cảm  Ứng 

Thiênnói  làm  thiện  có  quả  thiện,  làm  ác  có  ác  báo.  Tổng  cộng  nói  hơn  một 

trăm chín mƣơi sự việc. Quý vị nhất định phải biết, nhân thế nào thì cảm ứng 

quả thế ấy, không sai một tí nào. Ông Viễn Liễu Phàm dùng “Công quá cách” 

chính là Cảm Ứng Thiên .  

Năm ấy Thiền sƣ Vân Cốc dạy ông ta, ông ta y theo đó tu hành, đoạn ác tu 

thiện, ăn năn sửa đổi, khiến hoàn toàn chuyển đổi vận mệnh của ông ta. Trong 

vận mệnh không có công danh, nhƣng ông đã đạt đƣợc công danh. Đây là do 

bản  thân  ông  tu  mà  có.  Công  danh  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  học  vị. 

Trong  vận  mệnh  ông  ta  chỉ  có  tú  tài,  tức  giống  ngày  nay  chúng  ta  nói  tốt 

nghiệp  cấp  ba,  trong  vận  mệnh  chỉ  nhƣ  vậy.  Không  có  cử  nhân,  tiến  sĩ.  Cử 

nhân giống với học vị thạc sĩ, tiến sĩ tức giống học vị tiến sĩ, trong vận mệnh 

ông  ta  không  có.  Kết  quả  ông  ta  đã  có.  Trong  vận  mệnh  không   có  con  trai. 

Ông ta cầu con trai, thì có đƣợc một đứa con trai tốt. Đứa con trai này hình nhƣ 

sinh cho ông ta chín đứa hay mƣời đứa cháu, gia tộc trở thành hƣng thạnh. Hai 

năm trƣớc đây, con cháu ông ta gọi điện cho tôi, còn có liên lạc, thật không 

dễ ! Ở quê nhà còn ngƣời. 

Nói về thọ mạng, quý vị xem từ năm mƣơi ba tuổi, kéo dài thêm hai mƣơi 

mốt tuổi. Thật sự  tích đức, ngƣời trong thiên hạ ngƣỡng  mộ. Không biết bao 

nhiêu ngƣời học tập ông ta. Liễu Phàm Tứ Huấn thịnh hành nhất ở Nhật Bản. 

Thiên Hoàng đều đọc cuốn sách này. 

 “Tu mười nghiệp thiện”  đây là Thập Thiện Nghiệp Đạocủa Phật pháp. Vì 

thế hôm nay chúng ta vô cùng cảm khái, ngƣời tại gia học Phật, chƣa làm đƣợc 

mƣời nghiệp thiện. Ngƣời xuất gia  học Phật, Luật Nghi của Sa Di chƣa làm 

đƣợc, đây không phải chân tu. Vì sao chƣa làm đƣợc? Trong lòng thật muốn 

làm, thế vì sao chƣa làm đƣợc ? Vì nền tảng trƣớc đây không có, khó tức khó ở 

chỗ này. Cho nên bài học trƣớc đây, nhất định phải chăm chỉ bổ sung. Bổ sung 

thì mƣời nghiệp thiện của chúng ta mới có thể làm đƣợc. Phật giáo Đại Thừa 

mới  không  có  chƣớng  ngại.  Không  tu  từ  căn  bản  thì  không  đƣợc.  Ngƣời  trẻ 

tuổi còn phải thêm một căn bản nữa tức là văn cổ. 

Các vị đồng tu, trong nhà quý vị có con cái, cần đặc biệt chú ý đến. Nếu 

trƣớc mƣời hai tuổi, trí nhớ tốt thì để cho họ học thuộc văn cổ. Có thể học một 

trăm  bài  mới  cầm  đƣợc  chìa  khóa  của  văn  cổ,  những điều  cơ  bản  đã  có  rồi. 

Tƣơng lai anh ta có thể trực tiếp đọc sách vở truyền thống xƣa, đó là một chìa 

khóa. 

Hiện  nay  công  nghệ  in  ấn  phát  triển,  chi  phí  rất  thấp,  ngay  cả  Tứ  Khố 

Toàn  Thƣđều  có  thể  ấn  tống.  Năm  nay  chúng  tôi  tặng  một  trăm  bộ  Tứ  Khố 

100

Tập 590 



6 

Toàn Thƣ,nửa năm sau còn có hai trăm bộ Hội Yếu. Chúng tôi in nhiều nhƣ 

thế mục đích là phân ra khắp nơi trên thế giới cất giữ, thiên tai sẽ không làm 

mất đi. Ở đây có thiên tai, chỗ khác không có. Dùng phƣơng pháp này, để bảo 

tồn những sách cổ đó, càng nhiều càng tốt. Thế nhƣng ai đọc tới? 

Tôi đã nghĩ bao nhiêu năm nay, trƣớc đây đã mời những học giả chuyên 

gia, hy vọng những cái hay ở trongTứ Khốđƣợc ghi chép lại, soạn thành một 

quyển  sách.  Tức  giống  quyểnQuần  Thƣ  Trị  Yếu  của  Đƣờng  Thái  Tông  đã 

dùng phƣơng pháp này. Nó là chính trị, chúng ta làm học thuật. Đã từng bỏ ra 

một  số  tiền,  mời  những  vị  giáo  thọ,  nhƣng  đƣa  bản  thảo  đến,  không  đƣợc, 

không  thể  dùng.  Không  thể  ngờ,  ngƣời  xƣa  đã  làm  trƣớc  rồi. Quốc  Học  Trị 

Yếuchính là điều tôi đã nghĩ. Đã làm tốt rồi nhƣng chƣa thấy cuốn sách này. 

Không ngờ  có  nhân  sĩ  hảo  tâm,  hôm  qua  tôi gặp  anh  ta,  cuốn  sách  ấy  là 

anh ta tặng tôi. Chúng tôi nhìn thấy nhƣ nhận đƣợc vật vô cùng quý giá. Bao 

nhiêu năm nay trong lòng mong muốn, mong cầu mà chƣa đƣợc. Ngƣời khác 

đã làm đƣợc, họ soạn cuốn sách này phải mất thời gian tám năm. Những học 

giả vào năm Dân Quốc thứ nhất, họ thật có tâm. Tinh hoa của Tứ Khố là Tứ 

Khố thu nhỏ. Sau khi tôi có nó, nhìn thấy nó đã cũ, nhƣng cũng may chữ chƣa 

hƣ, chƣa mờ hoặc mất nét. Đọc lời tựa của họ, biết đƣợc lúc viết lời tựa là năm 

Đinh Mão, tức năm tôi sinh ra. Họ soạn thành bộ sách này trong tám năm. 

Năm Đinh Mão, nay tôi tám mƣơi lăm tuổi, cộng thêm tám năm tức chín 

mƣơi ba năm. Cách đây chín  mƣơi ba năm, họ  làm công việc này, rất  nhiều 

ngƣời làm, thời gian tám năm mới hoàn thành. Chúng tôi tin rằng, bộ sách này 

in  ra  số  lƣợng  không  nhiều,  do  đó  nhiều  năm  tìm  mà  không  có.  Nhà  sách 

Thƣơng Vụ khi mớithành lập họ đã in bộ này. Hiện nay, nhà sách này rất quen 

thuộc  đối  với  tôi,  họ  đều  không  biết.  Bây  giờ  chúng  tôi  in  mƣời  ngàn  cuốn, 

sách này có thể lƣu giữ về sau, không đến nỗi mất mát. Đã đủchăng? Chƣa đủ, 

mƣời ngàn quyển, vẫn còn quá ít. 

Chúng tôi hy vọng tƣơng lai trong nƣớc, chí ít cũng phải in mƣời ngàn, hai 

mƣơi ngàn cuốn, mỗi bộ, mỗi bộ. Một bộ gồm tám cuốn. Chí ít phải in mƣời 

ngàn,  hai  mƣơi  ngàn  cuốn  để  tặng  hết  cho  các  trƣờng  học  trên  toàn  quốc. 

Nhƣng nhất định phải khích lệ các em nhỏ học thể văn ngôn. Tƣơng lai quý vị 

đọc cuốn sách này không còn chƣớng ngại gì. Đọc xong cuốn sách này quý vị 

đọc cuốn Tứ Khốthì không có vấn đề gì. Cho nên Tứ Khố Toàn Thƣ phải có 

ngƣời đọc mới đƣợc. Văn hóa truyền thống mới truyền lại về sau. Sách ở đó 

mà không có ngƣời đọc thì không xong, pháp này vẫn sẽ bị diệt đi. 

Từ  điều  thứ  nhất,  nâng  cao  điều  thứ  nhất  trong  tam  phƣớc  mới  đến  điều 

thứ hai. Điều thứ hai: “Thọ trì tam quy” đây là đã chính thức học Phật. Vào cửa 

Tập 590  1007 



học  Phật  bái  lạy  thầy  giáo  thì  thọ  trì  Tam  quy.  Tam  quy  có  ý  nghĩa  nhƣ  thế 

nào? Thầy giáo đem tôn chỉ, mục tiêu của dạy học truyền trao cho quý vị. Quý 

vị học thì phải đạt đƣợc mục tiêu đó. Mục tiêu đó Phật Thích ca Mâu Ni đã nói 

chính là Phật, Pháp, Tăng gọi là Tam Bảo. Đức Phật lúc đó đã nói không sai, 

nhƣng bây giờ mọi ngƣời hoàn toàn hiểu sai ý, làm cho ý nghĩa sai lạc đi. 

Khoảng  vào  đời  nhà  Đƣờng,  Phật  giáo  truyền  vào  Trung  Quốc.  Đời  nhà 

Đƣờng  kéo  dài  bảy  trăm  năm,  thời  gian  rất  dài,  đã  có  sự  hiểu  lầm.  Cho  nên 

trong Lục Tổ Đàn Kinhthấy Lục Tổ truyền thọ Tam quy, ngài không phải dùng 

quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Ngài không phải dùng ba chữ này, ngài đã 

sửa  đổi.  TrongĐàn  Kinh,  Tam  quy  là  quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh, 

ngài dùng ba chữ này. 

Năm ấy tôi đọc đƣợc bộ sách này liền nghĩ chắc chắn lúc ấy có vấn đề, có 

rất nhiều ngƣời hiểu sai, cho nên ngài liền sửa đổi danh từ để cho mọi ngƣời dễ 

hiểu. Quy y Phật, không phải vị Phật đƣợc nặn từ bùn, điêu khắc từ gỗ. Phật 

biểu thị điều gì ? Giác, tự tánh giác. Khởi tâm động niệm đều giác chứ không 

mê, đây gọi là quy y Phật. Cho nên quý vị cần có trí huệ, Tam quy y là trí huệ. 

Có trí huệ thì có thể phân biệt rõ chánh tà, đúng sai, thiện ác. Khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta nhất định không đƣợc nƣơng theo mê tà, 

tạp  nhiễm.  Nếu  không  thế  thì  quý  vị  sai  rồi !  Quý  vị  sẽ  tạo  tội  nghiệp.  Nhất 

định phải nƣơng theo Giác, Chánh, Tịnh. 

Vì  thế,  ngài  Lục  Tổ  nói  quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh.  Sau  đó 

thêm phần giải thích phía sau. Phật là Giác, Pháp là Chánh, Tăng là Tịnh, chú 

giải nhƣ vậy. Giác, Chánh, Tịnh gọi là tự tánh Tam bảo. Phật, Pháp, Tăng gọi 

là trụ trì Tam bảo. Tác dụng của trụ trì Tam bảo là nhắc nhở quý vị, chúng ta 

rất dễ quên. 

Trong  nhà  chúng  ta  thờ  một  tƣợng  Phật.  Thờ  tƣợng  Phật  có  ý  nghĩa gì ? 

Nhắc nhở ta giác tỉnh không mê. Lúc nhìn thấy Phật, ta phải giác ngộ, ta không 

thể mê hoặc, là ý nghĩa này vậy. Quý vị xem Phật là Thần để quỳ lạy, thì sai 

rồi,  quý  vị  hoàn  toàn  không  hiểu.  Chúng  ta  lễ  bái  Phật,  Pháp,  Tăng  là  sự  lễ 

kính, không phải mê tín. Không phải xem ngài là Thần để cƣ xử. Ngài là tánh 

đức. Chúng ta lễ bái tánh đức, tôn trọng tánh đức, học tập tánh đức, là ý nghĩa 

này vậy. Vì sao? Tất cả pháp_Đại sƣ Ấn Quang nói rất đúng, nó học đƣợc từ 

trong  sự  thành  kính.  Một  phần  thành  kính  ta  học  đƣợc  một  phần,mƣời  phần 

thành kính quý vị học đƣợc mƣời phần, không có thành kính không học đƣợc. 

Sự lễ kính của chúng ta đối với Phật, Pháp, Tăng là sự thành kính. Thật sự 

có thành kính, thật hiểu, thì thật học đƣợc. Điều này vô cùng quan trọng, nhất 

định không thể hững hờ. Thành kính phải dạy, hiện nay không có ngƣời dạy 

100

Tập 590 



8 

rồi.  Sự  dạy  dỗ  trong  cửa  Phật  biến  chất  rồi,  ý  nghĩa  không  đúng  nữa.  Mọi 

ngƣời đều cầu thăng quan, phát tài. Điều này ngƣợc một trăm tám mƣơi độ so 

với ý nghĩa gốc của Phật Pháp, sai hoàn toàn. Lễ kính đối với Pháp bảo là lễ 

lạy kinh điển. 

Sikhism, Sikhism không thờ cúng tƣợng, nhƣng có kinh điển. Sikhism lễ 

bái ai? Lễ bái kinh điển. Kinh điển thờ ở trên, cúi đầu lễ đối với kinh điển, rất 

có lý. Kinh điển nhắc nhở chúng ta chánh tri, chánh kiến. Chúng ta từ trong tà 

tri,  tà  kiến  quay  đầu  lại  nƣơng  vào  chánh  tri,  chánh  kiến,  đây  gọi  là  quy  y 

Pháp.  Tăng  là  ngƣời  xuất  gia,  khi  nhìn  ngƣời  xuất  gia  thì  nghĩ  đến  sáu  căn 

thanh tịnh, không nhiễm bụi trần, tôi phải làm cho đƣợc. Anh ta làm đƣợc hay 

không, không liên quan đến tôi. Nhƣng không thấy đƣợc dáng dấp anh ta, tôi 

liền không nghĩ đến, quên mất. Vì thế, đối với tôi, anh ta có công đức rất lớn, 

anh ta luôn nhắc nhở tôi. Phải hiểu đƣợc đạo lý này. 

Cho  nên  trụ  trì  Tam  bảo,  Phật  dạy  chúng  ta biết  nó  có  công  đức  rất  lớn. 

Không có nó luôn nhắc nhở, chúng ta đều quên mất. Bây giờ chúng ta dùng vệ 

tinh truyền hình, dùng internet, mọi ngƣời cùng nhau học tập. Trong khi quý vị 

học tập, Tam bảo đều nhìn thấy. Phía sau chúng ta là Phật Tỳ Lô Giá Na, Bồ-

tát Văn Thù, Phổ Hiền. Chúng ta cùng nhau chia sẻ Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọđólà Pháp bảo. 

Tôi cũng hình dáng ngƣời xuất gia, Tam bảo đầy đủ. Mỗi giờ, mỗi khắc 

phải nhắc nhở. Nếu quý vị vẫn còn mê, vẫn còn tà, vẫn còn ô nhiễm thì sự quy 

y của quý vị là giả dối, không phải chân thật, hữu danh vô thực. Thọ trì Tam 

quy, hy vọng chúng ta trở về với Giác, Chánh, Tịnh. Trên đề kinh ghi Thanh 

tịnh, bình đẳng, giác .  Thanh tịnh là Tăng bảo, bình đẳng là Pháp bảo, giác là 

Phật bảo. Quý vị xem trên đề kinh đã đầy đủ tam bảo. Chúng ta học bộ kinh 

điển này tín nguyện trì danh, niệm Phật A Di Đà cầu sanh thế giới Cực Lạc. Vì 

sao? Vì hoàn thành thanh tịnh, bình đẳng, giác của chúng ta. Chúng ta cầu điều 

này, không cầu những cái khác. Nhƣ vậy là đúng rồi. Tâm an trụ ở trên Đạo, 

an trụ ở nơi Giác, Chánh, Tịnh. 

Giống thời cổ đại, các em nhỏ đi học Tam Tự Kinh ở trƣờng tƣ thục, câu 

đầu tiên :  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện” , đó chính là thọ Tam quy y, ý nghĩa 

cùng với Tam quy y không khác. Do đó giáo dục của ngƣời xƣa thật hay, dạy 

cái gì? Quý vị học cái gì ? Quý vị học bản thiện .  Quý vị bây giờ không thiện, 

quay đầu trở lại học đƣợc thiện rồi chính là Thánh nhân. Quý vị xem Phật Pháp 

dạy quý vị Giác, Chánh, Tịnh, Giác, Chánh, Tịnh là Phật. 

Nếu dùng cách nói ngƣời bình thƣờng để nói, trong kinh điển đại thừa nói: 

Thanh tịnh là A la hán, bình đẳng là Bồ-tát, giác là Phật. Ba học vị này, học vị 

Tập 590  1009 



cao nhất là Phật, là giác. Học vị thứ hai là Bồ-tát. Học vị thứ ba là A La Hán 

tức thanh tịnh. Quý vị đến cửa Phật là học cái này, không phải học cái gì khác. 

Có  cái  này  rồi,  quan  chức  của  quý  vị  tự  nhiên  đƣợc  thăng,  tài  tự  nhiên  phát, 

cần gì phải nghĩ đến những cái đó. Vì sao? Vì phƣơng pháp lý luận quý vị đều 

có, đều hiểu rõ, những thứ đó là cái phụ, đây mới là gốc rễ. Có gốc rễ, đƣơng 

nhiên có nhánh lá. Gốc rễ tốt, nhánh lá nhất định sum sê. 

Quý  vị  hiểu  minh  bạch,  rõ  ràng  điều  này,  mới  hiểu  giáo  dục  vĩ  đại  của 

Phật. Ngƣời thế gian bình thƣờng toàn hiểu sai đi, hiểu sai này không thể trách 

họ. Trách là trách đệ tử Phật không chân tu, không chân chánh đem điều này 

nói minh bạch rõ ràng, để mọi ngƣời trong xã hội sản sanh hiểu lầm. 

Chúng  tôi  lúc  trẻ,  cũng  hiểu  sai  một  cách  nghiêm  trọng,  nếu  không  gặp 

đƣợc ông Phƣơng Đông Mỹ làm sao biết đƣợc có sự việc này, không tiếp xúc 

đến nó. Những gì quý vị tiếp xúc, thấy ở trong chùa chiền là mê tín, quý vị làm 

sao sanh khởi tín tâm. Do đó thầy giáo Phƣơng bảo tôi, câu đó vô cùng quan 

trọng, ông nói: Triết học trong kinh Phật không ở trong chùa. Tôi hỏi ở đâu ? 

Ở  trong  kinh  điển.  Lời  nói  này  rất  quan  trọng,  nếu  không  nhờ  câu  nói  này, 

chúng ta đến chùa xem, thấy không giống. Câu nói này của thầy giáo Phƣơng 

là giả, chẳng phải thật, thì sẽ không tin. Ông nói rõ ràng rồi, ở trong kinh điển. 

Chúng ta đến chùa, trung tâm của chúng ta là tìm kinh điển, không phải 

tìm ngƣời xuất gia. Không cùng với ngƣời xuất gia thảo luận kinh điển, cũng 

không cần hỏi họ. Lúc tôi học kinh điển, thì đi hỏi thầy giáo Phƣơng, về sau 

hỏi đại sƣ Chƣơng Gia, lúc đó ở Đài Bắc, chỉ hỏi hai vị thầy này, không đi hỏi 

ngƣời khác. Chúng tôi mới thật sự học đƣợc điều đó. sau khi đại sƣ Chƣơng 

Gia viên tịch, tôi xin thôi việc, đi xuất gia. 

Sau khi xuất gia, tôi gặp thầy Phƣơng, thầy Phƣơng nhìn thấy tôi hỏi: Anh 

làm  thiệt  à ?  Tôi  nói:  Đúng  vậy,  không  phải  thầy  nói  rồi  sao,  học  Phật  là  sự 

hƣởng thụ cao nhất của con ngƣời, tôi đƣơng nhiên phải cầu sự hƣởng thụ cao 

nhất. Thầy nói: Anh  làm  đúng. Câu này chỉ  một  mình thầy nói, những ngƣời 

khác đều phản đối: Anh học Phật sao lại trở thành mê tín nhƣ vậy? Chỉ  một 

mình  thầy  Phƣơng  nói  một  câu  nhận  định:  Anh  đi  đúng  đƣờng  rồi.  Những 

ngƣời lúc đó phản đối tôi, hai ba mƣơi năm sau nhìn thấy tôi nói: Anh đúng 

rồi, con đƣờng anh đi là đúng! Lúc đó mới biết, điều hay nhƣ vậy, quý vị nói 

thật đáng tiếc nếu bỏ lở, quả thật là không nên. 

Thọ trì tam quy nhất định đầy đủ các Giới. Sự dạy học của Phật giáo,  là 

làm sao  giúp quý vị  khế nhập thanh tịnh, bình đẳng, giác? Trì Giới, tu  Định, 

khai  ngộ.  Phƣơng  pháp  này  của  Phật,  sau  khi  truyền  đến  Trung  Quốc,  Nho 

101

Tập 590 



0 

giáo đã  áp dụng, Đạo giáo  cũng áp dụng, trở  thành văn hóa truyền thống, là 

phƣơng pháp bắt buộc tuân theo. Nho, Thích, Đạo đều ấp dụng. 

Giới là quy củ, không dựa vào quy củ thì không thành quy tắc, nhất định 

phải  có  quy  củ.  Đệ  Tử  Quylàquy  củ,  là  Giới  của  Nho  gia.  Cảm  Ứng  Thiênlà 

giới của Đạo Gia, Thập Thiện Nghiệp là giới của Phật giáo. Ba nền tảng này 

của  Nho  Thích  Đạo  gọi  là  Giới  căn  bản,  giới  căn  bản  không  có  thì  đừng  nói 

đến gì cả. Quy củ rất nhiều, của Nho gia cũng nhiều, Đạo gia cũng nhiều, Phật 

giáo cũng nhiều, nhƣng đây là căn bản. Ngày nay chúng ta đánh mất căn bản, 

thì học những giới ấy không ích gì, học không thành. 

Chúng tôi nhiều năm tỉ mỉ quan sát, nhƣng không thấy ai tu thành. Nguyên 

nhân là gì? Không có nền tảng. Cho nên mới nghĩ đến nền tảng là quan trọng, 

từ nền tảng mà cứu. Điều này thật còn cứu đƣợc, không từ căn bản thì không 

cứu  đƣợc.  Thầy  giáo  làm  gƣơng  cho  chúng  ta  thấy,  chúng  ta  có  niềm  tin  đối 

với thầy giáo. Thầy Phƣơng, đại sƣ Chƣơng Gia, thầy Lý đều lấy bản thân làm 

nguyên tắc làm gƣơng cho chúng ta thấy. Chúng ta thật sự tin, không còn nghi 

ngờ nữa. 

 “Không phạm oai nghi”,  oai nghi chúng ta gọi tiểu tiết, gọi là lễ tiết. Tiểu 

tiết còn không thể phạm, luôn làm gƣơng tốt cho mọi ngƣời, để mọi ngƣời thật 

sự có thể sanh khởi lòng tin. 

Điều cuối cùng này là Đại Thừa, đại Thừa: “Phát tâm Bồ Đề”.  Trong tâm 

Bồ Đề điều quan trọng nhất là vì ngƣời khác, không phải vì bản thân.  “Chúng 

 sanh vô biên thệ nguyện độ”,  trong kinh luận nói đến tâm Bồ Đề thì rất nhiều, 

nói  rất  sâu,  nhƣng  không  dễ  hiểu.  Trong  nhiều  năm  qua,  tôi  quy  nạp  thành 

mƣời chữ:  “Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi”, đó là tâm 

Bồ Đề. Thể của tâm Bồ Đề là chân thành, phải dùng tâm chân thành mà sinh 

hoạt  thì  cuộc  sống  của  quý  vị  rất  an  vui.  Dùng  tâm  chân  thành  mà  làm  việc, 

dùng tâm chân thành để đối nhân xử thế, đó là học Đại Thừa. 

Đối với bản thân, dùng tâm chân thành với bản thân, đó là gì? Thanh tịnh, 

bình đẳng, giác đối với bản thân, đối với ngƣời khác thì từ bi. Do đó từ bi đối 

với ngƣời khác, thì trong từ bi có chân thành, có thanh tịnh, có bình đẳng, có 

giác, đều ở trong từ bi biểu hiện ra.  Phát tâm Bồ Đề: “Tin sâu nhân quả”. Đó 

không  chỉ  là  tin  nhân  thiện  thì  gặp  quả  thiện,  nhân  ác  thì  quả  báo  ác.  Quan 

trọng nhất là tin niệm Phật là nhân, thành Phật là quả. Quý vị nhất định đến thế 

giới Cực Lạc, nhất định đƣợc Phật A Di Đà tiếp dẫn, không giả tí nào. 

Bồ-tát  Đại  Thế  Chí  bảo  chúng  ta  rằng:   “Nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tiền 

 tương lai nhất định sẽ thành Phật”.  Hiện tiền là gì ? Là quý vị hiện tại thấy 

Tập 590  1011 



đƣợc. Thật thấy đƣợc không phải giả. Tƣơng lai thấy đƣợc, là sanh về thế giới 

Cực Lạc, quý vị mỗi ngày đều ở cùng Phật. 

 “Tụng đọc Đại Thừa”,  nên nhớ, chúng ta ban đầu mới học chƣa khai ngộ. 

Chƣa khai ngộ điều gì ? Chúng ta trƣớc phải Định, Định mới có thể khai ngộ. 

Muốn đƣợc Định, thì phải giữ quy củ. Quy củ là phải tụng đọc Đại thừa, tức 

một bộ kinh, chuyên sâu  một pháp môn, huân tu lâu dài. Bất kỳ bộ kinh nào 

thuộc kinh điển Đại thừa đều đƣợc. Quý vị phải ở trong bộ kinh đó hạ thủ công 

phu trên dƣới mƣời năm, quý vị sẽ trở thành chuyên gia. Hiện đại nói chuyên 

gia tức học giả. Một tấm gƣơng tốt nhất của chúng ta là cƣ sĩ Lƣu Tố Vân, bà 

ta mƣời năm đọc tụng một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ,một câu A Di Đà Phật, bà 

ta liền đƣợc Định, trí tuệ phát, thật sự khai ngộ. 

Vì sao biết đƣợc ? Vì bất luận là kinh gì quý vị đến hỏi, bà đều biết. quý 

vị  mời giảng, bà đều có thể giảng, giảng rất hay.  Đó nếu không phải đã khai 

ngộ thì không thể làm đƣợc, đây là sự thật. Đó là phƣơng pháp tu học truyền 

thống của phƣơng Đông, nhất định phải truyền lại. Chúng ta phải làm gƣơng, 

không làm gƣơng ngƣời ta không tin. Sau khi ngộ mới học rộng nghe nhiều, 

lúc đó học rất nhanh, vừa đọc liền hiểu rõ. 

Giống chúng ta hiện nay nghe báo cáo khoa học, nhà khoa học phải  mất 

bao nhiêu thời gian, bao nhiêu tâm huyết nhƣng báo cáo của họ chúng ta vừa 

xem  liền  hiểu.  Đây  là  gì ?  Đó  là  chúng  ta  ở  trong  kinh  Phật  mà  có  đƣợc  tri 

thức, trƣớc cả họ. Báo cáo này của họ, vừa nghĩ lập tức ứng đối kịp liền hiểu rõ 

rồi. Hơn thế nữa, trong kinh Phật giảng càng rõ ràng, minh bạch hơn họ. Tụng 

đọc Đại thừa đây là một bộ kinh, chuyên sâu một pháp môn, nếu chƣa khai ngộ 

cũng không xem  kinh khác, khai ngộ  rồi  mới xem.  Họ  nhất định đƣợc Định 

trƣớc, sau mới khai ngộ. 

 “Khuyến khích hành giả”,  là đem Phật pháp truyền bá rộng ra, phải giúp 

đỡ  ngƣời  khác,  phải  giới  thiệu  cho  ngƣời  khác.  Bài  học  hôm  nay  cùng  mọi 

ngƣời chia sẻ, phải hoan hỷ vui vẻ, đây là việc chúng ta nên làm. Nếu nói tôi 

mệt rồi, tôi làm biếng một tí thì có lỗi với Phật, Bồ-tát. Phật, Bồ-tát dạy chúng 

ta khuyến khích hành giả, chúng ta chƣa làm đƣợc điều này, thật không đƣợc. 

Phải hoan hỷ, vui vẻ, càng nói càng khí thế thì thật sự sẽ đƣợc Tam bảo hộ trì. 

Đây là Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, chúng ta học đến đây: “Ba việc như thế, gọi là 

 Tịnh nghiệp”. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 



101

Tập 591 



2 

Tập 591 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:13.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô  Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 776, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên, bắt 

đầu xem câu thứ hai. 

“Trong  phƣớc  thứ  nhất,  đã  bao  hàm  thập  thiện.  Quán  Kinh  chỉ  thị  rằng: 

Muốn sanh vào cõi nƣớc này, phải tu tam phƣớc. Do đây có thể biết, tu thiện 

trồng phƣớc, là tu các pháp thanh tịnh, tuyệt đối không đƣợc lơ là”. 

“Các  loại  tu  phƣớc  thiện”,  Hoàng  Niệm  Tổ  dẫn  chứng  Kinh  Quán  Vô 

Lƣợng  Thọ  Phật,  một  đoạn  kinh  văn  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc.  Tam 

phƣớc ở trƣớc chúng ta đã học, trong phƣớc thứ nhất bao hàm có thập thiện. 

Trong phƣớc thứ nhất bao hàm ba nền tảng của Nho Thích Đạo. Hiếu thân tôn 

sƣ thực hành trong Đệ Tử Quy, học Đệ Tử Quy chữ nghĩa không nhiều. Tuy 

lƣu truyền từ rất lâu, nhƣng trong thời cận đại chúng ta đều lãng quên đi truyền 

thống này. Đặc biệt là nền giáo dục nhi đồng này, rất dễ lãng quên, không ai 

biết đến. Mãi đến mƣời mấy năm lại đây mới có ngƣời nhắc đến. 

Lúc  đó  tôi  ở  Singapore,  thấy  cuốn  sách  này  tôi  liền  nghĩ  đến:  Bao  nhiêu 

năm nay, tôi đã đi qua biết bao nhiêu quốc gia, tiếp xúc với những ngƣời Hoa 

kiều học Phật. Tại gia học Phật không thể thực hành Thập Thiện Nghiệp Đạo, 

ngƣời  xuất  gia  không  thực  hành  đƣợc  Sa  Di  Luật  Nghi,  Phật  pháp  suy  đồi 

chính là vì vậy. Nếu giới luật không còn nghĩa là không có ai siêng năng học 

tập, Phật pháp vì vậy mà suy yếu. 

Nhân Vƣơng Kinh nói rất hay: Có ngƣời nói nhƣng không có ai thực hành, 

đây  là  thời  mạt  pháp.  Có  ngƣời  nói,  có  ngƣời  thực  hành,  nhƣng  không  có 

ngƣời chứng quả, đây gọi là tƣợng pháp. Có ngƣời nói, có ngƣời thực hành, có 

ngƣời chứng quả, đây gọi là chánh pháp. Nghĩa là nói pháp vận của Thế Tôn 

do  con  ngƣời,  chứ  không  do  thời  đại.  Trong  kinh  cũng  nói  đến  1000  năm 

chánh pháp, tƣợng pháp 1000 năm, mạt pháp mƣời ngàn năm, đây là từ  trên 

đại  đa  số  ngƣời  mà  nói.  Trên  thực  tế  trong  mạt  pháp  có  chánh  pháp,  trong 

chánh pháp cũng có mạt pháp. Chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này. Nếu ở 

khu vực này đến ngƣời giảng kinh cũng không có, đây gọi là diệt pháp, Phật 

pháp bị tiêu diệt. 

Tập 591  1013 



Thời  cổ  đại,  bất  luận  là  thế  pháp  hay  xuất  thế  pháp,  không  ai  không  coi 

trọng  truyền  nhân.  Ngạn  ngữ  xƣa  có  câu:  “Bất  hiếu  có  ba,  vô  hậu  lớn  nhất”, 

hậu là gì? Hậu là  ngƣời kế thừa, không phải nói quý vị con cháu nhiều. Con 

cháu  nhiều  nhƣ  vậy  mà  không  có  ai  kế  thừa,  gia  đình  này  cũng  sẽ  bại  vong. 

Gia đình tuy con cháu ít, nhƣng có hiền nhân, thật sự có thể kế thừa gia đạo, 

gia nghiệp, gia học, gia đình này đƣơng nhiên hƣng thịnh. Có một ngƣời là có 

thể hƣng thịnh. 

Vì có trí tuệ  này,  có nhận thức này, nên ngƣời  trong thời cổ đại đối với 

việc giáo dục cho thế hệ sau, họ đem nó đặt ở vị trí quan trọng nhất trong đời 

ngƣời,  truyền  thừa  tông  môn,  nhất  định  phải  có  hiền  nhân.  Tiêu  chuẩn  của 

thánh  hiền  quân  tử  ngày  xƣa,  làm  sao  để  giáo  dục  đời  sau  thành  thánh  hiền 

quân  tử,  có  thể  dạy  thành  chăng?  Có  thể,  tuyệt  đối  không  có  vấn  đề.  Thánh 

hiền đích thực là đạo tạo ra, Phật Bồ Tát cũng từ giáo dục mà ra. 

Trong lịch sử chúng ta thấy Trung quốc mấy ngàn năm xuất hiện không ít 

thái  bình  thịnh  thế,  quan  sát  tƣờng  tận  xem  sao  lại  xuất  hiện  thịnh  thế?  Có 

thánh  vƣơng,  có  hiền  thần,  nhất  định  là  xuất  hiện  thịnh  thế.  Nếu  vua  không 

phải  là  thánh  nhân,  thần  không  phải  là  hiền  nhân,  xã  hội  sẽ  động  loạn,  nhân 

dân tật khổ, gặp nhiều thiên tai. Điều này từ trên lịch sử có thể chứng minh, do 

đó chúng ta lãnh hội một cách sâu sắc, dạy học vô cùng quan trọng. Dạy điều 

gì? Dạy họ thành thánh thành hiền, trở thành quân tử. Trong Phật pháp là dạy 

họ thành Phật, thành Bồ Tát, thành A la hán. Mục đích dạy học không phải cầu 

phú quý, phú quý tự nhiên có trong đó. Không phải cầu phú quý, mà cầu làm 

thánh hiền quân tử, cầu làm Phật Bồ Tát. Bởi thế mấy ngàn năm nay, lý niệm 

giáo huấn của tổ tông thuần chánh, sung mãn trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật 

nhƣ trong kinh này nói. 

Trong giai đoạn lịch sử thời sự cận đại này, cuối cùng thời nhà thanh. Nhà 

Thanh suy đồi, không có thánh vƣơng. Sau thời Gia Khánh, quả thật đời này 

không nhƣ đời trƣớc. Thái hậu Từ Hy chấp chánh, bỏ quên truyền thống văn 

hóa,  không  tôn  trọng  Nho  Thích  Đạo,  diễn  biến  thành  xã  hội  ngày  nay.  Mọi 

ngƣời  đối  với  Nho  Thích  Đạo  rốt  cuộc  là  gì  hoàn  toàn  không  biết.  Không 

những không hề thấy, mà cũng không hề nghe nói đến. 

100  năm  nay,  tiếp  thu  văn  hóa  phƣơng  tây.  Bi  ai  lớn  nhất  của  bản  thân 

chúng ta là đánh mất niềm tin đối với truyền thống văn hóa, cái gì cũng nƣớc 

ngoài tốt, tất cả đều muốn học theo ngoại quốc. Cũng may trong thời kỳ này, 

phƣơng tây cũng xảy ra sự cố, ngƣời phƣơng tây muốn học theo cổ nhân chúng 

ta, muốn học theo Đức Phật ở Ấn độ. Làm thế nào để hóa giải kiếp nạn trƣớc 

101

Tập 591 



4 

mắt. Bởi vậy khiến chúng ta lãnh hội sâu sắc rằng, ba nền tảng của Nho Thích 

Đạo vô cùng quan trọng. Nếu nhƣ không khôi phục ba nền tảng này, xã hội 

động loạn sẽ ngày càng nghiêm trọng hơn, thống khổ của nhân dân ngày càng 

sâu. Ngày nay không phải cục bộ, mà có tánh toàn cầu. 

Đời này chúng ta rất may mắn, đối với truyền thống còn có chút lòng tôn 

trọng. Có thể gặp đƣợc Đại thừa, có thể gặp đƣợc Tịnh độ. Đoạn kinh văn này 

dạy cƣơng lĩnh và phƣơng pháp học tập cho chúng ta. Chúng ta bắt đầu học từ 

đâu? Bắt đầu học từ hiếu thân tôn sƣ, bắt đầu học từ từ tâm bất sát, từ tu thập 

thiện  nghiệp.  Nếu  không  đặt  nền  móng  vững  chắc  trên  ba  loại  này,  đời  này 

chắc chắn qua đi một cách uổng phí, không có việc gì thành công. Cho dù có 

nổ lực phấn đấu, suốt đời gian nan vất vả cũng chỉ là tri thức, không phải trí 

tuệ. Tri thức và trí tuệ là hai vấn đề, chúng ta cần phải nhận thức rõ ràng.  Trí 

tuệ sanh ra từ trong thanh tịnh bình đẳng giác, tri thức có đƣợc từ quảng học đa 

văn. Một cái là từ bên trong, một cái từ bên ngoài, không giống nhau. Tri thức 

dễ dạt đƣợc, nhƣng vấn đề hiện tại nó không thể giải quyết đƣợc. Thực tế mà 

nói trí tuệ cũng không khó, vấn đề là ta phải buông bỏ vọng tâm. Dùng chân 

tâm sẽ học đƣợc trí tuệ, dùng vọng tâm là tri thức. Tri thức có tánh giới hạn, có 

hậu di chứng. 

Đặc biệt là đại thừa, điều kiện quan trọng hàng đầu trong đại thừa là phát 

tâm bồ đề. Tâm bồ đề là gì? Giác ngộ là tâm bồ đề, nhất tâm truy cầu giác ngộ. 

Giác ngộ từ đâu mà có? Do tâm thanh tịnh mà đƣợc giác ngộ, tâm thanh tịnh từ 

đâu mà có? Đến từ thành kính. Hiếu thân tôn sƣ là thành kính, đó là căn bản. 

Ngày nay chúng ta đối với ngƣời sự vật không hề có chút thành kính nào, đây 

chính  là  nhân  tố  đầu  tiên  gây  ra  thiên  tai  cho  cá  nhân,  cho  gia  đình,  cho  trái 

đất. Ngày nay chúng ta niệm Phật, mục tiêu sau cùng của chúng ta là cầu sanh 

Tịnh độ. 

Chỉ  thị  trong  đoạn  kinh  văn  này  của  Quán  Kinh  là:  “Muốn  sanh  vào  cõi 

nƣớc này, nên tu tam phƣớc”, câu này tuyệt đối đừng bỏ quên. Chúng ta niệm 

Phật  không  tu  tam  phƣớc  đƣợc  chăng?  Không  đƣợc.  Vãng  sanh  đến  thế  giới 

Cực Lạc, có ngƣời bất hiếu cha mẹ chăng? Có ngƣời tạo tôi ngũ nghịch thập ác 

chăng? Có! Vì sao họ có thể vãng sanh? Sau khi họ quy y Tịnh tông, tinh tấn 

sám hối thì họ đã quay đầu. Đó là nghiệp tạo từ trong quá khứ, hiện nay hoàn 

toàn đã giác ngộ, không còn tạo nữa, họ  mới có thể vãng sanh. Nếu bây giờ 

không thay đổi, không tạo nữa, sẽ không vãng sanh đƣợc. Đây chính là nói vì 

sao ngƣời niệm Phật nhiều, ngƣời vãng sanh ít. 

Tập 591  1015 



Chúng ta xem  pháp sƣ Từ Vân  Quán Đảnh, nói ra 100 loại quả báo khác 

nhau  của  ngƣời  niệm  Phật,  không  phải  đã  rõ  rồi  sao?  100  loại  quả  báo  khác 

nhau này, điều thứ nhất là ngƣời niệm Phật đọa địa ngục A tỳ. Nguyên nhân 

gì? Ngài nói rất rõ ràng: Vì tham ngũ dục lục trần mà niệm Phật, vì sao tham 

ngũ dục lục trần mà đọa địa ngục? Họ có tham tâm này sẽ tạo ra ác nghiệp, lấy 

chiêu  bài  Phật  pháp  để  lừa  gạt  chúng  sanh.  Mặc  dù  làm  đƣợc  chút  việc  tốt, 

nhƣng mục đích là vì danh lợi. Không có danh lợi, nhất định họ không làm, 

dùng thủ đoạn này để cầu danh lợi cho bản thân, tội nghiệp này tạo rất nặng. 

Lấy Phật pháp, lấy Thánh hiền để làm chiêu bài, lừa đời lấy tiếng, nên quả báo 

của họ ở địa ngục A tỳ. Chúng ta phải hiểu đạo lý này, không đƣợc học theo. 

Trong kinh điển dạy chúng ta nên làm, nhất định phải làm theo; dạy chúng 

ta không đƣợc làm, chắc chắn không đƣợc khởi ý niệm. 

Điều thứ ba trong tam phƣớc là tu thập thiện nghiệp. Trong điều thứ nhất 

có ba vấn đề: Hiếu thân tôn sƣ, từ tâm, tu thập thiện. Phát tâm bồ đề nghĩa là 

phát tâm xả ly thế giới Ta bà cầu sanh Di Đà Cực Lạc. Ở thế giới Cực Lạc, một 

đời chứng đƣợc cứu cánh viên mãn, đây là đại bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, 

nhân quả nghiệp báo không sai chút nào. Thiện nhân thiện qủa, ác nhân ác báo. 

Ngày nay ở thế gian này, giáo hóa chúng sanh là vấn đề vô cùng khó khăn, 

dù Chƣ Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền đến cũng hết cách, vì sao vậy? Ngƣời 

bây  giờ  khác  với  cổ  nhân,  cổ  nhân  đặt  nền  tảng  từ  nhỏ,  tâm  thanh  tịnh  hơn. 

Ngƣời  bây  giờ  tâm  nông  nỗi,  tâm  nông  nỗi  không  có  nhẫn  nại.  Nghe  giảng 

trong lớp học, tôi quan sát tỉ mỉ nhiều nhất là mƣời phút, sau mƣời phút tâm để 

đâu đâu, mắt nhìn lung tung ngoài cửa. Trôi nỗi nhƣ vậy làm sao dạy đƣợc? 

Quý vị nổ lực đi dạy, không phải là uổng phí rồi chăng? 

60  năm  trƣớc  tôi  học  triết  học  với  thầy  Phƣơng,  là  hy  vọng  đƣợc  đến 

trƣờng nghe thầy giảng. Lúc đó thầy nói với tôi, là lời của 60 năm trƣớc, nếp 

sống xã hội tốt hơn bây giờ nhiều, còn có lòng tốt. Thầy nói rằng: Trƣờng học 

hiện  nay,  thầy  không  ra  thầy,  trò  không  ra  trò.  Thầy  nói,  nếu  anh  muốn  đến 

trƣờng  nghe  giảng  sẽ  vô  cùng  thất  vọng.  Lời  này  là  thật,  không  hề  giả  dối. 

Chúng tôi đối với thầy  có  mƣơi phần thành kính, thầy gặp tôi liền sanh tâm 

hoan hỷ. Tôi thật sự muốn học mà không có chỗ học, thầy rất từ bi.      Chúng 

tôi  trầm  mặc  năm  sáu  phút,  sau  đó  thầy  nói:  Thôi  thì  thế  này,  chủ  nhật  hàng 

tuần anh đến nhà tôi, tôi sẽ dạy anh hai tiếng, tôi học đƣợc triết học là nhờ nhƣ 

vậy. Thầy dạy cho tôi bộ Triết Học Khái Luận, mục sau cùng là Triết Học Phật 

Giáo.  Trƣớc đây tôi tƣởng rằng Phật giáo là mê tín, là Tôn giáo. Nhƣng khi 

thầy  giới  thiệu  Triết  Học  Phật  Giáo,  tôi  mới  biết  rằng  trong  kinh  điển  có  đại 

101

Tập 591 



6 

học vấn. Chúng ta không biết, nhiều ngƣời trong xã hội cũng không biết, sinh 

ra ngộ nhận vô cùng quan trọng. Tôi thỉnh giáo thầy, tôi hỏi thầy học triết học 

Phật giáo từ đâu? Thầy nói với tôi, thời kỳ kháng chiến ông dạy ở trƣờng đại 

học Trung ƣơng, có một thời gian bị bệnh, bạn bè giới thiệu ông đến núi Nga 

Mi dƣỡng bệnh. Ông ở núi Nga Mi đƣợc hai tháng, môi trƣờng rất tốt. Trong 

chùa không có gì cả, ngoài kinh Phật ra thì báo không có, tạp chí cũng không 

có, toàn bộ là kinh sách. Nên mỗi ngày đều xem kinh sách để tiêu khiển, càng 

xem càng thấy thú vị, ông thật sự khế nhập cảnh giới. Từ đó về sau, không có 

ngày nào ông không đọc kinh Phật. Thầy nói với tôi: Kinh Phật là triết học cao 

cấp,  nguyên  văn  lời  ông  nói  không  phải  nhƣ  thế:  Triết  học  Phật  giáo  là  triết 

học đỉnh cao trên toàn thế giới, thầy đã nói nhƣ vậy. Tôi nhờ câu nói nầy dẫn 

dắt vào cửa Phật, quả thật không dễ! Cơ hội này là trăm ngàn vạn kiếp khó gặp 

đƣợc. 

Quý vị tìm đƣợc một ngƣời nhƣ thế nào, để nói rõ ràng minh bạch vấn đề 

này. Bản thân ông thật sự hạ công phu, ngày ngày thực hành. Lúc đó Đài Loan 

ấn tống Vạn Tự Tục Tạng, tôi nói với thầy điều này. Rất nhanh, ngày sau thầy 

đã đặt một bộ, thầy biết. Vạn Tự Tục Tạng vô cùng quan trọng đối với ngƣời 

nghiên cứu Phật giáo, vì trong này sƣu tập đều là chú giải của các bậc cổ đức 

xƣa nay, vô cùng phong phú, khác với một số kinh tạng khác. Các kinh tạng 

khác thu thập kinh, còn chú giải không nhiều. Nó dùng chú giải làm chủ. 

Tôi học Lăng Nghiêm với thầy Lý ở Đài Trung, trong Vạn Tự Tục Tạng có 

gần  30  loại  chú  giải  của  Kinh  Lăng  Nghiêm,  rất  phong  phú,  đây  là  điều  tốt. 

Nhờ điều này đã thay đổi một đời của tôi. 

Tôi có nhân duyên gặp đƣợc đại sƣ Chƣơng Gia, ông khuyên tôi xuất gia, 

học  theo  Đức  Thế  Tôn,  chuyên  học  chuyên  tu.  Tôi  rất  thích  thú  điều  này, 

nhƣng lại rất nhạt nhẽo với danh lợi, rất thích hợp với công việc này. Không 

những cứu đƣợc bản thân, mà còn có thể chia sẻ với mọi ngƣời những gì mình 

tu đƣợc, nhƣ vậy nhiều ngƣời đƣợc lợi ích. Nên ba điều của tam phƣớc này, 

chúng ta không thể không chú ý. 

Tịnh tông học hội thành lập ở Mỹ, nhƣng Tịnh tông học hội đầu tiên là ở 

Canada, Tịnh Tông học hội của Canada. Thứ hai là ở Mỹ, Tịnh tông học hội ở 

tại  Cựu  Kim  Sơn,  cƣ  sĩ  Dƣơng  Nhất  Hoa  chủ  trì,  hiện  nay  vẫn  là  ông. Tôi  ở 

Mỹ  mƣời  mấy  năm,  Mỹ  và  Canada,  lúc  tôi  ở  bên  đó  có  khoảng  hơn  30  hội. 

Cho nên lúc đó tôi cũng ở không cố định, mỗi hội đều mời tôi đến giảng kinh. 

Một nơi ít nhất ở một tuần, nhiều thì ở nửa tháng, nghĩa là thƣờng đi đây đi đó. 

Luôn muốn ở yên nhƣng không có nhân duyên, vì ở yên mới có thể đem những 

Tập 591  1017 



gì cổ nhân dạy chúng ta, “nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, nhƣ vậy 

mới  làm  đƣợc.  Sống  cuộc  đời  du  hóa,  rất  khó  làm  đƣợc  điều  này,  luôn  nhân 

nhƣợng ngƣời khác. Nghĩa là “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”. Tu thiện 

trồng phƣớc rất quan trọng, vãng sanh thế giới Cực Lạc chính là vì hai vấn đề 

này, đến thế giới Cực Lạc để làm gì? Cầu trí tuệ, trí tuệ viên mãn; cầu phƣớc 

báo, cũng là phƣớc báo viên mãn. Trong đời này của chúng ta chắc chắn có thể 

làm đƣợc. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  sau:  “Cầu  sanh  Tịnh  sát”,  nghĩa  là  cầu  sanh  thế 

giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  “Gọi  là  tổng  quy  nhất  đại  tạng  giáo”,  câu  này  vô 

cùng  quan  trọng,  nói  rõ  toàn  bộ  Phật  pháp.  Đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  thuyết 

pháp  suốt  49  năm,  mục  đích  cuối  cùng  là  gì?  Chính  là  khuyên  chúng  ta  cầu 

sanh thế giới Cực Lạc. Hay nói cách khác đem toàn bộ lợi ích của Phật pháp 

nói cho chúng ta biết, nếu thật sự muốn học thì phải đi học. Thế giới Cực Lạc 

là Phật Học Viện do Phật A Di Đà thành lập nên, ở đó thiết bị đầy đủ, đến đó 

không cần lo điều gì cả. Có thể an tâm tu học, toàn tâm toàn lực học tập, tiến 

bộ rất nhanh, viên mãn tốt nghiêp và thành Phật ngay trong đời này. Là quả vị 

Diệu giác nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói, đã tốt nghiệp. 

Bởi vậy không những Đức Thế Tôn, mục tiêu cuối cùng dạy chúng ta ở thế 

giới này, trong kinh điển đại thừa chúng ta thấy đƣợc, tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai 

trong mƣời phƣơng ba đời, dạy học mục tiêu sau cùng chính là thế giới Cực 

Lạc.  Hay  nói  cách  khác  thế  giới  Cực  Lạc  là  nơi  điển  phạm  của  các  cõi  nƣớc 

Chƣ  Phật.  Chúng  ta  đến  đây,  mới  thật  sự  lãnh  hội  đƣợc  tánh  đức  không  thể 

nghĩ bàn. Ở thế giới Cực Lạc, trở về thƣờng tịch quang nghĩa là trở về tự tánh, 

mới biết đƣợc tánh đức không thể nghĩ bàn. Pháp giới hƣ không giới là tự tánh 

biến hiện ra, năng sanh vạn pháp, xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận chính là 

vạn pháp biến hóa vô tận, vì sao có biến hóa? Tùy theo ý niệm của chúng sanh. 

Chúng ta thử nghĩ xem, từ sáng đến tối chúng ta có bao nhiêu ý niệm? Có ý vô 

ý, ý niệm có thiện có bất thiện. Bất luận ý niệm gì, bất kể là có ý hay vô ý đều 

khởi tác dụng, không có ý niệm nào không khởi tác dụng. Những tác dụng này 

thì sao? Có một số ứng đối trên thân thể chúng ta, có một số ứng đối khắp hƣ 

không pháp giới. Sự huyền bí này hiện nay khoa học đã phát hiện đƣợc. 

Tôi xem một cuốn sách của ông Bladen ngƣời Mỹ, chính là nghiên cứu báo 

cáo của ông, tên là Vô Lƣợng Chi Võng. Hoàn toàn tƣơng ứng với ba loại chu 

biến  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sƣ  Hiền  Thủ,  mà  ở  trƣớc  chúng  ta 

học. Chứng tỏ khi khởi tâm động niệm chúng ta phải chú ý, phải cẩn thận. Một 

thiện niệm, có thể ngƣời ở thế giới tha phƣơng hƣởng đƣợc phƣớc báo. Một ác 

101

Tập 591 



8 

niệm, cũng có thể chúng sanh ở thế giới tha phƣơng gặp phải thiên tai. Đừng 

tƣởng rằng ý niệm của chúng ta hình nhƣ là không liên quan đến điều gì cả, 

không phải, chắc chắn có ảnh hƣởng. Không nhất định ảnh hƣởng nơi nào. 

Nguyên  nhân  trong  này  chúng  ta  không  biết,  nhƣng  Đức  Phật  đã  nói,  Bồ 

Tát  bát  địa  trở  lên  biết  đƣợc.  Trên  bát  địa  thì  năng  lực,  bản  năng  khôi  phục 

hoàn toàn, họ có thể thấy đƣợc, có thể nghe đƣợc, có thể tiếp xúc đƣợc. Từ bát 

địa đến Diệu giác, năm vị trí này đều có thể thấy đƣợc, đây là bản năng của 

mỗi chúng ta. Đức Thế Tôn nói: Tất cả chúng sanh, bao gồm bạn, tôi, anh ta 

đều vốn là Phật. Hiện nay trở thành nhƣ vậy là sai, bản thân phải thừa nhận là 

mình đã sai, sao mình lại biến thành nhƣ vậy? Biến nhƣ thế nào?       Đức Phật 

nói rất rõ ràng, ta có vọng tƣởng, có phân biệt, có chấp trƣớc nên biến thành 

nhƣ vậy. Chúng ta buông bỏ chấp trƣớc, không chấp trƣớc bất kỳ điều gì, tùy 

duyên, nghe theo ngƣời khác, sao cũng tốt. Quý vị cảm thấy nhƣ vậy là tốt thì 

nhƣ vậy là tốt, bản thân hoàn toàn không dùng chủ ý, tâm sẽ thanh tịnh, tâm 

thanh tịnh sẽ thành A la hán. A la hán luôn tùy duyên nhƣ vậy, họ không hề 

chấp trƣớc. Cao hơn một bậc nữa là phân biệt không còn, chẳng những không 

chấp trƣớc mà phân biệt cũng không còn, ngƣời đó chính là Bồ Tát. Đến không 

khởi tâm không động niệm, đó chính là Phật. 

Vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  đó  là  ngƣời 

không khởi tâm không động niệm. Còn có khởi tâm động niệm, nhƣng không 

phân biệt chấp trƣớc, thì sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Hay nói cách khác, 

có  tất  cả  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  chƣa  buông  bỏ,  thì  sanh  vào  cõi 

phàm thánh đồng cƣ. Nhƣng cõi phàm thánh đồng cƣ ở thế giới Cực Lạc khác 

với chúng ta ở đây. Trong cõi phàm thánh đồng cƣ chỉ có thiện niệm, không có 

ác niệm, tuyệt đối không tạo ác, mà còn đƣợc Phật lực gia trì. Ở trƣớc chúng ta 

đã học, là bổn nguyện đại hạnh của Phật A Di Đà gia trì. Muốn gia trì phải có 

thực  chất,  không  có  gì  cả  làm  sao  gia  trì  đƣợc?  Ngài  lấy  hoằng  nguyện  của 

mình, lấy công đức tu trì của  mình để gia trì chúng ta. Khiến chúng ta tuy là 

phàm phu, nhƣng trí tuệ, thần thông, đạo lực đều giống nhƣ đại Bồ Tát, hƣởng 

phƣớc báo của Phật A Di Đà. Ân đức của Phật Di Đà, khắp biến pháp giới hƣ 

không  giới  không  có  ai  sánh  đƣợc.  Hay  nói  cách  khác,  hoằng  nguyện  và  tu 

hành của ngài là vì giúp chúng ta.  Chúng ta đƣợc sự gia trì này, nên sanh đến 

thế giới Cực Lạc liền có trí tuệ, có thần lực. Ở thế giới Ta bà này ta còn có gia 

thân quyến thuộc, nếu muốn độ họ ta sẽ có năng lực trở lại giúp họ. Ta trở lại 

không  phải  bằng  thân  nghiệp báo,  mà  trở  lại  bằng  gì? Thừa  nguyện  tái  sanh, 

hoàn toàn không mê hoặc. 

Tập 591  1019 



Hiểu  đƣợc  những  vấn  đề  này,  thật  sự  tin  tƣởng  không  hề  hoài  nghi,  cần 

thời gian. Quý vị muốn hỏi tôi cần bao nhiêu thời gian? Tôi thật tình nói với 

quý  vị,  tôi  học  Phật  40  năm  mới  tin  thật  sự,  không  còn  hoài  nghi.  Tin  thật, 

không hoài nghi chẳng qua là vấn đề của 20 năm gần đây, tôi học đã 60 năm. 

Nếu  không  có  40  năm  công  phu  mà  nói  không  hoài  nghi,  quả  thật  tôi  không 

dám  tin.  Vì  có  hoài  nghi  nên  vãng  sanh  có  chƣớng  ngại,  đời  này  chƣa  chắc 

vãng  sanh  đƣợc.  Vừa  nghe  đã  tin  hiểu,  ngƣời  đó  là  gì?  Đại  thiện  căn!  Tôi 

không sánh đƣợc với họ. Đến khi chúng ta thật sự khế nhập cảnh giới, dần dần 

mới phát hiện đƣợc, từng câu từng chữ trong kinh điển là thật không phải giả. 

Trong kinh điển nói rất rõ ràng, nhƣng tôi không tin, bây giờ đã tin. Mỗi chữ 

mỗi câu đều là trí tuệ chân thật, đối với tất cả chúng sanh đều là lợi ích chân 

thật, quả là tuyệt vời! 

“Hoa  Nghiêm  viên  mãn  thu  nhiếp  tất  cả  các  giáo  pháp”.  Tất  cả  các  giáo 

pháp trong Kinh Hoa Nghiêm nói tức là Ngũ giáo: Tiểu Thỉ Chung Đốn Viên, 

lấy  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  thập  đại  nguyện  vƣơng  quy  về  Cực  Lạc, 

điều này rất vi diệu! 

Tôi ở Đài Trung mƣời năm, thầy Lý khuyên tôi tu Tịnh độ, vô cùng khẩn 

thiết mà còn khuyên nhiều lần. Thầy nhận ra tôi không có ý cầu sanh Tịnh độ, 

tôi không phản đối việc niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣng cũng không chịu 

học. Khuyên tôi, đã có lần thầy nói nhƣ vậy: Pháp môn Tịnh độ, con xem các 

bậc đại đức xƣa nay nhƣ ngài Huệ Viễn, Thiện Đạo, đại sƣ Trí Giả, Liên Trì, 

Ngẫu  Ích,  là  những  ngƣời  trong  lòng  chúng  ta khâm  phục  nhất,  các  ngài  đều 

cầu sanh thế giới Cực Lạc. Nếu thế giới Cực Lạc có vấn đề thật, những ngƣời 

này đã đi, chúng ta dù sai  một lần cũng không sao! Thầy đã khuyên tôi nhƣ 

thế. Nếu là thật không phải chúng ta đƣợc lợi rồi sao? Tôi chỉ gật đầu cƣời mà 

không nói gì, vẫn không thể tiếp nhận. 

Sau  cùng  sao  lại  tiếp  nhận?  Là  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  lần  đầu  tiên  tôi 

giảng Kinh Hoa Nghiêm. 40 năm trƣớc, 40 năm trƣớc lần đầu tiên giảng Kinh 

Hoa Nghiêm, giảng đến một nửa, một nửa dùng khoảng thời gian mƣời năm. 

Tứ Thập giảng một nửa, Bát Thập giảng một nửa. Đột nhiên có một hôm nghĩ 

đến Văn Thù, Phổ Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài là học trò đắc ý của Bồ Tát 

Văn Thù, ông tu gì? Chƣa giảng đến phần sau của Kinh Hoa Nghiêm, lật lui ở 

sau xem mới phát hiện Văn Thù, Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh thế giới 

Cực Lạc. 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử trƣớc sau chỉ niệm  rốt ráo 

một câu Phật hiệu, nhƣ vậy tôi mới tin. Bởi thế niềm tin của tôi dùng 30 năm 

học Phật, hơn 20 năm giảng kinh dạy học mới tin đƣợc nó. 

102

Tập 591 



0 

Năm 1999, lần thứ hai giảng Kinh Hoa Nghiêm, giảng rất tƣờng tận, giảng 

hơn  4000  tiếng  đồng  hồ.  Kinh  Hoa  Nghiêm  giảng  đƣợc  1/5,  nên  tôi  dự  tính 

thời  gian,  giảng  xong  một  bộ  Kinh  Hoa  Nghiêm  phải  mất  20  000  tiếng  đồng 

hồ.  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này  giảng  một  biến  nhƣ  vậy,  khoảng  1200  tiếng,  tu 

học không dễ! 

Thành Phật là việc tốt, nhƣng rất khó, khó ở đâu? Không có giới định tuệ. 

Nho Thích Đạo đều phải có giới định tuệ mới thành tựu đƣợc. Giới là gì? Quy 

củ, phải giữ quy củ, nền tảng của quy củ là hiếu thân tôn sƣ. Quý vị có mấy 

phần thành tựu, đích thực lời của tổ sƣ Ấn Quang quả là không sai chút nào. Ta 


đối với những gì mình học có mấy phần thành kính, đối với thầy giáo có mấy 

phần  thành  kính,  chắc  chắn  thành  tựu  tƣơng  đƣơng  nhƣ  thế.  Một  phần  thành 

kính ta chỉ đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi 

ích, trăm phần thành kính đƣợc trăm phần lợi ích. Không có thành kính chắc 

chắn không đạt đƣợc chút lợi ích nào. 

Nhƣ thầy Lý nói, ngày nay học Phật tuyệt đại đa số là làm gì? Tiêu khiển 

Phật pháp. Họ nhàn rỗi không có gì làm nên đến tiêu khiển, không phải thực 

tâm học, không có tâm thành kính, chỉ đến chơi mà thôi, góp phần náo nhiệt. 

Không đạt đƣợc chút lợi ích gì cả. Thậm chí có không ít ngƣời, mƣợn chiêu 

bài Phật giáo để truy tìm danh văn lợi dƣỡng. Điều này tội lỗi vô cùng, tƣơng 

lai không có quả báo tốt. 

“Kim kinh”, hiện nay chúng ta học bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, chính là 

trung bổn Hoa Nghiêm. Sau kinh này, lấy cầu sanh cõi Tịnh khuyên tất cả hữu 

tình đồng quy Cực Lạc. Bộ kinh này gọi là trung bổn Hoa Nghiêm, đây là cƣ sĩ 

Bành Tế Thanh thời vua Càn Long nói. Vị đại đức này thông tông thông giáo, 

hiển  mật  viên  dung.  Ông  nói  với  mọi  ngƣời:  Tịnh  tông  là  pháp  môn  hy  hữu, 

chúng ta gặp đƣợc Tịnh tông, đó là ngày hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến 

nay. Nhƣ trong Kệ Khai Kinh nói: “trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc”, chính 

là ý này, không dễ gặp đƣợc! Gặp đƣợc mà không hiểu, gặp mà không tin, gặp 

nhƣng không có muốn cầu sanh Tịnh độ. Đây là gì? Chỉ trồng chút ít thiện căn 

trong A lại da thức. Họ vẫn còn chịu khổ trong luân hồi lục đạo, đời này chƣa 

thể ra khỏi. 

Cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói:  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nghĩa  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm. Nói cách khác, có thể nói nhƣ vầy: Kinh Hoa Nghiêm là đại bổn Kinh 

Vô Lƣợng Thọ, Kinh A Di Dà là tiểu bổn Kinh Hoa Nghiêm. Sau cùng Kinh 

Hoa Nghiêm là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, đây 

là  mục  tiêu  rốt  ráo  nhất  trong  vô  lƣợng  pháp  môn  của  đại  thừa  Phật  pháp,  là 

Tập 591  1021 



đến thế giới Cực Lạc. Bộ kinh này trực tiếp dứt khoát chỉ dẫn chúng ta cùng về 

Cực Lạc. 

Chúng ta phải “cầu sanh Tịnh sát”, còn phải “khuyên tất cả hữu tình đồng 

quy  Cực  Lạc”.  Họ  có  đồng  ý  không?  Họ  có  hiểu  chăng,  không  quan  trọng, 

trong A lại da thức của họ trồng đƣợc hạt giống này, họ đã có duyên với chúng 

ta. Quý vị sanh đến thế giới Cực Lạc, bất luận họ ở trong đƣờng nào quý vị đều 

biết. Đến thế giới Cực Lạc đúng là nhƣ chúng ta trở về mạng lƣới vô tận, tin 

tức khắp biến pháp giới hƣ không giới ta đều nhận đƣợc. Ở thế giới Cực Lạc 

tâm thanh tịnh, không trôi nổi. Đây  là do  môi trƣờng  ở thế giới Cực Lạc tốt, 

ngày nay chúng ta gọi là từ trƣờng tốt. 

“Những  gì  trong  kinh  này  khuyên”,  những  lời  hôm  nay  khuyên  là  những 

ngƣời nào? “Chính là bổn nguyện của Phật Di Đà, bổn tâm của  Thế  Tôn và 

Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng”. Đây là hạng ngƣời nào khuyên chúng ta? 

Không phải ngƣời thƣờng. Những lời khuyên đó là bổn nguyện của Phật A Di 

Đà, và bổn tâm bổn nguyện của Đức Thế Tôn và Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng 

ba đời, là giúp chúng ta viên mãn bồ đề ngay trong đời này, chứng đƣợc vô 

thƣợng quả Phật. 

Đức Thế Tôn và tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng ba đời, bổn 

tâm của họ là khuyên tất cả chúng sanh cầu sinh thế giới Cực Lạc. Bổn tâm của 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, chỉ cần quý vị vãng sanh Cực Lạc thì tất cả đều viên mãn. 

Hƣởng thụ của chúng ta ở thế giới Cực Lạc là cuộc sống vật chất viên mãn, 

mỗi ngày nghe Phật Di Đà giảng kinh thuyết pháp. Đồng thời cũng có năng lực 

phân vô lƣợng vô biên thân, cùng một lúc có thể đến cúng  dƣờng, nghe pháp 

khắp các cõi nƣớc của Chƣ Phật. 

Cúng Phật là tu phƣớc, nghe pháp là tu tuệ, nên ở thế giới Cực Lạc tuyệt 

nhiên không  có  ngày  nào  rảnh.  Thậm  chí  có  thể  nói, không  có  một  phút  một 

giây nào trôi qua vô ích, đều đang tu phƣớc tu tuệ, nên ở đó rất dễ viên mãn 

phƣớc tuệ. 

“Thế Tôn khai hóa hiển thị chân thật rốt ráo”, chân thật rốt ráo là gì? Nghĩa 

là thật tƣớng các pháp nhƣ trong Kinh Bát Nhã nói, chân tƣớng của tất cả pháp. 

Ngày nay tất cả vạn sự vạn vật mà chúng ta nhìn thấy là huyễn tƣớng, không 

thấy  đƣợc  chân  tƣớng,  là  giả  tƣớng.  Chân  tƣớng  là  gì?  Trong  Kinh  Bát  Nhã 

nói: “tức tƣớng ly tƣớng”, nhƣ vậy sẽ thấy đƣợc chân tƣớng, ly tƣớng là gì? 

Không chấp trƣớc. Nghĩa là nói, tất cả các tƣớng nhƣ ngƣời sự vật mà mắt ta 

nhìn thấy, không có phân biệt, không có chấp trƣớc, không có khởi tâm, không 

có động niệm, liền thấy đƣợc chân tƣớng. 

102

Tập 591 



2 

Chân tƣớng là gì? Kinh Bát Nhã nói: “Vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc”, đây là chân tƣớng. Thật sự thấy đƣợc chân tƣớng này, nhìn thấy triệt để, 

là  Bồ  Tát  bát  địa  trở  lên.  Đối  với  tất  cả  huyễn  tƣớng  nhƣ  nghiệp,  nhân,  quả, 

báo đều rõ ràng thấu triệt, nhƣng thực tế là mỗi niệm đều bất khả đắc. Không 

phải không có tƣớng mới thấy đƣợc vô tƣớng, không phải, tức tƣớng vô tƣớng. 

Huyễn tƣớng và vô tƣớng nó hợp lại  một nơi, chúng ta có thể nhận ra.  Chân 

vọng nhất nhƣ, chân vọng không hai mới thật sự đạt đƣợc lợi ích. Đây là chân 

thật rốt ráo. 

“Thật  sự  muốn  chúng  sanh  cùng  vào  nhất  thừa  nguyện  hải  của  Phật  Di 

Đà”. Mục đích là gì? Mục đích là ở câu này, hy vọng tất cả chúng sanh đều có 

thể  khế  nhập  vào  cảnh  giới  của  Phật  A  Di  Đà.  Nhất  thừa  nguyện  hải  là  cứu 

cánh viên mãn, đƣợc lợi ích lớn chân thật cứu cánh, đây đúng là lợi ích lớn vô 

lƣợng vô biên vô tận vô số, vì sao vậy? Trong cảnh giới này chúng ta đạt đƣợc 

là đại viên mãn, cứu cánh viên mãn. Bất luận là trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo, 

thông thƣờng chúng ta gọi là phƣớc báo, đều không hề khiếm khuyết. Vì sao 

vậy? Vì đây là tự tánh, trong tự tánh vốn đầy đủ. 

“Trong  tín  nguyện  hạnh,  nguyện  là  then  chốt.  Ra  khỏi  biển  khổ  sanh  tử, 

duy nhất dựa vào nguyện vƣơng”. Vƣơng là tôn xƣng nó, tin thật, phát nguyện, 

niệm Phật, hành chính là chấp trì danh hiệu. Trong ba điều kiện này, nguyện là 

nòng cốt. 

48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  kiến  lập  nên  thế  giới  Cực  Lạc,  giống  nhƣ 

thành  lập  một  ngôi  trƣờng  vậy.  Ngôi  trƣờng  này  có  thiết  bị  kiện  toàn,  có  thể 

giúp tất cả chúng sanh ở đây chuyển ác thành thiện, chuyển nhiễm thành tịnh, 

chuyển phàm thành thánh. Chỉ cần đến đó, tự nhiên sẽ chuyển đƣợc, mà không 

hề tốn chút công sức, then chốt ở chỗ ta phải thật sự muốn đi mới đƣợc. Khi đã 

tin,  tin  thật,  không  muốn  đi  vẫn  không  đƣợc.  Khi  đã  tin  thật,  nhất  định  phải 

muốn đi, rất muốn đi, mỗi niệm đều muốn đi, nhƣ vậy thì nhất định vãng sanh. 

Lúc  nào cũng  muốn đi, không còn lƣu luyến thế  gian này, làm gì  ở  thế  giới 

này? Giống nhƣ Chƣ Phật Nhƣ Lai vậy, chỉ một việc là chia sẻ tâm đắc trong 

sự  tu  học  của  mình  với  mọi  ngƣời,  khuyên  mọi  ngƣời  vãng  sanh  Cực  Lạc, 

chính là một việc này, ngoài việc này ra không có việc thứ hai. Công việc này 

cần đến trí tuệ, không phải tri thức. Tri thức chƣa chắc đã tin, không nhất định 

phát  nguyện,  nếu  trí  tuệ  chắc  chắn  là  tin  thật  nguyện  thiết,  họ  thật  sự  vãng 

sanh. 

“Phƣơng tiện có nhiều cửa, thiền mật giáo quán”, vô lƣợng pháp môn đều 

không  ra  ngoài  bốn  phạm  vi  này.  Thiền  bao  gồm  Thiền  tông,  tánh  tông.  Mật 

Tập 591  1023 



chính  là  Mật  tông  hiện  nay,  trong  đó  giáo  phái  cũng  rất  nhiều.  Giáo  là  Giáo 

môn, Thiên thai, Hoa nghiêm, Tam luận, Pháp tƣớng, đây đều là giáo. Trong 

giáo  đa  phần  đều  dùng  quán,  trên  thực  tế  cả  Thiền  Mật  Giáo  đều  có  quán. 

Quán là gì? Quán tƣởng, chỉ quán, có chỉ có quán. 

Chỉ  là  dừng  các  vọng  niệm,  quán  là  tâm  niệm  tập  trung.  Trong  kinh điển 

đại tiểu thừa Đức  Phật đều nói: “chế  tâm  nhất xứ, vô sự  bất biện”. Chế  tâm 

nhất  xứ  là  chỉ,  vô  sự  bất  biện  là  quán.  Chỉ  là  định,  quán  là  tuệ,  gọi  là  trí  tuệ 

hiện tiền. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn nào cũng đƣợc, tám vạn bốn ngàn 

không phải là con số thật, chỉ là từ hình dung. Trên thực tế trong tứ hoằng thệ 

nguyện nói rất hay: “Pháp môn vô lƣợng thệ nguyện học”, không chỉ tám vạn 

bốn ngàn, mà là vô lƣợng, sao lại vô lƣợng? Vì ý niệm vừa động liền xuất sanh 

vô tận, nên vô lƣợng là thật, pháp môn nào cũng đƣợc. Bất luận pháp môn nào, 

chỉ cần buông bỏ vạn duyên. Buông bỏ vạn duyên nghĩa là buông bỏ khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc, cảnh giới Phật liền hiện tiền. 

Nếu chúng ta hỏi, chúng ta dùng Đạo cơ đốc, dùng phƣơng pháp tu hành 

của  các  Tôn  giáo  khác  có  thể  thành  Phật  chăng?  Có  thể,  vì  điều  kiện  thành 

Phật là buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, bất kể là Tôn giáo 

nào. Thiền Mật Giáo Quán, bất luận là quý vị có dùng công phu hay không, chỉ 

cần  buông  bỏ  hết  những  thứ  này  liền  thành  tựu.  Mà  còn  nói  với  quý  vị,  bất 

luận là tu pháp môn nào, chỉ cần buông bỏ chấp trƣớc là ngang bằng với A la 

hán, chính là A la hán. Buông bỏ phân biệt chính là cảnh giới của Bồ Tát, vào 

đƣợc cảnh giới này. Buông bỏ khởi tâm động niệm, đó là cảnh giới của Nhƣ 

Lai.  Bởi  thế  nhìn  thấu,  buông  bỏ  là  bao  gồm  tất  cả  các  pháp  môn.  60  năm 

trƣớc, đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi nhƣ vậy. 

“Nhƣng quy nguyên không phải hai, trong các pháp phƣơng tiện, cứu cánh 

phƣơng tiện chỉ có vãng sanh”. Đây là thật, không phải giả, vì sao vậy? Vì rất 

khó, nói thì dễ nhƣng không buông đƣợc! Quá khó. Đừng nói một ngày buông 

bỏ là khó, để quý vị một giờ buông bỏ thôi đã không làm đƣợc rồi. Đây là thật, 

không phải giả. 

Cƣ  sĩ  Viên  Liễu  Phàm  ngồi  trong  thiền  đƣờng  với  thiền  sƣ  Vân  Cốc  ba 

ngày  ba  đêm  mà  không  khởi  một  ý  niệm  nào,  không  dễ!  Thiền  sƣ  Vân  Cốc 

khâm phục sát đất, ông ta có thể buông bỏ ba ngày ba đêm. Kết quả nhƣ thế 

nào? Ông Liễu Phàm rất thật thà, thành thật nói rằng ông chẳng có công phu 

gì, số mạng đã đƣợc ngƣời ta đoán chắc, vọng tƣởng cũng vô dụng, hà tất phải 

102

Tập 591 



4 

vọng  tƣởng?  Đây  là  gì?  Ngƣời  tin  tƣởng  tuyệt  đối  vào  vận  mệnh  có  thể  làm 

đƣợc. 

Chúng  ta  tin  rằng,  ông  Liễu  Phàm  học  Phật,  chắc  chắn  ông  có  chút  định 

công,  biết  đƣợc  trong  tâm  nhất  niệm  bất  sanh,  đó  là  hƣởng  thụ  rất  tốt,  tâm 

thanh tịnh hiện tiền, ông ta có kinh nghiệm này. Bình thƣờng có kinh nghiệm 

này không thì không biết, nhƣng  ở trong thiền đƣờng ba ngày ba đêm không 

khởi  tâm  không  động  niệm,  thọ  dụng  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Kinh  nghiệm 

này giúp ích rất lớn trong việc tu hành, ngƣời bình thƣờng chúng ta không có. 

Có thể tĩnh tọa nửa tiếng, thông thƣờng mà nói đƣợc thân tâm mạnh khỏe, có 

lợi ích rất lớn. Bởi vậy ngƣời tu hành chơn chánh, cuộc sống của họ vô cùng 

đơn giản, không coi trọng việc ăn uống, vì sao mạnh khỏe sống lâu? Vì sao già 

mà không yếu? Vì tâm thanh tịnh. 

Hiện nay giới khoa học nói, vật chất là do ý niệm biến hiện ra. Ý niệm tốt 

đẹp,  đƣơng  nhiên  biến  hiện  ra  vật  chất  là  lành  mạnh,  vì  sao  vậy?  Vì  mỗi  tế 

bào_các nhà khoa học hiện đại nói, mỗi tiểu quang tử gọi là lƣợng tử, vật chất 

nhỏ nhất, nó rất lành mạnh, thân thể ta có thể không mạnh khỏe ƣ? Thân thể 

không khỏe mạnh nguyên nhân do đâu? Nguyên nhân do ta có phiền não, có tự 

tƣ tự lợi, có tham sân si mạn, có thất tình ngũ dục, những thứ này rất rắc rối. 

Những thứ này nhƣ thế nào? Làm cho tế bào trên thân thể nhiễm mầm bệnh, 

mầm  bệnh  này  gây  ra  cho  chúng  ta  rất  nhiều  bệnh  tật  khác,  khiến  thân  thể 

không đƣợc mạnh khỏe. Nghiêm trọng hơn nữa, nếu rất nghiêm trọng, sẽ gây 

ra môi trƣờng sống không lành mạnh, đó chính là lũ lụt, gió bão, động đất, đất 

sụp, núi lở, gây ra những thảm họa này, không phải không có nguyên nhân. 

Chúng ta hiểu đƣợc cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung của việc tu hành. 

Bất  luận  dùng  pháp  môn  nào  cũng  đƣợc,  nếu  chúng  ta  không  đoạn  đƣợc  tập 

khí phiền não, nhƣ vậy thì không bằng tu Tịnh độ cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

Vì sao vậy? Vì tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lƣợng pháp môn đều phải đoạn 

phiền não, không đoạn chắc chắn không đƣợc lợi ích. Pháp môn Tịnh độ, chƣa 

đoạn hết phiền não, có thể đới nghiệp vãng sanh. Vì đới nghiệp vãng sanh, nên 

mỗi ngƣời đều đi đƣợc. Pháp môn này rất thù thắng, có thể giúp ngƣời có tập 

khí nghiệp chƣớng sâu nặng, không thể đoạn phiền não cũng có thể thành Phật. 

Nói  với  quý  vị  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  đoạn  đƣợc.  Không  phải  mang  theo 

phiền  não  thành  Phật,  mà  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đoạn,  đoạn  sạch  liền  thành 

Phật.  Quý  vị  xem,  đầu  tiên  là  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,  ở  trong  cõi 

phàm thánh đồng cƣ đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não. Liền đƣợc nâng cao lên đến 

cõi phƣơng tiện hữu dƣ, trong cõi phƣơng tiện hữu dƣ đoạn trần sa phiền não, 

Tập 591  1025 



và vô minh phiền não, sanh đến cõi thật báo trang nghiêm. Trong cõi thật báo 

trang nghiêm đoạn tập khí vô thỉ vô minh phiền não. Đoạn tận tập khí liền trở 

về thƣợng tịch quang Tịnh độ. Đây là điều vô  cùng thù thắng ở thế giới Cực 

Lạc,  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  không  có,  trong  vô  lƣợng  pháp  môn 

cũng không có. 

Nên  ở  đây  nói  quy  nguyên  không  có  hai  đƣờng,  trong  tất  cả  các  phƣơng 

tiện, phƣơng tiện cứu cánh duy nhất là vãng sanh. Chúng ta có thể không tin 

đƣợc ƣ? Có thể không vãng sanh đƣợc ƣ? Chúng ta phải tin, lúc nào đi? Niệm 

niệm đều muốn đi, ở thế gian này tất cả đều tùy duyên, học theo Bồ Tát Phổ 

Hiền,  “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức”.  Ở  đây  sao  cũng  đƣợc,  có 

cũng tốt, không có cũng tốt, tuyệt đối không đem những thứ tạp nham của thế 

gian này để trong lòng. Ta thật sự tin, thật sự phát nguyện, mà còn để thứ tạp 

nham  vào  trong  lòng,  nhƣ  vậy  là  không  phải  chân  tâm,  cũng  không  phải 

nguyện  thiết.  Phải  biết  buông  bỏ  vạn  duyên  gọi  là  chân  thật  viên  mãn,  tự  tại 

thật sự, hỷ duyệt thật sự. Trong tâm còn một vấn đề là còn một phiền não, có 

hai vấn đề là có hai phiền não. Trong tâm quá nhiều những thứ tạp nham, nên 

phiền não rất nhiều, không thể giải quyết đƣợc. 

“Tu hành các phƣơng pháp khác, muốn đời này siêu thoát tam giới, gọi là 

con đƣờng khó đi”, đây là tu pháp môn khác, không ra khỏi đƣợc luân hồi lục 

đạo.  Tam  giới  nghĩa  là  luân  hồi  lục  đạo,  đều  không  thoát  ra  đƣợc.  Thật  sự 

muốn siêu thoát luân hồi lục đạo ngay trong đời này, chỉ có phƣơng pháp niệm 

Phật vãng sanh. Đây chính là Tịnh tông nói con đƣờng khó đi và con đƣờng dễ 

đi. Con đƣờng khó đi, đời này không thể thành tựu. 

Chúng  ta  có  học  qua  rồi  chăng?  Có,  chắc  chắn  học  qua,  tuyệt  đối  không 

phải một đời, đời đời kiếp kiếp đều đang học, nhƣng đều không ra khỏi đƣợc. 

Hơn nữa đối với Tịnh tông chúng ta cũng có lý do tin rằng, trong đời quá khứ, 

tuyệt đối không phải một đời hai đời học nó, mà nhiều đời nhiều kiếp tu nó. Vì 

sao không đƣợc vãng sanh? Chƣa buông bỏ, không thể  không biết điều này. 

Nếu đã biết nhƣ vậy, lần này quý vị có buông bỏ chăng? Không buông đƣợc là 

không thể vãng sanh. 

Hiện  nay  chúng  ta  khuyên  ngƣời  khác  buông  bỏ,  nhƣng  bản  thân  không 

buông  đƣợc.  Bản  thân  không  buông  đƣợc,  sao  có  thể  khuyên  ngƣời  khác 

buông bỏ? Thật sự buông bỏ. Buông bỏ hay không buông bỏ không liên quan 

đến sự, mà có liên quan đến tâm. Trong tâm thật sự thanh tịnh, thật sự không 

có, đây gọi là buông bỏ, vì sao vậy? Vì trong tâm vốn không có. 

102

Tập 591 



6 

Đại sƣ Huệ  Năng kiến tánh không phải đã nói rồi sao? “đâu ngờ tự tánh 

vốn  tự  thanh  tịnh”,  nói  một  cách  rõ  ràng  thấu  triệt  nhƣ  vậy,  đó  là  gì?  Đó  là 

chân tâm, không buông đƣợc đó là vọng tâm, vọng niệm không phải chân tâm. 

Nhƣng trong cảnh giới chúng ta hiện nay, vọng niệm có thể chƣớng ngại chân 

tâm. Ý niệm chúng ta toàn là ở trong vọng niệm, không trú trong chân tâm, còn 

phải  tiếp  tục  trôi  lăn  trong  luân  hồi  lục  đạo.  Khi  nào  mới  thật  sự  giác  ngộ? 

Vọng  niệm  tồn  tại  đừng  để  ý  đến.  Đối  với  hoàn  cảnh,  bất  luận  là  hoàn  cảnh 

nhân  sự,  hoàn  cảnh  vật  chất,  dùng  vọng  tâm,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ 

công đức. Đối với bản thân chắc chắn dùng chân tâm, không dùng vọng tâm. 

Chân tâm là gì? Không có gì cả, tâm địa thanh tịnh không nhiễm chút bụi trần. 

Cổ nhân nói rằng, đây là gì? Đều là đã khai ngộ, đã khế nhập cảnh giới mới nói 

ra đƣợc, ngƣời thông thƣờng không nói đƣợc: “Thiên hạ vốn vô sự, kẻ thƣờng 

tự chuốc lấy”. Kẻ tầm thƣờng là gì? Là phàm phu, ngƣời hồ đồ. Chúng ta suy 

nghĩ đến câu nói này, ý nghĩa rất thâm sâu. Đối thoại của Bồ Tát Di Lặc và 

Đức Thế Tôn, Bồ Tát Di Lặc nói: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, 

nhƣ vậy còn chuyện gì nữa? Đây chính là nói rõ ràng cụ thể thiên hạ vốn vô 

sự, thật sự vô sự! Mà là do bản thân ta cho rằng có sự. Bản thân đa sự, đa sự là 

đa phiền não. Đó là việc gì? Đa sự là việc gì? Chế tạo luân hồi, nghĩa là chế tạo 

nghiệp luân hồi! Tạo nghiệp luân hồi đƣơng nhiên phải thọ báo luân hồi. Tạo 

nghiệp thọ báo, thọ báo lại tạo nghiệp, tạo nghiệp lại thọ báo, vĩnh viễn trôi lăn 

trong  luân  hồi.  Nhân  duyên  quả  báo,  khổ  không  thể  tả!  Đây  là  Thế  Tôn  dạy 

chúng ta đƣờng khó đi và đƣờng dễ đi, chúng ta phải nhận thức rõ ràng. 

“Duy  chỉ  có  cầu  sanh  Tịnh  độ  đƣợc  gọi  là  dễ  hành.  Tịnh  tông  chánh  tu, 

trƣớc tiên là thúc đẩy việc trì danh”. Tịnh độ tông chánh tu chính là chấp trì 

danh hiệu. Đại sƣ Ngẫu Ích nói rằng, trợ tu vẫn là chấp trì danh hiệu, nắm bắt 

câu danh hiệu này. Niệm niệm đều là A Di Đà Phật, tâm tâm đều là A Di Đà 

Phật,  ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra  thì  không  còn  gì  nữa,  nhƣ  vậy  đời  này  mới  có 

thành tựu. 

Trƣớc  đây  tôi  thƣờng  nói,  một  đời  của  con  ngƣời  có  xuân  hạ  thu  đông. 

Cuộc đời trƣớc 20 tuổi là mùa xuân, từ 20 đến 40 tuổi là mùa hạ, 40 đến 60 là 

mùa thu, 60 đến 80 là mùa đông của cuộc đời, ở sau không còn nữa. Nên đời 

ngƣời đến mùa thu cần phải cảnh giác, đến mùa đông phải chuẩn bị đi, ngày 

tháng không dài. Trên 80 tuổi có thể đi bất cứ lúc nào. 

Đó là cổ nhân, còn bây giờ rất nhiều ngƣời không biết. Ngày xƣa 70 không 

đƣợc cho ngủ nhờ, ngƣời già trên 70 tuổi không đƣợc để họ ở lại nhà mình, vì 

sao? Lỡ khi họ chết, ngƣời nhà đến tìm tƣởng quý vị là ngƣời mƣu hại họ thì 

Tập 591  1027 



sao? Vì thế mà có cấm kỵ này, họ đã già, đời ngƣời 70 tuổi là xƣa nay hiếm. 

80 tuổi không mời ăn cơm, không mời họ ăn cơm, biết đâu lúc họ ăn cơm bị 

nghẹn  chết,  không  phải  quý  vị  đã  hại  ngƣời  ƣ?  Không  rửa  hết  nỗi  hàm  oan. 

Ngạn  ngữ  ngày  xƣa  có  đạo  lý  rất  thâm  sâu,  con  ngƣời  sống  đến  80  quả  thật 

không nhiều. 

Tôi nhớ lúc tôi đến HongKong giảng kinh khoảng hơn 50 tuổi, năm 1977, 

lần đầu đến HongKong giảng kinh. Lúc đó khi tôi giảng kinh, các pháp sƣ đến 

nghe rất nhiều, hiện nay không có pháp sƣ nào còn. Rất nhiều cƣ sĩ đến nghe 

kinh, bây giờ cũng không còn. Đƣợc mấy ngƣời thân quen đều là pháp sƣ, thân 

thể đều đã yếu, nhƣ pháp sƣ Giác Quang, pháp sƣ Vĩnh Tinh, họ đều còn. Và 

pháp sƣ Trí Tuệ ở núi Đại Tự cũng còn. Rất nhiều ngƣời đã ra đi. Trong tâm 

chúng ta cũng tự biết, trên 80 tuổi có thể đi bất cứ lúc nào. 

Ngày nay đối với chúng ta điều gì quan trọng nhất? Niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ quan trọng nhất, từng giờ từng phút nghĩ đến vãng sanh, từng giờ từng 

phút đều có thể đi, phải thật sự đi đƣợc. Thế nào mới nắm chắc mình thật sự 

vãng  sanh?  Trong  tâm  thật  có  Phật  A  Di  Đà,  thật  sự  muốn  đến  thế  giới  Cực 

Lạc.  Không  nghĩ  gì  cả,  chỉ  nghĩ  đến  vãng  sanh  Cực  Lạc,  chỉ  muốn  thân  cận 

Phật  A  Di  Đà.  Ngoài  niệm  này  ra,  không  có  niệm  khác.  Buông  bỏ  hết  vạn 

duyên của thế gian, đừng nên tính toán, đừng nên hỏi han, sao cũng đƣợc, tất 

cả  đều  tùy  nó!  Điều  chúng  ta  làm  đƣợc,  là  mỗi  ngày  có  thể  giảng  kinh  bốn 

tiếng, điều này chúng ta có thể làm đƣợc, đƣợc rồi, đủ rồi, không tệ lắm. Bốn 

tiếng cùng mọi ngƣời chia sẻ, khuyên răn mọi ngƣời. Tuổi tác bằng cỡ tôi nhất 

định  phải  buông  bỏ,  không  muốn  gì  nữa,  nhƣ  vậy  sẽ  rất  tốt.  Trên  40  tuổi  là 

mùa  thu,  mùa  thu  của  đời  ngƣời,  phải  làm  tốt  công  việc  chuẩn  bị.  Nên  Tịnh 

tông chánh tu là một câu danh hiệu. 

“Học tập các pháp môn khác, mà có thể phát nguyện cầu sanh, cũng đƣợc 

Di Đà nhiếp thọ”, đây là điều tuyệt vời, pháp môn Tịnh tông vô cùng rộng lớn. 

Đức Phật Di Đà cũng có thể nhiếp thọ “rộng ra khắp ba cõi”. Đoạn sau cùng 

trong  tam  bối  vãng  sanh,  học  đại  thừa,  không  phải  học  Tịnh  tông,  là  học  đại 

thừa. Có thể đem những gì họ học đƣợc, công đức học tập của họ hồi hƣớng 

cầu sanh Tịnh độ, cũng nhất định đƣợc vãng sanh. 

Trƣớc đây đại sƣ Từ Châu đem đoạn kinh văn này làm thành nhất tâm tam 

muội. Bất luận là tu pháp môn nào cũng cần có công phu, không có công phu 

không đƣợc, không có công phu lấy gì để hồi hƣớng? Nhƣng có công phu thật 

sự rất khó, công phu nhƣ thế nào? Bị phá hoại, trong Phật pháp gọi là hữu lậu. 

Nhƣ ly trà này, nếu ở dƣới bị thủng, rót nƣớc vào sẽ bị chảy ra. Nƣớc chảy ra 

102

Tập 591 



8 

là sao? Lổ thủng này là gì? Tức năm lỗ thủng tham sân si mạn nghi, nếu có đủ 

năm lỗ thủng này, rót nƣớc vào lập tức chảy hết, không giữ đƣợc. Tất cả phiền 

não đều không còn, gọi là vô lậu, nhƣ cái ly này sửa lại bình thƣờng, có thể 

đựng nƣớc. 

Tu  học  tất  cả  các  pháp  môn,  bao  gồm  pháp  môn  Tịnh  độ,  nếu  nhƣ  còn 

tham sân si mạn nghi, nên biết thân ta là hữu lậu, không chứa đƣợc công đức, 

tất cả công đức đều chảy ra ngoài hết. Tu đƣợc những gì? Tu đƣợc  một chút 

phƣớc báo. Nếu bản thân còn tạo nhiều ác nghiệp, quả báo vẫn ở trong tam đồ. 

Trong tam đồ có hƣởng phƣớc, vì sao vậy? Họ tu đƣợc, đây là phƣớc báo tu 

đƣợc trong Phật pháp. 

Rõ ràng nhất mà chúng ta thƣờng thấy, là hiện tai quý vị thấy những nhà 

giàu nuôi thú cƣng. Chúng đầu thai vào đƣờng này, nhƣng đƣợc hƣởng phƣớc. 

Đầu thai vào trong đƣờng ngạ quỷ, đƣợc làm hữu tài quỷ, hữu tài quỷ là sao? 

Nhƣ  Sơn  thần,  Thổ  thần,  quỷ  vƣơng.  Có  ngƣời  cúng  dƣờng  họ,  họ  ở  trong 

miếu nên có ngƣời cúng dƣờng, có phƣớc. Đây là quỷ có phƣớc báo, không có 

phƣớc báo là ngạ quỷ. Hƣởng phƣớc trong lục đạo, họ đọa vào địa ngục nhƣng 

thọ khổ nhẹ hơn ngƣời khác, họ không thể không đọa. Tạo nghiệp nhƣ thế nào 

thì chiêu cảm quả báo nhƣ thế đó, nghiệp nhân quả báo không sai chút nào. Cổ 

nhân nói: “không phải không báo, là thời khắc chƣa đến”.  Còn có thiên tai mà 

ta không ngờ đƣợc, nhƣ hiện nay động đất, nhƣng đáng sợ nhất là sóng thần. 

Năm trƣớc một trận sóng thần ở Indonesia chết gần 200 000 ngƣời, chỉ trong 

vòng mấy giây. Quý vị thử nghĩ đó là gì? Nếu là ngƣời niệm Phật, sóng thần 

đến  không  kinh  không  sợ,  nhất  niệm  sau  cùng  là  A  Di  Đà  Phật,  nhƣ  vậy  sẽ 

thấy Phật đến tiếp dẫn. Bởi vậy, cùng chết trong một trận thiên tai, nhƣng nơi 

đến khác nhau. Ngƣời có phƣớc báo thì sanh lên cõi trời, ngƣời hành thiện lại 

đến nhân gian. Ngƣời tạo nghiệp bất thiện đọa vào ba đƣờng ác. Cùng trong 

một thiên tai, nơi đến của mỗi ngƣời hoàn toàn khác nhau. 

Hiện  nay  thiên  tai  rất  nhiều,  mà  còn  không  có  cảnh  báo  trƣớc,  đột  nhiên 

phát sanh. Điều này trong tâm chúng ta đều phải có sự chuẩn bị, trong tâm có 

sự chuẩn bị, khi thiên tai đến không thấy sợ hãi. Thực tế mà nói khi đại thiên 

tai ập đến, rất nhiều ngƣời kinh hoàng không biết phải làm sao. Những ngƣời 

kinh  hoàng  sợ  hãi  này,  sau  khi  chết  đều  đọa  vào  ác  đạo;  còn  những  ngƣời 

không kinh không sợ chắc chắn không đọa vào ba đƣờng ác. Nếu nhƣ tâm địa 

thuần tịnh thuần thiện, họ đến nơi tốt đẹp. Ngƣời niệm Phật không kinh không 

sợ mới có thể vãng sanh, nếu có sợ hãi, hoảng hốt không thể vãng sanh đƣợc, 

nhƣ vậy là tùy nghiệp lƣu chuyển. Cho nên ngƣời niệm Phật cần có định, định 

Tập 591  1029 



nhìn  từ  phƣơng  diện  này.  Bất  luận  là  thiên  tai  gì,  thiên  tai  hay  nhân  họa  đều 

không kinh hoàng sợ hãi, bình thƣờng phải xem nhẹ hiện tƣợng này. “Phàm sở 

hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, thiên tai nhân họa cũng là hƣ vọng, có gì đáng sợ 

đâu?  Luôn  luôn  giữ  đƣợc  tâm  thanh  tịnh,  luôn  luôn  giữ  đƣợc  chánh  niệm, 

chánh  niệm  nghĩa  là  niệm  Phật,  điều  này  quan  trọng  hơn  tất  cả.  Đặc  biệt  là 

sanh trong thời đại của chúng ta hiện nay. 

“Nên kinh này lấy cầu sanh Tịnh độ thu nhiếp hết các văn ở trƣớc”, ở sau 

là phẩm Phƣớc Tuệ Thỉ Văn thứ 47, đây là kệ tụng, nghĩa là nói lại những gì 

đã nói ở trƣớc. Đức Thế Tôn từ bi vô tận, đúng là vô lƣợng ân đức, tận tâm tận 

lực vì chúng ta. Chúng ta có đƣợc quyển kinh này, kinh này chính là vì chúng 

ta,  chúng  ta  nhất  định  phải  đạt  đƣợc  lợi  ích  chân  thật  trong  quyển  kinh  này. 

Trong mọi thiên tai tật bệnh, tôi không hề có chút sợ hãi nào. Thọ mạng chƣa 

đến,  tự  nhiên  sẽ  tốt  đẹp;  thọ  mạng  đến  thì  về  thế  giới  Cực  Lạc.    Tôi  không 

chọn đâu khác, chỉ chọn nơi này. Phải buông bỏ mọi thứ ở thế gian này, tuyệt 

đối  không  còn  bất  kỳ  tham  cầu  nào.  Biết  đƣợc  thế  gian  này  là  giả  tạm,  tâm 

chúng ta mới định đƣợc, nếu còn những tham cầu, tâm không thể định đƣợc. 

Điều này đối với chúng ta tổn thất vô cùng lớn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây 

 

 

Tập 592 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:13.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  777,  hàng  thứ  ba  từ  dƣới  đếm  lên. 

“Phƣớc Tuệ Thỉ Văn Đệ Tứ Thập Thất”. 

Sau khi Đức Thế Tôn nói xong, liền dụng kệ tụng để nói lại ý trƣớc. Đây 

là từ bi tột cùng, sợ chúng ta chƣa có ấn tƣợng sâu sắc, nên sau khi nói xong 

liền dụng kệ tụng để nói lại, hy vọng thêm chút ấn tƣợng. Đây là giáo huấn sau 

cùng của kinh này. 

“Trong đó nói lại rõ về thị phi, chọn lọc làm rõ thị phi, trong hiển thị này 

tán thán ba vấn đề”. Đây là đặc biệt nói rõ cho chúng ta, thế nào là đúng, thế 

103

Tập 592 



0 

nào là ngộ nhận, để chúng ta có năng lực từ bỏ sai lầm, giữ vững những điều 

đúng đắn. Trong khi hiển thị tán thán về ba việc. 

Thứ nhất: “Tín vãng sanh”. Nhất định phải tin, vì sao chúng ta không phát 

nguyện đƣợc, không niệm Phật lâu đƣợc? Vì có hoài nghi, không tin vào việc 

vãng sanh. Không tin thế giới Cực  Lạc, sẽ tin vào  luân hồi sanh tử trong lục 

đạo, không cách nào giải quyết đƣợc vấn đề này. Trong kinh nói rất rõ ràng, 

nghĩa là tám vạn bốn ngàn pháp môn trong Phật pháp đại thừa, cũng không dễ 

giúp chúng ta ra khỏi luân hồi ngay trong đời này. Không ra khỏi luân hồi rất 

khổ,  rất  đáng  thƣơng!  Điều  này  quả  thật  hết  cách,  huống  gì  kiếp  nạn  đang  ở 

trƣớc mắt. 

Con ngƣời sống trong thế gian này, quả thật sống  quá đau khổ. Chúng ta 

hồi tƣởng lại 30 năm trƣớc, hòa bình an định hơn xã hội chúng ta bây giờ. 30 

năm trƣớc nữa, càng tốt đẹp, đó là lúc kháng chiến vừa thắng lợi. Nếu trở về 

30 năm trƣớc, xã  hội càng hạnh phúc, càng hài hòa. Tuy xã hội Trung quốc 

quân phiệt cắt cứ, chiến tranh chƣa có hồi kết. Lúc đó chiến tranh phạm vi nhỏ, 

ngƣời bị họa hại vì chiến tranh không nhiều lắm, đại đa số đều có thể an cƣ lạc 

nghiệp. Đây chính là nói đời này không bằng đời trƣớc. Ngƣời Trung quốc nói 

30 năm là một đời, so sánh 30 năm 30 năm nhƣ vậy, ngày càng cực khổ, ngày 

càng đáng thƣơng, không thể không biết. 

Thật không dễ gì gặp đƣợc phƣơng pháp này, không tin coi nhƣ xong, đời 

này trôi qua vô ích. 

Thứ hai là phải tin “Phật trí nan tƣ”. Trí tuệ của Phật không thể nghĩ bàn. 

Thật ra trí tuệ của Phật ta cũng có, trí tuệ chúng ta cũng không thể nghĩ bàn. 

Nhƣng vì bây giờ có vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, nên dù có trí tuệ, có 

đức năng và tƣớng hảo, nhƣng tất cả đều không thể hiện tiền, không đạt đƣợc 

lợi ích. Đức Phật dạy chúng ta, nếu ta buông bỏ đƣợc ba thứ này sẽ đƣợc thành 

Phật,  sẽ  viên  mãn.  Nói  thì  rất  đơn  giản,  nhƣng  ta  buông  không  đƣợc,  không 

buông đƣợc không tránh khỏi đƣợc luân hồi. 

Thứ ba là phải tin “niệm Phật đƣợc độ”. Phải tin rằng dùng phƣơng pháp 

niệm Phật này, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc liền đƣợc độ. Đây là ba vấn đề 

mà trong phẩm kinh này nói rõ. Bây giờ chúng ta xem kinh văn: 

“Nhĩ thời Thế Tôn, nhi thuyết tụng viết: 

Nhƣợc bất vãng tích tu phƣớc tuệ, 

Ƣ thử chánh pháp bất năng văn 

Dĩ tằng cúng dƣờng chƣ Nhƣ Lai 

Tắc năng hoan hỷ tín thử sự 

Tập 592  1031 



Ác kiêu giải đãi cập tà kiến 

Nan tín Nhƣ Lai vi diệu pháp 

Thí nhƣ manh nhân hằng xứ ám 

Bất năng khai đạo ƣ tha lộ”. 

Đây là đoạn thứ nhất, có hai bài kệ: “bốn câu đầu, chính là nói rõ tên phẩm 

Phƣớc Tuệ Thỉ Văn của phẩm này. Cũng tức trong kinh, nếu có chúng sanh, 

trồng các gốc thiện, đã từng cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật. Do nhờ oai lực 

của Đức Phật này  gia trì, có thể đạt đƣợc pháp  môn rộng lớn nhƣ vậy, nhiếp 

thủ  thọ  trì.  Trong  đó  trồng  các  gốc  thiện,  tức  là  đời  trƣớc  tu  phƣớc  tuệ.  Nếu 

không phải đời trƣớc tu, thìc đối với pháp này không thể nghe đƣợc”. Chúng ta 

xem đoạn này trƣớc. 

Đoạn này nói với chúng ta, quả thật Phật pháp khó nghe. Thực tế mà nói, 

chúng ta nghiệp chƣớng sâu nặng. Ác là ác nghiệp, kiêu là kiêu ngạo, giải đãi, 

tà kiến, nên tuy gặp đƣợc nhƣng không có lợi ích. 

Chúng ta vô cùng may mắn, gặp đƣợc một trƣờng hợp hay, đó là cƣ sĩ Lƣu 

Tố  Vân.  Nghe  đƣợc  Phật  pháp,  tu  hành  mƣời  năm  lại  có  đƣợc  thành  tựu  lớn 

nhƣ vậy, nhƣ trong kinh điển tiểu thừa nói, là cảnh giới của A la hán: “Những 

gì đã làm, không chịu quả báo đời sau”. Những gì đã làm, chính là việc niệm 

Phật liễu sanh tử, bà đã làm thỏa đáng, tuyệt đối không còn trôi lăn trong luân 

hồi lục đạo, mƣời năm tu hành. 

Chúng ta tiếp xúc Phật pháp không chỉ mƣời năm, đến nay vẫn mơ mơ hồ 

hồ, ai dám nói mình đã lo xong chuyện sanh tử? Nguyên nhân gì vậy? Phải nói 

là “nếu trong đời quá khứ không tu phƣớc tuệ”, nếu không phải đời đời kiếp 

kiếp trong quá khƣ tu phƣớc tu tuệ, thì không có nhân duyên gặp đƣợc chánh 

pháp. Ngày nay chúng ta gặp đƣợc chánh pháp, đại pháp thuần chánh, chứng 

tỏ trong nhiều đời kiếp quá khứ có tu phƣớc tuệ. Nghe đƣợc thì sao? Thiện căn 

chúng ta chƣa đủ, chƣa đủ phƣớc đức, cũng chƣa đủ nhân duyên, nhƣng nhân 

duyên  là  chính  bản  thân  tạo  ra.  Khi  buông  bỏ  đƣợc  nhân  duyên  sẽ  đầy  đủ. 

“Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, vạn duyên buông bỏ, làm gì có 

chuyện  không  thành  tựu!  Cƣ  sĩ  Hoàng  Trung  Xƣớng  biểu  diễn  cho  chúng  ta 

thấy, chỉ 2 năm 10 tháng là vãng sanh. Trƣớc khi bế quan ông nói với tôi, ông 

muốn thử nghiệm xem có thật chăng? Quả nhiên là thật, không phải giả, đã đến 

thế giới Cực Lạc làm Phật rồi. Đáng sợ nhất là chúng ta để thời gian trôi qua 

một cách vô ích, nhƣ vậy thì phƣớc tuệ ta tu đƣợc trong đời quá khứ cũng uổng 

phí.  Phƣớc  không  phải  là  việc  tốt,  quý  vị  xem  những  ngƣời  thành  tựu  đều 

không có phƣớc báo, vì sao vậy? Họ mới thật thà. Phƣớc báo lớn, địa vị cao, 

103

Tập 592 



2 

của cải nhiều, không phải phƣớc. Đó là phƣớc ngu si của thế tục, không phải 

trí  tuệ  chân  thật.  Trí  tuệ  chân  thật  là  muốn  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới.  Giải 

quyết đƣợc vấn đề tự thân, còn làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời, đó chính là 

hóa độ chúng sanh. Kinh văn ở trƣớc kinh này nói. 

“Nếu có chúng sanh, trồng các gốc thiện”. Các gốc thiện, căn bản của tất cả 

điều thiện gọi là ba thiện căn. Bây giờ chúng ta thêm vào hai chữ gọi là năm 

thiện căn: không tham, không sân, không si, không mạn, không nghi, năm loại 

thiện  căn.  Tất  cả  thiện  pháp  của  thế  xuất  thế  gian  đều  từ  đây  sanh  ra,  không 

hoài nghi, vì sao không hoài nghi? “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, vậy 

thì có gì đâu mà hoài nghi? 

Trong Kinh Bát Nhã nói: “tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc”, vậy chúng ta không cần hoài nghi. Thiện không hoài nghi, ác cũng không 

hoài  nghi,  vì  sao  vậy?  Tất  cả  đều  là  không.  Mỗi  ngƣời  khởi  tâm  động  niệm, 

mỗi ngƣời ngôn ngữ tạo tác, có nhân quả quản họ. Lý của nhân quả hoàn toàn 

tự làm tự chịu, bản thân ta làm, nó sẽ chiêu cảm đến. Lý và sự này muốn nói 

tƣờng tận cũng không nói hết. Vì sao không nói hết? Đức Phật dạy chúng ta, 

hiện nay các nhà khoa học đã chứng minh, vạn sự vạn vật khắp biến pháp giới 

hƣ không giới với chúng ta là nhất thể. Chúng ta khởi tâm động niệm, bất luận 

là thiện niệm hay ác niệm, bất luận là hữu ý hay vô ý, thật sự là nhổ một sợi 

lông mà động toàn thân. Ý niệm này truyền khắp biến pháp giới hƣ không giới. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  “chu  biến  pháp  giới”,  chu  biến  pháp  giới  có 

khởi tác dụng chăng? Khởi, khởi tác dụng gì? “Xuất sanh vô tận”. 

Thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  đích  thực  là  giống  nhƣ  tiết  mục 

chiếu trên màn hình vậy, rất giống, mỗi đoạn film là một niệm, nhất niệm này 

là bất động, nên không có hai đoạn film nào tƣơng đồng cả. Film là dùng băng 

nhựa,  không  có  hai  tấm  tƣơng  đồng,  niệm  niệm  đều  là  độc  lập.  Bởi  thế  Đức 

Phật nói với chúng ta về chân tƣớng, chân tƣớng gọi là gì? Tất cả pháp không 

sanh, tất cả pháp không diệt, chính là nói chân tƣớng sự thật này. Thật sự hiểu 

rõ ràng minh bạch về chân tƣớng sự thật, tâm thái quý vị sẽ khác, sẽ đƣợc khôi 

phục bình thƣờng. Tâm thái bình thƣờng là gì? Là “tùy duyên diệu dụng”, là 

đức thứ nhất trong bốn đức mà Hoàn Nguyên Quán nói. Tùy duyên diệu dụng 

cũng  chính  là  hai nguyện  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền, hai  điều  trong  thập nguyện: 

Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, diệu dụng. Công đức là gì? Tùy hỷ, 

nhƣng hông khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, 

đây gọi là diệu. Ngày nay chúng ta tùy hỷ là động tâm, động ý niệm, nhƣ vậy 

Tập 592  1033 



là không diệu, vì sao vậy? Họ sanh phiền não, sanh phiền não là khởi tâm động 

niệm, là tạo nghiệp, phiền não mới động. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói: “xuất sanh vô tận”, nếu phiền não này ứng 

đối trên thân chúng ta, trên thân chúng ta một bộ phận nào đó liền phát sanh tế 

bào bệnh, tế bào mang bệnh phát sanh. Ứng đối trên hoàn cảnh sống của chúng 

ta, hoàn cảnh này sẽ có tai họa, liền sinh ta biến hóa. Nên biết biến hóa là biến 

hóa trong từng sát na, nói sát na vẫn còn dài. Chúng ta dùng lời Bồ Tát Di Lặc 

nói: Một giây có 1600 triệu ý niệm, mỗi niệm đều đang biến hóa. Hay nói cách 

khác,  một  giây  biến  hóa  bao  nhiêu  lần?  Biến  hóa  1600  triệu  lần,  còn  có  thể 

phản  ứng  ở  tha  phƣơng  thế  giới.  Nhƣ  chúng  ta niệm  Phật,  chuyên  môn  niệm 

Phật,  nguyện  đem  công  đức  này,  trang  nghiêm  Phật  Tịnh  độ.  Chúng  ta  niệm 

Phật  khiến  nơi  nào  khởi  biến  hóa?  Khiến  thế  giới  Cực  Lạc  khởi  biến  hóa,  ta 

phải trang nghiêm Phật Tịnh độ. Chúng ta ở đây niệm Phật, thế giới Cực Lạc 

khởi biến hóa, rất lợi ích. 

Bản thân chúng ta nhất định phải tin, lời Đức Phật nói là thật. Nên ở trƣớc 

Hoàng Niệm Tổ nói với chúng ta, nhất định phải tin. Trong đời quá khứ từng 

cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật, không phải một hai vị Phật. Điều này giống 

nhƣ trong Kinh Kim Cang nói, ta gặp đƣợc kinh điển đại thừa, hoan hỷ  tiếp 

nhận,  không  kinh  không  sự,  đó  chính  là  “đã  từng  cúng  dƣờng  vô  lƣợng  Chƣ 

Phật”. Chúng ta nhớ Phật, Phật cũng nhớ chúng ta, Phật cũng gia trì chúng ta, 

nên  chúng  ta  đƣợc  vô  lƣợng  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  khắp  mƣời  phƣơng  gia  trì. 

Trong đời này mới có thể gặp đƣợc “pháp môn rộng lớn nhƣ vậy”, chính là chỉ 

bộ kinh này. 

Bộ kinh này là Đức Thế Tôn lúc còn tại thế nhiều lần tuyên giảng, đây là 

điều không thể nghĩ bàn. Đức Thế Tôn suốt đời giảng kinh, ngài không giảng 

lại lần thứ hai, duy nhất bộ kinh này là ngài tuyên giảng nhiều lần, nhƣng rốt 

cuộc giảng bao nhiêu lần chúng ta không biết. Khi truyền đến Trung quốc là 

nguyên bản tiếng Phạn, ở Trung quốc có 12 lần phiên dịch sang tiếng Trung. 

Từ  thời  nhà  Hán  đến  thời  nhà  Tống  là  800  năm,  sau  thời  nhà  Hán  đến  Bắc 

Tống  800  năm,  từng  có  12  lần  phiên  dịch.  Đáng  tiếc  những  bản  dịch  này  có 

bảy loại thất truyền, hiện nay chỉ còn lại năm loại. Truyền đến Trung quốc, ít 

nhất có ba bản khác nhau. Hay nói cách khác, nghĩa là Đức Phật từng giảng ba 

lần. Bảy loại thất truyền, nên chúng ta chỉ có thể nói trên ba loại, tuyệt đối là 

hơn ba loại. Ba loại chính là nói ba lần, vì sao Đức Phật làm nhƣ vậy? Chỉ có 

pháp  môn  này  có  thể  độ  tất  cả  chúng  sanh,  trên  đến  Đẳng  giác  Bồ  Tát,  dƣới 

đến địa ngục A tỳ, không có ai không thể độ, chỉ cần ta gặp đƣợc. Có ngƣời 

103

Tập 592 



4 

giảng giải cho chúng ta, có ngƣời chú giải cho chúng ta. Chúng ta có thể xem 

hiểu,  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  có  thể  nói  một  cách  rõ  ràng,  nói  một  cách  minh 

bạch. Đây chính là có dạy.      Nơi có dạy là có chánh pháp thƣờng trú tại đây, 

chánh  pháp  thƣờng  trú  đáng  quý  nhất,  nghĩa  là  phải  có  ngƣời  thật  sự  muốn 

nghe, có ngƣời nghe hiểu có thể y giáo phụng hành, buông bỏ vạn duyên, nhất 

tâm  niệm  Phật.  Lục  đạo  là  giả,  mƣời  pháp  giới  cũng  là  giả,  trong  này  chỉ  có 

khổ  không  có  vui,  gọi  là  vui  chỉ  là  khổ  tạm  ngừng  mà  thôi.  Trong  kinh  Đức 

Phật  đƣa  ra  ví  dụ  rất  hay:  Mỗi  chúng  sanh  vừa  sanh  ra  đã  có  một  bệnh  lớn, 

bệnh  này  là  gì?  Bệnh  đói.  Quý  vị  xem  không  ăn  một  bữa  cơm  là  đói,  đói  sẽ 

khổ, một ngày không ăn cơm thì càng khổ. Ngƣời bình thƣờng bảy ngày không 

ăn sẽ chết, đây là sanh ra đã  có. 

Ẩm thực là gì? Ẩm thực chính là trị bệnh, đối trị bệnh đói. Ẩm thực ví nhƣ 

uống thuốc ngày ba lần, có khi chƣa đủ, còn phải thêm điểm tâm, là trị bệnh 

đói. Quý vị không biết đói là bệnh! Bệnh này không thể giải quyết, không trị 

đƣợc, quý vị nói ngƣời này có gì vui? Đức Phật không phân tích, chúng ta lãng 

quên, không nghĩ đến vấn đề này. Nghe Đức Phật nói, suy nghĩ tỉ mỉ rất có đạo 

lý. Thế giới Cực Lạc không cần ăn cơm. 

Ở thế gian này của chúng ra_Dục giới thiên, Tứ vƣơng thiên, Đao lợi thiên 

gần giống với nhân gian. Dạ ma thiên đối với thất tình lục dục ngày càng đạm 

bạc, đến Sắc giới thiên thì không còn nữa. Ngƣời ở Sắc giới thiên không cần 

ăn  cơm,  cũng  không  cần  ngủ  nghỉ.  Họ  không  bị  hôn  trầm,  cũng  không  mệt 

mõi.  Không  cần  ăn  uống,  thân  thể  vẫn  mạnh  khỏe,  thọ  mạng  rất  dài,  họ  dựa 

vào  điều  gì?  Trong  kinh  Đức  Phật  nói:  “thiền  duyệt  vi  thực”.  Duyệt  là  hỷ 

duyệt. Hỷ duyệt này từ đâu mà có? Từ trong thiền định, thiền định không phải 

chết, trong thiền định có cảnh giới, trong thiền định có trí tuệ, định tuệ song tu 

gọi  là  thiền  định.  Nếu  có  định  không  có  tuệ,  nhà  Phật  gọi  là  ngoại  đạo.  Nhà 

Phật nói tam học giới định tuệ, trong định có tuệ, trong tuệ có định. 

Niệm Phật là tu thiền định. Trong Đại Tập Kinh Đức Phật nói rất rõ ràng: 

“Trì  danh  niệm  Phật  là  vô  thƣợng  thậm  diệu  thiền”.  Buông  bỏ  vọng  tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc chính là định, hành trú tọa ngọa đều ở trong định, không 

nhất  định  phải  ngồi  xếp  bằng  quay  mặt  vào  vách.  Pháp  tu  định  này  vô  cùng 

linh  hoạt,  không  trở  ngại  công  việc  của  quý  vị.  Là  phƣơng  pháp  tu  hành  tốt 

nhất, đối với ngƣời công việc bận rộn. Thân thể đang làm việc, thân thể là bộ 

máy cần phải hoạt động, không hoạt động sẽ bị rò rỉ, bị hƣ. Thân thể phải vận 

động, nhƣng tâm phải thanh tịnh. Trong tâm có ý niệm tâm sẽ hƣ hoại, trong 

tâm không có ý niệm là chân tâm, có ý niệm là vọng tâm.  Chúng ta gặp đƣợc 

Tập 592  1035 



pháp  môn  này,  phải  biết  cách  nhiếp  thủ  thọ  trì,  phải  tinh  tấn  tu  học,  không 

đƣợc bỏ qua nó. Thọ là tiếp thu, trì là duy trì. Trong tất cả pháp tôi chọn pháp 

này, đây là lựa chọn chính xác. “Trong đó trồng các gốc thiện, tức là quá khứ 

tu phƣớc tuệ”, đây là ở trƣớc kinh này nói. 

“Nếu  trong  đời  quá  khứ  không  tu,  thì  đối  với  chánh  pháp  này  không  thể 

nghe  đƣợc”,  nói  lại  cho  chúng  ta  thêm  lần  nữa.  Không  phải  trong  nhiều  đời 

kiếp  quá khứ  tu học  tích  lũy  công đức,  thì  chúng  ta  không  thể  nghe  đƣợc  bộ 

kinh này, vì sao vậy? Vì không hoan hỷ, nghe rồi cảm thấy ghét, không thích 

kinh này, không có nhân duyên với kinh này, không có nhân duyên với pháp 

môn  này.  Trái  lại  chúng  ta  có  duyên  với  kinh  này,  có  thể  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

chứng tỏ trong quá khứ thiện căn của chúng ta vô cùng sâu dày, bây giờ đƣợc 

Chƣ Phật Nhƣ Lai gia trì. Tại sao chúng ta vẫn không thể khế nhập? Do tập khí 

phiền  não  quá  nặng.  Chúng  ta  nghe  hiểu  nhƣng  không  thực  hành,  nghe  hiểu 

phải thật sự thực hành, mới nhập vào cảnh giới. 

Tôi biết, ngƣời nhƣ Lƣu Tố Vân có rất nhiều, nhƣng đều chƣa gặp mặt. Có 

tin tức truyền đến chỗ tôi, những ngƣời này đều khoảng mƣời năm “nhất môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu”. 

“Đã  từng  cúng  dƣờng  Chƣ  Nhƣ Lai”,  chính  là  ở  trƣớc  nói  “đã  từng cúng 

dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật”. Ở trƣớc trong văn xuôi nói, đây là dùng kệ tụng để 

nói lại một lần nữa. “Ngƣời nhƣ thế, rộng trồng thiện căn, lại nhờ oai lực Nhƣ 

Lai gia trì, nên có thể hoan hỷ tin vào điều này”. Hoan hỷ này là gì? Tin thiện 

căn phát khởi, Phật lực gia trì. Sanh hoan hỷ, sanh hoan hỷ sẽ thực hành, họ sẽ 

có hành động. 

Nhƣ Kinh Kim Cang nói: “Sau khi Nhƣ Lai diệt độ, sau 500 sau”. Đây là 

chỉ  thời  đại  hiện  nay  của  chúng  ta,  trong  pháp  thế  gian  chúng  ta  gọi  là  vận 

mệnh. Ngƣời thế gian năm năm thay đổi vận mệnh một lần. Trong đời này có 5 

năm tốt nhất, cũng có 5 năm xấu nhất. Thế Tôn là 500 năm chuyển vận một 

lần, năm nhân với 500 năm, là 2500 năm sau, chính là nói hiện nay. Trong thời 

đại này còn có “trì giới tu phƣớc”, còn thích làm điều này. “Đối với chƣơng cú 

có  thể  sanh  tín  tâm,  lấy  điều  này  là  thật.  Nên  biết  ngƣời  này,  không  phải  chỉ 

trồng thiện căn với một vị Phật, hai vị Phật, ba bốn năm vị Phật, mà đã trồng 

chƣ  thiện  căn  với  vô  lƣợng  ngàn  vạn  chƣ  Phật”.  Đây  là  lời  trong  Kinh  Kim 

Cang nói. 

Nhân  duyên  trong  quá  khứ  của  chúng  ta  phải  chăng  là  đây?  Không  phải. 

“Trồng các thiện căn với vô lƣợng ngàn vạn Chƣ Phật”, họ có thể trì giới tu 

phƣớc, điều này chúng ta có. “Đối với chƣơng cú có thể sanh tín tâm”, chúng 

103

Tập 592 



6 

ta còn thua một bậc, điều này chúng ta chƣa làm đƣợc. Không thể nói không có 

thiện căn, mà thiện căn chƣa đủ, không thể sanh khởi tâm hoan hỷ. 

Đọc  nhiều,  thƣờng  đọc  những  kinh  văn  này,  lại  dùng  nó  để  quán  chiếu 

khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  của  bản  thân.  Bản  thân  nhất  định  rất 

may mắn, trong đời quá khứ có tu, cũng sanh tâm hổ thẹn tôi tu chƣa đủ. Chỗ 

chƣa đủ có thể bổ túc vào, chỉ cần trong đời này chúng ta dõng mãnh tinh tấn, 

là có thể bổ túc đƣợc. Cần bao nhiêu thời gian để bổ túc? Đó phải xem sự tinh 

tấn hay giải đãi của mỗi ngƣời. Nếu tinh cần, thì rất nhanh sẽ bổ túc đƣợc; nếu 

biếng nhác thì thời gian dài hơn một chút. Vì sao vậy? Vì công đức niệm Phật 

này không thể nghĩ bàn, chân tâm, không phải tam tâm. 

Niệm  một  câu  Phật  hiệu,  có  thể  tiêu  tội  nghiệp  sanh  tử  trong  80  ức  kiếp. 

Điều này không phải giả, Đức Phật không gạt ngƣời, từng câu  từng chữ của 

Đức Phật đều là thật. Ngày nay chúng ta niệm Phật, không tiêu đƣợc một tội. 

Ngƣời ta một câu Phật hiệu, tiêu tội nặng sanh tử trong 80 ức kiếp, đó là niệm 

nhƣ thế nào? Ấn Quang đại sƣ nói là nhờ tâm thành kính, tâm quý vị có vạn 

phần thành kính, có thể tiêu vạn phần tội nghiệp; một phần thành kính có thể 

tiêu  một  phần  tội  nghiệp;  mƣời  phần  thành  kính  có  thể  tiêu  mƣời  phần  tội 

nghiệp, đạo lý chính là nhƣ vậy. 

Chúng ta không có tâm thành kính, nên niệm Phật mà không đƣợc lợi ích. 

Quý vị xem, niệm Phật nhƣng vọng niệm xen tạp vào trong đó, vọng niệm phá 

hoại công phu niệm Phật của chúng ta. Không thể nói không có lợi ích, lợi ích 

không lớn, không thấy đƣợc hiệu quả của nó. Nếu nhƣ không có tạp niệm, gọi 

là nhất tâm thanh tịnh, tâm bồ đề, bình đẳng, từ bi. Trong câu Phật hiệu này có 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, cảm ứng đạo giao với Phật. Tức một 

niệm  tƣơng  ƣng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật.  Tâm 

định,  trong  tâm  thật  sự  có  Phật,  mỗi  tiếng  mỗi  niệm  đều  cầu  sanh  Tịnh  độ. 

Chúng ta đại đa số không đƣợc, niệm Phật là một chuyện, nhƣng đối với thế 

gian này vô cùng lƣu luyến, việc gì cũng  muốn quản, không buông bỏ  đƣợc 

điều gì. Niệm Phật nhƣ vậy chỉ kết nhân duyên với Phật A Di Đà, tƣơng lai 

nhất định thành tựu, nhƣng không biết đến khi nào. 

Trong phần chú đầu trang của Kinh Vô Lƣợng Thọ, thầy Lý nói: Đời này 

không thể vãng sanh, không tránh khỏi trƣờng kiếp luân hồi, không sao tránh 

đƣợc.  Phải  đợi  sau  trƣờng  kiếp  luân  hồi,  lại  gặp  đƣợc  thân  ngƣời,  gặp  đƣợc 

Phật pháp, có thể sanh khởi đƣợc tín tâm, sẽ cho rằng những gì Đức Phật nói là 

thật, không phải giả. 

Tập 592  1037 



Chúng  ta  dùng  một  ví  dụ  rất  đơn  giản.  Đức  Phật  có  gạt  ngƣời  chăng? 

Ngƣời gạt ngƣời khác đều có âm mƣu, đều có mục đích. Đức Thế Tôn đƣơng 

thời  xuất  gia,  hoàn  cảnh  gia  đình  ngài  rất  tốt,  cha  là  quốc  vƣơng,  ngài  là  đại 

thái  tử,  ngƣời  kế  thừa  vƣơng  vị.  Vậy  mà  ngài  từ  bỏ,  sao  lại  ra  bên  ngoài  gạt 

ngƣời đƣợc? Làm gì có đạo lý đó! Sau khi Phật diệt độ, các hàng đệ tử đem 

giáo huấn của Phật, kết tập viết thành văn tự lƣu truyền cho hậu thế, nhƣ vậy 

mà gạt đƣợc sao? Các hàng đệ tử Bồ Tát, đệ tử Thanh văn của ngài phải chăng 

là làm điều gạt ngƣời? Mục đích của họ là gì? Đức Phật rất rõ ràng, biết đƣợc 

pháp  vận  dần  dần  suy  yếu,  Phật  pháp  sẽ  bị  diệt  ở  thế  gian.  12  000  năm  sau, 

Phật  pháp  không  còn  ở  nhân  gian,  chùa  chiền  không  còn,  tƣợng  Phật  không 

còn,  kinh  điển không  còn.  Thế  gian  không  tránh đƣợc  thành  trụ  hoại  không, 

bởi thế ngài không có lý do gì để gạt ngƣời. Nếu nói không có lý do, không có 

bất  kỳ  mục  đích  nào  gạt  ngƣời,  thì  đó  chắc  là  tinh  thần  không  bình  thƣờng. 

Tinh thần không bình thƣờng, có thể nói ra đƣợc những đạo lý này ƣ? Không 

thể. Đây là ngƣời tốt thật sự, từ bi thật sự, là ngƣời thật sự lợi ích tất cả chúng 

sanh mà không vì bản thân. Nếu không tin ngƣời này, là do chúng ta không có 

phƣớc  báo.  Gặp  đƣợc  ngƣời  tốt  phải  làm  quen,  đừng  bỏ  qua.  Tuy  Đức  Phật 

không còn ở thế gian, nhƣng di giáo của ngài vẫn còn. Tám vạn bốn ngàn pháp 

môn, đƣợc một pháp môn là có thể đƣợc độ. Tam tạng kinh điển, đạt đƣợc một 

bộ  là  chúng  ta  cũng  đƣợc  độ,  huống  gì  đạt  đƣợc  bộ  kinh  này.  Rất  khó  gặp 

đƣợc, chúng ta đã gặp. 

Tôi thấy thầy giáo đời trƣớc của chúng tôi, bây giờ đến tuổi tác này, cũng 

có  mấy  mƣơi  năm  kinh  nghiệm.  Trong  thời  đại  đó,  thầy  giáo  rộng  độ  chúng 

sanh. Chúng tôi may mắn, đƣợc tham dự và cùng ở với thầy 10 năm. Thầy đích 

thực rất thanh liêm, thanh cao, liêm khiết. Suốt đời sống đơn giản, một bộ áo 

quần  mặc  hai  ba  mƣơi  năm,  áo  quần  bên  trong  đều  chắp  vá,  thầy  tự  vá,  vớ 

cũng tự mình vá. Sau khi thầy vãng sanh, chúng tôi thấy những thứ này mới 

biết,  trƣớc  đó  không  ai  hay  biết,  vì  áo  quần  thầy  tự  giặt.  Không  ai  biết  thầy 

sống  cuộc  sống  nhƣ  vậy,  không  phải  thầy  không  có  tiền,  tiền  lƣơng  của  ông 

không tệ. Ở Đài Loan tiền lƣơng của ông thuộc hàng cán bộ cao cấp, cuộc sống 

đáng lẽ phải rất tốt. Tất cả tiền bạc thầy đều đem làm việc từ thiện. Học sinh, 

tín  chúng  cúng  dƣờng  cũng  rất  nhiều,  nhƣng  đều  bố  thí  hết.  Bản  thân  làm 

nhiều việc nhƣ vậy, bây giờ chúng tôi nghĩ, thầy có thể không làm những công 

việc đó, vì sao vậy? Nhƣ viện dƣỡng lão, trƣờng mầm non, bệnh biện Bồ Đề. 

Sự  nghiệp  xã  hội này  có  rất  nhiều  ngƣời  làm,  không  cần  phân  tâm.  Nên  nhƣ 

thế nào? Quan trọng nhất là Phật pháp không có nhân tài, thầy thông cả Nho 

103

Tập 592 



8 

Thích  Đạo,  nếu  chuyên  tâm  vào  việc  giáo  dục  thì  quả  là  tuyệt  vời.  Mở  lớp 

giảng sƣ dạy chúng tôi giảng kinh, mỗi tuần chỉ học một buổi, một tiết học ba 

tiếng, mỗi tuần một lần. Lúc đó tôi có một ngƣời bạn, là pháp sƣ Huệ Nhẫn, tôi 

giới thiệu ông đến Đài Trung tham gia lớp học này, ông học đƣợc một tháng 

thì nghỉ. Tôi hỏi ông vì sao? Ông nói hay thì rất hay, nhƣng bài học quá ít, một 

tuần chỉ học đƣợc một lần, nếu học nhiều hơn chút nữa thì hay biết bao! Đây là 

điều chúng tôi cảm thấy rất đáng tiếc. Mỗi tuần dạy một bài cổ văn, giảng kinh 

một lần. Chúng tôi học kinh giáo thì nghe kinh, sau đó giảng lại. Chuyên môn 

học cổ văn, chuyên môn học thơ Đƣờng_Giang Dật Tử chuyên môn học thơ, 

học thơ Đƣờng với thầy. Cƣ sĩ Từ Tỉnh Dân học cổ văn. Mỗi ngƣời chúng tôi 

đều học theo chuyên môn của mình, nhƣng khi họ lên lớp, chúng tôi ngồi dự 

thính, tất cả đều phải chuyên. Nếu thầy chuyên vào một môn, tôi tin rằng ở Đài 

Trung 38 năm đào tạo 30 học sinh là không thành vấn đề. Nếu ngày nay có 30 

ngƣời, 10 ngƣời chuyên Nho, 10 ngƣời chuyên Đạo, 10 ngƣời chuyên về Phật 

giáo, truyền thống văn hóa sẽ đƣợc phục hƣng. 

Nhƣ những vấn đề này, chúng tôi cũng đến những năm sau này mới thật sự 

tỉnh ngộ, làm nhƣ vậy tốt biết bao! Công việc từ  thiện của thế gian để ngƣời 

khác  làm,  nhất  tâm  dạy  học,  bây  giờ  chúng  ta  tìm  không  thấy  thầy  giáo  nhƣ 

vậy, lúc nhỏ họ có nền tảng vững chắc. Chúng ta không tiếp thu đƣợc nền giáo 

dục này.  Chúng tôi tiếp xúc đƣợc truyền thống giáo dục tƣ thục, lúc sáu bảy 

tuổi, cũng chỉ có một năm. Sau đó thì thay đổi, thay đổi trƣờng học ngắn ngày. 

Tôi có thấy sách học của trƣờng học ngắn ngày này,  chƣa đọc, chỉ thấy thôi. 

Lần này hội trƣởng Lăng Tƣ tặng tôi bốn cuốn, sách tiểu học của truyền thống 

văn hóa, sách của lớp một tiểu học. Tôi dở ra xem, không sai, chính là chƣơng 

trình học lúc đó. Không sánh bằng giáo dục tƣ thục ngày xƣa. Giáo dục tƣ thục 

quả đúng là nền tảng căn bản, gọi là thâm căn cố đế, sau khi thay đổi thì thua 

xa. Bây giờ có dịp xem lại, vô cùng tiếc nuối, cảm khái vạn phần, muốn khôi 

phục vô cùng khó khăn. Nguyên nhân gì vậy? Chúng ta đánh mất niềm tin. Cổ 

nhân  nói:  Con ngƣời  không  có niềm  tin,  không  thể  đứng  vững  trong xã  hội. 

Năm đức nhân lễ nghĩa trí tín, tín là nền tảng. Có thể nói, niềm tin là một điểm 

cở bản nguyên thủy nhất của tất cả pháp thế xuất thế gian, nếu không có niềm 

tin tất cả pháp đều không thể kiến lập. Nhƣ vậy mới biết vấn đề này gian nan 

biết bao. Chữ tín này chính là khôi phục lòng tự tin đối với dân tộc chúng ta, 

hiện nay chúng ta hoàn toàn không tin vào dân tộc mình, đều tin ngƣời phƣơng 

tây. Thậm chí nói mặt trăng của phƣơng tây tròn, mặt trăng của phƣơng đông 

chúng ta không tròn ƣ? Những lời này trƣớc đây tôi từng nghe thầy Phƣơng 

Tập 592  1039 



nói, và ông Hồ Thu Nguyên nói. Tôi từng đến nhà ông phỏng vấn_đây đều là 

những ngƣời trƣởng bối của chúng ta, họ nói rằng: Căn bệnh lớn nhất của tuổi 

trẻ hiện nay, chính là không có lòng tin đối với truyền thống văn hóa. Không 

có  lòng  tin,  dù  có  thầy  giáo  giỏi  cũng  đành  chịu.  Có  lòng  tin,  còn  phải  cần 

thành kính, ngƣời nhƣ vậy mới có thể truyền thừa. 

Đa số không tìm  ra, tôi tin  ở Đài Loan có thể tìm đƣợc 30 hay 50 ngƣời. 

Hết cơ hội, chúng ta đã mất cơ hội này, nghĩa là ngƣời vào thời đại của thầy Lý 

đã bỏ qua cơ hội này. Bây giờ muốn tìm so với thời đó không biết khó gấp bao 

nhiêu lần, nhƣng chúng ta tin rằng vẫn còn. 

Đi  theo  công  việc  này,  điều  đầu  tiên  chính  là  có  thể  chịu  khổ,  không  sợ 

khổ, nhƣ Đức Phật vậy, nhƣ Khổng Tử vậy. Cuộc sống của Khổng tử cũng vô 

cùng cơ hàn, suốt đời đọc sách, dạy học.       Khổng Tử cũng là lúc về già trở 

lại  quê  nhà  mới  đi  theo  con  đƣờng này.  Không  nhƣ  Đức  Phật,  Đức  Phật  vừa 

khai ngộ liền đi theo con đƣờng này, đi con đƣờng dạy học, dạy hết một đời, 

dạy suốt 49 năm. Không Tử chu du liệt quốc, ông muốn làm Chu Công. Nếu 

có nƣớc Chƣ Hầu mời ông làm tể tƣớng, ông sẽ tạo nên thành tích chính trị rất 

tốt,  nhƣng  không  ai  dùng  ông.  Tiếp  kiến  đàm  luận  đều  khen  ngợi,  nhƣng 

không dùng ông. Đến 68 tuổi mới trở về quê nhà dạy học, đem sở học một đời 

của mình truyền cho hậu thế. Ông dạy học chỉ năm năm, Không tử 73 tuổi ra 

đi, 68 đến 73 tuổi. Suốt đời ông dạy học đƣợc năm năm. 

Từ đây chúng ta lãnh ngộ đƣợc, công đức của giáo dục rất lớn. Khổng tử 

có thể trở thành Vạn Thế Sƣ Biểu, ông có nằm mơ cũng không nghĩ đến. Nếu 

ông sớm biết hậu nhân tôn xƣng ông là vạn thế sƣ biểu, thì đã không chu du 

liệt quốc, lãng phí mấy mƣơi năm thời gian, nếu dạy học suốt đời sẽ thành tựu 

biết bao nhiêu ngƣời! 

Bởi  vậy  trong  số  các  bậc  thánh  nhân,  Đức  Thế  Tôn  vẫn  là  ngƣời  thông 

minh, ngài làm nên điển phạm này, không có chút tệ đoan nào. Thấy Lý nếu ở 

Đài Trung 38 năm, ngày ngày dạy học nhƣ Đức Phật, các việc khác không cần 

làm.  Ngày  ngày  dạy  học,  những  thứ  nhƣ  ăn  mặc,  học  trò  sẽ  lo  cho  quý  vị, 

không cần đi kiếm tiền. Dạy nhƣ vậy suốt 38 năm ở Đài Trung, lợi ích đó chắc 

rất lớn. Đó là xuất hiện Khổng tử thời nay, rất tuyệt vời! Thầy có điều kiện, có 

năng lực này. 

Không  nhƣ  chúng  ta,  chúng  ta  thật  giống  nhƣ  ngƣời  bần  tiện,  không  có 

năng lực, không có căn bản. Trong đời chúng ta là giáo học tƣơng trƣởng, học 

từ đâu? Vừa dạy vừa học, vừa học vừa dạy, là từ đây mà trƣởng thành. Nhƣng 

học  không  đƣợc  chuyên,  đây  chính  là  hằng  thuận  chúng  sanh.  Ở  đâu  mời, 

104

Tập 592 



0 

muốn giảng kinh gì thì giảng cho họ kinh đó, nên đã giảng đƣợc mấy mƣơi bộ. 

Nếu là thâm nhập một môn, thì điều này hay biết bao? Một môn thì sẽ tìn. Đây 

là pháp khó tin, vì sao vậy? Vì không tin, không biết giáo lý Tịnh độ rộng lớn 

tinh thâm, không biết. Bản thân xem cũng không hiểu, lại không có ai dạy. Bởi 

thế mấy mƣơi năm lần mò trên con đƣờng bồ đề của đại thừa, cũng coi nhƣ tìm 

ra đƣợc ánh sáng, đây đều nhờ ân đức của thầy.       Trong Hoa Nghiêm, Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm, hiểu biết về Tịnh độ. Rất cám ơn thầy, lúc đó thầy tận tình 

khuyên tôi nhƣng tôi không tiếp thu, tôi cảm thấy rất hổ thẹn. Nếu lúc đó thầy 

dạy tôi, tôi hoàn toàn tiếp thu, không có chút nghi ngờ nào, ngày nay thành tựu 

không chỉ nhƣ bây giờ, cao hơn không biết bao nhiêu lần. Chúng tôi sẽ có năng 

lực đuổi kịp thầy. Cuộc đời thầy, nhân duyên không tốt bằng tôi. Nhân duyên 

của  tôi  trên  toàn  thế  giới,  nhân  duyên  của  thầy  chỉ  ở  Đài  Trung,  chân  duyên 

mỗi  ngƣời  không  giống  nhau.  Chúng  tôi  cũng  là  đem  pháp  của  thầy  truyền 

khắp thế giới. 

Bên dƣới nói: “Nên biết có thể nghe đƣợc pháp môn Tịnh độ phƣơng tiện 

cứu  cánh,  viên  đốn  tối  cực  này,  nghe  mà  có  thể  hoan  hỷ  tín  thọ,  đã  từng  tu 

phƣớc tu tuệ trồng các thiện căn đối với vô lƣợng Chƣ Phật”. Chúng ta những 

năm lại đây, đã bổ sung vào khuyết điểm này. Ngày nay chúng ta đối với bộ 

kinh  này,  đích  thực  không  có  chút  hoài  nghi  nào,  có  thể  tin,  có  thể  nguyện. 

“Trong  đời  quá  khứ  cúng  dƣờng  vô  lƣợng  ngàn  vạn  Chƣ  Phật”.  Chúng  ta 

không cúng dƣờng nhiều nhƣ vậy, nhƣng suốt mấy mƣơi năm trong đời luôn 

kiên trì, đã bù đắp đƣợc khiếm khuyết này. 

Thiện căn là tin và hiểu, ngày nay chúng ta có thể tin hiểu, đây là thiện căn. 

Phúc đức là chúng ta thực hành, chúng ta thật sự buông bỏ hết những thứ khác, 

nhất  tâm  nhất  ý  chuyên  tu  pháp  môn  này,  đây  nghĩa  là  phƣớc  đức.  Có  thiện 

căn,  có phƣớc đức, tuệ  ở  trong đó. Chúng ta có niềm tin  mãnh liệt với pháp 

môn này. 

“Trái lại”, từ phản diện mà nói: “Ngƣời có tất cả ác trƣợc kiêu mạn giải đãi 

và đầy đủ tà kiến, không thể tin đƣợc pháp môn này”. Những điều này chúng 

ta phải hỏi bản thân mình có hay chăng? Những thứ này là chƣớng ngại, nếu 

không phá trừ chƣớng ngại, thế giới Cực Lạc sẽ không có phần. Mặc dù niệm 

Phật, nhƣ tôi vừa nói, niệm Phật không đắc lực, vì sao vậy? Có tạp niệm xen 

vào, thậm chí có cả ác niệm xen vào, phá hoại công đức niệm Phật của chúng 

ta. 

Ác là ác niệm, ác ngôn, là hành vi ác. Ác là gì? Tiêu chuẩn của Phật pháp 

là thập ác: Sát, đạo, dâm, vọng ngữ, lƣỡng thiệt, ỷ ngữ, ác khẩu, tham, sân, si. 

Tập 592  1041 



Trong tâm chúng ta có những thứ này, nó rất nghiêm trọng, đây là chƣớng ngại 

lớn nhất đối với việc niệm Phật, cần phải buông bỏ nó. 

Ở đây nói đến trƣợc, trƣợc là dơ bẩn. Nói nhƣ cách nói bây giờ, ngƣời này 

mê hoặc, không có trí tuệ. Trái nghĩa với nó là trong sạch, tâm thanh tinh. Ở 

đây trƣợc là gì? Tâm ô nhiễm. Bị điều gì làm ô nhiễm? Bị tự tƣ tự lợi làm ô 

nhiễm, bị danh văn lợi dƣỡng làm ô nhiễm, bị ngũ dục lục trần làm ô nhiễm, 

điều này rất phiền phức. Nếu không buông bỏ, không giác ngộ đối với những 

thứ này, không nỗ lực buông bỏ nó, chúng ta sẽ bỏ qua cơ hội trong đời này, 

nhƣ vậy quả là đáng tiếc. Đến đâu mới gặp đƣợc pháp môn này! 

Kiêu mạn nghĩa là cống cao ngã mạn. Khổng tử nói rất hay, chúng ta cần 

phải ghi nhớ, ông nói, giả sử ngƣời này có cái tài cái đẹp của Chu Công. Chu 

Công là vị thánh nhân Khổng tử sùng bái nhất trong đời. Ông nói giả sử có một 

ngƣời, tài hoa, đức hạnh, học vấn của họ giống nhƣ Chu Công. Nhƣng nhƣ thế 

nào? Họ kiêu ngạo, “ngạo mạn mà còn keo kiệt”, vừa ngạo mạn vừa keo kiệt. 

Ông nói nếu họ có hai thứ này “thì những thứ còn lại không đáng để nhìn”, là 

giả  không phải  thật,  ngoài  ra  không  có  gì để  nói  nữa.  Nếu  nói,  ngƣời  này  có 

đạo đức, có học vấn, đại thiện tri thức, thấy họ có ngạo mạn, vẫn có keo kiệt. 

Keo kiệt có keo kiệt tiền tài, có keo kiệt đối với pháp. Câu tiếp theo của Phu tử 

là “ngoài ra không đáng để nhắc đến”. Chúng ta phải hiểu điều này.“Và ngƣời 

đầy đủ tà kiến”, hiện nay tà kiến là điều rất phổ biến. Không có chánh tri chánh 

kiến,  kiến  giải  sẽ  không  chánh  tri,  không  tin  vào  truyền  thống  văn  hóa,  cho 

rằng thế nào? Cho rằng đây là những thứ này đã lỗi thời. Truyền thống văn hóa 

xƣa cũng phải hai ba ngàn năm trƣớc, xã hội hiện nay có thể dùng đƣợc chăng? 

Chúng ta có thể đi lại con đƣờng cũ ƣ? Xã hội vĩnh viễn không ngừng tiến về 

trƣớc, chúng ta sao có thể đi thụt lùi? Đó không phải gọi là xe chạy thụt lùi 

sao? Quá khứ, quá khứ đã lạc hậu, đều không cần đến nữa, cần điều gì? Cần 

khoa học, tiên tiến nhất, vấn đề này rất phiền phức. Ngay nay tuyên truyền phổ 

biến về truyền thống văn hóa, ngƣời phản đối không biết có bao nhiêu. Nhƣng 

làm  những  việc  thuộc  về  khoa  học,  ngƣời  tán  thành  lại  rất  đông,  họ  không 

phản  đối.  Nếu  không  phải  hiện  tại  khoa  học  xảy  ra  sự  cố,  ai  tin  vào  truyền 

thống?  Truyền  thống  là nói về  ngũ  luân,  hiếu  thân  tôn  sƣ,  ngày  nay  ngƣời  ta 

lập  tức  hỏi  vì  sao  phải  hiếu  thân?  Vì  sao  phải  tôn  sƣ?  Họ  có  rất  nhiều  lý  do 

thoái thác, nghe ra hình nhƣ rất có đạo lý. Họ không tin vào hai chữ này, thì 

nền văn hóa đã xây dựng 5000 năm này bị triệt để hủy diệt. Hiếu thân tôn sƣ 

giống nhƣ vậy kiến trúc vậy, nó là nền móng, là cơ sở. Cơ sở bị hủy diệt, hoàn 

toàn không còn, đây mới là vấn đề nghiêm trọng thật sự. Vấn đề này có nguyên 

104

Tập 592 



2 

nhân của nó, không phải không có nguyên nhân, vì sao vậy? Vì không dạy từ 

nhỏ. Thầy giáo và phụ huynh không có sự hợp tác ngầm. Hiện nay trƣờng học 

đã thƣơng nghiệp học, là tiệm học. Đóng học phí thì đến dạy, quý vị là bán, tôi 

là mua, vậy tại sao tôi phải tôn trọng quí vị? Quý vị bán tri thức cho tôi, tôi tiếp 

nhận là đƣợc rồi, giữa chúng ta không có mối liên hệ nào. 

Tôi ở Mỹ rất nhiều năm, lúc ở Cựu Kim Sơn từng phát sanh một việc. Một 

đứa  bé  ngƣời  Trung  quốc  bỏ  nhà  ra  đi,  ngƣời  nhà  đến  cục  cảnh  sát  báo  án, 

cảnh sát hỏi: Con anh bao nhiểu tuổi? 18 tuổi, họ liền nói với gia trƣởng: 18 

tuổi  rồi,  anh  còn  quản  lý  chúng  làm  gì?  16  tuổi  là  đã  trƣởng  thành,  ở  Mỹ  16 

tuổi là thành niên, họ có quyền bỏ nhà ra đi. Chuộng tôn trọng nhân quyền, ta 

không đƣợc can thiệp đến đời sống của chúng. Cho nên ở Mỹ không có mối 

quan  hệ  cha  con.  Nếu  con  cái  và  cha  mẹ  nhƣ  bạn  bè,  coi  nhƣ  là  không  tệ. 

Chúng không hiểu mối liên hệ của cha mẹ, chúng không hiểu, mà cha mẹ đối 

với con cái cũng giống nhƣ đối với bạn bè vậy. Đây là không hiểu, không biết 

dạy,  tình  hình  này  rất  phổ  biến  trong  xã  hội.  Nhà  mình  dạy,  chúng  đến  nhà 

khác thấy không phải nhƣ vậy.       Ngƣời Trung quốc dạy con cái, lúc chúng 

còn nhỏ la chúng vài câu, đánh chúng vài roi. Hàng xóm thấy vậy đi báo cảnh 

sát, ngƣời lớn trong nhà này ngƣợc đãi trẻ em, cha mẹ phải bị đi học. Đây là 

giáo  dục  của  Mỹ,  ngũ  luân  ở  Mỹ  chỉ  có  một  luân  là  bằng  hữu,  ngoài  ra  đều 

không có, ngũ luân biến thành một luân. Chúng tôi tận mắt chứng kiến. 

Thiên  tai  ngày  nay  nên  cứu  vãn  bằng  cách  nào?  Thiên  tai  từ  đâu  mà  có? 

Ngũ luân, ngũ thƣờng không còn nữa, nhân lễ nghĩa trí tín không còn. Chữ tín 

không  còn,  hiện  nay  ngƣời  gạt  ngƣời.  Tứ  duy  không  còn,  lễ  nghĩa  liêm  sĩ 

không còn, vô sỉ. Hiếu đệ trung tín, nhân ái hòa bình không còn. Những giáo 

huấn ngàn vạn năm nay tổ tông truyền lại, đầu năm dân quốc vẫn còn. 

Lúc  nhỏ  ở  nông  thôn  thƣờng  nghe  nói,  cha  mẹ  nói,  thầy  giáo  nói,  mọi 

ngƣời đều nói. Cũng có thể quê nhà chúng tôi đặc biệt hơn, nền móng của phái 

Đồng Thành. Ba huyện Lô Giang, Thƣ Thành, Đồng Thành văn phong vô cùng 

hƣng thịnh. 

Hai thời đại Minh Thanh, ở nông thôn trẻ con đều đọc sách, từ đƣờng mỗi 

nhà đều là tƣ thục. Nên đối với truyền thống văn hóa đều rất siêng năng học 

tập, làm hay không là việc khác, thật sự có ngƣời dạy. Tôi thấy đáng tiếc, vì 

tuổi tác quá nhỏ, chỉ học đƣợc một năm. Nên ngày nay nghĩ đến vấn đề này rất 

đau lòng, rất khó! 

Đức Phật rất từ bi, trong kinh này ngài nói với chúng ta rằng: “Ngƣời đi 

trƣớc bất thiện, không biết đạo đức, không có ai dạy, nên đừng trách họ.” Đối 

Tập 592  1043 



với ngƣời trong thời đại chúng ta, đừng trách  mắng họ, đừng phiền hà họ, vì 

sao vậy? Vì cha mẹ họ không biết, không ai dạy. Thầy họ cũng không biết, ông 

bà họ cũng không biết, ông bà cố họ cũng không biết. Truyền thông văn hóa 

xƣa  đã  bị  lãng  quên  từ  100  năm  cuối  thời  nhà  Thanh,  lãng  quên  100  năm, 

nghĩa là không coi trọng nữa. Vứt bỏ hoàn toàn cũng là 100 năm. Sau khi Mãn 

Thanh  mất  nƣớc,  ngƣời  học  trẻ  tuổi  đều  tôn  sùng  phƣơng  tây,  đều  ra  nƣớc 

ngoài du học. Khi trở về chủ trƣơng cải tạo làm mới Trung quốc, bỏ hết những 

gì thủ cựu, đề xƣớng văn hóa phƣơng tây. 100 năm nay quả báo liền hiện tiền, 

nghiệp nhân quả báo không sai chút nào. Hiện nay xã hội động loạn, địa cầu 

thay đổi khác thƣờng, đến các nhà khoa học cũng bó tay chịu thua. Trong thời 

cận đại, có một số nhà vật lý học, họ thay đổi phƣơng hƣớng đi nghiên cứu tâm 

lý, hai ba trăm năm nay đều nghiên cứu vật lý. Từ lúc Max Planck dùng tâm 

huyết một đời để nghiên cứu vật chất, rốt cuộc vật chất là gì? Ông hiểu rõ ràng 

minh bạch về hiện tƣợng vật chất, thì ra nền tảng của hiện tƣợng vật chất là ý 

niệm, nghĩa là ý nghĩ. Không có ý niệm sẽ không có vật chất, vật chất là từ ý 

niệm sanh ra, lời này hoàn toàn giống với Đức Phật nói trong kinh. Trong kinh 

Đức Phật nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, ý niệm chính là tâm tƣởng. Nên 

hiện tƣợng vật chất đƣợc sanh ra từ tâm tƣởng, không có tâm tƣởng là không 

có vật chất. 

Cho nên hiện nay có một nhóm các nhà khoa học mới nhất, thay đổi mục 

tiêu  về  nghiên  cứu  tâm  lý,  nghĩa  là  nghiên  cứu  ý  niệm.  Tuy  thời  gian  không 

dài,  chỉ  có  hai  ba  mƣơi  năm,  nhƣng  thành  tích  rất  khả  quan,  phát  hiện  năng 

lƣợng  của  ý  niệm  lớn  hơn  tất  cả.  Thậm  chí  trong  báo  cáo  nói,  nếu  ý  niệm 

chúng ta có thể tập trung, có thể chuyên nghĩ đến một vấn đề, có thể thay đổi 

quỹ đạo của tinh hệ trong hƣ không, có sức mạnh lớn nhƣ thế. 

Đức  Phật  từng  nói:  “Chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”,  có  bao  gồm  việc 

khiến  tinh  cầu  thay  đổi  quỹ  đạo  chăng?  Đƣơng  nhiên  bao  gồm,  không  có  gì 

không  làm  đƣợc!  Nếu  không  làm  đƣợc,  Đức  Phật  nên  nói:  “ngoài  tinh  cầu 

đang vận hành trong hƣ không ra”, phải nói nhƣ vậy. Nhƣng ngài không nói 

nhƣ vậy. Không nói nhƣ vậy, nghĩa là năng lƣợng này có thể thao túng vũ trụ. 

Những  nhà  khoa  học  này  gọi  nghiên  cứu  của  họ  là  tiền  vệ,  tiền  vệ  khoa  học 

mới nhất. Vẫn chƣa đến giai đoạn thành thục, đây là tiền vệ, tiên phong. Chúng 

ta tin rằng, thêm hai ba mƣơi năm nữa, nó sẽ trở thành hạng mục chủ yếu trong 

khoa học. Thật sự có thể thay đổi xã hội, có thể thay đổi địa cầu. Nhƣng chúng 

ta cũng có lý do tin rằng, tƣơng lai những ngƣời này, đều là những ngƣời quan 

trọng học tập đại thừa Phật pháp. 

104

Tập 592 



4 

Đức  Phật  dạy:  cần  phải  triệt  để  buông  bỏ  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp 

trƣớc, vì sao vậy? Nhƣ thế mới có thể kiến tánh, mới biết đƣợc năng lƣợng của 

ý  niệm  lớn  chừng  nào.  Chƣa  kiến  tánh  không  đƣợc,  chƣa  kiến  tánh  vẫn  còn 

giới hạn. Nhất định phải kiến tánh, kiến tánh họ sẽ thành Phật. 

Thầy phƣơng đọc kinh Phật, cho rằng kinh Phật là triết học đỉnh cao nhất 

trên toàn thế giới. Bây giờ chúng ta xem những báo cáo của các nhà vật lý học, 

chúng  ta  cho  rằng  kinh  Phật  tƣơng  lai  là  khoa  học  cao  nhất.  Nó  không  phải 

Tôn  giáo,  nó  thật  sự  có  thể  giải  quyết  vấn  đề,  nó  có  thể  giải  thích  Tôn  giáo. 

Chủ tạo vật trong Tôn giáo, trong Tôn giáo gọi là chân thần, Phật pháp có thể 

giải thích. Chân thần, chủ tạo vật là ai? Là tự tánh, tất cả vạn sự vạn vật đích 

thực đều từ nó mà ra. Tƣơng lai khoa học có thể chứng minh. 

Ngày nay các nhà khoa học đã phát hiện đƣợc A lại da, tam tế tƣớng của A 

lại da, họ đều biết. Danh từ khác với danh từ Phật giáo, nghiệp tƣớng của A lại 

da, khoa học gọi nó là năng lƣợng. Kiến phần của A lại da, khoa học gọi là tin 

tức. Cảnh giới tƣớng của A lại da, khoa học gọi nó là vật chất. Nó cùng một 

vấn đề. 

Đệ lục ý thức, chúng ta dùng tƣ duy, dùng tƣởng tƣợng. Mức độ thâm sâu 

nhất là đến đây. Tam tế tƣớng của A lại da đã đƣợc họ phát hiện. Trong vũ trụ 

vĩ quan, có thể quan sát đƣợc biên duyên của hƣ không, biên duyên của vũ trụ, 

báo cáo này cũng tƣơng ƣng với kinh Phật. Các nhà khoa học nói, những kỷ 

thuật hiện đại có thể nhìn thấy vũ trụ. Trên thực tế chỉ thấy đƣợc là 10% của vũ 

trụ, còn 90% không thấy. Chúng ta vừa nghe lời này liền hiểu đƣợc, 90% đó đi 

đâu?  Trở  về  thƣờng  tịch  quang,  vì  trong  thƣờng  tịch  quang  không  có  hiện 

tƣợng:  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện  tƣợng  tự  nhiên  đều 

không có, nên không tìm đƣợc nó, cũng tức là đã thành Phật, thành Phật nên 

không  còn.  Đẳng  giác  Bồ  Tát  có,  Diệu  giác  không  có,  Diệu  giác  là  trở  về 

thƣờng tịch quang. Trở về thƣờng tịch quang là cảnh giới gì? Nhục thể và tinh 

thần của chúng ta dung hợp thành nhất thể với toàn bộ vũ trụ, là trạng thái nhƣ 

thế. Ta ở đâu? Tồn tại mọi lúc mọi nơi. Nếu quý vị muốn hỏi Chƣ Phật ở đâu? 

Không nơi nào không có, không lúc nào không có. Có nhân duyên với ngài, 

khi có cảm ngài liền hiện thân. Đƣơng xứ sanh ra, tùy xứ diệt tận, trong Kinh 

Lăng Nghiêm đã nói nhƣ vậy. 

Quý  vị  cho  rằng  Phật  A  Di  Đa  đến,  đến  từ  thế  giới  Cực  Lạc,  không  phải 

vậy,  là  ngay  tại  đây,  chính  lúc  này.  Tùy  xứ  diệt  tận,  trên  thực  tế  không  sanh 

không  diệt.  Chúng  ta  có  cảm  ngài  liền  có  ứng,  cần  dùng  thân  gì  để  đƣợc  độ 

thoát  ngài  liền  thị  hiện  thân  đó,  vô  cùng  tự  tại.  Không  phải  hiện  thân  theo  ý 

Tập 592  1045 



ngài, mà hiện theo ý muốn của chúng ta. Chúng ta muốn thấy thân Phật nào, 

thì ngài hiện thân ra nhƣ vậy. Chúng ta muốn ngài dạy điều gì, ngài liền nói ra 

pháp đó. Nên biết, ngài hiện thân thuyết pháp không có khởi tâm động niệm, 

ngài  mới  có  năng  lực  này.  Khởi  tâm  động  niệm  sẽ  không  có  năng  lực  này. 

Khởi  tâm  động  niệm  là  vọng  tâm,  vọng  tâm  không  ra  khỏi  mƣời  pháp  giới. 

Tham sân si mạn nghi không vƣợt thoát đƣợc luân hồi lục đạo. Điều này cần 

phải tin mới đƣợc, không tin không đƣợc. Quý vị buông bỏ  mới thật sự khởi 

tác dụng, nó ở ngay trƣớc mắt quý vị. Bởi thế câu ở trƣớc, chúng ta phải phản 

tỉnh sâu sắc. 

Tất cả ác trƣợc, kiêu mạn, giải đãi, tà kiến, chỉ cần có một trong mấy thứ 

này, liền sanh chƣớng ngại cho chúng ta trong việc tu  học đối với pháp môn 

này. Dù thích tu đến đâu cũng đều không đƣợc, cũng tu không thành công, cần 

phải đoạn trừ triệt để những chƣớng ngại này. Thật sự phải buông bỏ nó, chúng 

ta mới có thể tin vào pháp môn này, mới hoan hỷ đối với pháp môn này, nhất 

tâm nhất ý tinh tấn tu học. Nếu nhƣ còn có những khuyết điểm đó, chắc chắn 

không thể thành tựu trong đời này. 

Ở  dƣới  có  một  ví  dụ:  “Ví  nhƣ  ngƣời  mù,  thƣờng  sống  trong  bóng  tối,  tự 

mình không biết đƣờng đi”, không nhận ra đƣờng đi, “làm sao có thể dẫn dắt 

ngƣơi  khác  vào  chánh  đạo”.  Bởi  vậy  câu  nói  này,  chúng  ta  tuyệt  đối  không 

đƣợc sơ suất, phải cố gắng kiểm điểm, phản tỉnh. Có thì nên sửa đổi, không có 

thì cố gắng thêm. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn bên dƣới: 

“Duy tằng ƣ Phật thực chúng thiện 

Cứu thế chi hành phƣơng năng tu 

Văn dĩ thọ trì cập thƣ tả 

Đọc tụng tán diễn tịnh cúng dƣờng 

Nhƣ thị nhất tâm cầu tịnh phƣơng 

Quyết định vãng sanh Cực Lạc quốc 

Giả sử đại hỏa mãn tam thiên 

Thừa Phật oai đức tất năng siêu”. 

Tám câu kệ này là: “Trì diễn hành siêu đắc độ”. Thật sự có thể thọ trì, có 

thể thực hành nó, diễn là thực hành, mới có thể hành siêu đƣợc độ. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm tổ: “Ngƣời đã từng rộng trồng các 

điều thiện với vô lƣợng chƣ Phật, mới có thể tu hành phổ cứu tất cả thế gian, 

nên gọi là làm việc cứu thế”. Không phải ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc 

104

Tập 592 



6 

điều này, đây là Phật Bồ Tát, là đại thánh hiền. Những đại thánh hiền này là 

ngƣời từng rộng trồng các điều thiện với vô lƣợng chƣ Phật. 

Ngƣời bây giờ không tin, quan niệm ngƣời hiện nay cho rằng nhƣ thế nào? 

Thọ  mạng  của  con  ngƣời  chỉ  có  một  đời,  con  ngƣời  chết  đi  giống  nhƣ  ngọn 

đèn đã tắt vậy, chết rồi là hết không còn nữa. Nên ở thế gian này muốn gì làm 

nấy, không có nhân quả, đề xƣớng điều gì? Mạnh hiếp yếu, ai mạnh là kẻ chiến 

thắng,  ai  yếu  thì  kẻ  đó  bị  hiếp  đáp,  hoặc  bị  giết  hại.  Đây  là  tâm  lý  gì?  Đây 

không phải tâm lý của con ngƣời, mà là dã thú. Khi đói tùy tiện tìm một thứ để 

ăn, không có nhân tính, đáng sợ là ở chỗ này. Tôi mạnh hơn anh, thì anh phải 

bị tôi ức hiếp, phải bị tôi câu thúc, nếu không nghe lời tôi sẽ giết anh. Không 

tin vào nhân quả, không tin vào Tôn giáo. Đây là gì? Đây là khoa học. Các nhà 

khoa  học  không  tin  Tôn  giáo,  đến  tiến  sĩ  Giang  Bổn  ngƣời  Nhật  làm  thí 

nghiệm  nƣớc  cũng  không dám  động đến  Tôn giáo.  Tôi  đã  tìm  ra  nó,  bây  giờ 

ông đã tin. Tôi nói những thứ ông đang thí nghiệm trong kinh Phật đều có, nói 

rõ  hơn  ông  nữa.  Bất  cứ  hiện  tƣợng  vật  chất  nào,  nhƣ  khoáng  vật,  nƣớc  là 

khoáng vật, đều có kiến văn giác tri, đều có sắc thanh hƣơng vị. Kiến văn giác 

tri ông đã nghiên cứu đƣợc, nhƣng sắc thanh hƣơng vị ông mới thấy đƣợc sắc. 

Hƣơng ông chƣa ngửi đƣợc, thanh chƣa nghe đƣợc, vị cũng chƣa nếm đƣợc. 

Nó còn có sắc thanh hƣơng vị, tôi nói ông phải tiếp tục nỗ lực. Ông cho rằng 

Phật giáo là Tôn giáo, là mê tín nên không động đến, ông nên cố gắng nghiên 

cứu kinh Phật, xem phải chăng nó mê tín? Không đƣợc ngƣời ta nói sao mình 

nghe vậy, nhƣ vậy là mắc lừa, biết bao nhiêu ngƣời đã bị mắc lừa. Có cơ duyên 

gặp  đƣợc  Phật  pháp,  nhƣng  vì  quan  niệm  sai  lầm  này  mà  không  tiếp  xúc,  vì 

cho  nó  là  Tôn  giáo,  là  mê  tín.    Những  điển  tịch  này  chƣa  lật  ra  coi  lần  nào, 

không biết trong này có áo nghĩa thâm sâu, áo diệu này đã đƣợc thầy Phƣơng 

phát hiện khi dƣỡng bệnh ở núi Nga Mi. Thầy nói rằng: Triết học Phật giáo ở 

trong kinh điển, không phải ở trong chùa. Tôi nghĩ có thể lúc thầy Phƣơng ở 

trong chùa, đem kinh Phật đến thỉnh giáo mọi ngƣời mà không ai đáp đƣợc, 

còn không hiểu đƣợc nhƣ thầy, nên rất cảm thán nói: không ở trong chùa, mà ở 

trong kinh điển. Thầy nói, nên nghiên cứu triết học trong kinh điển, đây là nền 

triết học cao nhất trên toàn thế giới. 

Lúc đó tôi còn trẻ, hiểu biết không nhiều, nếu nhƣ thầy trƣờng thọ hiện nay 

vẫn ở thế gian, tôi có thể nói với thầy về bản thể của vũ trụ vạn hữu, chính là 

tự tánh, là thƣờng tịch quang. Đây là lợi ích lớn, thật sự là đại viên mãn. 

Bởi  vậy  vì  họ  là  ngƣời  quá  khứ  từng  rộng  trồng  thiện  căn  với  vô  lƣợng 

chƣ Phật, nên mới có thể tu đƣợc pháp môn này. Pháp môn này là “hạnh phổ 

Tập 592  1047 



cứu tất cả thế gian”, hạnh cứu thế, quả là tuyệt vời. Đây là điều các Tôn giáo 

khác thƣờng gọi là bậc cứu thế, thế giới này hiện nay bức thiết cần đến bậc cứu 

thế. Nếu dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012 là thật, chúng ta tin rằng sang 

năm sẽ có rất nhiều ngƣời, phải cầu bậc cứu thế. Kiếp nạn này khoa học không 

giải quyết đƣợc, bó tay rồi. Tôi tin có một số nhà khoa học, bây giờ đã thay đổi 

phƣơng hƣớng, hƣớng về tin tức này, đi theo phƣơng hƣớng tâm lý. Nhóm nhà 

khoa học này, đứng lên dẫn đầu, kêu gọi. Chúng ta phải tìm bậc cứu thế, phải 

tìm hạnh cứu thế, là phƣơng pháp cứu thế. Phƣơng pháp cứu thế, nhƣ khoa học 

nói đến cứu cánh viên mãn, trong Phật pháp đối với hiện tƣợng vật chất, hiện 

tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên đều quan sát bình đẳng, cả ba loại này đều 

tu,  đều  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch.  Không  nhƣ  hiện  nay  chỉ  hiểu  một  bộ  phận, 

đƣợc 1/3, còn 2/3 khác họ không hiểu, vấn đề là ở chỗ này. Phật pháp đầy đủ 

cả ba phƣơng diện. Rất nhiều ngƣời quan niệm sai lầm cho rằng giống nhƣ đi 

đến đƣờng cùng, lạc hậu. Đâu biết rằng đây không phải lạc hậu, đây là chúng 

ta  mong cầu trí tuệ viên  mãn.       Khoa học là đang cầu tri thức, chứ không 

phải cầu trí tuệ. Nếu nhƣ tiến thêm bƣớc nữa cầu trí tuệ, có trí tuệ đƣơng nhiên 

có tri thức, có tri thức chƣa chắc có trí tuệ. Trí tuệ có thể giải quyết vấn đề, trí 

tuệ là viên mãn, khoa học là thiên lệch, trí tuệ viên mãn. 

Ông  Max Planck  nhà khoa học ngƣời Đức, đã nghiên cứu rõ ràng về hiện 

tƣợng vật chất. Nền tảng của hiện tƣợng vật chất là ý niệm, vậy thì bắt đầu hạ 

thủ  từ  ý  niệm.  Nên  ông  Bladen  ngƣời  Mỹ,  tôi  xem  một  trƣớc  tác  của  ông, 

nhƣng vẫn chƣa xem xong, là cuốc sách gần đây có vị đồng tu tặng cho tôi, tên 

là Mạng Lƣới Vô Lƣợng. Trong đó nói gì? Nói về A lại da, điều này thật hiếm 

có. Bởi thế hạnh cứu thế của ông, tháng tám năm ngoái ở Sydney, lúc các nhà 

khoa học hội nghị ông đã đề xuất ra. Khuyên cƣ dân trên địa cầu hiện nay, phải 

bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Không những hóa 

giải đƣợc thiên tai trên địa cầu, mà còn có thể đƣa địa cầu đến một tƣơng lai tốt 

đẹp hơn. Đây là một tin tức tốt đẹp, xƣa nay chƣa từng nghe đến. 

Bỏ ác dƣơng thiện, thế nào gọi là ác, thế nào gọi là thiện, trƣớc tiên phải 

hiểu  rõ  vấn  đề  này.  Tiêu  chuẩn  của  Phật  giáo  là  Thập  thiện  nghiệp  đạo.  Sát 

sanh là ác, giết ngƣời là tội cực ác, trộm cắp là ác. Bất luận dùng thủ đoạn gì 

để đoạt tài vật của ngƣời khác, đều là hành vi trộm cắp. Tà dâm là ác, vọng 

ngữ là ác, lƣỡng thiệt là ác, lƣỡng thiệt là chia rẽ thị phi. Ỷ ngữ là ác, ỷ ngữ là 

hoa ngôn xảo ngữ, đều là khiến chúng ta mắc lừa, không có ý tốt. Ác khẩu là 

ác, ác khẩu là nói chuyện thô lỗ, khó nghe, ngƣời khác nghe xong rất khó chịu. 

Tham sân si là ác, phải vứt bỏ điều ác này. 

104

Tập 592 



8 

Dƣơng  thiện,  thiện  cần  phải  phát  triển  rộng  rãi,  trái  với  thập  ác  chính  là 

thiện. Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không 

lƣỡng thiệt, cho đến không tham, không sân, không si, đây là thập thiện. Phải 

phát  triển  điều  thiện  rộng  lớn,  những  điều  này  quá hay.  Nhà  lịch  sử  triết  học 

trƣớc đây của Anh nói rất hay: Văn hóa xƣa nhƣ ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, 

bát đức, nếu có thể phổ biến khắp thế giới. Nhƣ vậy thì thế giới này đƣợc hài 

hòa, mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết . 

Thứ hay thật sự, đích thực là Phật pháp đại thừa, truyền thống văn hóa xƣa 

có thể cứu thế gian, nó không phải giả. Nên đây là hạnh cứu thế. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 592  1049 



Tập 593 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Binh Minh 

Thời gian:14.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 779, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên:  

“Duy ngƣời đã từng rộng trồng các thiện căn đối với vô lƣợng Chƣ Phật, 

mới có thể tu hạnh phổ cứu tất cả thế gian, gọi là hạnh cứu thế”. 

Câu  này  vô  cùng  quan  trọng.  Trong  đời  chúng  ta  gặp  đƣợc  pháp  môn 

này,  có  thể  tin,  có  thể  tu  học,  có  thể  thực  hành,  sẽ  nhƣ  trong  kinh  này  nói: 

Trong đời quá khứ chúng ta từng gặp đƣợc vô lƣợng chƣ Phật, ở trong pháp 

hội của vô lƣợng Chƣ Phật rộng trồng thiện căn. Bởi thế có thể tin, có thể hiểu, 

đây là thiện căn sâu dày. Ngƣời không có thiện căn, mặc dù đầy đủ thế trí biện 

thông,  nhƣng  nghe  đƣợc  pháp  môn  này,  thấy  đƣợc  pháp  môn  này,  họ  không 

thể  tin,  không  thể  tiếp  thu.  Là  những  ai?  Đại  đa  số  là  phần  tử  tri  thức. 

Chúng tôi lúc còn trẻ cũng là một trong các phần tử tri thức, có hiện tƣợng này, 

nên chúng tôi là ngƣời đã trải qua. Gặp rồi nhƣng không tin, mở kinh ra xem 

cũng không hiểu. Khi xem hình nhƣ cũng không thâm sâu lắm, là câu chuyện 

thần thoại rất rõ ràng. Nói về thế giới Cực Lạc hƣ vô mù mịt, không thể tiếp 

thu. Xem Kinh Hoa Nghiêm, nhƣ tác phẩm nghệ thuật, tiểu thuyết trong nhà 

Phật, miêu tả thế giới Cực Lạc theo tƣởng tƣợng. Đều là nghĩ nhƣ thế, không ai 

nghĩ đến đây là sự thật, thật sự có điều này, chắc chắn không ai nghĩ đến. 

Giống nhƣ xem Tây Du Ký, và Phong Thần Bảng vậy, dùng tâm thái này 

để xem kinh Phật, đây là gì? Trong đời quá khứ có thiện căn phƣớc đức, hiện 

nay bị tập khí phiền não che đậy, chƣớng ngại. Phải mất thời gian hai ba mƣơi 

năm  mới  đoạn  trừ  đƣợc  chƣớng  ngại  này,  mới  thật  sự  tin.  Thời  gian  hai  ba 

mƣơi năm không ngắn, ngày ngày nổ lực tu học, có thầy giáo giỏi ở bên chỉ 

đạo.            Cho  nên  khi  nghĩ  lại,  quả  thật  là  vô  cùng  may  mắn,  nếu  không  có 

những vị thầy này đốc thúc, chỉ dẫn, bản thân hơi giải đãi một chút, đời này sẽ 

bỏ lỡ qua pháp môn này. Không phải nói không có thiện căn, phƣớc đức, mà 

thiện căn phƣớc đức chƣa đủ sâu dày. Ngƣời có thiện căn phƣớc đức sâu dày, 

chúng ta cũng từng thấy. Các ông bà cụ ở nông thôn, nói là họ tin ngay không 

chút hoài nghi, điều này khiến chúng tôi cảm thấy vô cùng kinh ngạc. Bản thân 

họ  không  biết,  nhƣng  đây  là  đại  thiện  căn,  đại  phƣớc  đức,  họ  không  hiểu  gì 

105

Tập 593 



0 

nhƣng vẫn tin. Chỉ cần nghe xong là tin liền, không hoài nghi, y giáo phụng 

hành,  năm ba năm là biết trƣớc giờ chết rồi vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc 

làm Phật, rất tuyệt vời! Điều này khiến chúng ta phản tỉnh lại bản thân, thiện 

căn  phƣớc  đức  của  chúng  ta  không  bằng  họ.  Nói  không  bằng  họ  cũng  chƣa 

chắc,  chúng  ta  cuối  cùng  cũng  quán  thông  đƣợc  áo  mật  trong  kinh  điển  này, 

điều này họ không làm đƣợc. Khiến chúng ta nghĩ lại, tình hình của mình là 

sao? Nhất định trong đời quá khứ thiện căn phƣớc đức sâu dày, chỉ là có một 

số tập khí phiền não chƣớng ngại, nên không hiển lộ ra nhanh nhƣ vậy đƣợc. 

Không  hiện  ra  không  đƣợc  lợi  ích,  không  thấy  đƣợc  những  yếu  nghĩa  trong 

kinh điển. 

Chƣ vị cổ đức nói: “thế vị làm sao đậm đà bằng pháp vị”, mà khi chúng ta 

còn trẻ là “thế vị nồng nàn hơn pháp vị”. Thế vị rất đậm đà, pháp vị không có, 

hoàn toàn không nếm đƣợc. Sau khi tiếp xúc Phật pháp, cũng nghe giảng kinh, 

nhƣng nghe không ra đƣợc mùi vị, đây là gì? Đại đức giảng kinh thua xa cổ 

đức, các bậc cổ đức họ có tu, có chứng, nên lời họ nói có vị. Nếu các bậc đại 

đức hiện nay giảng kinh, đều giống nhƣ thầy giáo ở trƣờng vậy, ta không thể 

nói  họ  không  hiểu,  nhƣng  họ  chƣa  chắc  hiểu  thật.  Họ  đều  nghiên  cứu  trên 

phƣơng diện văn tự, những thứ học đƣợc hiện nay gọi là học thuật, Phật học. 

Phật học rất thời thƣợng, môn học trong trƣờng cũng rất thời thƣợng, khoa 

Phật  học  trong  hệ  triết  học.  Thật  sự  lãnh  hội  đƣợc  nhất  định  phải  y  giáo  tu 

hành,  mới  nếm  đƣợc  vị  của  nó,  không  thực  hành  không  đƣợc!  Không  những 

phải thực hành Phật pháp, mà phải thực hành giáo huấn của thánh hiền, những 

thứ tinh hoa nhất của thế gian cũng phải thực hành. Các nhà khoa học đỉnh cao 

của  thế  gian  không  đƣợc  mấy  ngƣời,  vì  sao  thành  tựu  của  họ  lớn  nhƣ  vậy? 

Thực  hành,  kiên  nhẫn,  không  quên  mục  đích  của  mình,  họ  mới  có  phát  hiện 

mới, mới có thành tựu. Do đó chúng ta phải biết, đừng xem thƣờng bản thân. 

Ngƣời đích thực có thiện căn  sâu dày,  mới  có thể tu đƣợc kinh này,  kinh 

này là gì? Một câu tám chữ này nói quá hay: “hạnh nguyện phổ cứu tất cả thế 

gian”, quá tuyệt! Thế gian, thêm vào thành tất cả thế gian, tất cả thế gian là nói 

về điều gì? Mƣời pháp giới, cao nhất trong mƣời pháp giới là Phật, bên dƣới là 

Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác, dƣới nữa là lục đạo. Chúng sanh trong mƣời 

pháp giới đều đƣợc độ. 

“Gọi là hành giả cứu thế”, đây là ai? Khen ngợi ngƣời tu học Tịnh độ. Thật 

nhƣ vậy chăng? Nếu ở đây có ngƣời thật sự tu hành Tịnh độ, không phải giả, là 

thật,  ở  đây  sẽ  ít  thiên  tai,  vì  sao  vậy?  Hƣởng  phƣớc  đức  của  họ,  họ  chân  tu, 

ngƣời chân tu không phải một ngƣời thay thế 100 ngƣời. Các nhà khoa học nói 

Tập 593  1051 



với chúng ta, ý niệm tập trung, thông thƣờng nói thành phố có  một trăm  vạn 

ngƣời, có 100 ngƣời  ở  đó chuyên tu Tịnh độ, thì nơi đây không bị  thiên tai, 

phổ thông tu Tịnh độ. 

Nếu một ngƣời đối với Tông môn giáo môn đều thông đạt, lƣu loát vô ngại. 

Không phải dùng vọng tâm, dùng chân tâm để tu thì một ngƣời cũng đủ, không 

cần phải 100 ngƣời, 100 ngƣời là nói tín chúng bình thƣờng. Tạm thời buông 

bỏ vọng niệm, nhƣ tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm ở hồ Tỳ Bà, đó là 

tùy  tiện  mời  đến  350  ngƣời  cầu  nguyện  trong  một  tiếng.  Trong  một  tiếng  đó 

mọi ngƣời buông bỏ vọng niệm, nhất tâm chuyên chú để cầu nguyện cho eo hồ 

Tỳ bà này, thời gian  một tiếng.  Mọi ngƣời chỉ nghĩ đến  một vấn đề, nói  một 

câu:  “nƣớc  hồ  sạch  sẽ,  tôi  yêu  bạn”,  chỉ  mấy  chữ  nhƣ  vậy.  Trong  lòng  nghĩ 

nhƣ vậy và miệng đọc ra tiếng, chỉ một tiếng đồng hồ nhƣng quả thật khởi tác 

dụng. Ba ngày sau nƣớc hồ rất sạch sẽ, mùi hôi hám hằng ngày không còn nữa. 

Thí nghiệm này đã phát hiện ra năng lƣợng của ý niệm không thể nghĩ bàn, có 

thể thay đổi hiện tƣợng vật chất bên ngoài. 

Ngày nay địa cầu thiên tai là hiện tƣợng vật chất bên ngoài, thí nghiệm của 

Giang Bổn nhắc nhở chúng ta rất nhiều. Chúng ta ở đây tinh tấn tu hành, tam 

nghiệp thanh tịnh. Thân lễ Phật, miệng niệm Phật, tâm nghĩ đến Phật, chuyên 

nghĩ đến Phật A Di Đà. Công đức vô cùng thù thắng của Phật A Di Đà, ngày 

nay  gọi  là  năng  lƣợng,  năng  lƣợng  không  gì  sánh  đƣợc,  bây  giờ  chúng  ta  đã 

hiểu đƣợc một ít. Năng lƣợng này đối với bản thân, có thể thay đổi tình trạng 

sức khỏe của thân tâm  mình, phải tin thật mới đƣợc. Đối với bên ngoài, thay 

đổi hoàn cảnh sống của chúng ta. Hiện nay trên địa cầu thiên tai dồn dập, khu 

vực chúng ta không có thiên tai, nhất định phải tinh tấn tu hành. Năng lƣợng 

của  chúng  ta  càng  mạnh,  thì  phạm  vi  ảnh  hƣởng  càng  lớn.  Có  đầy  đủ  năng 

lƣợng, chúng ta ở một nơi tu hành, nhƣng thiên tai các vùng xung quanh đều 

đƣợc  hóa  giải.  Quanh  HongKong  phía  tây  là  Trung  quốc;  phía  bắc  là  Hàn 

quốc,  Nhật  bản;  phía  đông  là  Đài  Loan,  Philippin;  phía  nam  là  Nam  dƣơng. 

Khu  vực  này,  một  khu  vực  lớn  nhƣ  vậy,  đều  có  thể  hóa  giải  đƣợc  thiên  tai. 

Mặc dù không thể hóa giải hoàn toàn, nhƣng cũng giảm nhẹ đi rất nhiều. Hạnh 

phổ cứu tất cả thế gian, phải tin, nó mới có thể sản sinh ra năng lƣợng, nếu nhƣ 

hoài nghi không tin, năng lƣợng này sẽ không có, không sanh ra đƣợc. Bởi thế 

niềm tin quan trọng hơn tất cả. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn sau: “Nhƣ kinh này nói, đƣơng lai tất cả hàm 

linh đều y theo pháp này mà đƣợc độ thoát”. Trong kinh này Đức Thế Tôn nói 

với chúng ta, đƣơng lai là tƣơng lai, sau khi Đức Phật diệt độ đều gọi là tƣơng 

105

Tập 593 



2 

lai, cho đến khi pháp vận của Đức Thế Tôn bị hũy diệt khỏi thế gian. Thời gian 

này trong kinh có nói là 12000 năm. Chánh pháp của Phật là 1000 năm, tƣợng 

pháp 1000 năm, mạt pháp 10000 năm, tổng cộng là 12000 năm, đây là pháp 

vận của Đức Thế Tôn. 

Nếu dùng cách nói hiện nay, tầm ảnh hƣởng dạy học của Đức Thế tôn. Về 

không gian, tầm ảnh hƣởng của ngài đến toàn địa cầu, Phật giáo biến khắp toàn 

cầu.  Về  mặt  thời  gian  mà  nói,  ảnh  hƣởng  của  ngài  là  12000  năm.  Ở  trƣớc 

chúng  ta  đọc  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ,  dẫn  chứng  lời  trong  Kinh  Nhân 

Vƣơng, lời đó cũng là Đức Phật nói, nói đến thời chánh pháp, tƣợng pháp, mạt 

pháp của Phật. Nói rất hay, rất có lý! 

Pháp  vận  của  đức  Phật  làm  gì  có  chuyện  thắng  hay  liệt,  không  có.  Phật 

pháp là pháp bình đẳng, sự thù thắng hay suy diệt của pháp hoàn toàn do con 

ngƣời, đạo lý này là thật. Đức Phật đã nói, đầy đủ ba điều kiện nghĩa là chánh 

pháp,  bất  luận  là  lúc  nào.  Có  ngƣời  giảng  kinh,  có  ngƣời  tu  hành,  có  ngƣời 

chứng  quả,  đây  là  thời  chánh  pháp.  Có  ngƣời  giảng  kinh,  có  ngƣời  tu  hành, 

không có ngƣời chứng quả, gọi là tƣợng pháp. Có ngƣời giảng kinh, không có 

ngƣời  thật  sự  tu  hành,  hoan  hỷ  khi  nghe  kinh  nhƣng  không  chân  tu,  đƣơng 

nhiên không có chứng quả, đây gọi là mạt pháp. Đến lúc không có ngƣời giảng 

kinh, thì gọi là diệt pháp. Kinh tuy vẫn còn, nhƣng không ai học, Phật pháp sẽ 

diệt. Cách nói này trong Nhân Vƣơng Kinh rất hay! 

Theo  cách  nói  12000  năm  này,  chúng  ta  sống  vào  thời  mạt  pháp,  nhƣng 

ngày nay chúng ta đang học tập, đời này thật sự vãng sanh, đó là chánh pháp 

trong thời mạt pháp. Vãng sanh là chứng quả, sanh đến thế giới Cực Lạc đều 

làm Bồ Tát A Duy Việt Trí, đây là đại thừa diệu quả. Chúng ta đọc đến đoạn 

kinh văn này đều là do Đức Phật nói, ngài đang động viên chúng ta, khuyến 

khích chúng ta, khen ngợi chúng ta. Chúng ta tuy ở trong thời mạt pháp nhƣng 

có thể thành tựu, có đƣợc thành tựu của chánh pháp, điều này quá thù thắng. 

Tuy hiện nay là mạt pháp, nhƣng khu vực này đến một ngƣời giảng kinh cũng 

không có, nó sẽ biến thành diệt pháp. Cũng may hiện nay chúng ta dùng những 

công cụ khoa học, khiến cho toàn bộ địa cầu không đến nỗi đi đến mức độ diệt 

pháp. Vệ tinh, mạng internet, lúc nào cũng có thể xem đƣợc kinh điển. 

Trong  hoàn  cảnh  trƣớc  mắt,  chúng  ta  biết  đào  tạo  nhân  tài  giảng  kinh 

thuyết pháp là điều quan trọng nhất, nếu không có ngƣời giảng kinh, pháp sẽ 

diệt. Hiện nay vẫn còn công cụ khoa học, phải tận dụng nó tối đa. Lợi dụng nó 

để  hộ trì chánh pháp, tu đại công đức. Không chấp tƣớng là công đức,  chấp 

tƣớng lại đại phƣớc báo, là lợi ích của thế gian. Không chấp tƣớng, đem công 

Tập 593  1053 



đức này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ, đó là đại công đức, quả báo thù thắng 

không ai có thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Quý vị xem Phật pháp sắp diệt, nếu họ có thể phát tâm làm công việc này 

để cứu vãn. Bất luận tâm của họ là tà hay chánh, họ cũng đã cứu đƣợc Phật 

pháp, công đức thật không thể nghĩ bàn. Đó là phát tâm bất chánh, sao gọi là 

bất chánh? Vì tự tƣ tự lợi, vì danh văn lợi dƣỡng của mình, phƣớc đức cũng rất 

nhiều,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  đã  cứu  lấy  Phật  pháp.  Phật  pháp  có  truyền  thừa, 

không những ngƣời bây giờ đƣợc lợi ích, nếu truyền thừa đƣợc từ đời này qua 

đời khác, thì công đức này vô cùng lớn. Ngoài Phật giáo ra thì Nho Đạo cũng 

rất đáng nể. Gặp đƣợc ngƣời có nhân duyên này, đúng nhƣ cổ nhân nói: Vì kế 

thừa tuyệt học của các bậc thánh hiền, vì vạn thế mở thái bình. Đây đều gọi là 

hạnh phổ cứu tất cả thế gian, trong kinh nói là “hạnh cứu thế”. Đem công đức 

này hồi hƣớng Tịnh độ, làm gì có chuyện không vãng sanh! Không muốn vãng 

sanh Tịnh độ, ở thế gian này là đại phƣớc báo, phƣớc báo này tuyệt đối không 

thể hƣởng hết trong một đời. Phƣớc báo lớn này giống nhƣ các đế vƣơng thời 

cổ đại, phải truyền mấy mƣơi đời. 

Ở Trung quốc truyền thừa lâu nhất là thời nhà Chu, nhà Chu truyền đƣợc 

37 đời, 867 năm. Ngày nay nếu có thể kế thừa tuyệt học của Nho Thích Đạo, 

phƣớc báo của họ không thua gì nhà Chu. 

Đối với thánh giáo chƣớng ngại, lơ là, khiến nó tuyệt diệt trong thế gian, 

tội này vô cùng nặng! Từ trên mặt phản diện để suy xét sẽ hiểu, quả báo này ở 

trong  đia  ngục  vô  gián.  Hồi  tƣởng  lại  bản  thân  chúng  ta,  đời  này  ba  nghiệp 

thân  khẩu  ý  chúng  ta  tạo  ra,  là  đang  hƣng  Phật  pháp  hay  là  đang  diệt  Phật 

pháp? Điều này không thể không biết. Nếu là hƣng Phật pháp, nghĩa là giúp 

Phật pháp thƣờng trú, công đức này rất lớn. Còn nếu diệt Phật pháp, tội đó quả 

là sâu dày, thật đáng sợ. Điều này trong lòng mỗi ngƣời chúng ta phải rõ ràng 

minh bạch. Nếu có tội, nhất định phải nƣơng vào pháp này để tiêu tai diệt tội. 

Lần  này  chúng  tôi  chọn  giảng  chú  giải  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  của  Hoàng 

Niệm Tổ, cũng sắp hoàn thành rồi. Bây giờ đang giảng phẩm thứ 47, ở sau còn 

một phẩm 48 nữa là viên mãn. Sau khi viên mãn vẫn giảng lại bản này, chúng 

ta giảng lần thứ hai, lần thứ hai đem Khoa phán dung hòa vào. Để khi chúng ta 

xem kinh văn, chú giải, thứ lớp từng đoạn càng rõ ràng minh bạch hơn. 

Khoa  phán  chính  là  giải  thích  kết  cấu  chƣơng  pháp  của  cuốn  sách  này, 

cũng thuộc về một loại khoa học. Từ trong kết cấu chƣơng pháp, có thể nhận ra 

đƣợc tƣ tƣởng thể hệ của bộ kinh này. Bởi thế cổ nhân không dùng nhiều chú 

giải  nhƣ  vậy,  rất  phiền  phức.  Khi  dùng  khoa  phán  này  mọi  thứ  đều  rõ  ràng 

105

Tập 593 



4 

minh  bạch.  Đối  với  ngƣời  học  Phật  bây  giờ,  họ  xem  không  hiểu  khoa  phán. 

Khoa phán nghĩa là đoạn này nói những gì, câu này nói về điều gì đều thêm đề 

mục nhỏ vào, nhƣ vậy xem là hiểu ngay. 

Nhƣ  hai  bài  kệ  ở  đây,  bài  kệ  bốn  câu  ở  trƣớc  là  nói  “trì  diễn  cứu  thế”. 

Trong khoa phán tôi dùng bốn chữ này. Thọ trì, vì ngƣời diễn thuyết, tu hạnh 

cứu  thế.  Chữ  trên  khoa  phán  đều  tận  dụng  chữ  trong  kinh  văn,  vô  cùng  thân 

thiết.  Bài  kệ  bên  dƣới  “quyết  định  vãng  sanh”,  dùng  câu  thứ  hai  của  bài  kệ, 

“quyết  định  vãng  sanh  Cực  Lạc  quốc”.  Quý  vị  xem  bài  kệ  này  là  nói  quyết 

định vãng sanh, còn bài kệ trƣớc là trì diễn cứu thế. Hai bài kệ này hợp lại là 

“trì diễn vãng sanh”, đây chính là một đoạn giữa, trong đoạn giữa có hai đoạn 

nhỏ. Chúng tôi đã in Khoa phán này lên, mọi ngƣời học tập sẽ tiện lợi hơn. 

Chú giải hoàn toàn y theo chú giải của Hoàng Niệm Tổ, bởi thế chúng ta 

phải in bản kinh mới. 

Kinh là bản hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, Khoa phán là bản tôi làm khi học 

bộ  kinh  này.  Tôi  từng  tham  khảo  khoa  phán  của  pháp  sƣ  Từ  Châu,  tôi  làm 

tƣờng tận hơn của pháp sƣ Từ Châu. Pháp sƣ Từ Châu dùng bản hội tập sớm 

nhất, bản 37 phẩm. Quý vị nhìn thấy ở trƣớc chính là khoa phán này, bản này 

là  37  phẩm  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  là  Hạ  Liên  Cƣ  y  theo  bản  của  Ngụy  Mặc 

Thâm để hiệu đính. Về sau thấy vẫn chƣa đƣợc thỏa đáng lắm nên đã hội tập 

lại từ đầu, chính là bản 48 phẩm chúng ta hiện tại đang dùng. Chúng tôi đã in 

ra 1000 cuốn này để làm kỷ niệm, vì biết rằng lúc đó hội tập rất khó khăn. Mới 

đầu  khi  Hạ  Liên  Cƣ  hội  tập  xong bản  này,  pháp  sƣ  Từ  Châu  đã  dùng nó  để 

tuyên giảng ở Tế Nam, và làm khoa phán cho bản này,  một kỷ niệm  rất hay. 

Khoa  phán  này,  có  một  lần  tôi  đến  Bắc  Kinh  thăm  Hoàng  Niệm  Tổ,  ông  đã 

tặng cho tôi. Tôi sợ mất nên in nó thành một tập, nhƣ vậy khi lƣu thông khoa 

phán này sẽ không bị mất, không bị thất truyền, nên đầu đuôi vô cùng rõ ràng. 

Bản kinh chúng tôi in ấn số lƣợng lớn, hy vọng cứ theo đó mà giảng tiếp. Tôi 

nghĩ khoảng thời gian này sang năm là giảng xong, chắc tháng tám tháng chín 

sang năm là viên mãn. 

Đây là nói tƣơng lai tất cả hàm linh, là chỉ chúng sanh trong lục đạo, đều 

có  thể  y  theo  phƣơng  pháp  niệm  Phật  vãng sanh này  mà  đƣợc  độ  thoát,  vĩnh 

viễn thoát ly luân hồi lục đạo. 

“Nếu ngƣời muốn tự cứu và phổ cứu tất cả thế gian, đều nên tu hạnh cứu 

thế này”. Câu này là khuyên chúng ta, nếu muốn cứu bản thân, và muốn cứu 

tất cả thế gian, Đức Phật đều đem lý luận phƣơng pháp nói ra. Chúng ta y theo 

phƣơng pháp này là có thể cứu đƣợc mình,  y theo phƣơng pháp này là có thể 

Tập 593  1055 



cứu thế gian. Đức Phật cứu thế gian nhƣ thế nào? Cần chúng ta giúp đỡ. Ngài 

ở trên chỉ đạo, còn những công việc thực tế chúng ta phải làm. Đức Phật có đại 

đức cứu thế, chúng ta làm theo chúng ta có đại năng cứu thế, đức và năng dung 

hợp với nhau nó sẽ viên mãn. 

“Thử  hành”,  hành  nhƣ  thế  nào?  Chính  là  trong  đoạn  văn  này  nói  “nghe 

xong”, bây giờ  chúng ta đã nghe đƣợc kinh này, trên  tay cũng cầm đƣợc bộ 

kinh này, cũng đã nghe đƣợc_nghe xong. Phải thật sự tiếp nhận, tiếp nhận điều 

gì?  Những  đạo  lý  trong  kinh  điển  nói,  biến  nó  thành  tƣ  tƣởng  của  chúng  ta, 

biến thành kiến giải của chúng ta. Những giáo huấn nói trong kinh điển, biến 

thành hành vi trong cuộc sống của chúng ta. Bộ kinh này chính là bản thân ta, 

bản thân ta giống với kinh này, kinh là tả thật về bản thân mình, đây gọi là “thọ 

trì”, đây là tự lợi.  Kế đến“thƣ tả”, là lƣu thông, phải lƣu thông số lƣợng lớn 

kinh điển này. Ngày xƣa không có in ấn, lƣu thông kinh điển phải nhờ vào thƣ 

tả. Ngƣời thọ trì đọc tụng, trong đời ít nhất phải viết một bộ, để kinh điển này 

lƣu truyền, truyền từ đời này qua đời khác. Hiện nay thuật in ấn rất dễ dàng, có 

thể  lƣu  thông  số  lƣợng  lớn.  Nho  Thích  Đạo  phải  lựa  chọn  những  tinh  hoa, 

không cần nhiều, thật sự có thể cứu  đƣợc thế gian, phải đơn giản, phải trọng 

tâm. Ngƣời bây giờ nhìn thấy, tiếp xúc đƣợc có thể sanh tâm hoan hỷ, nhƣ vậy 

sẽ khởi tác dụng. 

Chúng ta không những lƣu thông bằng văn tự, hiện nay có thể dùng CD, 

có thể dùng VCD, rất nhiều phƣơng thức. Dùng tivi, dùng mạng internet, dùng 

truyền  hình  vệ  tinh  để  truyền  bá.  Toàn  tâm  toàn  lực  phát  triển  phƣơng  diện 

này. 

“Nhất tâm nhƣ vậy cầu Tịnh độ”, đây là mục tiêu sau cùng của chính mình. 

Tôi nhất tâm nhất ý, không cầu danh văn lợi dƣỡng của thế gian, dù làm bao 

nhiêu việc tốt cũng không cầu quả báo, cầu điều gì? Cầu sanh tây phƣơng Cực 

Lạc, vì những việc này là những việc Đức Phật làm, Chƣ Phật Nhƣ Lai đã làm 

những việc nhƣ vậy. Nên khi chúng ta làm việc này cũng là làm việc của Phật, 

Phật là làm việc cứu thế. 

Ba câu này, cả ba câu, “đoạn trên là tƣợng trƣng nghe và tin kinh này, ngày 

nay  nói  rộng  thêm  nghĩa  của  nó,  từ  nghe  và  tin  mà  sanh  khởi  nguyện  hạnh”. 

Tín nguyện hạnh không thể tách rời, liên quan rất mật thiết. “Thọ là tín thọ, trì 

là chấp trì”, pháp môn Tịnh độ, nó vào từ hữu môn, chứ không phải là không 

môn, dạy chúng ta chấp trì, chấp là gì? Là chấp trƣớc. Tất cả pháp thế xuất thế 

gian  đều  không  chấp  trƣớc,  chỉ  chấp  trƣớc  A  Di  Đà  Phật.  Trong  kinh  giáo 

chúng ta chỉ chấp trƣớc Kinh Vô Lƣợng Thọ, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời 

105

Tập 593 



6 

huân tu. Từ chấp trƣớc, khi đã thâm nhập rồi sẽ không chấp trƣớc nữa. Từ chấp 

trƣớc đến không chấp trƣớc, gọi là không bàn mà hợp, không thể nghĩ bàn. Y 

giáo phụng hành, phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà Phật. Nhất 

định phải tuân thủ giáo huấn trong kinh điển, kinh điển là giáo huấn của Đức 

Thế Tôn, mở kinh điển ra giống nhƣ Đức Thế Tôn đang ở trƣớc mặt chúng ta 

vậy. Cung kính tiếp thọ, chân thành phụng hành. Một phƣơng hƣớng, một mục 

tiêu là chuyên niệm Phật A Di Đà.      Đồng thời lại thƣ tả, đọc tụng, tán thán, 

diễn  thuyết,  cúng  dƣờng,  đây  là  công  việc  phải  làm  hằng  ngày.  Thử  tả,  ngày 

nay chúng ta là biên tập ấn tống. Đọc tụng, tức mỗi ngày phải siêng năng học 

tập. Tán thán, đọc tụng kinh điển là tán thán, nhất tâm chuyên niệm là tán thán. 

Diễn  thuyết,  diễn  là  biểu  diễn,  đem  những  gì  học  đƣợc  thực  hành  vào  trong 

cuộc sống hằng ngày. Chúng ta đã làm đƣợc, đem ra biểu diễn cho ngƣời khác 

thấy,  đây  là  gì?  Thân  giáo,  thân  giáo  sau  đó  mới  có  ngôn  giáo,  ngôn  giáo  là 

nói. Lấy công đức này cúng dƣờng Vô Lƣợng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh 

Bình Đẳng Giác Kinh, làm đƣợc là chơn chánh cúng dƣờng. 

“Nhƣ các công đức thắng diệu ở trên”. Thắng là thù thắng, diệu là vi diệu. 

Chúng ta có thể làm đƣợc nhƣ thế, đây là công đức thù thắng vi diệu. “Lấy tâm 

chí thành, tâm không hai, hồi hƣớng Tịnh độ”. Hai câu này rất quan trọng. Chí 

thành là chân thành đến cực điểm. Không hai nghĩa là nhất tâm, nhất tâm nhất 

ý, trong tâm không có tạp niệm, không có vọng tƣởng. Chỉ có thế giới Cực Lạc 

y chánh trang nghiêm, chỉ có sáu chữ hồng danh của Phật A Di Đà, gọi là vạn 

đức hồng danh. Hồi hƣớng nhƣ vậy, hồi hƣớng phải có năng lực, không phải 

không  có năng  lực  hồi  hƣớng.  Chỉ  hồi  hƣớng bằng  miệng  không  thôi  không 

khởi tác dụng, phải có hành động, y giáo phụng hành. Lấy công đức này hồi 

hƣớng cầu sanh Tịnh độ, “nên gọi là nhất tâm nhƣ vậy cầu Tịnh độ”. 

Thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  nguyện  này,  ý  niệm  này,  niệm  niệm  đều 

không mất đi. Trong đời này của chúng ta phải làm sao? Đoạn tất cả điều ác, tu 

tất cả điều thiện, không làm hành vi xấu nào, chính là vì đến thế giới Cực Lạc, 

thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Nhƣ  vậy  là  đúng,  Đức  Phật  sẽ  thọ  ký  cho  chúng  ta. 

“Đức Phật vì điều này mà thọ ký rằng: chắc chắn vãng sanh nƣớc Cực Lạc”. 

Đây là Đức Phật thọ ký cho chúng ta, chúng ta nhất định đƣợc vãng sanh. 

Câu sau có thể là Đức Phật thấy đƣợc, ngƣời nhƣ thế, khi lâm mạng chung 

gặp phải tai họa, tai họa gì? Lửa lớn đầy trong ba ngàn đại thiên thế giới, có 

thể chăng? Có thể. Từ kính viễn vọng của thiên văn, chúng ta quan sát đƣợc, 


có một tinh hệ lớn, giống nhƣ hệ ngân hà vậy, toàn bộ bị đốt cháy. Trong kính 

viễn vọng nhìn thấy một mảng sáng màu đỏ, ánh sáng lửa bốc lên. Trong đó có 

Tập 593  1057 



không biết bao nhiêu tinh cầu. Hệ ngân hà này có lúc nào bị nhƣ vậy chăng? 

Rất có thể. Các nhà khoa học dự đoán, sự đốt cháy của thái dƣơng còn khoảng 

60  ức  năm,  đốt  đến  cuối  cùng  nó  sẽ  bùng  nổ,  đó  chính  là  sự  hủy  diệt  của  hệ 

thái  dƣơng.  Thời  gian  hủy  diệt  của  hệ  ngân  hà  càng  dài,  đây  chính  là  trong 

kinh  nói  thành  trụ  hoại  không.  Đến  khi  sắp  kết  thúc  kiếp  hoại,  sẽ  biến  thành 

kiếp không, không có gì cả. Khi sắp kết thúc thì tam tai hiện tiền, tam thiên đại 

thiên thế giới trong vũ trụ này, có lửa lớn, có nƣớc lớn, có gió lớn, ba đại thảm 

họa. 

Ngƣời niệm Phật, ngƣời tu đƣợc nhiều công đức gặp đại tam tai này cũng 

có thể vƣợt thoát, vãng sanh Cực Lạc. Công đức này lớn biết bao, quả là không 

thể nghĩ bàn. Ngay lúc này Đức Phật hiện thân ra để tiếp dẫn chúng ta. Vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, nhất định phải nhớ, chắc chắn là Phật đến tiếp dẫn. Quý 

vị nói Đức Phật quên chăng? Nhƣ vậy là tâm  ta khởi  nghi ngờ, sanh đến thế 

giới Cực Lạc ở trong biên địa nghi thành. Tuyệt đối không đƣợc có hoài nghi 

này, sao đức Phật có thể quên chúng ta đƣợc, làm gì có đạo lý này? Đến tiếp 

dẫn chúng ta là bổn nguyện của ngài, ngài đã phát lời nguyện này, nguyện rồi 

thì  cần  phải  thực  hiện.  Ngài  đến  nhƣ  thế  nào?  Ngài  phân  thân  đến,  hóa  thân 

đến,  một  thân  có  thể  hóa  vô  lƣợng  vô  biên  vô  tận  vô  số  thân.  Bất  cứ  ngƣời 

vãng sanh nào trong mƣời phƣơng thế giới nhân duyên thành thục, đều không 

sót ngƣời nào, phải tin. 

Trong Hoàn Nguyên Quán quốc sƣ Hiền Thủ nói ba loại chu biến, tuyệt đối 

không đƣợc hoài nghi. Loại chu biến thứ nhất là chu biến pháp giới, nghĩa là 

thế nào? Ý niệm của chúng ta, nhất niệm của chúng ta là A Di Đà Phật, ý niệm 

này  lập  tức  chu  biến  pháp  giới,  Phật  A  Di  Đà  có  biết  chăng?  Biết.  Nếu  thọ 

mạng chƣa hết, biết đƣợc ngài cũng không đến. Khi nào đến thọ mạng, niệm 

vừa khởi là ngài hiện ra ngay, lập tức nhìn thấy. Nhất định phải Phật A Di Đà 

đến  tiếp  dẫn  chúng  ta,  nếu  không  có  Phật  đến  tiếp  dẫn,  chúng  ta  không  tìm 

đƣợc thế giới Cực Lạc, chắc chắn lạc mất phƣơng hƣớng. Mê nhƣ vậy là sai, 

không biết đi về đƣờng nào, chắc chắn vãng sanh, nhƣng không biết vãng sanh 

về  đâu.      Cho nên  phải  kiên  định  tín  tâm,  không  đƣợc có  chút  nghi ngờ nào. 

Chúng ta ở đây vừa phát tâm, Phật A Di Đà liền biết đƣợc. Thật sự phát tâm 

cầu sanh Tịnh độ, Phật từng giờ từng phút chú ý đến quý vị, lúc nào cần đến 

tiếp dẫn, tuyệt đối không bỏ sót. Đây là kinh văn, cũng là bài kệ. Thiên tai lớn 

Phật  còn  đến  tiếp  dẫn,  huống  chi  thiên  tai  nhỏ?  Trên  địa  cầu  chỉ  xảy  ra  một 

thiên  tai  nhỏ,  trong  mắt  chƣ  Phật  Bồ  Tát  thấy  điều  này  chỉ  là  việc  nhỏ  nhoi. 

105

Tập 593 



8 

Ngân hà đối tề có gì lớn lao đâu? Việc nhỏ. Tin rằng Đức Phật nhất định gia hộ 

chúng ta, chắc chắn không bỏ quên. 

Chúng ta xem tiếp hai bài kệ sau, hai bài kệ này khoa phán của tôi là “khó 

hiểu khó nghe”. Trong đó cũng chia ra hai đoạn nhỏ. Đoạn nhỏ thứ nhất có sáu 

câu: “Trí Phật khó đo lƣờng đƣợc”. Đoạn thứ hai chỉ có hai câu: “Khó đƣợc 

khó nghe”. 

“Nhƣ Lai thâm quảng trí tuệ hải 

Duy Phật dữ Phật nãi năng tri 

Thanh văn ức kiếp tƣ Phật trí 

Tận kỳ thần lực mạc năng trắc 

Nhƣ Lai công đức Phật tự tri 

Duy hữu Thế Tôn năng khai thị”. 

Sáu câu này là “trí Phật khó đo lƣờng”. Đoạn tiếp theo chỉ có hai câu: 

“Nhân thân nan đắc Phật nan trực 

Tín tuệ văn pháp nan trung nan”. 

Đoạn  nhỏ  hai  câu  này,  trên  thực  tế  là  nói:  “Thân  ngƣời  khó  đƣợc,  Phật 

pháp khó nghe”, nhất định phải quý trọng cơ hội và nhân duyên này, tuyệt đối 

không đƣợc bỏ lỡ. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Đoạn bên phải tƣợng trƣng 

cho  trí  Phật  sâu  rộng,  chỉ  có  Phật  mới  biết  đƣợc”.  Đây  là  trí  tuệ  của  Phật. 

“Thánh hiền nhị thừa đều không thể đo lƣờng đƣợc”. Nhị thừa là Thanh văn, 

Duyên giác, là thánh hiền của tiểu thừa. A la hán là hiền nhân, Bích Chi Phật là 

thánh nhân. Thánh hiền của tiểu thừa, họ không biết đƣợc trí tuệ của Phật, rốt 

cuộc trí tuệ của Phật lớn chừng nào họ không biết đƣợc, “huống gì phàm phu”. 

Khoa học ngày nay, các nhà lƣợc tử lực học có phát hiện mới, không đơn 

giản  chút  nào,  họ lại  có  thể  phát  hiện  ra  A  lại  da.  Trong  kinh  Đức  Phật từng 

nói, thật sự đã thực hiện đƣợc. Tam tế tƣớng của A lại da biến hiện ra vũ trụ, 

biến hiện ra vạn pháp. Ngài Huệ Năng nói một cách rất đơn giản, “đâu ngờ tự 

tánh năng sanh vạn pháp”, vì sao tự tánh có thể sanh ra vạn pháp? Bản thân tự 

tánh  không  có  hiện  tƣợng  nào  cả.  Trong  kinh  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  tuy 

không có hiện tƣợng nào, nhƣng nó chứa đựng trí tuệ viên mãn, đức năng viên 

mãn, tƣớng hảo viên mãn, chứa đựng ở đâu? Tự tánh biến khắp mọi nơi, khắp 

mọi  lúc,  nên  trí  tuệ  đức  tƣớng  trong  tự  tánh  cũng  là  biến  khắp  mọi  nơi,  biến 

khắp mọi lúc, không nơi nào không có. Không có nhân duyên nó không hiện, 

chứ không phải không có. Phật giáo gọi là ẩn hiện, khi không gặp nhân duyên 

thì ẩn, có duyên nó liền hiện. Có thể sanh ra vạn pháp là hiện, khi không hiện 

Tập 593  1059 



là nhƣ câu thứ ba ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đây là 

đang ở trong trạng thái ẩn, không hiện. “Năng sanh vạn pháp” chính là biến ra, 

hiện ra, năng sanh năng hiện. Nhƣng khi nó hiện, đầu tiên chính là hiện A lại 

da, trong kinh điển đại thừa thƣờng nói là nhất niệm bất giác. Nhất niệm bất 

giác này là A lại da xuất hiện, A lại da biến hiện ra vạn pháp. 

A lại da là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là Tàng thức, tàng là 

gì?  Nhƣ  cái  kho,  nhƣ  phòng  tƣ  liệu  vậy.  Trong  này  mọi  thứ  đều  có,  không 

thiếu điều gì cả.      Đức Phật nói trong này có ba loại: Nghiệp tƣớng, chuyển 

tƣớng, cảnh giới tƣớng. Đích thực giống nhƣ trong ống vạn hoa này, chỉ có ba 

loại, ba  miếng giấy  màu sắc khắc nhau, chỉ có ba thứ  nhƣ vậy. Nhƣng khi ta 

xoay  chuyển  nó  thì  thiên  biến  vạn  hóa,  vô  lƣợng  vô  biên,  ta  xem  mãi  không 

hết, tất cả đều biến hiện ở trong đó, tuyệt diệu! Ống vạn hoa là tiểu vũ trụ, bí 

mật cất giữ trong đó chúng ta lãnh hội dần dần, biến hóa trong vũ trụ chính là 

nhƣ vậy. Động nó liền biến hóa, không động nó không biến hóa. 

Thập pháp giới đang động, cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Bồ Tát 

bất động, bất động có thấy đƣợc chăng? Nhìn thấy đƣợc, nhƣng chỉ thấy đƣợc 

một tƣớng, nó mãi mãi bất động, nên gọi là nhất chân pháp giới. Còn chuyển 

động thì sao? Chuyển động gọi là mƣời pháp giới. Mƣời không phải chữ số, 

mƣời tƣợng trƣng cho vô lƣợng. Khi chuyển động là vô lƣợng vô biên, nhƣng 

không thấy đƣợc hai cái giống nhau. Nó là giả, không phải thật; thật nhất định 

thấy đƣợc, nó là giả. Đƣơng xứ sanh ra, tùy xứ diệt tận, nên bất khả đắc. Trong 

Kinh Bát Nhã nói: “Vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, từ trên ống vạn 

hoa có thể lãnh hội đƣợc điều này. 

“Nên phải bỏ hết tình chấp, duy chỉ còn kính ngƣỡng tin theo”. Tâm thái 

của chúng ta đối với Phật đoan chánh, là kính ngƣỡng tôn trọng đối với Phật, 

thật  sự  có  lòng  tin,  tín  ngƣỡng  đối  với  Phật.  Trong  niềm  tin  này  có  sự  thành 

kính, nên gọi là tín ngƣỡng, ngƣỡng  mộ. Nhất định phải buông bỏ tình chấp, 

tình chấp là gì? Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, phải buông bỏ nó. 

Ngày  nay  may  mắn  đầy  đủ  tín  tâm  và  trí  tuệ,  chúng  ta  rất  vinh  hạnh,  rất 

may mắn đầy đủ chân tín, đầy đủ trí tuệ. Trí tuệ có thể lý giải, mới có thể sanh 

khởi chân tín. Có thể nghe đƣợc pháp này, không có tín râm và trí tuệ không 

thể  nghe  pháp  này,  ta  nghe  không  lọt  vào  tai.  Cho  rằng  nó  là  huyễn  tƣởng, 

không phải là sự thật. Nên ở đây thêm vào một câu, “cho nên ngày nay tuyệt 

đối đừng để bỏ lỡ”, lời nói này từ bi đến cực độ, trong đời này tuyệt đối không 

đƣợc bỏ qua.        Không nói trong đời này mà nói ngày nay, vì sao vậy? Ngày 

mai ta còn sống chăng ai dám chắc? Mạng sống con ngƣời chỉ trong hơi thở, 

106

Tập 593 



0 

nhất  định  phải  hiểu  điều  này.  Sau  khi  học  Phật  không  tham  sống,  không  sợ 

chết, sanh tử là thân, tu hành mới quan trọng. Ngày hôm nay không đƣợc để nó 

trôi qua một cách vô ích, phải tinh tấn tu học. 

“Biển là ví dụ trí tuệ Nhƣ lai rộng sâu vô bờ, giống nhƣ biển lớn, nên gọi là 

biển trí tuệ”. Trong kinh thƣờng dùng chữ này, ví rộng lớn không có biên tế, 

đều dùng biển để hình dung. Nhƣ Lai là biển trí tuệ, trong phàm phu lục đạo 

gọi  là  biển  nghiệp,  tạo  nghiệp,  cũng  là  vô  lƣợng  vô  biên.  Trên  thực  tế  biển 

nghiệp  của  chúng  sanh  với  biển  trí  tuệ  của  Nhƣ  Lai  là  một  biển,  không  phải 

hai.  Khi  mê  biển  trí  tuệ  biến  thành  biển  nghiệp,  khi ngộ  biển  nghiệp  lại  biến 

thành biển trí tuệ, không có gì khác. Bởi vậy sanh Phật không hai, chúng sanh 

và  Phật  là  một  không  phải  hai.  Hiểu  đƣợc  đạo  lý  này,  chúng  ta  phải  biết  tôn 

trọng  chính  mình,  phải  phát  tâm  thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  vì  ta  vốn  là 

Phật. Chỉ cần ta chịu giác ngộ, quay đầu thì đời này sẽ làm Phật, thành Phật. 

Làm Phật không nhất định phải xuất gia, điều này chƣ vị cần phải biết. Bất 

luận  là  ngành  nghề  nào,  chỉ  cần  buông  bỏ  đƣợc  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp 

trƣớc, làm điều mà ta cần phải làm, đều gọi là làm Phật sự. Việc gì cũng đều là 

Phật  sự,  sự  nghiệp  nào  cũng  có  thể  thành  Phật,  đặc  biệt  là  nền  giáo  dục  của 

Tịnh tông, Tịnh độ giáo, nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, vì sao vậy? Vì 

trong tâm có Phật, trên miệng có Phật, đó là Phật thật, không phải Phật giả. Bất 

luận làm việc gì, đều dùng tâm Phật để làm, dùng miệng Phật để diễn thuyết, 

đó nghĩa là tự hành hóa tha. 

Tịnh tông cảnh giới đồng Hoa Nghiêm, Hoa Nghiêm lý sự vô ngại, sự sự 

vô ngại. Ngƣời viên mãn nói pháp, có pháp nào không viên mãn? Đƣa ra một 

vấn đề hỏi quý vị, pháp nào không phải là Phật pháp? Đã giác ngộ hiểu rõ rồi, 

vì sao? Thế nào gọi là Phật pháp? Phàm những gì biến hiện ra từ tự tánh đều là 

Phật pháp, tự tánh là Phật. Tất cả pháp đến sau cùng đều trở về tự tánh, trở về 

tự tánh nghĩa là chứng đƣợc quả Phật cứu cánh viên mãn. Khi nào trở về? Giác 

ngộ là trở về,  mê  sẽ rời xa, vừa giác ngộ lập tức trở về. Cho nên tất cả  pháp 

đều là Phật pháp, không những tất cả chúng sanh vốn là Phật, mà tất cả pháp 

đều là Phật pháp. Đƣơng thể tức không, liễu bất khả đắc, sao lại không phải 

đƣợc? 

Trong hữu tình chúng sanh, thân phận con ngƣời chúng ta là có Phật tánh, 

Phật tánh nghĩa là Phật pháp, chính là thân Phật. Trong tất cả vạn pháp, cây cỏ 

hoa lá, sơn hà đại địa có pháp tánh, pháp tánh chính là Phật pháp, vậy pháp nào 

không phải Phật pháp? Các pháp đều là Phật pháp. 

Tập 593  1061 



Ngƣời  khai  ngộ,  những  gì  họ  nói  ra  đều  là  đạo  lý,  thuận  lợi  mọi  bề.  Bất 

luận ngành nghề gì, bất luận làm việc gì, ta không hề rời xa, tại sao không rời 

xa? Trong tâm ta là Phật A Di Đà, trên miệng là Phật A Di Đà, không rời xa. 

Nếu  trong  tâm  nghĩ  chuyện  khác,  tạp  niệm,  đó  là  rời  xa,  là  viễn  ly.  Không 

niệm Phật, không tâm không có ý niệm nào, đó là thật, nhƣng chúng ta không 

làm  đƣợc.  Không  làm  đƣợc,  ngày  nay  Đức  Phật  đại  từ  đại  bi,  dạy  chúng  ta 

trong lòng chỉ giữ một ý niệm, giữ ý niệm về Phật A Di Đà, vấn đề này một số 

ngƣời  có  thể  làm  đƣợc.  Gọi  là  nhất  niệm  bất  sanh,  không  phải  ngƣời  bình 

thƣờng có thể làm đƣợc. Nhƣ vậy không thể phổ độ chúng sanh, đó không phải 

là giáo dục phổ thế. 

Phổ độ chúng sanh, giáo dục phổ thế, con ngƣời rất dể tiếp nhận. Thật vật, 

trên từ Đẳng giác Bồ Tát, dƣới đến chúng sanh trong địa ngục đều có thể thọ 

trì, đều có thể tu học, đây gọi là giáo dục phổ thế. Giáo dục phổ thế chỉ có pháp 

môn niệm Phật. 

Cho nên biển trí tuệ của Phật, “chỉ có Phật với Phật mới có thể biết đƣợc”. 

Biển  nghiệp  của  chúng  sanh,  biển  phiền  não  của  chúng  sanh,  cũng  là  chỉ  có 

Phật với Phật mới có thể hiểu đƣợc, không phải phàm phu có thể thấu rõ đƣợc. 

Nhƣ Phẩm Phƣơng Tiện trong Kinh Pháp Hoa nói: “Pháp khó hiểu hy hữu đệ 

nhất mà Đức Phật chứng đƣợc, chỉ có Phật với Phật mới có thể thấu tột tƣớng 

chân thật của các pháp”. Pháp khó hiểu hy hữu này là gì? Nghĩa là thật tƣớng, 

thật tƣớng các pháp, chân tƣớng của tất cả pháp. 

Bây  giờ  chúng  ta  cũng  đã  biết,  chúng  ta  biết  không  phải  chúng  ta  chứng 

đƣợc, mà chỉ là nghe nói, chúng ta nghe Đức Phật nói, chân tƣớng là gì? Chân 

tƣớng là vô sở hữu, là tất cánh không. Làm sao chúng ta biết đƣợc? Nghe đƣợc 

đối thoại của Bồ Tát Di Lặc và Đức Thế tôn, hoát nhiên đại ngộ, hiểu rõ. Đức 

Phật  hỏi  một  cách  rất  thiện  xảo,  nhƣ  thông  thƣờng  phàm  phu  chúng  ta  nói. 

“Tâm hữu sở niệm”. Trong tâm ta khởi một ý niệm, ta rất rõ về ý niệm này, 

nhƣng trong một niệm này ta phân tích xem nó có mấy niệm, có mấy ý niệm vi 

tế?  Có  mấy  tƣớng?  Có  mấy  thức?  Trong  ý  niệm  này  có  nhiều  thứ  nhƣ  vậy, 

chúng ta không biết. Bồ Tát Di Lặc trả lời Đức Thế Tôn rằng: Một khảy móng 

tay có 32 ức 100 ngàn niệm. Đầu tiên là trả lời ngài mấy niệm, 32 ức 100 ngàn 

niệm.  Có  mấy  tƣớng?  “Niệm  niệm  thành  hình”,  nghĩa  là  hình  tƣớng,  mỗi  ý 

niệm đều có hình thƣớng. “Hình đều có thức”, thức tức là thọ tƣởng hành thức, 

mỗi hình tƣớng đều có thọ tƣởng hành thức. 

Chúng ta hồi tƣởng lại trong Tâm Kinh: “Quán Tự Tại Bồ Tát, hành thâm 

Bát Nhã Ba La Mật Đa thời-  là thâm bát nhã- chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. 

106

Tập 593 



2 

Ngài soi thấy đƣợc điều gì? Thấy đƣợc nhất niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, vì sao 

nhất niệm đó là không? Nhất niệm bất khả đắc nên lập tức không còn. 

Hiện  tƣợng  này  Max  Planck  nhà  khoa  học  ngƣời  Đức  đã  phát  hiện  ra, 

nhƣng nói không rõ ràng nhƣ Bồ Tát Di Lặc nói. Ông chỉ thấy đƣợc hiện tƣợng 

của ý thức, ông gọi là ý niệm. Tần suất chấn động vô cùng nhanh, sinh ra hiện 

tƣợng vật chất. Quý vị xem rất gần với những gì Bồ Tát Di Lặc nói, nhƣng Bồ 

Tát Di Lặc nói một cách rõ ràng, ông ta nói chung chung, nhanh nhƣng không 

biết nhanh đến mức độ nào. Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm. 100 ngàn là mƣời vạn, 32 ức nhân mƣời vạn, là 320 triệu. Nếu 

ta  dùng  giây  làm  đơn  vị,  nếu  một  giây  khảy  năm  lần,  nhân  5  là  1600  triệu. 

Hiện tƣợng ngũ uẩn, thời gian nó tồn tại chỉ 1600 triệu trên một giây, thời gian 

nó tồn tại chỉ chừng đó. 

Max Planck nói, căn cứ trên kết quả nghiên cứu của ông, thế gian này căn bản 

không có thứ gọi là vật chất. Vì thời gian tồn tại của vật chất là 1600 triệu phần 

trên một giây. Chúng ta nghĩ lại xem, điều này khi xem film càng dễ nhận ra 

hơn. Trƣớc đây film đều dùng bằng băng nhựa này, âm bản của film là băng 

nhựa,  chiếu  lên  màn  hình  một  giây  có  bao  nhiêu  tấm?  24  tấm,  chúng  ta  thấy 

film chiếu trên màn hình rất sịnh động. Bây giờ Bồ Tát Di Lặc nói, xã hội hiện 

tại của chúng ta, một giây là 1600 triệu tấm, chứ không phải 24 tấm, nên chúng 

ta không biết nó là giả. Vấn đề này Max Planck đã nhìn thấy rất rõ ràng, nên 

ông nói thế gian này không có vật chất. 

Vật chất là gì? Chính là từng ý niệm liên tục không gián đoạn, sinh ra một 

loại huyễn giác, tƣởng rằng nó là thật. Giống nhƣ chúng ta xem tivi, xem film 

vậy, tƣởng nó là thật, trên thực tế  mỗi tƣớng đều khác nhau. Nên hiện tƣợng 

này gọi là tƣớng tƣơng tự tƣơng tục. Nếu nhƣ hoàn toàn giống nhau, có thể nói 

là tƣớng tƣơng tục. Nó không giống nhau, mỗi ý niệm đều không giống nhau, 

chỉ tƣơng đƣơng, không thấy hai tƣớng hoàn toàn giống nhau, là tƣớng tƣơng 

tự tƣơng tục, nên không có vật chất. Chẳng những vật chất không có, mà hiện 

tƣợng tinh thần cũng không có, thời gian nó tồn tại là bằng nhau. Thời gian ý 

niệm  tồn  tại  cũng là  một  giây  1600  triệu.  Chẳng  những  không  có  hiện  tƣợng 

tinh  thần,  đến  hiện  tƣợng  tự  nhiên  cũng  không.  Hiện  tƣợng  tự  nhiên  là  năng 

lƣợng, nghiệp tƣớng của A lại da, trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói: “Phàm 

sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Chúng ta nghe báo cáo của Max Planck, thấy 

cuộc đối thoại giữa Bồ Tát Di Lặc và Thế Tôn trong kinh điển, đối chiếu hai 

điều này chúng ta liền thấu rõ. 

Tập 593  1063 



Ngày  nay  chúng  ta  đọc  lời  này:  “Pháp  khó  hiểu  hy  hữu  bậc  nhất  mà  đức 

Phật thành tựu đƣợc, chỉ có Phật với Phật mới có thể thấu tột tƣớng chân thật 

của  các  pháp”.  Hiện  nay  chúng  ta  đã  biết,  nhƣng  chúng  ta  chỉ  nghe  đƣợc, 

không phải tự thân chứng đƣợc, tự mình chứng mới đƣợc lợi ích. Đƣợc lợi ích 

gì? Buông bỏ tất cả vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Vì sao vậy? Vì tất cả đều 

là giả, vọng tƣởng cũng chỉ là vô ích, chấp trƣớc cũng vô dụng, có gì đâu để 

mà  chấp  trƣớc,  không  có  gì  ta  có  thể  chấp  trƣớc  đƣợc.  Quý  vị  nói,  tôi  muốn 

chiếm  lấy  nó,  không  thê,  đợi  đến  khi  chết  mới  biết  rằng  không  mang  theo 

đƣợc. Không ngờ rằng ngay lúc này, tức là 1600 triệu phần trên một giây này, 

ta làm sao đạt đƣợc? Căn bản không đạt đƣợc, vậy mà cứ muốn để đạt đƣợc 

nó. Nhƣ vậy không phải là vọng tƣởng ƣ? Đây không phải là tự làm khổ mình 

ƣ? Niệm niệm bất khả đắc.  Niệm này không phải là Đức Phật hỏi tâm có mấy 

niệm, niệm này quá thô. Niệm mà Phật hỏi tâm có mấy niệm, một khảy móng 

tay có 320 triệu hiện tƣợng sanh diệt, 320 triệu lần sanh diệt, làm sao có thể đạt 

đƣợc?  Bởi  thế  Đức  Phật  nói: “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  “tất  cả 

pháp  hữu  vi,  nhƣ  mộng  huyễn  bào  ảnh”,  đúng  vậy,  quả  thật  nhƣ  giấc  mộng. 

Nếu ta xem mọi thứ đều là thật là sai lầm, hoàn toàn sai, tất cả đều là giả, tất cả 

pháp bất khả đắc, nhƣ vậy  mới có thể đƣợc đại tự tại. Phải chứng đƣợc cảnh 

giới  này,  mới  thật  sự  đƣợc  đại  tự  tại.  Đƣợc  đại  tự  tại  là  Đức  Nhƣ  Lai,  pháp 

thân Bồ Tát. 

Thật  sự  chứng  đƣợc,  ở  trong  lục  đạo,  trong  mƣời  pháp  giới  cũng  không 

sao, vì sao vậy? Vì thần thông du hí, ta đều biết rõ hết, toàn bộ đều là giả. Dù ở 

trong  lục  đạo  hay  mƣời  pháp  giới  đều  không  có  chấp  trƣớc,  không  có  phân 

biệt, không có khởi tâm động niệm, đó là gì? Không khác gì Chƣ Phật Nhƣ Lai 

ứng hóa ở thế gian, họ đến để làm gì? Họ đến để cứu độ chúng sanh, họ đến để 

biểu diễn, họ có thể biểu diễn đƣợc tất cả. 

Nhƣ 53 lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm, nam  nữ già trẻ, các  ngành 

các nghề, họ đều có thể biểu diễn. Đó đúng là pháp thân Bồ Tát, là Chƣ Phật 

Nhƣ Lai, có nhƣ vậy chăng? Tôi tin rằng có, chẳng những có, mà tôi còn tin là 

có không ít. Chỉ là do họ không bộc lộ thân phận, nên không biết đó thôi, chỉ 

có họ biết đƣợc thân phận mình. 

Chúng ta sống trong thời đại này, đúng là rất may mắn. Kinh Phật là thứ rất 

khó hiểu, nhƣng các nhà khoa học đã giúp chúng ta hiểu đƣợc. Khoa học mới 

phát hiện đƣợc điều này chỉ 30 năm lại đây, 30 năm trƣớc, những vị pháp sƣ 

chuyên về Phật học cũng chƣa từng nghe đến, chỉ là nghe cổ nhân nói nhƣ vậy, 

nên khi giảng kinh cũng nói nhƣ vậy,  y theo nhƣ vậy  vẽ hồ lô. Khi chúng ta 

106

Tập 593 



4 

thấy đƣợc những báo cáo khoa học này, lãnh hội càng sâu sắc hơn, độ sâu này 

hơn cả tiền nhân, nhƣng không thể hơn ngƣời chứng quả. Chúng ta không thể 

hơn  đƣợc  ngƣời  đại  triệt  đại  ngộ,  không  sánh  bằng  họ.  Trên  mặt  giải  ngộ, 

không phải chứng ngộ, trên phƣơng diện giải ngộ chúng ta hơn họ. Ngƣời thật 

sự chứng ngộ, chúng ta không sánh bằng họ. 

Lại  nói:  “Vô  lậu  bất  tƣ  nghì,  pháp  thậm  thâm  vi  diệu,  nay  ta  đã  đầy  đủ. 

Duy ta biết là tƣớng, mƣời phƣơng Phật cũng nhƣ vậy”, đây là lời trong Kinh 

Pháp Hoa. Cho  thấy vô lậu, thậm thâm mà Đức Phật thành tựu đƣợc, là pháp 

vi  diệu  thậm  thâm  không  thể  nghĩ  bàn”,  vẫn  là  câu  “thấu  tột  tƣớng  chân  thật 

của  các  pháp”.  Đối  với  chân  tƣớng  của  tất  cả  pháp,  thấu  triệt  rốt  ráo,  thật  sự 

thông đạt, “chỉ có Phật mới biết đƣợc”. 

Ngày nay các nhà khoa học có thể phát hiện đƣợc A lại da, nhƣng không 

biết A lại da từ đâu đến, điều này Đức Phật biết đƣợc. Khoa học và triết học 

phát triển đến ngày nay, từ lâu trong kinh Phật đã nói rõ về điều này, cảnh giới 

của họ chỉ đến đây thôi, vì sao vậy? Đức Phật nói, trong tám thức công năng 

của ý thức lớn nhất, ý thức nghĩa là tƣ tƣởng. Tƣ tƣởng quả thật không có biên 

tế, không có phạm vi. 

Ngài nói lớn, ngày nay gọi là vật lý thái không, nghiên cứu vũ trụ, đại vũ 

trụ, có thể nghĩ đến biên duyên của vũ trụ. Về nhỏ, họ có thể thấy đƣợc A lại 

da,  có  thể  nghĩ  đến  A  lại  da,  không  thể  tiếp  tục  phát  triển  thêm  nữa,  đây  là 

phạm vi của nó. Tƣ tƣởng là vọng tâm, pháp giới hƣ không giới là vọng cảnh. 

Là  A  lại  da  biến  hiện  ra,  A  lại  da  là  vọng  tâm.  Vọng  tâm  có  thể  duyên  đến 

vọng cảnh, không duyên đƣợc chân thật, nên chân thật thì nó đành chịu. 

Chân thật phải nhƣ thế nào? Phải buông bỏ mới biết đƣợc chân thật. Không 

dùng tâm ý thức sẽ thấy đƣợc, có thể chứng đƣợc. Tâm là gì? Khởi tâm động 

niệm.  Đức  Thế  Tôn  hỏi  tâm  có  mấy  niệm,  đó  là  nghiệp  tƣớng  của  A  lại  da; 

mấy thức là chuyển tƣớng của A lại da; mấy tƣớng là cảnh giới tƣớng của A lại 

da. Quý vị xem Đức Phật hỏi ba vấn đề này, ba điều này đều bất khả đắc, vì 

sao vậy? Vì thời gian nó tồn tại, chỉ là 1600 triệu trên một giây, nhƣ vậy làm 

sao đạt đƣợc? Không có cách nào! Nó giống nhƣ một luồng điện, chỉ chớp một 

cái là lập tức không còn nữa. Ánh chớp này trƣớc mắt chúng ta, chúng ta còn 

chƣa kịp nhìn thấy, mắt ta nhìn không kịp, tốc độ của mắt không bằng, nó quá 

nhanh. Chúng ta có nhìn thấy chăng? Không nhìn thấy, là không thấy thật chứ 

không phải giả.      Ánh chớp này là gì? Đó là hiện tƣợng, ánh chớp mà chúng 

ta  thấy,  là  tƣớng  liên  tục  của  nó,  tƣớng  tƣơng  tự  tƣơng  tục,  không  nhìn  thấy 

đƣợc  chân  tƣớng của  nó.  Nhƣng  Đức  Phật  biết  đƣợc  chân  tƣớng  này,  vì  sao 

Tập 593  1065 



Phật  biết  đƣợc?  Ngài  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  khởi  tâm 

không động niệm  là tự  tánh. Tự  tánh vô cùng linh  mẫn, thứ  cực kỳ  vi tế  nó 

cũng thấu rõ. Cũng chính là nói, tốc độ của nó bằng với tốc độ của ta, thậm chí 

là  hơn  tốc  độ  của  ta.  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  là  tự  tánh  biến  hiện  ra. 

Trong kinh Phật thƣờng nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có 

tâm”, tâm tức là tự tánh, tất các các pháp đều là tự tánh biến ra, rời tự tánh tất 

cả pháp đều không còn. Tự tánh là vĩnh hằng bất biến, gọi là chân tâm thƣờng 

trú, nghĩa là nó bất sanh bất diệt, nhƣ nhƣ bất động. Ngài Huệ Năng kiến tánh 

đã nói ra tất cả: Tự tánh thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng bị nhiễm ô, không sanh 

không diệt, vốn tự đầy đủ. Ở trƣớc chúng ta đã nói đến, nó có thể sanh ra vạn 

pháp.  Vốn  tự  đầy  đủ,  thực  tế  mà  nói  thì  không  nhiều,  nhƣng  khi  nó  khởi  tác 

dụng thì xuất sanh vô tận. Cho nên đối với vấn đề này, tôi đã suy nghĩ rất lâu, 

sau đó nghĩ đến ống vạn hoa, rất tƣơng tự, cùng một đạo lý đó. Nếu nắm bắt 

đƣợc nguyên tắc này, “vô sự bất biện”. 

Nhƣ các bậc tổ tông dạy cho chúng ta về Tứ khoa, bốn khoa này bất luận là 

ngày xƣa hay bây giờ, đều là “vô sự bất biện”. Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, 

bát đức là đƣợc rồi. Nếu áp dụng vào bản thân, quý vị là thánh nhân, thực hành 

tất cả bốn khoa này, quý vị là thánh nhân. Nghiêu Thuấn Ngu Thang là thánh 

nhân, thánh là gì? Họ áp dụng đƣợc cả bốn khoa này, họ không thiếu thứ nào, 

nếu thiếu một thứ gọi là thiếu đức, họ không thiếu, là thánh nhân. Thực hiện 

đƣợc cả bốn khoa, nhƣng vẫn còn một vài điều khiếm khuyết, chƣa viên mãn 

là hiền nhân. Có thể thực hành đƣợc 1/3, làm đƣợc một nửa là quân tử. Tất cả 

đều không thực hiện đƣợc, toàn bộ đều không có, trong Phật pháp gọi là phàm 

phu, phàm phu trong lục đạo, hoàn toàn không thực hiện đƣợc. 

Thế nên thực hành đƣợc bốn khoa này, thân tâm mạnh khỏe. Gia đình thực 

hành, thì gia đình quý vị hạnh phúc mỹ mãn. Nếu nhƣ áp dụng nó trong việc 

kinh doanh, nhƣ ông Đạo Thạnh Hòa Phu hiện nay ở Nhật bản vậy. Còn nhƣ 

áp dụng vào việc lãnh đạo đất nƣớc, thì đây là đất nƣớc đại trị. Thời thạnh thế 

xuất hiện, thái bình thạnh thế liền xuất hiện. Bốn khoa mục này, nó giống nhƣ 

ống vạn hoa vậy, thiên biến vạn hóa, mà đều rất đẹp, đều rất tốt, tuyệt diệu vô 

cùng! 

Những điều này mang đến cho chúng ta lợi ích lớn lao, đây là gì? Đây là 

Phật pháp, là đại thừa, nó không khác gì với Kinh Hoa Nghiêm, chính là Đại 

Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. Nếu chúng ta hiểu nó, biết vận dụng nó, thật 

là  tự  độ  độ  tha.  Trong  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  nhƣ  vậy.  Quý  vị  xem  Tịnh 

Nghiệp Tam Phƣớc, Lục Hòa, Tam Học, Lục Độ, Phổ Hiền Thập Đại Nguyện 

106

Tập 593 



6 

Vƣơng giải quyết đƣợc tất cả. Phổ Hiền Bồ Tát Thập Đại Nguyện Vƣơng là 

cảnh giới Hoa Nghiêm, cảnh giới của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Thập Thiện Nghiệp 

Đạo từ cảnh giới phàm phu đến cảnh giới Nhƣ Lai. Chỉ mƣời loại, giống nhƣ 

ống vạn hoa vậy, thiên biến vạn hóa. 

Quý vị xem, nó  ở địa vị Tỳ kheo, nó thay đổi bao nhiêu? 3000, 3000 oai 

nghi, quy nạp 3000 oai nghi thành Thập thiện nghiệp,  mƣời điều. Bồ Tát đại 

thừa là tám vạn bốn ngàn tế hạnh, chỉ mƣời điều triển khai ra là tám vạn bốn 

ngàn tế hạnh. Đến Nhƣ Lai quả địa, pháp thân Bồ Tát, vô lƣợng vô biên, quy 

nạp lại thành mƣời điều, không thể coi thƣờng nó. 

Ngƣời xƣa nói đức mục, trong đó còn có lặp lại, nhƣ ngũ thƣờng: Nhân lễ 

nghĩa trí tín, năm chữ. Tứ duy: Lễ nghĩa liêm sĩ. Quý vị xem trong ngũ thƣờng 

đã có lễ, trong nhân lễ nghĩa trí tín có, có trùng lặp. Bát đức: Hiếu đệ trung tín, 

nhân ái hòa bình. Nghĩa là tính luôn cả những điều trùng lặp, đức mục chỉ có 

17 điều, triển khai ra là vô lƣợng vô biên. 

Cƣơng lĩnh chung không nhiều, Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là nguyên tắc chỉ 

đạo cao nhất, dạy chúng ta phải tu nhƣ thế nào. Nhƣng căn bản của căn bản, 

Phật pháp hay thế pháp không có gì khác nhau, hiếu thân tôn sƣ là căn bản của 

căn bản. Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, nếu không có hai nền tảng 

này,  xảy  ra  vấn  đề  là  phá  hoại  hết  tất  cả.  Dù  quý  vị  học  nhƣ  thế  nào  cũng 

không thể thành tựu, đều là giả. Ngụy trang tốt đến đâu thì cũng là giả, không 

phải thật, sẽ có một ngày quý vị bị lộ chân tƣớng. Đến lúc mọi ngƣời nhìn thấu 

rồi, quý vị không đáng một đồng. 

Làm  ngƣời  không  thể  bất  hiếu  cha  mẹ,  không  thể  không  tôn  trọng  thầy. 

Đức Phật nói rất hay: Chúng ta có đƣợc thân mạng là nhờ cha mẹ, có đƣợc huệ 

mạng là nhờ thầy. Con ngƣời có hai mạng: Thân mạng và huệ mạng, huệ mạng 

quan trọng hơn thân mạng! Bất hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng, tội nghiệp 

này đọa vào vô gián địa ngục. Trong tội ngũ nghịch của nhà Phât: Thứ nhất là 

giết mẹ, thứ hai là giết cha, đây là bất hiếu với cha mẹ. Thứ ba là giết A la hán, 

A la hán là thầy. Thứ tƣ là làm thân Phật chảy máu. Thứ năm là phá hòa hợp 

tăng, phá hoại chánh pháp của tăng đoàn, chƣớng ngại chánh pháp, phá hoại 

chánh  pháp.  Phạm  năm  nghịch  tội này  là  đọa  địa  ngục  A  tỳ,  nặng  nhất  trong 

các  tội.  Ai  dám  phạm?  Ngƣời  không  tin  nhân  quả  dám,  không  tin  nhân  quả. 

Vấn đề này không phải không tin là không có. Tin thì có, không tin thì không 

có, vậy tôi cũng không tin. Nhƣng  ở đây không tin nó vẫn có, bất luận là tin 

hay  không  tin,  đến  khi  ta  mạng  chung  nó  liền  xuất  hiện,  chạy  cũng  không 

thoát. Bởi thế không thể không biết điều này. 

Tập 593  1067 



Thƣờng nghĩ đến giáo huấn của Phật, giáo huấn của thánh hiền, địa ngục 

rất đáng sợ. Từ xƣa đến nay bao nhiêu ngƣời sợ khổ địa ngục, họ mới phát tâm 

bồ đề. Chỉ có không tin nhân quả, Phật pháp gọi là nhất xiển đề. Nhất xiển đề 

là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là không có thiện căn. Họ không tin, 

họ không sợ, nhƣng đến lúc hối hận cũng không kịp. 

Ở đây nói rất nhiều thứ: Thật tƣớng các pháp, chân tƣớng. Phật biết, Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni biết, mƣời phƣơng Phật cũng biết. Có thể thấy vô lậu, 

thậm thâm mà Đức Phật thành tựu đƣợc. Vô lậu chính là chúng ta thƣờng nói, 

lục căn ở trong cảnh giới lục trần không khởi tâm, không động niệm gọi là vô 

lậu.  Lậu  là  phiền  não,  khởi  tâm  động  niệm  là  có  phiền  não.  Không  khởi  tâm 

không động niệm là thậm thâm, thậm thâm là rất khó lý giải. Nói cũng không 

cách nào nói đƣợc, làm sao có thể khiến ngƣời nghe hiểu đƣợc. 

Cho nên đây là pháp vi diệu không thể nghĩ bàn, không thể tƣởng tƣợng, 

không  thể  diễn  tả bằng  lời  nói,  pháp  này  gọi  là  thấu  tột  thật  tƣớng  các  pháp. 

Thật sự hiểu rõ thấu triệt, hiểu rõ ràng, chỉ có Phật mới có thể biết đƣợc. 

“Thanh văn  ức kiếp suy nghĩ đến trí Phật, dùng hết thần lực của họ cũng 

không  thể  đo  lƣờng  đƣợc”.  Thanh  văn  là  tiểu  thánh, A  la  hán.  Chúng  ta  cảm 

thấy thần thông và trí tuệ của A la hán rất cao siêu, nhƣng thua xa Phật, thua 

quá  xa.  Họ  là  học  sinh  tiểu  học,  Phật  là  lớp  tiến  sĩ  tốt  nghiệp,  không  thể  đo 

lƣờng đƣợc. 

Nhƣ  Phẩm  Phƣơng  Tiện  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Ta  và  mƣời  phƣơng 

Phật, đều có thể biết đƣợc việc này. Pháp này không thể hiển thị”. Đây là thật 

tƣớng các pháp, không cách nào chỉ thị, không thể nói. “Trừ đại Bồ Tát có tín 

lực kiên cố, ngoài ra không ai có thể biết đƣợc”, đây là nói đến niềm tin. Vấn 

đề  của  ngƣời  thời  nay,  đích  thực  là  do  đánh  mất  lòng  tin,  điều  này  gia  tăng 

thêm mức độ khó vô cùng lớn, không tin. Ngày nay làm sao để có thể giúp con 

ngƣời  tìm  lại  đƣợc  lòng  tin,  chúng  ta  mới  đƣợc  cứu,  không  tin  không  cứu 

đƣợc. 

Tín tâm đầy đủ, nghĩa là đại tâm phàm phu mà trong kinh nói. Họ tin pháp 

vi diệu thậm thâm Đức Phật nói, điều này không dễ. Nên trong kinh này, chữ 

then chốt quan trọng, chúng ta tuyệt đối không đƣợc sơ suất. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  

 

 

106

Tập 593 



8 

Tập 594 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:14.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 781 hàng thứ năm. Bắt đầu xem từ Phẩm 

Phƣơng Tiện trong Kinh Pháp Hoa. 

Phẩm  Phƣơng  Tiện  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  Ta  và  mƣời  phƣơng  Chƣ 

Phật, mới có thể biết đƣợc việc này, pháp này không thể nói, ngôn từ là tƣớng 

tịch  diệt.  Tất  cả  các  loại  chúng  sanh  khác,  không  ai  có  thể  đƣợc  giải  thoát. 

Ngoài chƣ vị Bồ Tát, tín lực kiên cố”. Đây đều là nói rõ về tự tánh, pháp tánh, 

chân tâm, thật tƣớng, những danh từ này đều nói về  một vấn đề. Vấn đề này 

hiện nay triết học gọi là bản thể. Những hiện tƣợng giữa vũ trụ, hiện tƣợng vật 

chất, hiện tƣợng tinh thần, hoặc là nói hiện tƣợng tâm lý, hiện tƣợng tự nhiên 

từ  đâu  đến?  Đến  nhƣ  thế  nào?  Nguồn  gốc  này,  căn  nguyên  này  chính  là  bản 

thể. Nƣơng vào điều gì để sanh ra? Quả thật là khó nói, vì sao khó nói? Nó có 

thật,  không  phải  không  có,  nếu  không  có,  đâu  ra  nhiều  hiện  tƣợng  nhƣ  vậy! 

Nhƣng tự tánh không phải hiện tƣợng. 

Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói thật tƣớng các pháp, thật tƣớng không 

có hiện tƣợng, không phải vật chất, không phải tinh thần, cũng không phải hiện 

tƣợng tự nhiên, nên không có cách nào để nói. Đức Phật đã dùng mƣời mấy 

danh xƣng, ngƣời ngộ nhập biết rõ ràng, ngƣời chƣa ngộ nhập rất khó lãnh hội, 

nói sao cũng cách một tầng. Tầng này là gì? Là mê hoặc. Không cách tầng này 

ta sẽ chứng đắc, sẽ ngộ nhập. Tầng này nhƣ trong đại thừa nói, khởi tâm động 

niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  do  điều  này  làm  cách  biệt.  Nếu  buông  bỏ  đƣợc 

điều này, thì vừa nghe là có thể hiểu ngay. 

Vì sao Lục tổ Huệ Năng vừa nghe liền khai ngộ, liền kiến tánh? Thật sự 

thấy đƣợc.  Thấy đƣợc tự tánh, tất cả pháp thế xuất thế gian đều thông đạt rõ 

ràng, không có gì không biết. Không cần học, tự  nhiên  mà biết đƣợc. Nhƣng 

những  thứ  này,  ngƣời  chƣa  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trƣớc, nói cũng không hiểu đƣợc, rất khó lãnh hội, đây là ba loại phiền não lớn. 

Buông bỏ chấp trƣớc, chứng đƣợc A la hán, thông minh hơn chúng ta. Đối 

với  thật  tƣớng,  vẫn  không  cách  nào  lãnh  hội  đƣợc.  Buông  bỏ  phân  biệt  là 

quyền giáo Bồ Tát, thông minh hơn A la hán. Thƣờng thƣờng nghe Phật pháp 

Tập 594  1069 



đại  thừa,  tri  kiến  chính  xác,  giải  ngộ  không  phải  chứng  ngộ.  Biết  đƣợc  có 

những  điều  này,  bản  thân  nhƣ  thế  nào?  Bản  thân  chƣa  buông  bỏ  vô  thỉ  vô 

minh,  nên  không  thể  chứng  đƣợc.  Vô  thỉ  vô  minh  nghĩa  là  khởi  tâm  động 

niệm. 

Làm sao để chúng ta ở trong cảnh giới lục trần mà mắt thấy sắc, tai nghe 

âm thanh không còn khởi tâm động niệm, đó là đã thấy đƣợc. Vừa nghe là lập 

tức hiểu đƣợc, không cần nói thêm. Quý vị xem Ngũ tổ Hoằng Nhẫn nói với 

đại sƣ Huệ Năng, chúng ta dự đoán nhiều nhất là hai tiếng, triệu kiến ngài lúc 

nữa  đêm  canh  ba.  Khi  đã  triệt  ngộ  không  cần  nói  nữa,  hoàn  toàn  thông suốt. 

Điều này chứng minh Đức Phật nói không sai: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. 

Buông bỏ là thấu triệt tất cả. 

Ngài  Huệ  Năng  làm  đƣợc,  ta  thử  nghiên  cứu  xem  vì  sao  ngài  làm  đƣợc. 

Bình thƣờng ngài đối với tất cả  mọi hiện tƣợng đều rất coi nhẹ. Trong Pháp 

Bảo Đàn Kinh, chúng ta thấy đƣợc hành nghi đời thƣờng của ngài, cuộc sống 

rất đơn giản. Ngài không biết chữ, chƣa tiếp xúc với bất kỳ loại văn hóa nào, 

ngƣời bây giờ  gọi là ngƣời không có văn hóa. Cuộc sống dựa vào nghề  đốn 

củi,  bây  giờ  nghề  này  không  còn.  Khoảng  tuổi  của  tôi,  trong  thời  kỳ  kháng 

chiến có bán củi, có bán nƣớc, đi gánh nƣớc về bán, vì lúc đó không có nƣớc 

máy. Không có gas, không có điện, điện lực rất yếu ớt, không thể nấu bằng lò 

điện, điện lực không có nhiều. Nên phải nấu bằng củi, nấu bằng lò. Nhân dân 

trong thành mỗi ngày phải mua củi, mua nƣớc, nên mới có nghề này, ngƣời ở 

nông  thôn  thƣờng  làm  nghề  này.  Sáng  sớm  thức  dậy,  ra  bờ  sông  gánh  nƣớc 

đem vào thành bán, lên núi đốn củi đem vào thành bán. Ngài Huệ Năng làm 

nghề  này,  ngài  đối  với  tất  cả  ngƣời  sự  vật  rất  xem  nhẹ.  Không  có  phân  biệt, 

không  có  chấp  trƣớc,  ngƣời  khác  nói  sao  cũng  tốt.  Nhƣng  con  ngƣời  thời  đó 

đều thật thà, không biết gạt ngƣời. Đại sƣ Huệ Năng là ngƣời vô cùng thật thà, 

thành thật. Không có chút giả dối nào, cũng không có chút mƣu toan nào, ngài 

là một ngƣời nhƣ vậy. Bởi thế vừa nghe giáo lý đại thừa ngài liền hiểu ngay, 

hiểu  là  lập  tức  buông  bỏ,  không  còn  chấp  trƣớc,  nên  đã  nhập  vào  cảnh  giới 

Phật,  ngài  hiểu  hết  những  gì  Phật  nói  trong  kinh.  Vì  sao  vậy?  Vì  đó  là  cảnh 

giới của ngài. 

Cảnh  giới  mà  Đức  Phật  chứng  đƣợc,  đều  là  cảnh  giới  bản  thân  chúng  ta 

vốn có. Chỉ cần chúng ta buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, những gì 

Đức Phật nói đều là cảnh giới của mình, không có một câu một chữ nào là bên 

ngoài, vậy sao có thể không hiểu đƣợc? Ngƣời mê thất tự tánh sẽ rất khó, khi 

xem giống nhƣ xem sách trời vậy, không biết trong đó nói gì. Khi  mê đều là 

107

Tập 594 



0 

phiền não làm chủ, chấp trƣớc làm chủ. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

hoàn toàn trái với tự tánh, đối lập với tất cả ngƣời sự vật. Sự đối lập này gây ra 

phiền phức rất lớn. 

Đối lập gì? Sau khi đối lập là oan oan tƣơng báo, đời đời kiếp kiếp không 

bao giờ dứt, vƣớng víu không thôi, vô cùng thống khổ, đời này ta kết oán với 

không biết bao nhiêu ngƣời. Ta thử nghĩ xem, nếu tích lũy từ đời này qua đời 

khác thì đáng sợ biết bao, cho nên oán thân trai chủ không đếm hết! Giúp đở 

ngƣời  khác  là  thiện  duyên,  chƣớng  ngại  ngƣời  khác  là  ác  duyên,  đều  không 

cách nào tính hết đƣợc. Bởi thế ngày tháng sống trong lục đạo quả thật không 

dễ chịu chút nào. Quý vị không tìm ngƣời khác, ngƣời khác cũng tìm đến tính 

sổ, nợ mạng thì trả mạng, nợ tiền thì trả tiền. Ta chƣớng ngại họ, thì họ chƣớng 

ngại lại ta. Ta tạo phƣơng tiện cho ngƣời khác, ngƣời khác tạo phƣơng tiện cho 

mình, oan oan tƣơng báo. Đến lúc nào mới thật sự đƣợc giải thoát? Ngộ là giải 

thoát, không có gì khác, thật sự buông bỏ là đƣợc. 

Trong  Phẩm  Phƣơng  Tiện  của  Kinh  Pháp  Hoa  có  nói:  “Ta  và  mƣời 

phƣơng Chƣ Phật”. Ta là Đức Thế Tôn tự xƣng. Thế Tôn và mƣời phƣơng Chƣ 

Phật, “đều có thể biết đƣợc điều này”, họ biết đƣợc thật tƣớng các pháp. Tất cả 

mọi hiện tƣợng khắp biến pháp giới hƣ không giới, tất cả chúng sanh khởi tâm 

động niệm, tạo nghiệp thọ báo không có gì họ không biết, biết hết quá khứ, vị 

lai. 

“Pháp này không thể khai thị”, thị là chỉ thị, không cách nào chỉ ra, không 

chỉ ra đƣợc. “Ngôn từ là tƣớng tịch diệt”, cũng không nói ra đƣợc, nên gọi là 

“ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”. Ngày nay chúng ta biết quan trọng là 

tƣớng chung, nghĩa là phải biết tất cả tƣớng là giả, nó không phải thật, điều này 

quan trọng hơn bất cứ điều gì. Vì biết đƣợc chân tƣớng sự thật này, tất cả tội 

nghiệp sẽ dễ dàng tiêu trừ. Sao lại dễ tiêu? Nhất định phải nhớ Đức Phật dạy, 

“tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, nếu không nghĩ nó sẽ tiêu, nếu nhƣ nghĩ đến, 

vẫn ghi nhớ, điều này rất phiền phức, vì sao vậy? Vì nghĩ và nhớ đều là A lại 

da, đều là tạo nghiệp, nghĩ một lần là tạo nghiệp một lần. Không còn nghĩ đến 

nó, không còn nhớ đến nó, ngƣời khác hỏi đến, nó lập tức hiện tiền. Đó là tánh 

đức của tự tánh, không phải A lại da, cho nên không dùng A lại da. Chúng ta 

nghĩ, chúng ta nhớ toàn là A lại da, thức thứ tám, tuyệt đối không dùng nó. 

Cƣơng  lĩnh  tu  hành  chung  của  Phật  pháp  đại  thừa,  gọi  là  lìa  tâm  ý  thức. 

Tâm  là  A  lại  da,  sao  lìa  nó?  Không  nghĩ,  không  nghĩ  trƣớc,  không  nghĩ  sau. 

Không nghĩ chuyện trong quá khứ, cũng không nghĩ chuyện trong tƣơng lai, 

cũng không nghĩ chuyện hiện tại, nên không cần dùng A lại da. Không dùng 

Tập 594  1071 



Mạt na, mạt na là chấp trƣớc, ở đây không chấp trƣớc. Không dùng ý thức, ý 

thức  là  phân  biệt,  ở  đây  không  phân  biệt.  Nếu  không  dùng  cả  ba  thứ  này,  ta 

dùng thứ gì? Dùng chân tâm, chân tâm liền hiện tiền, chân tâm vĩnh viễn tồn 

tại, chân tâm không sanh không diệt. Ba thứ này chƣớng ngại chân tâm. 

Chúng ta thử nghĩ xem, phàm phu chúng ta gặp việc bèn nói: Quý vị đợi 

chút để tôi nghĩ xem. Nghĩ thử xem là dùng A lại da, để tôi phân biệt thử xem, 

là dùng ý thức. Sau cùng chủ nhân ông xuất hiện, là chấp trƣớc. Bởi thế chấp 

trƣớc là chủ của lục đạo, không chấp trƣớc là ra khỏi lục đạo. Thật sự làm chủ 

lục đạo chính là chấp trƣớc, chấp trƣớc rất đáng sợ. 

Không có cái ta, chấp trƣớc có cái ta. Có cái ta liền có ngã ái, ngã si, ngã 

mạn. Nó chính là tham sân si, ái là tham, mạn là sân nhuế, si là ngu si. Ba độc 

phiền  não  theo  chúng  ta  mà  liên  tục  xuất  hiện,  họ  liền  tạo  ác  nghiệp.  Tạo 

nghiệp  đƣơng  nhiên  có  quả  báo,  quả  báo  này  biến  thành  gì?  Biến  ra  tam  đồ. 

Tham biến thành ngạ quỷ, sân nhuế biến thành địa ngục, ngu si biến thành súc 

sanh. Ba đƣờng ác này từ đâu mà có? Từ trong một niệm tham sân si biến hiện 

ra. 

Cho  nên  đoạn  tận  kiến  tƣ  phiền  não  lục  đạo  sẽ  không  còn,  lục  đạo  là  ô 

nhiễm, cõi uế. Tứ thánh pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật là cõi 

Tịnh.  Cõi  này  vẫn  chƣa  bỏ  đƣợc  A  lại  da,  nhƣng  họ  dùng  a  lại  da  một  cách 

chánh đáng. Tiêu chuẩn của chánh là gì? Tiêu chuẩn của chánh là đại thừa, họ 

tu học đại thừa, y giáo phụng hành. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc 

đều lấy đại thừa làm tiêu chuẩn. Hay nói cách khác, nghĩa là cải tà quy chánh, 

đoạn ác tu thiện. Ngƣời ta đã làm đƣợc điều này, còn chúng ta vẫn chƣa làm 

đƣợc. Chúng ta hiện nay thậm chí chánh là gì, tà là gì cũng không biết, không 

có khả năng phân biệt. Thế nào là thiện, thế nào là ác cũng không biết, rắc rối 

chính là ở đây. Tứ thánh tu hành tinh tấn là cõi Tịnh, cõi Tịnh chúng ta sẽ nghĩ 

đến  trong  kinh  đại  thừa  thƣờng  nói:  “tâm  tịnh  tức  cõi  nƣớc  tịnh”.  Đã  là  cõi 

Tịnh, ngƣời ở trong cõi Tịnh nhất định là tâm thanh tịnh. Tuy vẫn là A lại da, 

là vọng tâm, nhƣng nơi chỗ của họ không có việc bất thiện, không có ô nhiễm. 

Nhiễm ô, bất thiện họ đều buông bỏ hết.       Khi nào buông bỏ khởi tâm động 

niệm,  mƣời  pháp  giới  không  còn,  nên  mƣời  pháp  giới  cũng  không  phải  thật. 

Sau khi buông bỏ liền xuất hiện nhất chân pháp giới, cõi thật báo trang nghiêm 

của Chƣ Phật Bồ Tát. Đó là thật. Tuy không phải thuần chân, từ chỗ của nó có 

thể đƣợc thuần chân, cạnh bên nó chính là thuần chân. Thuần chân là gì? Là tự 

tánh, tự tánh viên mãn cứu cánh, không gọi là Bồ Tát nữa, mà gọi là Phật, Diệu 

Giác Nhƣ Lai. Cứu cánh viên mãn Phật, cứu cánh viên mãn Phật ở thƣờng tịch 

107

Tập 594 



2 

quang, không ở trong cõi thật báo, cho nên cõi thật báo liền biến mất. Đúng là 

phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng, bao gồm cả cõi thật báo trang nghiêm. 

Chúng  ta  tu  học  bao  nhiêu  năm  đã  hiểu  đƣợc,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm 

thành tựu nhƣ thế nào? Do tập khí vô thỉ vô minh thành tựu nên, vô minh đã 

đoạn,  nhƣng  tập  khí  chƣa  đoạn.  Đoạn  đƣợc  tập  khí,  cõi  thật  báo  không  còn. 

Trở về tự tánh nghĩa là trở về pháp tánh, pháp tánh gọi là đại quang minh tạng, 

cũng là thƣờng tịch quang Tịnh độ mà Tịnh tông thƣờng nói. Trở về thƣờng 

tịch quang, đây mới là cứu cánh viên mãn, thật sự rốt ráo. Lúc này viên dung 

thành  nhất  thể  với  tất  cả  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  không  có  chút  hình  tƣợng  nào. 

Không có hiện tƣợng, đến hiện tƣợng tự nhiên cũng không có, bởi thế ngôn từ 

tịch diệt. 

“Các loại chúng sanh khác”, các loại chúng sanh khác nghĩa là chúng sanh 

trong mƣời pháp giới. “Không ai có thể giải thoát”, họ không cách nào lý giải 

đƣợc. “Trừ chƣ vị Bồ Tát”, chúng Bồ Tát có thể chứng ngộ. Chúng ta thƣờng 

nói  minh  tâm  kiến  tánh,  ngƣời  này  đã  chứng  ngộ,  họ  đạt  đƣợc  đại  khai  viên 

giải của Giáo môn, lý nhất tâm bất loạn của Tịnh độ tông. Những ngƣời này có 

thể chứng đƣợc, đây là Bồ Tát, thông thƣờng chúng ta xƣng họ là pháp thân Bồ 

Tát.  Họ còn một điều nữa: “Tín lực kiên cố”, đây là ngƣời nào? Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói là đại tâm phàm phu, tuy họ vẫn dùng A lại da, nhƣng tâm địa 

họ  thanh  tịnh.  Chúng  ta  thƣờng  nói  thuần  tịnh  thuần  thiện,  họ  đƣợc,  có  thể 

nghe hiểu. Bởi thế đƣơng cơ, mƣời loại đƣơng cơ trong hội Hoa Nghiêm, loại 

sau  cùng  là  đại  tâm  phàm  phu.  Chúng  ta  thƣờng  nói  lƣợng  lớn  phƣớc  lớn, 

lƣợng lớn có thể bao dung. Tuy phàm phu nhƣng không tính toán, ngƣời này 

có phƣớc. Ngạn ngữ  xƣa có câu:  “lƣợng lớn phƣớc lớn”, hoàn toàn là phàm 

phu,  họ  không  phải  thánh  hiền.  Lƣợng  lớn  phƣớc  lớn,  phƣớc  quý  vị  đƣợc 

chừng nào, phải xem lƣợng quý vị lớn bao nhiêu. Nếu lƣợng và phƣớc không 

tƣơng ƣng, đó không phải là phƣớc thật, trong phƣớc này có khổ. Quý vị xem 

địa vị rất cao, sở hữu rất nhiều của cải, quý vị hỏi họ xem cuộc sống có hạnh 

phúc chăng? Không hạnh phúc, họ rất đau khổ. Nói đến hạnh phúc, họ không 

bằng một ngƣời dân bình thƣờng. Họ luôn lo lắng, suy tính thiệt hơn. Họ có rất 

nhiều vấn đề, họ không vui, khổ hơn ngƣời bình thƣờng chúng ta. 

Tôi  từng  tiếp  xúc  rất  nhiều  ngƣời,  có  địa  vị,  có  thân  phận,  có  của  cải, 

nhƣng không vui, đó là nguyên nhân gì? Lƣợng không lớn, nếu lƣợng lớn sẽ 

không  nhƣ  vậy,  khi  lƣợng  lớn  thật sự  hƣởng  phƣớc.  Khi  lƣợng  lớn  nhƣng  ít 

của, địa vị thấp cũng hƣởng phƣớc lớn, đây là công phu. Cho nên ngƣời hƣởng 

Tập 594  1073 



phƣớc, hạnh phúc, suốt đời hạnh phúc, hình nhƣ không liên quan gì đến bần 

tiện phú quý. 

Khổng  Phu  tử  hạnh  phúc,  an  vui.  Quý  vị  xem  điều  đầu  tiên  trong  Luận 

Ngữ: “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”. Duyệt là an vui, ngày ngày an 

vui, không có âu lo. Trong số học sinh ông thích nhất là Nhan Hồi, Nhan Hồi 

vô cùng bần hành. Trong Luận Ngữ nói rằng: Ông dùng ống tre để uống nƣớc, 

đan rổ đựng thức ăn. Nghĩa là lúc ăn cơm không có bát, lấy tre đan thành rổ để 

đựng cơm. Uống nƣớc không có ly, dùng  ống tre để  uống. Cuộc sống thanh 

bần cực khổ nhƣ vậy ngƣời khác không sống nổi, nhƣng ông rất an vui. Xƣa 

nay chƣa từng thấy Nhan Hồi ƣu tƣ, có biểu hiện khổ não, chƣa từng thấy. Ông 

vui  về  điều  gì?  Cuộc  sống  vận  chất  vô  cùng  bần  hàn,  nhƣng  cuộc  sống  tinh 

thần no đủ, ông vui vì đạo. 

Bởi  vậy  phàm  phu độ  lƣợng  lớn,  tín  lực kiên  cố, đƣợc,  có  thể  nghe đƣợc 

pháp lớn, họ có thể nghe hiểu. 

Lại  nói:  “Bích  Chi  Phật  lợi  trí,  vô  lậu  là  thân  sau  cùng,  cũng  khắp  mƣời 

phƣơng giới, số này nhƣ rừng tre. Tất cả cùng nhất tâm, đối với ức vô lƣợng 

kiếp. Muốn hiểu thật trí của Phật, không thể biết đƣợc ít phần”. Trong này có 

ví dụ “Bích Chi Phật lợi trí”. Vì sao gọi họ lợi trí? Trí tuệ của A la hán đã rất 

cao, nhƣng họ còn cao hơn A la hán, A la hán không bằng họ. A la hán đã đoạn 

tận chấp trƣớc, tập khí vẫn còn. Bích Chi Phật đến tập khí cũng không còn, nên 

trí tuệ vƣợt qua A la hán. Thân vô lậu sau cùng, vô lậu này là tiểu thừa, đoạn 

tận tất cả kiến tƣ phiền não và tập khí kiến tƣ phiền não, ở trong tiểu thừa là 

thân sau cùng. Họ nhanh chóng bỏ tiểu thừa hƣớng đến đại thừa, chuyển nhập 

đại thừa. Ngƣời nhƣ vậy có bao nhiêu? “Cũng đầy mƣời phƣơng giới”. Hạng 

ngƣời này không tính đếm đƣợc, đầy trong mƣời phƣơng thế giới, số này giống 

nhƣ tre trong rừng vậy. Những ngƣời này cùng một tâm, ngày nay nói tập thể ý 

thức, ngày nay cùng một tâm để nghĩ đến trí tuệ chân thật của Phật. Thời gian 

bao lâu? Vô lƣợng ức kiếp, không phải một vô lƣợng kiếp mà là vô lƣợng ức 

kiếp.“Muốn nghĩ đến trí tuệ chân thật của Phật, không thể biết đƣợc ít phần”. 

Đến ít phần trí tuệ họ cũng không biết đƣợc, nhƣ vậy phàm phu thì không cần 

phải nói. Ở đây ví dụ này của Phật, là ví dụ vô cùng thích hợp, tuyệt đối không 

quá đáng. Chúng ta học tập kinh giáo tuyệt đối không đƣợc hoài nghi, nếu hoài 

nghi cách nói này của Phật, có phần hơi quá đáng, nhƣ vậy sẽ chẳng học đƣợc 

gì. 

Trƣớc  đây  tôi  gặp  một  vị  pháp  sƣ,  cũng  là  bạn  tốt,  ông  lớn hơn  tôi mƣời 

tuổi, cũng là ngƣời giảng kinh thuyết pháp rất nổi tiếng. Ông hỏi tôi một câu 

107

Tập 594 



4 

hỏi:  đại  sƣ  Ấn  Quang  khen  ngợi  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  của  đại  sƣ  Ngẫu  Ích 

rằng: Mặc dù cổ  Phật tái sanh viết  chú giải cho Kinh Di Đà, cũng không thể 

vƣợt qua bản này. Ông hỏi tôi, lời này của đại sƣ Ấn Quang phải chăng là hơi 

quá đáng một chút? Tôi nói với ông, đại sƣ Ấn Quang nói rất hay, không quá 

đáng chút nào, từng câu từng chữ quả thật đem đến lợi ích cho chúng ta. 

Vị  này  tuy  là  thông  tông  thông  giáo,  diễn  thuyết  lâu  năm,  trƣớc  tác  rất 

nhiều, nhƣng ông không tin Tịnh độ. Suốt đời ông cầu Di Lặc Tịnh độ, muốn 

sanh đến trời Đâu suất thân cận Bồ Tát Di Lặc. Tƣơng tai Di Lặc hạ sanh thành 

Phật,  làm  đại  đệ  tử  của  Bồ  Tát  Di  Lặc.  Nguyện  vọng  mỗi  ngƣời  khác  nhau, 

nhân duyên không tƣơng đồng, chúng tôi bạn tốt. 

“Trí tuệ chân thật của Phật, không phải ngôn ngữ có thể tuyên nói đƣợc”. 

Ngôn ngữ không thể nói đƣợc, nhƣng quý vị phải biết rằng: Trí tuệ chân thật 

của Phật trong tự tánh vốn đầy đủ, không phải bên ngoài vào. Khi đại sƣ Huệ 

Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đầy đủ điều gì? Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng, Đức Phật nói: “Tất cả chúng sanh đều có trí 

tuệ  đức  tƣớng  của  Nhƣ  Lai”.  Đức  Phật  nói  ba  vấn  đề,  đầu  tiên  là  nói  đến  trí 

tuệ,  trí  tuệ  chân  thật  của  Phật  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh,  làm  gì  có  chuyện 

không biết! Tất cả pháp đều là tự tánh biến, tự tánh biến sao tự tánh lại không 

biết  đƣợc?    Vô  lƣợng  vô  biên  công  đức  cũng  là  trong  tự  tánh  vốn  có,  chỉ  là 

ngày  nay  chúng  ta  có  chƣớng  ngại, nên  hình  nhƣ đã  đánh  mất  toàn  bộ  công 

đức, thật ra không hề mất. Trừ diệt chƣớng ngại, công đức liền hiện tiền. Vô 

lƣợng vô biên tƣớng hảo, tƣớng hảo bao gồm phƣớc báo. Đừng nói gì khác, chỉ 

đơn  thuần nói thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ  đẹp, vĩnh viễn 

không có bệnh đau, vĩnh viễn không có biến hóa. Vô lƣợng thọ xem ra vẫn còn 

rất trẻ, không hề thay đổi, quả là không thể nghĩ bàn. Vì sao không thay đổi? 

Đạo lý chúng ta hiểu rõ, vì chúng ta không có tâm ý thức, nên nó không thay 

đổi. Tâm ý thức là gì? Là tâm sanh diệt, là ý niệm, niệm trƣớc diệt niệm sau 

sanh. Chỉ cần có tâm này, nó sẽ có thay đổi, thay đổi trong từng sát na. Không 

có tâm này đó là chân tâm, chân tâm mãi mãi không thay đổi. Tƣớng do chân 

tâm hiện, tất cả mọi ngƣời vãng sanh ở thế giới Cực Lạc đều là chân tâm hiện, 

đến cõi phàm thánh đồng cƣ đều là chân tâm hiện. Vì sao họ có thể? Đó là oai 

thần  bổn  nguyện  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  thành  tựu  nên,  hƣởng  thần  lực 

của Phật Di Đà. Công đức của Phật A Di Đà là thật, không phải giả, thời gian 

năm kiếp tu thành, lấy công đức này gia hộ chúng ta. Chúng ta ở thế giới Cực 

Lạc tự nhiên không còn khởi tâm động niệm, nên tƣớng hảo quang minh của 

quý  vị  vĩnh  viễn  không  sanh  biến  hóa.  Ngày  nay  chúng  ta  hiểu  đƣợc  đạo  lý 

Tập 594  1075 



này, không phải mê tín, không phải ngƣời ta nói một cách tùy tiện là chúng ta 

tin.  Hiểu  rõ  về  lý,  trên  lý  không  có  vấn  đề,  trên  sự  đƣơng  nhiên  có  thể  làm 

đƣợc. Mƣời pháp giới dùng A lai da, A lại da là tâm sanh diệt, nên trong mƣời 

pháp giới bất luận tu nhƣ thế nào đều có sanh diệt, nghĩa là nó đều có biến hóa. 

Chỉ có chuyển thức thành trí, chuyển A lại da thành tứ trí bồ đề, không còn 

sanh  diệt,  hiện  tƣợng  này  không  có.  Minh  tâm  kiến  tánh,  ngƣời  minh  tâm  đã 

chuyển đƣợc A lại da. Nhƣng chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, sanh về cõi 

phàm thánh đồng cƣ chƣa chuyển, sanh về cõi phƣơng tiện hữu dƣ cũng chƣa 

chuyển, chỉ có sanh về cõi thật báo trang nghiêm là chuyển. Hai cõi bên dƣới 

đến đó cũng có thể chuyển đƣợc, thực tế mà nói là chúng ta dừng sử dụng nó, 

hoàn toàn dùng phƣớc báo của Phật A Di Đà gia trì, chính là nhƣ vậy. Nhƣng 

lâu  ngày  không dùng  tự  nhiên  sẽ  chuyển.  Chúng  ta  lâu  ngày  không dùng  nó, 

không dùng nó, nó sẽ không khởi tác dụng, nó sẽ tự động chuyển. Không cần 

chúng ta tiếp tục dùng công phu tu nó nhƣ thế nào, không cần, đây là cảnh giới 

không thể nghĩ bàn. Chúng ta rất khó chuyển, vô cùng khó! Quý vị xem đến đó 

dùng  sự  gia  trì  của  Phật,  không  dùng  A  lại  da  của  mình,  không  dùng  tâm  ý 

thức. Dùng tứ trí bồ đề giống nhƣ Bồ Tát cõi thật báo vậy, là Phật A Di Đà gia 

trì.  Cho nên thời gian lâu ngày nó chuyển lúc nào không hay biết. 

Thế  giới  Cực  Lạc,  tôi  cảm  thấy  đây  là  đệ  nhất  thù  thắng  trong  sự  thù 

thắng, chuyển thức thành trí, chuyển phàm thành thánh, dễ dàng nhƣ thế. Thậm 

chí  tự  nhiên  thay  đổi  mà  không  hề để  lại  chút  dấu  vết  nào,  điều  này  thế  giới 

mƣời phƣơng không có. Mƣời phƣơng thế giới dựa vào công phu tu học của 

chính mình, làm gì có chuyện đơn giản nhƣ vậy! Nên chúng ta cần phải hiểu rõ 

ràng minh bạch vấn đề này, nơi đó có thể không đi đƣợc sao! 

Đời này quý vị không gặp đƣợc thì có thể tha thứ, gặp rồi mà bỏ qua, trách 

nhiệm này bản thân phải gánh vác. Phật Bồ Tát không có lỗi với quý vị, quý vị 

đã cô phụ Phật Bồ Tát. Chúng ta nên tiếp thu nhƣ thế nào? Nên thọ trì nhƣ thế 

nào? Không có gì khác, chính là buông bỏ. Không buông đƣợc thì sao? Buông 

một  chút,  một ngày buông  một chút,  một năm buông một  chút, không ngừng 

buông bỏ, đừng gia tăng. 

Tôi  dùng  là  phƣơng  pháp  này,  đầu  tiên  là  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  dạy  tôi,  rất 

khó! Buông từng chút một, nên nhớ đừng gia tăng là đƣợc, chỉ buông, không 

gia tăng. Huân tu thời gian dài tự nhiên sẽ đạm bạc dần, nhạt dần với nó thì 

phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trƣởng. Khi chúng ta học tập kinh giáo, đã hiểu ra 

đƣợc  ý  nghĩa  mà  trƣớc  đây  chúng  ta  không  hiểu.  Trong  chữ  này  thật  ra  rất 

nhiều ý nghĩa, trong câu này rất nhiều ý nghĩa. Trƣớc đây không hiểu ra đƣợc, 

107

Tập 594 



6 

chú giải của cổ nhân cũng không có giải thích. Đây là gì? Trí tuệ trƣởng, bồ đề 

sanh, chúng ta có thể nhận ra đƣợc. Đây mới là bản thân chứng minh, tự thân 

chứng  đƣợc,  từng  câu  từng  chữ  trong  kinh  Phật đích  thực  là  vô  lƣợng  nghĩa. 

Không cần nói cho ngƣời khác nghe điều này, vì sao vậy? Vì họ không hiểu, 

nói sao họ cũng không tin, họ không tiếp thu, nên không cần nói. Bản thân rõ 

ràng, cảnh giới mỗi năm mỗi tăng cao. Bởi vậy pháp này là thật tƣớng, không 

thể nào chỉ ra cho chúng ta thấy đƣợc, cũng không cách nào nói ra đƣợc. 

“Ngoài đại Bồ Tát có tín lực kiên cố ra, thì không ai có thể biết đƣợc”. Đại 

Bồ Tát tín lực kiên cố này, thứ nhất là minh tâm kiến tánh, đƣợc! Họ không có 

vấn đề gì, quý vị vừa chỉ ị là họ lập tức giác ngộ. Một loại khác nghĩa là đại 

tâm  phàm  phu  nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  điều  này  đƣợc.  Ngày  nay 

chúng  ta  biết,  Đại  tâm  phàm  phu,  trong  vô  lƣợng  kiếp  quá  khứ  từng  cúng 

dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai, đƣợc Phật lực gia trì.Vì sao ngày nay vẫn 

là  phàm  phu?  Vì  họ  chƣa  buông  xả  hết.  Là  đã  buông  xả,  nhƣng  đời  này  vừa 

gặp  đƣợc  nhân  duyên,  họ  lại  lấy  nó  trở  về,  chính  là  tình  hình  này.  Đã  xả  bỏ 

tham sân si, bây giờ gặp đƣợc, vì tập khí chƣa đoạn, nên khi gặp đƣợc ý niệm 

này lại khởi lên, tình hình đúng là nhƣ vậy. Ngƣời mới học lìa duyên rất quan 

trọng, nhƣng khi thật sự tu hành không nên lìa duyên. 

Hôm qua tôi xem  một đoạn báo  cáo của Hồ  Tiểu  Lâm, đoạn báo cáo thứ 

hai.  Ông  đã  hiểu,  tức  là  tu  hành  ngay  trong  đời  sống  hằng  ngày,  tức  tất  cả 

tƣớng, lìa tất cả tƣớng. Đây là chân lý, hoàn toàn chính xác, nhƣng hàng sơ học 

không đƣợc. Hàng sơ học trong tất cả tƣớng, làm gì có chuyện không mê? Ông 

cũng là dõng mãnh tinh tấn trong thời gian bốn năm năm, tiến bộ rất nhanh. 

Hiện nay ông có thể tức tƣớng ly tƣớng, điều này rất khó đƣợc. Đối với một số 

ngƣời phải có hai ba mƣơi năm công phu, mới có thể làm đƣợc tức tƣớng ly 

tƣớng. Cổ nhân đều thấy khó, nhƣng không phải tu hành nhƣ vậy rất khó thành 

tựu,  vừa  gặp  duyên  là  loạn  ngay.  Cần  phải  ở  trong  cảnh  duyên,  bất  luận  là 

thiện duyên hay ác duyên, là thuận cảnh hay nghịch cảnh, đều không cần rời, 

trực tiếp gáng vác. Quan trọng nhất là giác mà không mê, chánh mà không tà, 

nhƣ vậy là đƣợc. Vĩnh viễn nhắc nhở bản thân: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

vọng”. Quý vị tiếp xúc với bất cứ hiện tƣợng nào đều hoan hỷ, không đối lập 

với ngƣời, không kết ác duyên với ngƣời. Nhƣ Phật Bồ Tát vậy, thành tựu cho 

ngƣời điều tốt đẹp, không thành tựu cho ngƣời điều xấu ác. Trong thời đại này 

nhất định phải phân minh rõ ràng, vì sao vậy? Thời đại này không có giáo huấn 

của thánh nhân, một số ngƣời tập khí phiền não rất nặng.Tập khí phiền não này 

là  gì?  Tự  tƣ  tự  lợi,  cống  cao  ngã  mạn,  luôn  sợ  ngƣời  khác  hơn  mình.  Thấy 

Tập 594  1077 



ngƣời ngang bằng mình, liền nghĩ mọi cách để chƣớng ngại họ, quả báo không 

thể  nghĩ  bàn.  Phàm  là  những  ngƣời  làm  điều  này,  quả  báo  đều  không  tốt. 

Chúng ta chỉ cần quan sát tỉ mỉ ở ngay trƣớc mắt, quý vị sẽ thấy một cách rõ 

ràng minh bạch. Một ý niệm sai lầm, là phá hoại toàn bộ công đức mà mình tu 

đƣợc, tất cả công đức đều biến thành phƣớc đức, tƣơng lai không biết hƣởng 

phƣớc ở đƣờng nào. 

Câu bên dƣới: “Công đức Nhƣ Lai Phật tự biết. Nhƣ trong Phẩm Vô Lƣợng 

Kinh Pháp Hoa nói: Tất cả thiên nhân và A tu la trong thế gian, đều là lúc Đức 

Thế Tôn ra khỏi cung dòng họ Thích, cách  thành Già Da chẳng bao xa, ngồi 

nơi đạo tràng chứng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Đức Phật nói nhƣ 

vậy,  nhất  định  là  sự  thật,  đây  là  gì?  Đức  Phật  ở  dƣới  cội  Bồ  đề,  khi  sao  mai 

xuất  hiện,  liền  đại  triệt  đại  ngộ.  Thị  hiện  thành  Phật,  con  ngƣời  không  biết 

đƣợc. Ai biết đƣợc? Thiên nhân biết. Thiên nhân trong tất cả thế gian, đây là 

nói 28 tầng trời, và A tu la, trời A tu la biết. Đều nói Đức Thế Tôn ra khỏi cung 

dòng họ Thích là năm 19 tuổi, rời khỏi đất nƣớc của mình. Hiện nay ngài cách 

thành Già Da chẳng bao xa, ngồi dƣới cội bồ đề. Vì sao ngồi trong đạo tràng? 

Ngài đã chứng đạo, đã thành Phật. Nơi thành Phật gọi là đạo tràng, ở dƣới cội 

bồ đề chứng đƣợc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề- vô thƣợng chánh đẳng 

chánh giác, họ thấy đƣợc điều này. 

Bên dƣới Đức Phật tự nói: “Nhƣng thiện nam tử”, đây là nói với chúng ta. 

“Ta từ khi thành Phật đến nay đã vô lƣợng vô biên trăm ngàn vạn ức na do tha 

kiếp”.  Đức  Thế  Tôn  đã  thành  Phật  từ  lâu,  lần  này  đến  là  làm  gì?  Là  để  biểu 

diễn, biểu diễn cho chúng ta thấy, phải nhƣ thế nào mới có thể thành Phật. 

Quý vị xem ngài biểu diễn: 19 tuổi rời xa gia đình, biểu diễn đó là gì? Là 

buông bỏ phiền não chƣớng. Nhà là nhân tố của phiền não, ngài đã buông bỏ. 

Sau khi buông bỏ ngài đi cầu học 12 năm, là phần tử tri thức, hiếu học đa văn. 

Học mƣời hai năm vẫn không giải quyết đƣợc vấn đề, ngài đến dƣới cội bồ đề 

buông  bỏ  sở  học  của  12  năm,  là  buông  bỏ  sở  tri  chƣớng.  Hai  chƣớng  đều 

buông bỏ, ngài liền thành Phật, là biểu diễn cho chúng ta thấy. Ngƣời biết xem 

sẽ  giác  ngộ,  nhìn  thấy  hiện  tƣợng  này  lập  tức  buông bỏ,  buông  bỏ  phiền  não 

chƣớng và sở tri chƣớng họ sẽ thành Phật.      Đây là gì? Đây là hàng thƣợng 

thƣợng  căn,  không  cần  nói,  chỉ  cần  thấy  là  hiểu.  Nhân  vật  giống  nhƣ  đại  sƣ 

Huệ Năng, là hàng thƣợng thƣợng căn, nhắc đến là thông đạt, rất dễ độ. Hàng 

hạ căn cũng dễ độ, hàng hạ căn thành thật, quý vị dạy họ một câu Phật hiệu, 

niệm  triệt  để  chắc  chắn  thành  Phật. Họ  hoàn  toàn  tin  tƣởng,  không  chút hoài 

nghi, họ thật thà niệm. Năm ba năm họ vãng sanh, thật sự thành Phật. 

107

Tập 594 



8 

Khó độ nhất là phần tử tri thức- hàng trung căn. Đức Thế Tôn đã thị hiện 

hạng ngƣời này. Nhƣng hai loại thị hiện này quan trọng, chúng ta học Phật lâu 

nhƣ  vậy  vì  sao  không  khai  ngộ?  Chính  là  không  buông  bỏ.  Đức  Thế  Tôn 

buông  bỏ  cả  hai  vấn  đề  này:  Buông  bỏ  phiền  não  chƣớng,  buông  bỏ  sở  tri 

chƣớng, bắt đầu giảng kinh thuyết pháp. Nếu chúng ta buông bỏ hai loại này, 

buông bỏ phiền não chƣớng, buông bỏ sở tri chƣớng, đến nghe Phật giảng kinh 

thuyết  pháp,  rất  dễ  khai  ngộ.  Cho  nên  đại  chúng  nghe  kinh,  họ  tiến bộ  rất  rõ 

rệt, có ngƣời khai ngộ, có ngƣời chứng quả, ngƣời nghe không ngừng nâng cao 

cảnh  giới.  Nhƣ  tiểu  thừa  chứng  sơ  quả,  khoảng  nửa  năm  họ  chứng  nhị  quả, 

chứng  tam  quả,  đây  là  trong  Kinh  Nhân  Vƣơng  nói  thời  kỳ  chánh  pháp.  Thế 

Tôn ngày ngày giảng kinh, những thính chúng này ngày ngày đang học, thật sự 

có  ngƣời  chứng  quả,  thời  kỳ  chánh  pháp.  Chứng  nhƣ  thế  nào?  Không  có  gì 

khác, quý vị buông bỏ bao nhiêu thì chứng đƣợc bấy nhiêu. 

Lời  này  trƣớc  đây  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  nói  với  tôi,  không  buông  đƣợc  sẽ 

dừng  lại  một  nơi.  Chấp  trƣớc  nghiêm  trọng  sẽ  đọa  lạc,  không  những  không 

nâng lên đƣợc, mà còn hạ thấp, lên hay xuống hoàn toàn do mình. Thầy chỉ có 

thể  khuyên  chúng  ta,  chỉ  có  thể  hƣớng  dẫn  chúng  ta,  dạy  dỗ  chúng  ta,  chứ 

không thể giúp quý vị lên hay xuống, không có cách nào giúp quý vị ngộ nhập. 

Ngộ nhập, lên hay xuống đều là việc của bản thân ta, nhất định phải biết điều 

này. Nếu Phật Bồ Tát có thể giúp chúng ta, chúng ta cần gì phải tu? Không cần 

tu.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  vẫn  phải  tu.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  đạo  tràng  tốt,  là 

trƣờng học tốt, tất cả thiết bị đều đầy đủ, ta không cần lo lắng gì cả. Thật sự 

khiến quý vị mọi việc nhƣ ý, quý vị sẽ không có vọng tƣởng, đây là đại phƣớc 

báo của Phật A Di Đà gia trì. 

Ví nhƣ quý vị đầu thai sanh vào trong cung vua, vừa sanh ra mọi thứ đều 

có ngƣời hầu hạ. Quốc vƣơng phƣớc báo lớn, hƣởng phƣớc của họ. Ngày nay 

chúng ta tu hành cũng là nhƣ vậy, phƣớc báo của Phật A Di Đà lớn nhất, trí tuệ 

phƣớc báo đều đạt đƣợc cứu cánh viên mãn, ngài gia trì quý vị. Đến thế giới 

Cực  lạc,  hoàn  toàn  hƣởng  phƣớc  của  ngài,  đến  đó  không  làm  việc  gì  khác, 

ngày ngày giảng kinh. Cùng các đồng học, đồng học là chƣ Bồ Tát, cùng ở với 

Chƣ Phật Bồ Tát. Đó nghĩa là trao đổi tâm đắc, chia sẻ, cho nên họ vô cùng an 

vui. Trí tuệ, công đức ngày ngày đều tăng trƣởng, sự tăng trƣởng này bản thân 

đều biết, không phải không biết. Cho nên pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm 

hoan hỷ. Đến thế giới Cực Lạc trí tuệ, thần thông, đạo lực ngang bằng với Bồ 

Tát A Duy Việt Trí, đây là Phật gia trì. Bồ Tát A Duy Việt Trí là ai? Nghĩa là 

minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, chính là vị trí này. 

Tập 594  1079 



Cần tu bao nhiêu thời gian? Vừa sanh đến thế giới Cực Lạc liền đạt đƣợc, 

lợi ích đạt đƣợc khiến tốc độ học tập nhanh chóng hơn. Năng lƣợng lớn nhất 

mà  bản  thân  ta  không  thể  nào  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  thân  mình  ở  trong  giảng 

đƣờng Phật A Di Đà nghe kinh nghe pháp, không hề động. Nhƣng ta có thể 

phân  thân,  có  thể  phân  vô  lƣợng  vô  biên  thân,  đến  mƣời  phƣơng  thế  giới  để 

đãnh lễ Phật, cúng dƣờng, tu phƣớc, nghe kinh nghe pháp, tu tuệ. Có thể đi bất 

kỳ lúc nào, có thể trở về bất kỳ lúc nào, đến đi tự tại. Bản thân quý vị biết, chƣ 

Bồ Tát biết, Phật cũng biết, họ có năng lực này. 

Tu ở thế giới Cực Lạc một ngày, ở thế giới này của chúng ta quả thật là vô 

lƣợng  kiếp  không  bằng  một  ngày  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  có  bản  lĩnh  này. 

Chúng ta không thể phân thân, không thể cùng một lúc học hai thứ. Ở thế giới 

Cực Lạc có thể cùng một lúc học vô lƣợng pháp môn. Họ không dùng A lại da, 

A lại da có câu thúc, họ dùng chân tâm, chân tâm không có hạn lƣợng, nhƣ vậy 

mà không đến thế giới Cực Lạc đƣợc sao? 

Trí tuệ là tự tánh vốn đầy đủ, Đức Phật nói: Từ khi thành Phật đến nay là 

vô lƣợng vô biên trăm ngàn vạn ức na do tha kiếp. Trong kinh điển đại thừa 

Đức Phật thƣờng nhắc nhở chúng ta: Tất cả chúng sanh vốn là thành Phật, vốn 

là Phật. Chƣa thành Phật nên không biết, thành Phật rồi sẽ biết. Biết đƣợc điều 

gì? Biết đƣợc vốn là Phật. Vô lƣợng kiếp lại vô lƣợng kiếp trƣớc vốn là Phật. 

“Ví nhƣ 500 ngàn vạn ức na do tha a tăng kỳ tam thiên đại thiên thế giới, 

giả sử có ngƣời mài làm vi trần”, đây là ví dụ số lƣợng. “Qua cõi nƣớc phƣơng 

đông 500 ngàn vạn ức na do tha a tăng kỳ”, cõi nƣớc là lãnh thổ giáo hóa của 

Phật,  nghĩa  là  cõi  nƣớc  Phật.  “Cho  đến  thả  một  hạt  bùi,  nhƣ  thế  đến  phƣơng 

đông, hết số vi trần đó”, dùng hết những vi trần này, đây là ví dụ. Đức Phật 

nói: “Chƣ thiện nam tử, ý ông nghĩ sao”, ý các ông nhƣ thế nào? “Các thế giới 

này, có thể dùng tƣ duy đo lƣờng để biết đƣợc số đó chăng”, những thế giới ở 

phƣơng đông, quý vị biết có bao nhiêu chữ số chăng? 

“Bồ Tát Di Lặc và đại chúng đều bạch Phật rằng: Thế tôn, các thế giới này 

vô  lƣợng  vô  biên,  không  thể  tính  đếm  mà  có  thể  biết  đƣợc,  cũng  không  thể 

dùng tâm lực biết đến đƣợc”. Đây đều là nói lời thật, không cách nào tính đếm 

đƣợc, tâm chúng ta không có năng lực này, không đạt đƣợc, chữ số Đức Phật 

nói ra quá lớn. Đây đều là thật, đều là sự thật. 

“Tất cả Thanh văn, Bích Chi Phật, dùng trí vô lậu không thể tƣ duy có thể 

biết đƣợc số hạn lƣợng của nó”. Vì sao vậy? Thanh văn là A la hán, Bích chi 

Phật là Duyên giác, chƣa chuyển thức thành trí, vẫn dùng A lại da. Cao hơn họ 

là quyền giáo Bồ Tát, cao hơn nữa là Phật, Phật của mƣời pháp giới. Phật của 

108

Tập 594 



0 

mƣời pháp giới cũng chƣa chuyển thức thành trí, vẫn dùng A lại da. Dùng A 

lại da không làm  đƣợc, nghĩa là không thể tƣ duy để biết đƣợc số hạn  lƣợng 

của nó, trong mƣời pháp giới không ai có thể hiểu đƣợc. Đức Phật đƣa ra câu 

hỏi này, không ai có thể đáp đƣợc. 

“Con và tất cả mọi ngƣời đều ở địa vị bất thoái chuyển”, đây là gì? Đây là 

Bồ Tát Di Lặc nói. Bồ Tát Di lặc là Bồ Tát Đẳng Giác, Bồ Tát cao nhất trong 

A  Duy  Việt  Trí.  “Đối  với  việc  này  cũng  chƣa  thông  đạt”.  Đức  Thế  Tôn  nói 

những vấn đề này họ cũng không hiểu đƣợc, ai biết đƣợc? Chỉ có Phật với Phật 

mới có thể thấu tột. Bồ Tát Đẳng Giác một phẩm tập khí sanh tƣớng vô minh 

chƣa đoạn. Từ chỗ này hiện thị ra, sanh tƣớng vô minh khởi tác dụng chƣớng 

ngại, là tác dụng này. Ngoài ra trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Lý sự vô ngại, sự 

sự vô ngại, Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc hoàn toàn không có chƣớng ngại. 

“Thế  Tôn,  các  thế  giới  nhƣ  vậy  vô  lƣợng  vô  biên”,  đây  là  Bồ  Tát  Di  lặc 

nói. “Lúc đó, Đức Phật nói với chúng đại Bồ Tát: Chƣ thiện nam tử, hôm nay 

ta tuyên bày nói rõ cùng các ông”. Điều này có thể nói với hàng đại Bồ Tát, họ 

có thể nghe hiểu, có thể tiếp thu. Trí tuệ của họ tuy chƣa viên mãn, những đối 

với  chân  tƣớng  sự  thật  mà  Đức  Phật  nói,  họ  có  thể  lý  giải  tiếp  thu,  nên  Đức 

Phật có thể nói với họ. 

“Các thế giới này, nếu dính vào vi trần hoặc chẳng dính, cho rằng hạt bụi, 

một hạt bụi làm một kiếp. Từ Ta thành Phật đến nay, lại hơn trăm ngàn vạn ức 

na do tha a tăng kỳ kiếp này”. Đức Thế tôn thành Phật từ khi nào? Không phải 

mấy trăm kiếp, mấy ngàn kiếp, mấy vạn kiếp quá khứ, không phải. Thật ra ở 

đây Đức Phật đã hé ra cho chúng ta biết một tin tức, là chúng ta quá sơ suất, 

gọi là quá sơ ý. Đức Phật đã nói một cách rất rõ ràng: Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật,  vốn  là  thành  Phật,  không  thể  dùng  số  lƣợng  để  nói,  xƣng  tánh  mà  nói. 

Quý  vị  thành  Phật  sẽ  có  cách  nói  giống  nhƣ  Đức  Thế  Tôn  vậy,  quý  vị  thành 

Phật từ khi nào? Từ những kiếp lâu xa về trƣớc ta đã thành Phật rồi, ta vốn là 

Phật, không phải bây giờ mới thành. Bây giờ thành là sao? Chỉ cần buông bỏ 

khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  đƣợc,  chẳng  lẽ  buông  bỏ  đƣợc 

những thứ này là mới thành Phật sao? Không phải, đã thành Phật từ lâu. Chỉ là 

hiện nay những thứ này đang chƣớng ngại chúng ta, nên không thể hiển bày trí 

tuệ, đức năng, tƣớng hảo của Phật ra mà thôi. Nếu phá trừ chƣớng ngại, chúng 

ta là Phật, quý vị có thể dùng thời gian để tính đƣợc chăng? Đây là chân thật 

nghĩa  mà  chúng  ta  cần  phải  lãnh  hội  đƣợc.  Trong  bài  kệ  Khai  Kinh  nói: 

“Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai”. Đức Phật nhƣ vậy, tất cả chƣ Phật 

Tập 594  1081 



không  ai  không  nhƣ  vậy,  tất  cả  chúng  sanh  hiện  nay  cũng  nhƣ  vậy.  Tất  cả 

chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới vốn thành Phật, vốn là Phật. 

Phiền  phức  của  chúng  ta  hiện  nay  là  không  trừ  đƣợc  chƣớng  ngại  này, 

chƣớng  ngại này  cần  phải  chính  mình  buông  bỏ,  ngƣời  khác  không  thể  giúp 

chúng ta đƣợc. Gia trì cũng không gia trì đƣợc, gia trì cần phải tƣơng đối. Bây 

giờ chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này: Ta có một phần công đức, Phật có thể gia 

trì một phần. Nếu có hai phần công đức, thì ngài gia trì hai phần. Nếu có mƣời 

phần, Phật gia trì mƣời lần. Còn nhƣ không có, ngài không gia trì đƣợc. Sự gia 

trì của Phật là bình đẳng, giống nhƣ nƣớc mƣa từ trên trời rơi xuống vậy, cây 

lớn thì hấp thu đƣợc nhiều, cây nhỏ thì hấp thu ít, chính là đạo lý này. Tuyệt 

đối không có phân biệt, nó là bình đẳng. Xem năng lƣợng tiếp thu của chính 

mình, nhất định là tƣơng đối.      Cây lớn đó ví nhƣ mƣời phần công đức, nó 

tiếp thu mƣời phần nƣớc mƣa. Cây nhỏ chỉ có một phần công đức, nên nó chỉ 

tiếp thu một phần, nhƣ vậy đối với nó đã đủ. Chúng ta cần phải hiểu rõ ràng cả 

lý lẫn sự. 

“Kinh”, trong kinh nói: “nói lên thọ mạng vô lƣợng của Phật”, quả thật là 

vô lƣợng thọ. “Bổ xứ đại sĩ cũng chƣa đạt đƣợc điều này”. Vì sao vậy? Vì bổ 

xứ đại sĩ chƣa thành Phật, vì sao chƣa thành Phật? Bổ xứ là Bồ Tát Đẳng Giác, 

vẫn còn một phẩm tập khí vô minh sanh tƣớng chƣa đoạn. Nếu đoạn tận đƣợc 

họ  sẽ  thành  Phật.  Có  phƣơng  pháp  đoạn  đƣợc  nó  chăng?  Không  có  phƣơng 

pháp. Cổ nhân nói, ở đây không dùng công phu đƣợc, chỉ cần khởi tâm động 

niệm là hỏng, lập tức hạ thấp xuống, không đƣợc khởi tâm động niệm.  Đoạn 

bằng cách nào? Cứ mặc nó, lâu ngày tự nhiên nó không còn. Bắt đầu từ lúc ta 

khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, bắt đầu từ ngày đó, đây là sơ 

trụ Bồ Tát. Cần bao nhiêu kiếp tập khí mới hoàn toàn đoạn sạch? Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói: Cần ba a tăng kỳ kiếp, cần thời gian dài nhƣ vậy, quý vị mới 

biết  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  đáng  sợ  biết  bao,  nghiêm  trọng  biết  bao,  không 

cách  nào  đoạn  đƣợc.  Tập  khí  kiến  tƣ  phiền  não  có  thể  đoạn,  tập  khí  trần  sa 

phiền não cũng có cách, có thể đoạn nó, duy nhất tập khí vô thỉ vô minh không 

thể đoạn tận. Vì sao vậy? Nó không thể khởi tâm động niệm.      Vì sao kiến tƣ, 

trần  sa  có  thể  đoạn?  Vì  nó  có  thể  khởi  tâm  động  niệm,  tập  khí  sau  cùng  này 

không  thể  khởi  tâm  động  niệm.  Vừa  khởi  tâm  động  niệm  chính  là  vô  thỉ  vô 

minh,  vô  thỉ  vô  minh  lại  khởi  lên,  vì  chƣa  đoạn  nên  nó  lại  khởi  lên.  Bởi  thế 

không đƣợc khởi tâm động niệm, cứ mặc nó. Có chƣớng ngại gì chăng? Chỉ 

chƣớng ngại một chút vấn đề, không biết đƣợc trí tuệ của Phật, bên dƣới Phật 

đều  biết  hết.  Đối  với  việc  bản  thân  tu  học,  hóa  độ  chúng  sanh  không  hề  bị 

108

Tập 594 



2 

chƣớng ngại. Chỉ là không rõ ràng đối với trí tuệ, thần thông, đạo lực của Chƣ 

Phật. Không thể nói không biết, không rõ ràng lắm, không phải biết một cách 

triệt để. 

Cho nên họ có năng lƣợng tùy tâm biến hóa trong mƣời pháp giới, nhƣ 32 

ứng hóa của Bồ Tát Quán Thế Âm: cần dùng thân gì để đƣợc độ thoát liền hiện 

thân đó. Họ muốn nghe pháp gì, liền nói cho họ nghe pháp đó, khi họ nghĩ quý 

vị đều biết. Đây là pháp thân Bồ Tát, A Duy Việt Trí chính là pháp thân đại sĩ. 

41 địa vị này đều ở trong cõi thật báo trang nghiêm, cõi thật báo trang nghiêm 

gọi là nhất chân pháp giới. Thế giới này không có biến hóa, ba đại a tăng kỳ 

kiếp thị hiện giống nhau. Con ngƣời sống đến ba đại a tăng kỳ kiếp không già, 

không thay đổi. Chẳng những con ngƣời không thay đổi, đến cây cỏ hoa lá đều 

không thay đổi, cây cối xanh tƣơi mãi mãi. Thế giới Cực Lạc không có xuân 

hạ thu đông, vĩnh viễn là mùa xuân. Hoa quả mãi  mãi không rụng, vĩnh viễn 

tƣơi ngon toát ra mùi thơm. Ngƣời thế giới Cực Lạc có dùng chăng? Không có, 

họ  không  cần  ăn  thức  ăn,  cũng  không  cần  uống  nƣớc.  Họ  là  thân  pháp  tánh, 

không  phải  thân  máu  thịt  nhƣ  chúng  ta  phải  cần  đến  dịnh  dƣỡng.  Họ  không 

cần, vì họ là thân pháp tánh. 

Thân này chúng ta nói phải dựa vào điều gì để sống? Năng lƣợng vốn đầy 

đủ trong tự tánh, năng lƣợng vốn có. Nghĩa là trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo vốn 

đầy đủ trong tự tánh, thật sự đƣợc đại tự tại. Bởi thế tài sắc danh thực thùy, 

chúng ta gọi là năm món dục, họ đều không có. Họ không cần tiền tài, không 

có yêu thích sắc đẹp của nam nữ, họ cũng không cần danh, không cần ăn uống, 

cũng  không  cần  ngủ  nghỉ,  vô  cùng  tự  tại.  Cung  điện  họ  ở  tùy  tâm  muốn  gì 

đƣợc nấy, tùy theo ý niệm của mỗi ngƣời mà biến hiện ra, chẳng có gì không 

tự tại. 

“Nên  biết  công  đức  của  Phật,  viên  mãn  xƣng  tánh”,  công  đức  viên  mãn, 

hoàn toàn xƣng tánh. Pháp thân Bồ Tát xƣng tánh, không viên mãn, chƣa thật 

sự đạt đến cứu cánh viên. Cho nên công đức của Phật “duy chỉ Phật mới biết 

đƣợc”, hoặc chúng ta có thể nói duy chỉ có chứng đƣợc mới biết. Nếu chứng 

đƣợc quả Phật quý vị sẽ biết, quả vị quý vị chứng đƣợc và ngƣời cùng quả vị 

với  quý  vị  đều  biết.  Thấp  hơn  quý  vị  cũng  biết,  nhƣng  không  biết  đƣợc  cao 

hơn. 

Bởi thế Bồ Tát Đẳng Giác, 40 địa vị dƣới Đẳng giác: Thập trụ, thập hạnh, 

thập  hồi  hƣớng,  thập  địa,  đều  rõ  ràng  hết,  họ  chỉ  không  rõ  ràng  lắm  đối  với 

Diệu Giác. Còn thấp hơn, hay bình đẳng với họ, họ đều biết rất rõ. Nếu là thập 

địa Bồ Tát, Pháp Vân Địa Bồ Tát đối với Đẳng giác cũng mơ hồ không minh 

Tập 594  1083 



bạch, đối với Phật lại càng không biết. Trong thập địa ngang bằng với họ, hoặc 

thấp hơn họ vô cùng thấu triệt. Giống nhƣ chúng ta đi học ở trƣờng vậy, lớp 

cao biết đƣợc lớp dƣới, nhƣng không biết đƣợc lớp cao hơn mình. Học sinh lớp 

ba không biết đƣợc lớp bốn, nhƣng họ biết lớp một và lớp hai, đạo lý chính là 

nhƣ vậy. 

“Bên  dƣới  lại  nói:  Duy  chỉ  Đức  Thế  Tôn  mới  có  thể  khai  thị.  Khai  thị  là 

khai mở tri kiến Phật, thị hiện tri kiến Phật”, đây là trong Kinh Pháp Hoa nói. 

Khai là ví nhƣ mở cửa nhà ra, ngƣời căn tánh sắc bén lập tức hiểu đƣợc, ngƣời 

độn căn không đƣợc, ngƣời độn căn cần phải chỉ thị, phải chỉ ra từng vấn đề 

cho họ hiểu. Giống nhƣ chúng ta đi tham quan viện bảo tàng Cố Cung, đối với 

những đồ cổ trong viện bảo tàng chúng ta không biết, không hiểu đƣợc giá trị 

của nó. Đối với những đồ dùng bằng ngọc trong viện bảo tàng, chúng ta xem 

hiểu, rất thích, vô cùng đẹp, xem một cách rất thích thú. Nhƣng khi nhìn những 

di vật cổ của thời Hạ Thƣơng Chu, những thứ đồng hƣ sắt vụn, chúng ta không 

có chút hứng thú nào, nhƣng giá trí của nó là vô giá. Đồ dùng bằng ngọc thời 

nhà Minh nhà Thanh làm sao sánh đƣợc với nó?  Mở viện bảo tàng Cố Cung 

quý vị đã nhìn thấy, đó là khai. Cho nên nhất định phải có hƣớng dẫn viên du 

lịch đến giới thiệu cho chúng ta, nói tƣờng tận từng thứ một quý vị mới hoát 

nhiên  đại  ngộ,  mới  biết  đƣợc  ƣu  điểm  của  nó,  mới  biết  đƣợc  trí  tuệ  của  cổ 

nhân.  Những  khí  cụ  cổ  nhân  dùng  trong  đó  có  đại  học  vấn,  ý  nghĩa  là  biểu 

pháp. 

Không biết đƣợc trí tuệ của cổ nhân, cho nên khai mà chƣa giác ngộ, tiếp 

tục chỉ thị cho quý vị, nhƣ vậy  mới giác ngộ đƣợc. Khi giác ngộ quý vị phải 

ngộ nhập, gọi là khai thị ngộ nhập. Thầy đối với chúng ta chính là khai thị, nếu 

bản thân chúng ta có thể ngộ, có thể nhập, nhập là chứng đắc. Khế nhấp cảnh 

giới, là dạy học viên mãn. Nếu thầy khai thị nói một cách rõ ràng, nhƣng học 

sinh không thể ngộ nhập, điều này rất gian nan. Vì học sinh đã ngộ, mà không 

thể nhập. Hàng thƣợng căn đã ngộ nhập, hàng trung căn ngộ mà không nhập, 

hàng hạ căn đến ngộ cũng không. Học sinh căn tánh không tƣơng đồng, thầy 

giáo phải quán cơ. Nếu có một học sinh có thể ngộ nhập, học sinh này là ngƣời 

đƣơng  cơ,  thầy  dạy  học,  ngƣời  khác  dự  thính.  Trong  số  dự  thính  có  ngƣời 

trung căn, họ cũng ngộ đƣợc nhƣng chƣa nhập, ngƣời căn cơ thấp kém đến ngộ 

cũng không, nhiều nhất là nghe xong rồi nghi nhớ đƣợc một ít. Cổ nhân gọi là 

học  vấn  nghi  nhớ.  Đọc  rất  nhiều,  xem  rất  nhiều,  nhớ  cũng  rất  nhiều  nhƣng 

không ngộ, không nhập, đối với nó không khởi tác dụng lớn. 

108

Tập 594 



4 

“Bài kệ trên có sáu câu”, chúng ta phân nó thành hai đoạn. Sáu câu này là: 

“Trí Phật khó đo lƣờng đƣợc, khen ngợi trí tuệ thâm sâu của Phật, muốn khiến 

ngƣời nghe thông đạt trí tuệ thâm sâu của Nhƣ Lai, mà chân thành cung kính 

lời của  Nhƣ Lai”.  Bây giờ chúng ta  gặp phải cửa  ải khó khăn này, khó hƣng 

khởi thánh giáo, rất khó! Vì sao vậy? Mọi ngƣời không tin, ngƣời tin quá ít, đa 

số đều cho rằng nhƣ thế nào? Phật giáo là Tôn giáo, là mê tín nên không muốn 

tiếp xúc. Tức là tiếp xúc nó, học những thứ này làm gì, nó đâu có lợi ích gì. 

Trƣớc đây nếu không phải thầy Phƣơng dạy chúng tôi, quý vị hỏi tôi học từ 

đâu? Tôi học với thầy Phƣơng, mọi ngƣời không có gì để nói. Nếu nói tôi học 

với một vị hòa thƣợng nào đó, họ nói sao ông mê tín vậy, sao lại nghe lời ông 

ta! Đƣơng thời thầy Phƣơng ở Đài Loan là nhà triết học nổi tiếng, tuy ngƣời ta 

không  dám  nói,  nhƣng  biểu  hiện  của  họ  có  thể  nhận  ra  đƣợc.  Họ  mê  hoặc, 

không thể tiếp thu. 

Tiếp xúc với tôi, phê bình tôi, là thiện ý, tôi cũng rất cảm kích. Sợ tôi trẻ 

tuổi đi sai đƣờng, mê  muội, mê  muội quá không quay đầu đƣợc. Phải qua 20 

năm sau, hai ba mƣơi năm sau, họ dần dần thấy tôi sống rất tốt, còn có thể nói 

đạo lý rất hay. Họ đều về hƣu, đã già, lúc này gặp lại họ nói con đƣờng thầy đi 

là đúng, họ muốn đi con đƣờng nhƣ tôi không còn kịp nữa. 

Cho  nên  thầy  dạy  chúng  ta,  chúng  ta  phải  có  lòng  tin  đối  với  thầy.  Thầy 

dạy  tôi  đọc  những  cuốn  sách  này,  tôi  đọc  xong  sanh  tâm  hoan  hỷ,  tôi  có  thể 

lãnh hội. Tuy không lãnh hội đƣợc một cách sâu sắc, nhƣng có lãnh hội, nên có 

thể  sanh  tâm  hoan  hỷ,  hoan  hỷ  đọc.  Mà  còn  thật  sự  là  giáo  huấn  của  thánh 

nhân,  thì  vị  của  nó  là  vô  cùng,  hoan  hỷ  vô  tận,  vì  sao  vậy?  Mỗi  lần  đọc  đều 

khiến  ta  sanh  tâm  hoan  hỷ,  không  phải  văn  chƣơng  bình  thƣờng,  xem  xong 

một  lần  là  không  muốn  xem  lần  thứ  hai,  tôi  từng  xem  qua.  Đọc  sách  thánh 

hiền,  đọc  trăm  lần  không  chán,  đọc ngàn  lần  không  chán,  đọc  vạn  lần  không 

chán, sách này quá tuyệt, rất có giá trị. 

Một tác phẩm văn học hay cao lắm là đọc đƣợc mƣời lần, đọc mƣời lần là 

không muốn xem nữa. Khi tôi học ở trƣờng, rất thích đọc tiểu thuyết, bốn bộ 

sách nổi tiếng của Trung quốc: Tây Du Ký, Tam Quốc Diễn Nghĩa, Thủy Hử, 

Hồng Lâu Mộng, bốn bộ tiểu thuyết lớn, viết rất hay! Tôi xem đƣợc mấy lần? 

Mƣời lần, bây giờ tôi không xem tiếp đƣợc nữa, không muốn xem. Sức thu hút 

của nó chỉ chừng đó, không tệ, có thể khiến tôi xem mƣời lần. Bản thân tôi có 

một  chút  nền  tảng  văn  học,  nói  thật  là  học  đƣợc  từ  trong  tiểu  thuyết.  Thích 

xem, và có đƣợc chút căn bản từ đây. Cổ văn thật sự chƣa từng học, thầy Lý 

dạy  cổ  văn  có  ngồi  dự  thính,  thầy  dạy  tôi  chuyên  nghiên  cứu  kinh  luận.  Dự 

Tập 594  1085 



thính nghĩa là nghe qua một lần, không ôn tập, lúc thầy dạy chỉ nghe qua một 

lần. Không nhƣ kinh Phật, kinh Phật nhất định phải lặp lại rất nhiều lần, phải 

đọc một cách tỉ mỉ. 

Mục tiêu rốt ráo của những lời này, là hy vọng chúng ta thật sự hiểu đƣợc 

trí tuệ thậm thâm của Nhƣ Lai. Trí tuệ thậm thâm này là tự tánh vốn đầy đủ, là 

tất  cả  chúng  sanh  đều  có.  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta,  pháp  đại  thừa  là  bình 

đẳng, không có gì không bình đẳng. Trí tuệ  bình đẳng, đức năng bình đẳng, 

tƣớng  hảo  bình  đẳng,  mọi  thứ  đều  bình  đẳng.  Không  bình  đẳng  là  do  vọng 

tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc của bản thân ta tạo nên. Phiền não nặng, khoảng 

cách  ngày  càng  xa;  phiền  não  nhẹ,  ngày  càng  gần  Phật  hơn,  do  vậy  mà  xuất 

hiện  sự  không  bình  đẳng.  Cho  nên  không  bình  đẳng  là  giả,  không  phải  thật, 

đoạn tận hết tất cả nó sẽ bình đẳng. 

“Thành  kính  tin  tƣởng  vào  lời  nói  của  Nhƣ  Lai”,  không  đƣợc  hoài  nghi. 

Trong này có rất  nhiều đạo lý, nếu hoài nghi là sai. “Trong Phẩm  Vô Lƣợng 

lần thứ ba Đức Thế Tôn nói với đại chúng”, đây là lần thứ ba: “Các con nên tin 

hiểu lời nói chắc thật của Nhƣ lai”. Quý vị quay đầu đƣợc hay không, quý vị 

có  trở  về  đƣợc  tự  tánh  hay  không,  câu  này  rất  quan  trọng.  Ta  không  tin  vào 

ngƣời đi trƣớc, dùng phân biệt chấp trƣớc của mình để đi con đƣờng đại thừa, 

không biết ta đi về đâu, vì ta không biết đƣờng. 

“Vì thánh trí của Thế Tôn, Thanh văn ức kiếp khó đo lƣờng đƣợc”, không 

cách gì đo lƣờng đƣợc nó. “Huống gì phàm phu ngày nay, sao có thể dùng tâm 

sanh  diệt  mà  dám  nói  thấy  đƣợc  trí  Phật”.  Nhƣng  tình  hình  này  hiện  nay  rất 

nhiều,  cho  nên  ngƣời  bây  giờ  rất  khó.  Chƣớng  ngại  lớn  nhất  khi  phục  hƣng 

truyền  thống  văn  hóa  là  gì?  Ngƣời  bây  giờ  thích  phê  bình,  đều  tự  cho  rằng 

mình thông minh tài trí hơn cổ nhân, nên có rất nhiều câu hỏi đối với những 

giải thích trong kinh điển. 

Thầy Phƣơng và thầy Lý đều cảnh cáo tôi: Xem chú giải các sách cổ, phải 

xem của cổ nhân, không đƣợc xem của ngƣời bây giờ. Xem của cổ nhân hiểu 

rồi mới xem của ngƣời bây giờ, nhƣ vậy mới biết ngƣời ngày nay nói đúng chỗ 

nào, hoặc nói sai chỗ nào. Nhất định phải lấy cổ nhân làm tiêu chuẩn, mà tiêu 

chuẩn của cổ nhân thầy Lý còn đặc biệt hƣớng dẫn, sách nào đƣợc đƣa vào Đại 

Tạng Kinh mới thật sự đáng tin cậy, không có trên trong Đại Tạng không đáng 

tin. Hàng sơ học chúng ta cần phải chú ý điều này, ngƣời tu hành đã lâu thì 

không sao, họ có năng lực để phân biệt, nhƣng sơ học thì không đƣợc. Nếu bị 

nó dẫn đi sai đƣờng, vào trƣớc làm chủ, phiền phức này rất lớn. 

108

Tập 594 



6 

Vì sao đƣa vào Đại Tạng là tiêu chuẩn? Vì ngày xƣa biên tập Tạng Kinh, 

ban bố Tạng Kinh này, là phải qua thánh chỉ của Hoàng đế ban bố, nhà nƣớc 

chịu  trách  nhiệm  này.  Những  tác  phẩm  này  phải  thông  qua  các  cao  tăng  đại 

đức đƣơng thời thẩm tra, xét duyệt. Thông qua, đều cho rằng không có vấn đề, 

mới  mời  hoàng  đế  ban  bố.  Những  tác  phẩm  này  đáng  tin  cậy,  đã  trải  qua  sự 

thẩm định nghiêm khắc, chế độ hiện nay không còn. 

Thầy nói với tôi điều này, Tạng Kinh biên tập từ dân quốc đến nay, không 

có  thông  qua  thẩm  tra  nghiêm  khắc  này,  đều  đƣa  vào  trong  Tạng  Kinh,  nhƣ 

vậy phải làm sao? Cho nên thầy dạy tôi phải xem Tạng Kinh trƣớc đó, bắt đầu 

tính từ đâu? Từ thời Càn Long trở lên không có vấn đề gì, sau thời Càn Long 

cần  phải  cẩn  thận.  Đặt  nền  tảng  cho  Phật  pháp,  nhất  định  phải  tuân  theo  cổ 

thánh tiên hiền. 

Đƣơng thời thầy Lý giới thiệu cho tôi mấy ngƣời, có thể xem tác phẩm của 

đại sƣ Ấn Quang, có thể xem của hòa thƣợng Hƣ Vân, đó là Thiền Tông. Có 

thể  xem  của  hòa  thƣợng  Đế  Nhàn,  đó  là  Thiên  thai  tông,  đệ  tử  của  của  hòa 

thƣợng Đế Nhàn đều rất ƣu tú, nhƣ Đàm Hƣ, Tịnh Quyền. Những vị đại đức 

này đều rất giỏi, đều có thành tựu. Pháp tƣớng duy thức nhƣ cƣ sĩ Mai Quang 

Hy, cƣ sĩ Dƣơng Nhân Sơn. Kinh Kim Cang giảng nghĩa của cƣ sĩ Giang Vị 

Nồng. Những tác phẩm của những ngƣời này họ đều thừa nhận, không có vấn 

đề. 

Cho nên chúng ta học, học với ai rất quan trọng, ta xem sách của ai là học 

với ngƣời đó. Bây giờ chúng ta xem sách của Hoàng Niệm Tổ là đang học với 

ông, ƣu điểm lớn nhất của ông là gì? Là ông tập chú, có tƣ tƣởng của ông trong 

đó chăng? Có, tƣ tƣởng của ông tƣơng ƣng với kinh điển và các bậc đại đức 

xƣa, nhƣ vậy ông mới áp dụng. Thấy những gì ông áp dụng là biết đƣợc cảnh 

giới  của  ông,  ông  áp  dụng  vô  cùng  thích  hợp.  Khiến  chúng  ta  đối  với  nghĩa 

chân thật trong kinh này ngày càng hiểu rõ hơn, ngày càng thấu triệt hơn, quả 

đúng là thiện tri thức, đây là ngƣời cách chúng ta gần nhất. Ông đã vãng sanh, 

niệm  Phật  vãng  sanh.  Ông  nói  với  tôi,  trƣớc  khi  vãng  sanh  nửa  năm  ông  nói 

với  tôi,  mỗi  ngày  ông  niệm  14  vạn  danh  hiệu  Phật.  Dùng  công  đức  chú  giải 

kinh và một đời tu hành của mình, cầu nguyện vãng sanh Tịnh độ. 

Chúng tôi có nhân duyên quen biết, tuy vào lúc tuổi đã lớn nhƣng rất hợp, 

chí đồng đạo hợp. Tôi biết ƣu điểm của ông, biết đƣợc dụng tâm của ông, biết 

đƣợc sự gian nan của ông, nếu không phát triển rộng rãi bộ chú giải này, thì 

thật  đáng  tiếc!  Phƣơng  pháp  duy  nhất  để  phát  triển  rộng  rãi  là  giảng  giải  bộ 

kinh  này,  mọi  ngƣời  mới  tin  đƣợc.  Nếu  tôi  không  giảng  giải  mọi  ngƣời  sẽ 

Tập 594  1087 



không tin. Đọc bộ chú giải này là đồng nghĩa đọc đƣợc 83 bộ kinh luận, 110 bộ 

chú sớ của các bậc tổ sƣ đại đức, tất cả có 193 loại. Nên đây là bộ tập đại thành 

kinh chú rất hiếm có. 

Ngày nay chúng ta đích thực chỉ có tin thật, ở đây nói: “Nên chỉ có ngƣỡng 

mộ tin tƣởng nhƣ trong phẩm Phƣơng Tiện Kinh Pháp Hoa nói. Đối với những 

pháp Đức Phật nói, nên sanh đại tín lực. Phật pháp nhƣ biển lớn, tin mới có thể 

vào đƣợc”. Chúng ta muốn thành tựu, thì mấy câu này trong Kinh Pháp Hoa 

không  thể  không  biết,  không  thể  không  ghi  nhớ,  còn  phải  siêng  năng  phụng 

hành, có lòng tin đối với chính mình. 

Trong  kinh  Đức  Phật  dạy  chúng ta,  chắc  chắn  là  sự  thật,  nghĩa  là:  Tất  cả 

chúng sanh vốn là Phật, đừng coi thƣờng bản thân. Bản thân vốn là Phật, thì 

đời này chúng ta phải nổ lực. Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc đã tạo nền tảng 

vững chắc cho chúng ta, chúng ta nên đến đó để làm  Phật. Đến thế giới Cực 

Lạc để làm gì? Để làm Phật. Phật A Di Đà có thể giúp chúng ta, thành tựu cho 

chúng ta, tuyệt đối không đƣợc bỏ qua cơ hội này. Tin vào chính mình, tin vào 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, tin tổ tông, tin thánh hiền, tin tất cả chúng sanh. Họ gạt tôi, 

tôi vẫn tin họ, vì sao tôi tin họ? Vì tôi biết họ có Phật tánh, tôi biết họ vốn là 

Phật,  nhƣng  bản  thân  họ  không  biết.  Họ  làm  sai  chuyện,  chúng  ta  tuyệt  đối 

không làm sai. Thật sự minh bạch, thật sự giác ngộ, tâm thái hoàn toàn không 

giống nhau, đừng sợ ngƣời khác gạt mình. 

Nếu thấu rõ triệt để đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, họ gạt chúng 

ta điều gì? Mỗi niệm đều trở về con số không, số không là gì? Số không là tự 

tánh.  Số  không  là  nguồn  gốc  mê  muội  của  chúng  ta  từ  vô  lƣợng  kiếp  trƣớc, 

chúng ta đi một vòng rất lớn nhƣ vậy, ngày nay có cơ hội trở về lại nguồn gốc 

ban đầu. Chúng ta xuất phát từ con số không, đến sau cùng vẫn là trở lại con số 

không, đây là công đức viên mãn. Nếu ta hoài nghi đều này, hoài nghĩ điều kia; 

đề  phòng  chuyện  này,  đề  phòng  chuyện  khác,  sai  hoàn  toàn.  Niệm  niệm  bất 

khả  đắc.  Niệm  niệm  là  gì?  Niệm  niệm  là  nền  tảng  của  tất  cả  vạn  sự  vạn  vật, 

căn bản bất khả đắc, làm gì có hiện tƣợng khả đắc? 

Trong kinh điển đại tiểu thừa đều nói đến đại tam không tam muội, nếu khế 

nhập  vào  sẽ  đƣợc  lợi  ích,  đƣợc  lợi  ích  gì?  Thật  sự  đã  buông  bỏ  vạn  duyên, 

phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trƣởng. Ít chƣớng ngại, đầu óc tỉnh táo, tai mắt lanh 

lẹ, thấy gì nghe gì đều hiểu cả. Nhƣ thế nào là thật, nhƣ thế nào là giả đều phân 

biệt rõ ràng. Tự tánh là thật, trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo trong tự tánh là thật, 

ngoài ra đều là giả. 

108

Tập 594 



8 

Ở trên thế gian này, giữ vững bốn đức của tổ tông, phải khẳng định trí tuệ 

của tổ tông là trí tuệ của Phật, bốn đức này là từ trong tự tánh hiển lộ ra. Ngũ 

luân, Ngũ thƣờng, Tứ duy, Bát đức, ngƣời khác nói nó là những thứ lỗi thời, 

chúng ta đừng quan tâm đến. Bản thân chúng ta phải giữ vững, tuyệt đối không 

phạm. 

Trong Phật pháp đại thừa Đức Phật dạy chúng ta rằng: Tịnh Nghiệp Tam 

Phƣớc, Lục Hòa Kính, Tam Quy, Ngũ Giới, Tam Học, Lục Độ, Phổ Hiền Thập 

Nguyện cần phải giữ vững, chúng ta phải thực hành đƣợc những điều này, nhƣ 

vậy trong đời này chắc chắn đƣợc vãng sanh. Phƣơng hƣớng và mục tiêu của 

chúng ta vô cùng thuần chánh, thành tựu viên mãn của chúng ta ở thế giới Cực 

Lạc.  Trong  thế  gian  này  tất  cả  đều  tùy  duyên,  không  có  gì  không  tốt,  hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Quý  vị  không  trở  ngại  tôi,  tôi  cũng  không  chƣớng  ngại  quý  vị,  chúng  ta 

sống hòa thuận cùng nhau. Quý vị không giúp gì đƣợc cho tôi, nhƣng tôi có thể 

giúp  đƣợc  quý  vị,  những gì  tôi giúp  đƣợc  sẽ  tận  tình giúp.  Tôi  không mong 

quý vị cám ơn, cũng không mong quý vị biết đến. Ngƣời xƣa thƣờng nói: Dựa 

vào lƣơng tâm để làm việc. Phật pháp nói: Dựa vào chân tâm mà làm, không 

phải vọng tâm, là chân tâm. 

Hết giờ rồi, chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 594  1089 



Tập 595 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:15.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 782, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên: “Thân 

ngƣời khó đƣợc”, bắt đầu xem từ đây. Mời quý vị ngồi xuống. 

“Thân ngƣời khó đƣợc, phần tựa trong Kinh Phạm Võng nói: Một khi mất 

thân  ngƣời,  vạn  kiếp  khó  gặp”,  điều  này  rất  khó.  Thân  ngƣời  không  dễ  đạt 

đƣợc, nhƣng rất dễ đánh mất, khó đƣợc dễ mất. Trong Kinh Niết Bàn lại nói: 

“Thân ngƣời khó đƣợc, nhƣ Hoa Ƣu Đàm”. Chúng ta nói đến Đàm Hoa, cái 

gọi  là  Hoa  Đàm  xuất  hiện.  Thời  gian  Hoa  Đàm  nở  rất  ngắn,  đều  nở  lúc  nửa 

đêm, 12 giờ đêm. Thời gian hoa nở chỉ khoảng nửa tiếng, nửa tiếng sau là hoa 

héo, một tiếng sau là hoa rụng, nên không dễ đạt đƣợc. Đặc biệt là ở vùng đất 

Trung nguyên, chỉ nghe nói có Hoa Đàm, nhƣng chƣa từng thấy. Ở vùng nhiệt 

đới Nam Dƣơng nhiều hơn. 

“Đƣợc thân ngƣời nhƣ đất trong móng tay, mất thân ngƣời nhƣ đất của đại 

địa”, trong kinh Đức Phật nói nhƣ vậy. Ở Tịnh xá Kỳ Viên có một lần trong 

công trình, Đức Phật dẫn một số đệ tử đi xem công trình, ngài tiện tay bốc một 

nắm đất. Sau đó ngài đem nắm đất này rãi ra trên đất, trong tay không còn nữa, 

chỉ còn lại một chút trong móng tay. Chƣ vị đệ tử thỉnh giáo ngài, động tác này 

nói lên điều gì? Đức Phật nói: Con ngƣời có đƣợc thân ngƣời, khi đánh mất 

thân ngƣời này, nếu có thể đạt đƣợc thân ngƣời lại, giống nhƣ đất trong móng 

tay của Ta vậy. Khi mất thân ngƣời, đời sau không thể đƣợc thân ngƣời, giống 

nhƣ đất ta rãi trên mặt đất, vậy bên nào nhiều? Không cân xứng, chứng tỏ cơ 

hội đƣợc thân ngƣời rất khó, đƣợc thân ngƣời nhất định phải nắm chắc. Trong 

thời  gian  ngắn  ngủi  đó,  có  cơ  hội  thoát  ly  luân  hồi  lục  đạo,  có  cơ  hội  chứng 

đƣợc vô thƣợng bồ đề, thật sự phải dựa vào vận khí. Vận khí không phải ngẫu 

nhiên, vận khí là thiện căn phƣớc đức nhân duyên nhiều đời nhiều kiếp. Trong 

đời này chúng ta có thể gặp đƣợc Phật pháp, chứng minh nhiều đời kiếp quá 

khứ  ta  từng  cúng  dƣờng  vô  lƣợng  Nhƣ  Lai,  trong  kinh  Đức  Phật  đã  nói  nhƣ 

vậy.  Đời  này  ta  có  thể  gặp  đƣợc,  đƣơng  nhiên  vẫn  có  chƣớng  ngại.  Chƣớng 

ngại này là tập khí bất thiện tích lũy từ nhiều kiếp tạo nên, thông thƣờng gọi là 

nghiệp chƣớng, khi biết rồi phải sám trừ nghiệp chƣớng. Bây giờ chúng ta biết 

109

Tập 595 



0 

có rất nhiều phƣơng pháp sám trừ nghiệp chƣớng, thông thƣờng ngƣời ta tụng 

kinh, lạy Phật, lễ sám, đây là phƣơng pháp sám trừ nghiệp chƣớng của những 

ngƣời bình thƣờng, ngƣời dùng phƣơng pháp này rất nhiều. 

Ngƣời  có  trình  độ  cao  hơn  một  chút,  nghiên  cứu  kinh  giáo,  tu  hành  chỉ 

quán,  đoạn  ác  tu  thiện,  đây  là  ngƣời  thuộc  bậc  trung.  Hàng  căn  tánh  bậc 

thƣợng biết đƣợc, công đức danh hiệu của Phật A Di Đà không thể nghĩ bàn. 

Thiện trong các điều thiện, không có gì thiện hơn điều này. Nhất tâm thọ trì, 

mỗi danh hiệu diệt vô lƣợng tội nghiệp, trong kinh nói: Nhất niệm tƣơng ƣng 

nhất  niệm  Phật,  một  niệm  tƣơng  ƣng  này  diệt  tội  nặng  sanh  tử  trong  80  ức 

kiếp. Ngƣời thƣờng chúng ta nghe đƣợc rất khó tin, rất khó tiếp thu. Đức Phật 

nói có khoa trƣơng, có quá đáng chăng? Điều này chúng ta nhất định phải biết: 

Phật  Bồ  Tát  thuyết  pháp  nhất  định  là  chân  thật,  không  quá  đáng  chút  nào, 

không  khoa  trƣơng  chút  nào,  vấn  đề  là  chúng  ta  không  làm  đƣợc.  Chúng  ta 

niệm một câu Phật hiệu này, với ngƣời biết niệm_với hàng thƣợng thƣợng căn 

niệm một câu Phật hiệu, công đức không giống nhau. Chúng ta niệm câu Phật 

hiệu này, không thể tƣơng ƣng với Chƣ Phật Bồ Tát, vì sao vậy? Vì trong câu 

Phật hiệu này có xen tạp, có hoài nghi, có gián đoạn. Không hoài nghi, không 

gián đoạn, không xen tạp, là Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta: “đô nhiếp lục 

căn, tịnh niệm tƣơng tục”. Phƣơng pháp niệm này mới hữu hiệu. 

Chúng  ta  ngày  nay  không  nhiếp  đƣợc  lục  căn,  không  nhiếp  đƣợc  lục  căn 

đang tạo nghiệp. Mắt thấy sắc, thấy tất cả ngƣời sự vật, lập tức liền khởi tốt 

xấu, tôi thích điều này, tôi ghét cái kia, đây chính là tạo nghiệp. Nó sẽ khởi tâm 

động niệm, sẽ phân biệt chấp trƣớc. Tai nghe âm thanh, lƣỡi nếm vị, lục căn 

đối với cảnh giới lục trần đều đang tạo nghiệp. Tóm lại mà nói, nghiệp này gọi 

là nghiệp luân hồi, ta đang tạo ra luân hồi lục đạo. 

Thiện nhiều ác ít cảm ứng với ba đƣờng lành, ác nhiều thiện ít cảm ứng với 

ba đƣờng ác, tức là làm chuyện này. Dùng tâm này niệm Phật, chỉ có thể trồng 

thiện căn, không thể giống nhƣ trong kinh nói, diệt tội nghiệp nặng nhƣ vậy. 

Những gì Phật nói không phải giả dối, mà do tâm chúng ta không thanh  tịnh. 

Dùng tâm thanh tịnh bình đẳng niệm Phật, công đức này sẽ rất lớn, nhƣ những 

gì Đức Phật nói. 

“Phật nan trực”, trực là gặp đƣợc, không dễ gì gặp đƣợc Phật. Trƣớc thời 

Đức Thế Tôn, thời gian rất dài thế giới này không có Phật. Sau khi Đức Phật 

diệt độ, vị Phật tiếp theo là Bồ Tát Di Lặc thị hiện thành Phật ở thế gian này, 

phải 56 ức bảy ngàn vạn năm sau. Trong thời gian dài nhƣ vậy, không có Phật 

xuất thế. Pháp vận của Đức Thế Tôn, nghĩa là pháp của ngài ảnh hƣởng, chỉ có 

Tập 595  1091 



12000 năm. 12000 năm so với 56 ức năm, quá ngắn ngủi. Có Phật ra đời, con 

ngƣời sẽ có cơ duyên đƣợc độ, liễu sanh tử xuất tam giới. Không có Phật ra 

đời, sẽ không có cơ hội này, sanh đến nhân gian cũng không ra khỏi luân hồi 

lục đạo. 

Chúng  ta  tuy  không  sanh  cùng  thời  với  Đức  Thế  Tôn,  nhƣng  sanh  trong 

phạm vi pháp vận của Đức Thế Tôn, điều này không dễ. Pháp vận của Phật là 

12000 năm, chúng ta sanh vào lúc này là cuối cùng của 3000 năm, mở đầu của 

4000 năm. Theo nghi chép của ngày xƣa, năm nay là Đức Phật diệt độ 3038 

năm, rất may mắn, không dễ gì! Tuy Phật không còn, nhƣng kinh điển còn, từ 

trên kinh điển chúng ta biết về Đức Phật, chúng ta hiểu về ngài. Chúng ta tin 

rằng, trí tuệ của Đức Phật vô lƣợng vô biên, đức năng không thể nghĩ bàn. 

Phát tâm quy y, phát tâm học tập theo Đức Phật. Mở kinh điển ra, đối diện 

với Đức Phật, chí thành đãnh lễ. Đại sƣ Ấn Quang nói: Một phần thành kính 

đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Lời của 

tổ sƣ Ấn Quang nghĩa là chúng ta gặp đƣợc Phật, đạt đƣợc lợi ích nhƣ thế nào, 

then  chốt  ở  chỗ  tâm  chân  thành  cung  kính  đối  với  Phật  nhƣ  thế  nào,  là  thật 

không phải giả. 

Trong số các bạn đồng học, tôi đƣợc lợi ích nhiều hơn một chút, nguyên 

nhân là gì? Không phải thông minh trí tuệ hơn ngƣời khác, không phải phƣớc 

đức lớn hơn ngƣời khác, không phải vậy, những điều này tôi không bằng ngƣời 

khác. Hơn ngƣời khác một chút, chính là tâm cung kính nhiều hơn một chút. 

Quý vị có một hai phần tâm cung kính, tôi có mƣời mấy hai mƣơi phần cung 

kính, chỉ nhƣ vậy mà thôi. 

Đối  với  giáo  huấn  của  thánh  hiền  thế  xuất  thế  gian,  chỉ  có  tin  thật,  thật 

muốn  học,  quý  vị  mới  có  thể  đƣợc  lơi  ích.  Nếu  nhƣ  không  phải  tin  thật  học 

thật,  sẽ  chẳng  đạt  đƣợc  lợi  ích,  gặp  rồi  cũng  chỉ  là  con  số  không.  Điều  này 

trong kinh Đức Phật thƣờng nhắc nhở chúng ta, rất khó! Quả thật không phải 

là chuyện dễ. 

Bên dƣới đƣa ra Phẩm Thọ Lƣợng trong Kinh Pháp Hoa nói, trong kinh có 

một đoạn nhƣ vậy: “Tỳ kheo nên biết, chƣ Phật ra đời, khó có thể gặp đƣợc, 

cho nên vì thế, những ngƣời đức mỏng”, đức hạnh không dày, đức hạnh không 

cao.  “Quá” là trải qua, “vô lƣợng trăm ngàn vạn  ức kiếp”, phải trải qua thời 

gian dài nhƣ vậy. “Hoặc có thấy Phật, hoặc không thấy Phật, vô lƣợng trăm 

ngàn  vạn  ức  kiếp”.  Trong  thời  gian  dài  nhƣ  vậy,  có  thể  gặp  đƣợc  Phật  hay 

không  còn  chƣa  biết  đƣợc.  “Nên  vì  điều  này,  Ta  mới  nói  rằng:  Này  các  Tỳ 

kheo, Nhƣ Lai khó có thể  gặp đƣợc”. Đức Phật không dễ  gì xuất hiện ở  thế 

109

Tập 595 



2 

gian,  những  lời  này  đều  là  khuyên  chúng  ta  cần  phải  quý  trọng  nhân  duyên, 

quả  thật  nhân  duyên  không  nhiều.  Trong  bài  Kệ  Khai  Kinh  nói:  “Trăm  ngàn 

vạn kiếp khó gặp đƣợc”. Cƣ sĩ Bành Thế Thanh nói, vì sao chúng ta gặp đƣợc 

Phật là rất may mắn? Là một ngày hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay, 

vậy mà ta đã gặp đƣợc. Gặp đƣợc Phật nghĩa là gặp đƣợc cơ hội liễu sanh tử 

xuất  luân hồi,  quý  vị  không  gặp  đƣợc  là  không  có  cơ  hội  này.  Gặp  đƣợc  đời 

này  rất  có  thể  quý  vị  sẽ  thành  Phật.  Quý  vị  thật  sự  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc, là quý vị thành công, Phật nói từng câu từng chữ 

đều là thật. Nếu không chịu buông bỏ, nói không dễ nghe một chút gọi là hạ 

thấp bản thân mình. Sự gặp gỡ của một ngƣời trong đời, sự gặp gỡ đời đời kiếp 

kiếp không thể trách ngƣời khác, tất cả đều là tự làm tự chịu. 

Bên dƣới đƣa ra một ví dụ: Đƣơng thời, lúc Đức Phật ở thành Vƣơng Xá 

tại nƣớc Ấn Độ, trong kinh có ghi chép điều này, trong thành chỉ có 1/3 ngƣời 

thấy đƣợc Phật. Đức Phật mỗi ngày ra đi khất thực, lúc này sẽ thấy đƣợc Phật. 

Còn 1/3 số ngƣời chỉ nghe danh Phật, chứ chƣa thấy đƣợc Phật. Biết đƣợc có 

một ngƣời nhƣ vậy, có ngƣời nói với họ, nhƣng chƣa thấy mặt. Ngoài ra còn 

có  1/3  số  ngƣời,  không  thấy  không  nghe.  Đức  Phật  ở  thành  Vƣơng  Xá  thời 

gian  rất  dài,  giảng  không  ít  kinh  điển,  vậy  mà  vẫn  có  1/3  số ngƣời  không  hề 

hay biết. Cho thấy gặp Phật rất khó” gặp Phật không phải là chuyện dễ dàng. 

Ngày nay ở thế giới này, tin tức truyền bá trong đại chúng phát triển, nên 

không ít ngƣời biết có Phật. Chƣa thấy Phật, có ai không biết chăng? Có, địa 

cầu này lớn nhƣ vậy, có rất nhiều ngƣời căn bản không biết. Chúng ta có thể 

thấy đƣợc, biết đƣợc ấn tƣợng trong lòng những ngƣời này rất mơ hồ. Đại đa 

số đều cho rằng Phật là mê tín, là Tôn giáo, xem Chƣ Phật Bồ Tát giống nhƣ 

thần  minh.  Ngƣời  nhƣ  vậy  trong  thời  đại  này  là  đại  đa  số,  còn  ngƣời  thật  sự 

nhận thức thấu triệt đã ít lại càng ít. Do đó mới biết bản thân chúng ta, đối với 

nhân duyên này là đáng quý biết bao, khó đƣợc biết bao. 

“Có niềm tin có trí tuệ là khó trong các điều khó”, thật sự khó! Thật sự tin 

tƣởng là quý vị có trí tuệ, có trí tuệ mới có thể nhận thức, mới có thể lý giải. 

Không có trí tuệ, quý vị coi là mê tín, là thần minh, đó là không có trí tuệ.  Tin, 

trong nhà Phật niềm tin đầu tiên là tin vào bản thân mình, không phải tin vào 

ngƣời khác, điều là rất khó. Tin chính mình là sao? Bản thân vốn là Phật. Nho 

giáo dạy học cũng đặt vấn đề này lên hàng đầu, Nho giáo thừa nhận bản tánh 

vốn  thiện,  bản  tánh  vốn  thiện  là  thánh  nhân.  Bởi  vậy  Nho  giáo  nói:  “Ngƣời 

ngƣời đều có thể  làm Nghiêu Thuấn”. Hai ông vua Nghiêu Thuấn này trong 

thời cổ đại đƣợc tôn xƣng là đại thánh nhân. Thời kỳ họ làm hoàng đế, xã hội 

Tập 595  1093 



này gọi là cách  trị đại đồng. Những gì đƣợc  miêu tả trong Lễ Vận Đại Đồng 

Thiên của Lễ Ký, thời đại của Nghiêu Thuấn đều làm  đƣợc. Đại đồng không 

phải lý tƣởng, ngày xƣa đã từng xuất hiện, ngƣời ngƣời đều có thể làm Nghiêu 

Thuấn,  cùng  một  ý  nghĩa  với  câu  “tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”  mà  trong 

Phật pháp nói. 

Từ đó cho thấy, mục tiêu dạy học của ba nhà Nho Thích Đạo là thánh hiền, 

là Phật Bồ Tát, chứ không phải gì khác. Đây mới thật sự là siêu việt, siêu việt 

vĩnh  hằng,  vƣợt  thoát  lục  đạo,  vƣợt  thoát  mƣời  pháp  giới.  Bởi  thế  trí  tuệ  vô 

cùng quan trọng. Nền tảng của trí tuệ là gì? Chính là niềm tin. Ngƣời xƣa nói 

đạo đức là quy luật của đại tự  nhiên, vận hành của đại tự  nhiên đƣợc  gọi là 

đạo. Tùy thuận đại tự nhiên đƣợc gọi là đức. 

Trong lịch sử thời cổ đại đã nghi chép những điều này, thời đại Tam Hoàng 

là lấy đạo trị thiên hạ. Thời đại Ngũ Đế là lấy đức trị thiên hạ, Nghiêu Thuấn 

Vũ Vƣơng là lấy đức trị thiên hạ. Đến Tam Hoàng, Tam Hoàng là tam đại Hạ 

Thƣơng Chu, hơn 2000 năm. Nhà Hạ 400 năm, nhà Thƣơng 600 năm là 1000 

năm, nhà Chu 800 năm. Thời kỳ này là lấy nhân trị thiên hạ, kẻ nhân thƣơng 

ngƣời. Xuân Thu Chiến Quốc xuất hiện loạn thế 500 năm, những bá chủ này 


nói nghĩa khí. Nhân không còn, chỉ dùng nghĩa, lấy nghĩa trị thiên hạ. Đạo đức 

nhân nghĩa, trƣợt dốc, trƣợt xuống dƣới. Sau khi Tần Hán thống nhất, Hán Võ 

Đế áp dụng kiến nghị của Đổng Trọng Thƣ, dùng học thuyết Khổng Mạnh giáo 

hóa nhân dân toàn quốc, lấy lễ trị thiên hạ. Sau khi chế định chế độ này, mãi 

đến thời Mãn Thanh, hơn 2000 năm, cũng từng có đƣợc nền trị an lâu dài. Thời 

nhà Hán, dƣới sự trị vì của Văn Cảnh, và Trinh Quán, Khai Nguyên thời nhà 

Đƣờng; Khang Hy, Càn Long thời nhà Thanh là thịnh thế! Từ nhà Thanh mất 

nƣớc  đến  nay,  100  năm  này  lễ  không  còn.  Cổ  nhân  nói:  “Đạo  đức  nhân  lễ 

nghĩa”, nếu lễ không còn xã hội sẽ loạn, không sai chút nào. Hiện nay xã hội 

động loạn, lễ không còn, lúc động loạn con ngƣời rất khổ! 

Mỗi ngƣời đều quan tâm, làm sao có thể khiến xã hội khôi phục an định, 

không còn động loạn? Chỉ có tìm các bậc tổ tông, phƣơng pháp của họ rất có 

hiệu quả, sáng tạo cái mới không sáng tạo đƣợc, thánh nhân không có bản lĩnh 

sáng tạo cái mới. Khổng tử nói rất hay, suốt đời ông là “thuật nhi bất tác, tín 

nhi hiếu cổ”, thiên hạ có thể thái bình, nhân dân có thể hạnh phúc. Khoa học là 

sáng tạo cái mới, 300 nay sáng tạo cái mới đem đến cho xã hội ngày nay, vẫn 

không ngừng sáng tạo cái mới. Các nhà khoa học từng nói, khoa học phát triển 

đến cực điểm, thế giới sẽ bị hủy diệt, cƣ dân trên thế giới phải nhƣ thế nào? 

Khoa  học  kỷ  thuật  phát  triển  có  thể ngồi phi  thuyền,  di  dân  đến  các  tinh  cầu 

109

Tập 595 



4 

khác, đây là khoa học kỹ thuật. Chúng ta nổ lực tƣ duy, lãnh hội, những gì của 

tổ tông để lại đều rất hay, rất có giá trị, làm sao để khôi phục an định hòa bình? 

Khôi phục lễ trở lại, lễ là gì? Quy củ, đúng nhƣ câu: “Không nƣơng vào quy 

củ, không thể thành tựu”, quy củ rất quan trọng! 

Ngƣời xƣa có đạo, ngƣời ta muốn hƣng thịnh nhất định là gia quy nghiêm 

chỉnh. Hiện nay nhà không còn, gọi là ngƣời mất nhà tan. Con ngƣời sống trên 

thế gian này, đặc biệt là tuổi già, thật sự gọi là lẻ loi một mình, sống một cách 

rất đáng thƣơng, hoàn toàn mất đi sự tôn nghiêm. Ngƣời ngày xƣa hạnh phúc 

hơn chúng ta, vì sao vậy? Vì họ có nhà, bất luận là lƣu lạc bên ngoài bao nhiêu 

năm, sau  cùng họ  trở  về  quê hƣơng, ngƣời trong  nhà nuôi họ: Anh là ngƣời 

nhà của tôi. Nhà quan trọng nhất nuôi ngƣời già dạy trẻ em, bây giờ ngƣời già 

không ai nuôi, trẻ con không ai dạy, xã hội sao không loạn đƣợc. Nếu nhà bại 

hoại, nhất định là do không giữ gia quy, không giữ quy củ thì nhà này sẽ bại 

hoại.  Ngƣời  trong  xã  hội  đều  không  giữ  quy  củ,  xã  hội  này  sẽ  loạn,  đạo  lý 

chính là nhƣ vậy. 

Cho  nên  nền  tảng  căn  bản  nhất,  giới  hạn  thấp  nhất  của  đạo  đức  chính  là 

niềm tin. Không có niềm tin, nhân lễ nghĩa trí tín trong ngũ thƣờng, tín là nền 

tảng,  giống  nhƣ  đây  là  tầng  thứ  nhất  trong  năm  tầng  lầu  vậy.  Không  có  tầng 

thứ nhất, thì ở trên hoàn toàn không có. Từ tín nâng cao thêm một bậc, trí tuệ 

hiện tiền. Có trí tuệ mới nói lý, nói đạo lý, đó gọi là nghĩa. Ngƣời nói đạo lý 

tâm địa mới nhân từ, mới thật sự thƣơng ngƣời. Đây là Ngũ thƣờng mà từ xƣa 

các bậc tổ tông đã nói, chúng ta thử suy nghĩ tƣờng tận xem có tốt hay không. 

Xã hội này là xã hội nhân lễ nghĩa trí tín là tốt, hay là bất nhân bất nghĩa, vô lễ 

vô nghĩa, hai bên không tin tƣởng nhau là tốt? 

Xã  hội  ngày  nay  là  nhƣ  vậy,  là  tƣơng  phản  180  độ  với  Ngũ  thƣờng.  Bất 

nhân là không có lòng thƣơng ngƣời, đều là tự tƣ tự lợi, chỉ biết tƣ lợi, không 

có lòng thƣơng yêu. Đối với ngƣời nhà của mình đều không có lòng thƣơng 

yêu, không có lòng yêu thƣơng cha mẹ. Trẻ con lúc nhỏ cũng có thể có chút 

lòng  thƣơng  yêu,  nhƣng  khi  lớn  lên  lòng  thƣơng  yêu  đó  không  còn,  hai  bên 

đều không có lòng thƣơng yêu. Xã hội ngày nay cũng là thiên tai của ngày nay, 

thiên tai do đâu mà có? Do không có đạo đức nhân lễ nghĩa, nên thiên tai xuất 

hiện. Ngƣời không giống ngƣời. 

Ngày nay nếu muốn khôi phục xã hội an định hòa bình, nên bắt đầu từ đâu? 

Bắt đầu từ bản thân, làm nhƣ thế nào? Chịu khổ. Đức Phật dạy chúng ta rằng: 

“Lấy khổ  làm thầy, lấy giới làm thầy”. Hai câu này  của Phật có thể  cứu thế 

giới hiện tại. Chúng ta chịu khổ đƣợc, trì giới nghĩa là giữ quy củ, chúng ta có 

Tập 595  1095 



thể giữ quy củ. Tổ tông dạy chúng ta về Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức, 

thực hành nó một cách triệt để. Thực hành nó từ trong cuộc sống hằng ngày, từ 

trong  công việc,  từ  trong  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật.  Điều  này  rất  khổ,  nếu  mọi 

ngƣời không thực hành, thì tôi thực hành! Nếu không chịu khổ đƣợc là không 

thể giữ quy củ, giữ đƣợc phép tắc nhất định có thể chịu khổ, làm gƣơng cho xã 

hội đại chúng. Dạy ngƣời thời đại này, thân giáo là hiệu quả nhất. Bản thân ta 

chƣa làm đƣợc, cho dù nói hay đến đâu, ngƣời ta cũng coi thƣờng, không tin. 

Đại  sƣ  Trí  Giả  thời  nhà  Đƣờng  nói:  “Nói  đƣợc  không  đƣợc  là  quốc  sƣ 

vậy”, bây giờ quốc sƣ nhƣ vậy cũng vô dụng, không ai tin họ. Ngày xƣa quốc 

sƣ có thể giúp đất nƣớc trị thiên hạ, bây giờ quốc sƣ cũng vô dụng, không ai 

tin họ. Bây giờ con ngƣời muốn quốc bảo, quốc bảo là gì? Nghĩa là bản thân 

phải làm đƣợc, giống nhƣ Đức Thế Tôn vậy, là quốc bảo! Có thể chịu đƣợc cái 

khổ mà tất cả  mọi ngƣời không chịu đƣợc, có thể giữ đƣợc quy củ mà ngƣời 

khác không giữ đƣợc. Đây là quốc bảo, biểu hiện cho mọi ngƣời thấy để mọi 

ngƣời giác ngộ, khiến mọi ngƣời quay đầu. Ngày xƣa quốc sƣ có thể giúp trị 

thiên  hạ,  ngày  nay  không  thể.  Mọi  hành  vi  của  mình  nhất  định  phải  có  phép 

tắc, có thể làm gƣơng cho tất cả đại chúng trong xã hội, nhƣ vậy xã hội  mới 

đƣợc  cứu.  Ai  có  thể  làm  những  việc  hy  sinh  cống  hiến  nhƣ  vậy?  Làm  đƣợc 

những sự hy sinh cống hiến này là của báu của đất nƣớc! 

Sau đó những thứ ba nhà Nho Thích Đạo nói, nhƣ nhà Phật nói đến từ bi, 

Nho giáo nói về trung thứ, Đạo giáo nói về trung tín, liền khởi tác dụng. Nếu 

không  có  ai  thực  hành,  không  đƣợc.  Trung  là  chân  tâm,  trung  nghĩa  là  khi 

chúng ta nhìn thấy phù hiệu này, liền nghĩ đến phải giữ tâm chơn chánh, không 

lệch lạc, không tà ngụy, đây là gì? Là lƣơng tâm. Trong cuộc sống, xử sự đối 

nhân tiếp vật phải dùng lòng chân thành, không lệch lạc không tà vạy. 

Thứ là tha thứ cho ngƣời khác, bất luận ngƣời nào làm sai đều phải tha 

thứ. Trong kinh này chúng ta học đƣợc từ bi của Phật. Vì sao phải tha thứ cho 

họ?  Vì  từ  nhỏ  không  ai  dạy  họ,  ngày  nay  họ  làm  điều  sai  trái  quý  vị  có  thể 

trách cứ họ chăng? Cha mẹ không dạy họ, thầy giáo không dạy họ. Đời trƣớc 

nữa, nhƣ ông bà không dạy họ, trƣớc đó một đời nữa là ông bà cố không dạy 

họ.  Vậy  lỗi  lầm  ngay  nay  họ  phạm  nên  trách  ai?    Cho  nên  Đức  Phật  nói  rất 

hay:  Ngƣời  trƣớc  vô  tri,  không  biết  đạo  đức.  Sao  lại  nói  nhƣ  vậy?  Những 

ngƣời đi trƣớc đã bỏ quên việc giáo dục, đối với nền giáo dục luân lý đạo đức 

họ không biết. Không phải không dạy, mà họ không biết. Ngƣời Trung quốc ít 

nhất đã lãng quên nền giáo dục về luân lý đạo đức của tổ tông đã 200 năm nay, 

bao nhiêu thế hệ rồi!   100 năm trƣớc lơ là, nhƣ cổ nhân nói: “nói đƣợc không 

109

Tập 595 



6 

làm đƣợc”. 200 năm trƣớc không phải nhƣ vậy, đều là nói đƣợc làm đƣợc, nên 

xã hội tốt đẹp. Cuối thời nhà Thanh, từ lúc thái hậu Từ Hy chấp chánh là bắt 

đầu lơ là. Bà không coi trọng Phật giáo, không coi trọng văn hóa truyền thống, 

mà lại tin vào quỷ thần. Sau khi Mãn Thanh mất nƣớc, 100 năm này không ai 

nói đến, trong xã hội không hề nghe đến. Bởi vậy ngƣời Trung quốc đối với 

Nho Thích Đạo vô cùng xa lạ, không có ngƣời nói, càng không có ngƣời thực 

hành. Không biết ngày xƣa cha ông mình có một nền văn hóa rất đáng tự hào 

nhƣ vậy. 

Năm 2006 và 2007, chúng tôi làm thí nghiệm ở thị trấn Thang Trì, ngƣời 

dân ở đó đều vô cùng kinh ngạc: Sao tổ tiên chúng ta lại có những lời dạy tốt 

đẹp nhƣ vậy, vậy mà chúng ta không biết. Chúng ta tin rằng không chỉ ở thị 

trấn Thang Trì này, mà hầu nhƣ khắp cả nƣớc, đều không biết đến những điều 

vô cùng tốt đẹp mà tổ tông đã lƣu lại. Họ đã vứt bỏ, vứt bỏ một cách triệt để, ra 

bên  ngoài  không  tìm  thấy  những  điều  gì  tốt  đẹp  hơn,  tìm  không  ra  phƣơng 

pháp có thể giúp xã hội an định. 

Bây giờ phƣơng tây cũng đang loạn, ngƣời phƣơng tây đến Trung quốc 

để tìm, đến Ấn độ để tìm Phật giáo, đến Trung quốc để tìm Nho giáo và Đạo 

giáo. Họ đâu biết rằng Phật giáo ở Trung quốc, không phải ở Ấn độ, nền văn 

hóa này vẫn tồn tại. Nhƣng không có trung tín, không có thành kính, tìm đƣợc 

cũng vô ích. Ta không hiểu, không có ai dạy, đây mới là nguy cơ thật sự khiến 

ngƣời ta lo lắng, đây mới là điều phiền phức thật sự. Nhƣng khi biết khổ, muốn 

quay đầu, đây là tín hiệu tốt. 

Thật sự phải trở về thời kỳ lấy lễ trị thiên hạ, nhƣ trong sách sử cận đại 

của Trung quốc nói: Ít nhất cũng phải cần đến ba thế hệ, thời đại chúng ta chắc 

chắn không có kết quả. Ba thế hệ phải có truyền nhân, thật sự là đại Nho, đại 

Đạo, đại Phật. Phải có ngƣời thật sự chịu khổ, chịu giữ quy củ, làm gƣơng dẫn 

đầu, không chịu khổ đƣợc chắc chắn không làm đƣợc. Cho nên hai chữ tín huệ 

này rất khó! 

Câu này chính là nhƣ kinh văn  ở trƣớc nói: “Nếu nghe kinh này”, kinh 

này tức là bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này. “Tin thích thọ trì, khó trong các điều 

khó, không có gì khó hơn”, đây là thật, vì sao Đức Phật nói nhƣ vậy? 

Bên dƣới Hoàng Niệm Tổ chú giải rất hay: “Tuệ có thể sanh tín giải, nên 

nghe kinh tin hiểu vui thích”. Hiện nay nhƣ thế nào? Hiện nay không có trí tuệ. 

Ngƣời bây giờ  toàn tâm toàn lực truy tìm là tri thức, không phải trí tuệ. Bởi 

vậy tri thức rất phong phú, nhƣng biểu hiện của họ rất nông nổi. Nếu họ có trí 

Tập 595  1097 



tuệ, những biểu hiện của họ vô cùng hài hòa vững vàng, ta có thể nhận ra đƣợc 

điều này. 

Trong đời này tôi thấy đƣợc  một ngƣời là đại sƣ Chƣơng Gia, ngôn hành 

cử chỉ của ông giống nhƣ đang ở trong định. Động tác ngôn ngữ rất chậm, rất 

đơn giản, rất có sức mạnh. Chúng ta gặp và nói chuyện với đại sƣ, không thể 

không khâm phục, oai nghi của đại sƣ đã nhiếp phục đƣợc chúng ta. Ngày nay 

chúng ta tìm đâu ra đƣợc ngƣời nhƣ vậy? Không có ngƣời nhƣ vậy không thể 

phục  hƣng  giáo  pháp,  không  có  trí  tuệ  sẽ  giải  thích  sai  kinh  điển.  Bản  thân 

mình sai không sao, ảnh hƣởng đến xã hội đại chúng mới là điều rắc rối. Hoàn 

toàn  giải  thích  sai,  ngƣời  ta  quan  niệm  rằng  biết  trƣớc  là  đúng,  đến  khi  gặp 

đƣợc những điều đúng đắn họ cũng bài xích. Tôi giải thích khác anh, anh đã 

sai lầm rồi.  Chỉ trích chú trích của ngƣời xƣa giải là sai lầm nặng nề, điều này 

liên quan rất lớn, lớn ở đâu? Xã hội động loạn, địa cầu thiên tai, không dừng 

đƣợc, không cứu đƣợc. Nếu thật sự cứu đƣợc mình, cứu bản thân không phải 

cứu thiên tai trƣớc mắt chúng ta, cứu bản thân là không đọa vào ba đƣờng ác, 

đây  là  điều  kiện  thấp  nhất.  Ngƣời  thông  minh  hơn  cứu  bản  thân  là  gì?  Tôi 

không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi, đó mới thật sự là cứu chính mình. 

Cao  nhất  là  tôi  muốn  thành  Phật  đạo,  đây  là  ba  bậc  thƣợng  trung  hạ.  Bậc 

thƣợng muốn thành Phật; bậc trung muốn ra khỏi luân hồi lục đạo, đây là bậc 

trung; hàng hạ căn là tôi không đọa vào ba đƣờng ác. Đây gọi là cứu bản thân, 

không phải chuyện nhỏ nhặt trƣớc mắt. Nếu không có trí tuệ, hoàn toàn không 

làm đƣợc. Tâm lớn phải có trí tuệ lớn, nguyện vọng của bậc trung cần đến trí 

tuệ  bậc  trung,  nguyện  vọng  nhỏ  là  muốn  mình  đời  sau  vẫn  đƣợc  thân  ngƣời, 

không đọa vào ba đƣờng ác, đây là ít trí tuệ. Không có trí tuệ đều không làm 

đƣợc. 

Cho  nên  ở  đây  Đức  Phật  nói:  Có  tín  tâm  có  trí  tuệ  để  nghe  pháp,  là  khó 

trong các điều khó. Ngày nay có ngƣời nghe pháp, nhƣng ngƣời có tín tuệ nghe 

pháp ít lại càng ít. 

“Thân ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe, Tịnh tông khó tin, ngày nay 

đã đạt đƣợc những điều khó đƣợc, nghe đƣợc những điều khó nghe, tin đƣợc 

những điều khó tin”. Nếu thêm vào trí tuệ nữa, quả thật là khó trong các điều 

khó, ta cần phải có trí tuệ. 

“Phật  khuyên  ngƣời  tu  hành,  nên  tin  sâu  nguyện  thiết,  niệm  Phật  cầu 

sanh, đừng nên bỏ lỡ. Nếu bỏ qua lần này, thì quả đúng là sai lầm lớn”. Chúng 

ta thật sự là quá sai lầm, cơ hội lần này rất khó gặp đƣợc, gặp đƣợc nhân duyên 

109

Tập 595 



8 

này không dễ chút nào. Nếu biết nhân duyên này khó gặp đƣợc nhƣ vậy, mới 

biết trân trọng nó. Tín tâm và trí tuệ quan trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Tuệ nhất định phải từ buông bỏ, tuệ đạt đƣợc từ trong định, không phải nhờ 

đa văn mà đƣợc. Đa văn thuộc về tri thức, trong định sinh ra tuệ đó là trí tuệ, là 

tự tánh vốn có. 

Chúng ta xem tiếp hai bài kệ sau: 

“Nhƣợc chƣ hữu tình đƣơng tác Phật 

Hành siêu Phổ Hiền đăng bỉ ngạn 

Thị cố bác văn chƣ trí sĩ 

Ứng tín ngã giáo nhƣ thật ngôn 

Nhƣ thị diệu pháp hạnh thính văn 

Ƣng thƣờng niệm Phật nhi sanh hỷ 

Thọ trì quảng độ sanh tử lƣu 

Phật thuyết thử nhân chân thiện hữu” 

Thiện hữu nghĩa là chân thiện tri thức. “Hai bài kệ bên phải này là tổng kết 

toàn văn. Phẩm thứ hai của kinh này là Đức Tuân Phổ Hiền, chƣ Bồ Tát dự hội 

đều cùng tuân thủ đức tu của Phổ Hiền đại sĩ”. Đây là mở đầu của kinh văn. 

Bây giờ chúng ta sắp kết thúc: “Đối với cuối kinh này”, sau cùng của bản 

kinh này, Đức Phật lại nói: “Nếu các hữu tình đƣợc làm Phật, phải hành siêu 

Phổ  Hiền  để  đăng  bỉ  ngạn”.  Ở  trƣớc  nói  Đức  Tuân  Phổ  Hiền,  bây  giờ  nói 

“hành siêu Phổ Hiền, hà da?” vì sao vậy? “Câu này là nguyên văn của Đƣờng 

Dịch, dịch giả là Đƣờng Tam Tạng Pháp Sƣ Bồ Đề Lƣu Chí, văn dịch không 

trái  với  yếu  chỉ  của  kinh”.  Tin  vào  bản  phiên  dịch  của  Bồ  Đề  Lƣu  Chí  Tam 

Tạng Pháp Sƣ, không trái với nguyên văn. “Mà đầu bản kinh của Đƣờng Dịch 

cũng nói với hội chúng, cùng tuân thủ tu đạo của Phổ Hiền”, là một câu kinh 

văn nhƣ vậy. Hiện nay trong kinh này nói: “cùng tuân thủ tu đức của Phổ Hiền 

đại  sĩ”.    Cho  thấy  Đức  Tuân  Phổ  Hiền  ở  trƣớc”,  và  “Hành  Siêu  Phổ  Hiền” 

đang nói đây, đầy đủ yếu chỉ của nguyên bản kinh văn tiếng Phạn, chứ không 

phải dịch giả có sai sót. Đây là từ trên văn tự phiên dịch để nói, Bồ Đề Lƣu Chí 

không có dịch sai, đích thực là nguyên nghĩa của Đức Thế Tôn nói. 

Ở trƣớc bắt đầu học theo Phổ Hiền Bồ Tát, bây giờ thành tựu đã vƣợt qua 

ngài  Phổ  Hiền.  Phổ  Hiền  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  hơn  ngài  Phổ  Hiền  là  Diệu 

Giác. Nếu thật sự tuân thủ tu hành, nhất định sẽ vƣợt qua. Đức của đại sĩ Phổ 

Hiền, hoặc là đạo của Phổ Hiền đại sĩ đều đƣợc, cùng một nghĩa, chính là thập 

đại nguyện vƣơng. Chúng ta thực hành thập đại nguyện vƣơng chăng? 

Tập 595  1099 



Nguyện thứ nhất là: “Lễ kính chƣ Phật”, trong lòng chúng ta đối với tất cả 

chúng sanh có chân thành cung kính chăng? Trong tất cả chúng sanh, bao gồm 

sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá. Các bậc thánh hiền dạy chúng ta, câu đầu tiên của 

Khúc  Lễ  trong  Lễ  Ký  là:  “vô  bất  kính”.  Chân  thành  lễ  kính  nhƣ  vậy  có  tốt 

chăng, nó là trân bảo hay là thứ không có giá trị? Thời nay có ngƣời thấy giáo 

huấn của cổ nhân cho rằng lạc hậu, không nên giữ lại. Hiếu dƣỡng phụ mẫu là 

điều  đã  lỗi  thời,  không  cần  nữa,  bất  hiếu  cha  mẹ  mới  tốt.  Tôn  sƣ  trọng  đạo 

cũng chẳng có ý nghĩa gì, đừng trọng đạo, cũng đừng tôn sƣ, đều không cần 

đến. Phàm là những gì của cổ nhân để lại đều không có giá trị, đều không cần, 

bởi thế thiên tai trƣớc mắt không thể tránh khỏi. Những gì cổ nhân lƣu lại cho 

chúng  ta  đều  lành  mạnh,  giống  nhƣ  thực  phẩm  vậy,  vô  cùng  an  toàn.  Thực 

phẩm bây giờ là nói đến thay đổi gen, khiến chúng ta ăn vào sanh ra rất nhiều 

bệnh, vậy mà chúng ta vẫn thích nó. Vứt bỏ thực phẩm an toàn để dùng những 

loại thực phẩm độc hại này, ăn đến chết mà không biết vì sao, oan uổng quá! 

Văn hóa truyền thống của cổ nhân khiến thân tâm ta mạnh khỏe, gia đình ta 

hạnh  phúc.  Đem  đến  an  định  cho  xã  hội,  hòa  bình  cho  thế  giới,  thế  mà  ta 

không cần, vậy thì hết cách. 

Con  ngƣời  tôi  không  có  tri  thức,  cũng  không  có  trí  tuệ,  những  thứ  của 

thánh hiền học không nhiều, chỉ học đƣợc một chút bên ngoài. Nhƣng tôi nhận 

ra đƣợc giá trị, biết đƣợc đó là những điều tốt đẹp. Tôi rất muốn học, nhƣng 

tuổi tác đã lớn. Bây giờ chỉ có thành tâm niệm Phật  cầu sanh Tịnh độ, ngoài 

điều này ra thì tôi có lòng mà không đủ sức, đây là lời nói rất thật. Hy vọng ở 

thế gian này xuất hiện bậc cứu thế. Nhƣ thế nào mới có thể cứu thế gian? Chịu 

khổ đƣợc, biết giữ quy củ, đem giáo huấn của thánh hiền diễn thuyết cho ngƣời 

khác nghe. Diễn là thực hành nó, nói rõ ràng minh bạch, giáo hóa ngƣời trong 

thiên hạ, nhƣ vậy thế giới này mới đƣợc cứu. 

Từ kinh nghiệm ở Thang Trì chúng tôi phát hiện ra rằng, con ngƣời rất dễ 

dạy. Trƣớc khi chúng tôi mở lớp, trong lòng nghĩ ít nhất phải hai ba năm mới 

thấy đƣợc kết quả, không ngờ chỉ ba bốn tháng hiệu quả lại rất nổi bật, chúng 

tôi hoàn toàn bất ngờ! Đến tất cả các thầy cô đều cảm thấy vô cùng kinh ngạc, 

con ngƣời sao lại dễ dạy đến thế? Chỉ là không có ai dạy! Chứng minh lời cổ 

nhân nói: “Nhân chi sơ tánh bổn thiện”, cũng đã chứng minh lời Đức Phật nói: 

“Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, nên vừa dạy là họ tiếp thu ngay. 

Cho  nên phải “Đức Tuân Phổ Hiền”, chúng ta tu dƣỡng đạo đức của mình, 

thực hành mƣời lời nguyện của Phổ Hiền, đây là tiêu chuẩn cao. Đức của Phổ 

Hiền  với  đức  của  đại  thừa  Bồ  Tát  có  gì  khác  nhau?  Thật  ra  hoàn  toàn  giống 

110

Tập 595 



0 

nhau, chỉ là tâm lƣợng khác nhau. Quý vị xem tâm của Phổ Hiền, hãy xem chữ 

“Phổ”, phổ là phổ biến, không có giới hạn. Tâm của Bồ Tát không rộng lớn 

nhƣ  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  ngài  phổ  biến  đến  mức  độ  nào?  Biến  pháp  giới  hƣ 

không giới. 

Đứng trên phƣơng Phật pháp đại thừa mà nói thì không có ai không phải là 

Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”, đây 

là  tâm  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Tâm  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  rộng  lớn  nhƣ  pháp 

tánh, rộng lớn nhƣ hƣ không pháp giới, bao hàm tất  cả, dung nạp tất cả. Bởi 

thế ngài lễ kính Chƣ Phật, Chƣ Phật ở đây là tất cả chúng sanh. Tất cả chúng 

sanh  bao  gồm  hữu  tình  chúng  sanh,  trên  đến  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  dƣới  đến 

chúng sanh trong địa ngục, hữu tình chúng sanh. Cũng bao gồm vô tình chúng 

sanh nhƣ cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, cho đến khắp hƣ không, không có gì 

không bao hàm, tâm lƣợng lớn đến nhƣ vậy. Sự kính lễ của Bồ Tát Phổ Hiền 

quả là vô cùng vô tận, khác với phàm phu chúng ta. 

Tôi xem đƣợc một CD, lần trƣớc có ngƣời đồng tu ở phƣơng bắc tặng cho 

tôi hai đĩa CD, tôi đã xem, nói về chuyện nhập hồn. Hai vị tƣớng quân thời kỳ 

Trung Nhật nhập hồn vào ngƣời khác, một vị tƣớng quân của Trung quốc, và 

một vị tƣớng quân của Nhật Bản, họ cầu siêu độ. Nói với ngƣời siêu độ: Quý 

vị hồi hƣớng phải đọc tên họ, phải quán tƣởng, phải nghĩ đến họ mới đƣợc, chỉ 

đọc mà không nghĩ đến thì chẳng ích gì, họ không siêu thoát đƣợc. Nhất định 

phải nghĩ đến họ mới đƣợc, tin tức này rất hay. Hiện nay đa số đều đọc theo 

văn tự chứ không quán tƣởng, đọc nhƣ vậy chỉ uổng công. Đọc đến nhất định 

phải nghĩ đến. 

Niệm  đến  Bổn  Sƣ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  trong  tâm  phải  nghĩ  đến  ngài, 

nhƣ vậy mới có cảm ứng, chỉ niệm mà không nghĩ đến, không khởi cảm ứng. 

Niệm Bồ Tát Quán Âm phải nghĩ đến Bồ Tát Quán Âm, niệm gì thì phải nghĩ 

đến điều đó, mới có hiệu quả. Bởi vậy sự kính lễ của Phổ Hiền đúng là rộng 

lớn vô lƣợng vô biên! Nghĩ đến tất cả hữu tình vô tình khắp biến pháp giới hƣ 

không giới, công đức này thù thắng biết bao! Lễ kính Chƣ Phật không dễ, biến 

pháp giới hƣ không giới không sót một pháp nào. Xƣng tán Nhƣ Lai cũng nhƣ 

vậy, đều là cảnh giới rộng lớn nhƣ thế. Nếu chúng ta y theo đó tu hành, từ mở 

đầu đến sau cùng ta sẽ thành công. Khi mở đầu chúng ta là một đại tâm phàm 

phu, sau khi học xong bộ kinh này, quý vị đã thành Diệu Giác Nhƣ Lai, vƣợt 

qua ngài Phổ Hiền. 

Trong kinh Đức Phật dạy rằng: Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền, không thể 

viên thành Phật đạo. Phổ Hiền là Đẳng Giác, vƣợt qua là Diệu Giác, tức là viên 

Tập 595  1101 



mãn.  Thập  nguyện  này  có  thể  ghi  nhớ  chăng?  Có  thể  thƣờng  để  trong  lòng 

chăng?  Phải  ghi  nhớ,  phải  thƣờng  để  trong  lòng,  phải  tinh  tấn  nổ  lực  thực 

hành, thực hành bất cứ lúc nào. Thứ nhất là lễ kính, thứ hai là xƣng tán. Con 

ngƣời khởi tâm động niệm có thiện có bất thiện. Thiện thì khen ngợi họ, động 

viên họ. Bất thiện thì không nói, tha thứ cho họ, đừng để trong lòng, khiến họ 

dần dần cảm thấy hổ thẹn, tự nhiên sẽ đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, nhƣ 

vậy là đúng. Nhất định phải dùng đức hạnh của mình để cảm hóa họ. 

Thứ  ba  là  cúng  dƣờng,  toàn  tâm  toàn  lực  tùy  theo  sức  mình,  tôi  có  bao 

nhiêu năng lực đều phổ biến cúng dƣờng. Sự thù thắng của Bồ Tát Phổ Hiền, 

chính là không có phân biệt chấp trƣớc, cúng dƣờng bình đẳng, phổ biến cúng 

dƣờng. Trong mắt ngài tất cả chúng sanh đều là Phật, cúng dƣờng bất cứ ngƣời 

nào đều là cúng Phật, cúng dƣờng con trùng con kiến cũng là cúng Phật. Sự 

chân thành cung kính này ngài vĩnh viễn không thay đổi. 

“Sám trừ nghiệp chƣớng”, tập khí phiền não trong quá khứ và hiện tại quá 

nặng, có ý hoặc vô ý đã tạo ra rất nhiều nghiệp chƣớng. Ngày ngày sám hối, 

niệm niệm sám hối. Bốn nguyện ở trƣớc của mƣời nguyện là tu thật, ở sau mới 

là“tùy hỷ công đức”, tùy hỷ công đức vô cùng quan trọng. Vì sao vậy? Vì hàng 

phục phiền não của chính mình nhƣ ngạo mạn, tật đố. Chẳng những không đố 

kỵ với việc tốt của ngƣời khác, mà còn sanh tâm hoan hỷ, khen ngợi họ. Nếu 

mình có năng lực thì phải giúp họ, thành tựu cho họ, đây là tùy hỷ. Ngƣời đó 

tu đƣợc bao nhiêu công đức, công đức tùy hỷ của quý vị cũng lớn nhƣ họ vậy, 

quý vị sẽ đạt đƣợc. 

Vì sao phải đố kỵ? Vì sao phải chƣớng ngại? Tùy hỷ không phí tâm lực mà 

lại đạt đƣợc công đức. Nếu chƣớng ngại, đố kỵ, nghiệp báo này tạo rất nặng. 

Việc tốt của họ phạm vi ảnh hƣởng bao nhiêu, thời gian ảnh hƣởng bao lâu, đó 

chính là họ gặp ác báo trong tƣơng lai, gặp phải ác báo lớn chừng nào.  Thời 

gian quý vị chịu khổ chịu nạn bao lâu, bằng với mức độ phạm vi ta tạo nghiệp. 

Bởi  vậy  không  đƣợc  làm.  Các  ác  nghiệp  khác  không  đề  cập  đến,  đặc  biệt  đề 

cập đến điều này. Ở đây dụng ý rất sâu, điều này mọi ngƣời dễ tạo. 

Bên dƣới nói: “Thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trụ thế”. Thỉnh chuyển 

pháp  luân  là  thỉnh  giảng  kinh,  thỉnh  mời  ai?  Lúc  chúng  ta  còn  trẻ  học  Phẩm 

Hạnh Nguyện, liền nghĩ đến mời ai? Thỉnh ngƣời khó, chi bằng thỉnh bản thân. 

Mời  mình  học  giảng  kinh  đáng  tin  hơn,  mời  ngƣời  khác  không  đáng  tin,  cầu 

ngƣời chi bằng cầu bản thân, ép bản thân phải phát tâm. Thấy chúng sanh khổ, 

thấy địa ngục khổ, giảng kinh dạy học là việc tốt lớn, vì sao không làm? Phải 

phát  tâm  học  Đức  Thế  Tôn,  suốt  đời  chỉ  làm  nghề  này,  mà  còn  là  một  nghề 

110

Tập 595 



2 

tình nguyện, không thu học phí, không so đo tính toán. Trong số học sinh có 

cúng dƣờng, có thể tiếp nhận. Chỉ cần duy trì đƣợc cuộc sống là đƣợc, ngoài ra 

còn phải học đại sƣ Ấn Quang, hoàn toàn dùng nó để hoằng pháp lợi sanh. Đại 

sƣ  Ấn  Quang  đem  tất  cả  những  gì  của  tứ  chúng  cúng  dƣờng,  thành  lập  một 

xƣởng in  ấn, Hoằng Hóa Xã là ngài thành lập nên. Những sách hay, khuyên 

làm thiện, kinh điển ngài đều in, chất lƣợng in rất tốt, trong thời cận đại đƣợc 

gọi là bản đẹp. In đẹp, giấy đẹp, chữ cũng rất lớn, đóng bìa đều đẹp, rất ít chữ 

sai, mời những chuyên gia học giả đến hiệu đính. Nên bản của Hoằng Hóa Xã 

là bản đẹp! Có thể dùng làm bản gốc để in ấn. Hy vọng càng nhiều ngƣời đọc 

đƣợc kinh Phật, có thể phát tâm học Phật, thỉnh chuyển pháp luân. 

Tiếp theo là “Thỉnh Phật trụ thế”. Ở đây tất cả có bảy điều, bảy điều này 

gọi là nguyện, ba điều sau là hồi hƣớng. Trong thập nguyện chỉ có bảy điều là 

nguyện. Thỉnh Phật trụ thế nghĩa là gì? Ở một nơi để hoằng pháp, không nên đi 

khắp nơi. 

Vấn đề này thầy Lý từng nói với tôi hai lần, khuyên tôi ở một nơi. Tôi nói 

tôi  rất  muốn  ở  một  nơi,  nhƣng  không  có  nhân  duyên,  duyên  rất  mỏng  manh. 

Mọi ngƣời mời quý vị đi giảng kinh, giảng xong một bộ thì phải ra đi. Không 

có ai xây dựng một đạo tràng để cúng dƣờng quý vị, không có! Bản thân chúng 

tôi muốn thành lập đạo tràng cũng không đƣợc, đến sau cùng nhân duyên sanh 

khởi biến hóa, ép quý vị không thể không đi, bởi thế suốt đời lƣu lạc. Có đƣợc 

một chút an ủi, là thấy Đức Thế Tôn cũng suốt đời lƣu lạc, ngài không ở nơi 

nào cố định. 

Từ xƣa các bậc tổ sƣ đại đức có phƣớc báo, có thể ở trên núi mƣời mấy hai 

mƣơi  năm,  thậm  chí  suốt  đời  không  xuống  núi  là  đại  phƣớc  báo!  Chúng  ta 

không có nhân duyên này, phƣớc báo lớn phải có ngƣời đủ tài lực hộ trì. Ngày 

xƣa hộ trì Phật pháp là các hoàng đế, hiện nay không còn, không có ai hộ trì. 

Mặc dù có đại phú trƣởng giả, nhƣng không biết về Phật pháp, chỉ lâu lâu mời 

quý vị giảng một bộ kinh, tu một chút phƣớc, họ đã cảm thấy rất vừa lòng rồi. 

Mà không biết phƣớc báo lớn này,  họ không biết, nên họ chỉ mời thầy giảng 

kinh, mà không biết mời thầy thƣờng trú, điều này họ không làm đƣợc. 

Ở  sau  là  hồi  hƣớng.  “Thƣờng  tùy  Phật  học”,  là  hồi  hƣớng  bồ  đề.  “Hằng 

thuận chúng sanh” là hồi hƣớng cho chúng sanh. “Phổ giai hồi hƣớng” là hồi 

hƣớng  thực  tế,  nghĩa  là  trở  về  tự  tánh.  Nếu  thật  sự  thực  hiện  đƣợc  mƣời 

nguyện này, quả là quá tuyệt vời! 

Thập nguyện Phổ Hiền ngƣời nào là đƣơng cơ? 41 vị pháp thân đại sĩ trong 

hội Hoa Nghiêm, là họ đƣơng cơ. Nên Hành Siêu Phổ Hiền là nói những ngƣời 

Tập 595  1103 



này,  không  phải  nói  chúng  ta.  Chúng  ta  không  có  cách  nào,  không  thể  làm 

đƣợc. 41 địa vị, từ Viên giáo sơ trú bắt đầu học bộ kinh này, học xong bộ kinh 

này  họ  đến  đƣợc  Đẳng  Giác.  41  địa  vị  này  đều  vƣợt  qua  Đẳng  Giác,  họ  đạt 

đƣợc quả vị Diệu Giác. Quý vị xem công đức này lớn biết bao. 

Mở đầu kinh này là học “Đức Tuân Phổ Hiền”, đến sau cùng “Hành Siêu 

Phổ  Hiền”,  chứng  đƣợc  Diệu  Giác  Nhƣ  Lai.  Câu  Đức  Tôn  Phổ  Hiền:  “Đức 

tuân Phổ Hiền ở trƣớc và hành siêu Phổ Hiền ở sau”, chúng ta cần phải hiểu ý 

nghĩa  bao  hàm  trong  đó,  hiện  thị  bộ  kinh  này  không  thể  nghĩ  bàn!  Không 

những là đệ nhất kinh trong tất cả kinh điển mà Đức Nhƣ Lai thuyết trong 49 

năm, cũng là kinh điển bậc nhất về sở tu, sở thuyết, sở truyền của tất cả Chƣ 

Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng ba đời. Ý nghĩa chính là nhƣ vậy. 

Phẩm thứ nhất trong 48 phẩm kinh là phần tựa, phẩm thứ hai vẫn là phần 

tựa, phẩm thứ ba vẫn là phần tựa. Phần tựa của kinh này có ba phẩm, phẩm thứ 

ba là biệt tự, phẩm thứ nhất và thứ hai là thông tự. Đến phẩm thứ 47 phẩm là 

thành Phật, hành siêu Phổ Hiền là thành Phật, điều này quá tuyệt vời! 

Bộ kinh này chúng ta đã học đƣợc một năm, đến nay đã sắp học xong, có 

hành siêu Phổ Hiền chăng? Không có, vì sao vậy? Chúng ta không có tu theo 

đức của Phổ Hiền, nếu chúng ta thật sự tu theo đức của Phổ Hiền, chắc chắn có 

thể tu hành vƣợt qua ngài Phổ Hiền, đây là lần thứ nhất. Lần thứ nhất ăn món 

rau này, ăn vội ăn vàng không biết đƣợc mùi vị của nó. Hy vọng lần thứ hai 

phải tỉ mỉ hơn để thƣởng thức mùi vị, nhai nuốt kỷ càng để thƣởng thức đƣợc 

mùi vị của nó, gọi là pháp vị. Đây là thật, không phải giả. 

Chúng ta xem tiếp chú giải của Hoàng Niệm Tổ, đây là nói về phiên dịch 

trƣớc. Ở đây không những không có sai lầm, phiên dịch chính xác, nhất định 

không có sai. Mà thực tế là Đức Thế Tôn từ bi đến tột đỉnh, “rút ruột rút gan, 

tƣơng kiến cùng hội chúng”, đây là hình dung Đức Thế Tôn nói bộ kinh này, ai 

biết? Ngƣời chƣa trải qua không biết đƣợc! 

“Phổ Hiền là đại hạnh Bồ Tát”, bốn vị đại Bồ Tát này ở Trung quốc, là bốn 

trụ lớn của đại thừa. Thứ nhất là Bồ Tát Địa Tạng, Địa Tạng tƣợng trƣng điều 

gì? Địa là đại địa, tạng là bảo tạng, đại địa có thể sinh ra ngũ cốc lƣơng thực, 

trong đất chứa đựng vô lƣợng trân bảo. Bảy báu đều lấy ra từ đất, nên đại địa 

chứa  đựng  bảo  tạng.  Đức  Phật  dùng  điều  này  để  tƣợng  trƣng  tâm  địa,  trong 

tâm  địa  chứa  đựng  bảo  tạng,  vô  lƣợng  trí  tuệ,  vô  lƣợng  đức  năng,  vô  lƣợng 

tƣớng hảo. Ba loại vô lƣợng này biến hiện khắp biến pháp giới hƣ không giới, 

vô lƣợng vô biên vô tận y chánh trang nghiêm cõi nƣớc Chƣ Phật. Dùng tâm 

địa để hiển thị, gọi là Địa Tạng. 

110

Tập 595 



4 

Dùng gì để khai phát bảo tạng? Bồ Tát Địa Tạng có bốn chữ: Hiếu thân tôn 

sƣ. Cho nên Kinh Địa Tạng là hiếu kinh của Phật giáo. Chỉ có hiếu và kính, 

hiếu với cha mẹ, kính với thầy tổ, có thể khai phát bảo tạng của tự tánh. Nhƣ 

đại sƣ Ấn Quang nói: Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, vạn phần 

thành kính đƣợc vạn phần lợi ích. Nếu không có tâm thành kính, ta không thể 

nào  lấy  đƣợc  bảo  tạng.  Không  có  trí  tuệ  ta  không  thể  nhận  thức  đƣợc  nó, 

không có phƣơng pháp ta không thể khai thác, ta không đạt đƣợc lợi ích. Nên 

cần có trí tuệ, phƣơng pháp khai thác là hiếu kính, Địa Tạng tƣợng trƣng hiếu 

kinh.  Từ hiếu kính tiếp tục nâng cao lên là Bồ Tát Quán Thế Âm, từ bi vô tận, 

cứu  khổ  cứu  nạn,  dùng  cái  gì  để  cứu  khổ  cứu  nạn?  Dùng  cách  khai  thác,  từ 

trong tự tánh khai thác ra bảo tạng. Bảo tạng này chính là tất cả các kinh điển 

mà Đức Thế Tôn thuyết trong suốt 49 năm. Những gì tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai 

biểu diễn, và những gì họ nói là bảo tạng, dùng những điều này để cứu khổ cứu 

nạn. Nếu chỉ có từ bi mà không có trí tuệ, các bậc tổ sƣ đại đức có nói: Từ bi 

nhiều  tai  họa,  phƣơng  tiện  sinh  hạ  lƣu.  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  từ  bi  phƣơng 

tiện, nếu không có trí tuệ liền xảy ra tác dụng phụ. Bởi thế vị thứ ba là Bồ Tát 

Văn  Thù  Sƣ  Lợi,  tƣợng  trƣng  cho  trí  tuệ,  khiến  hiếu  kính,  từ  bi  đều  đi  trên 

đƣờng  chánh  đạo,  không  để  sanh  ra  tác  dụng  phụ.  Trí  tuệ  của  Văn  Thù,  đại 

hạnh của Bồ Tát Phổ Hiền, Bồ Tát Phổ Hiền đem ba thứ ở trên: Hiếu kính của 

Bồ Tát Địa Tạng, từ bi của Bồ Tát Quán Âm, trí tuệ của Bồ Tát Văn Thù thực 

hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong việc xử sự 

đối nhân tiếp vật hằng ngày, đây gọi là Phổ Hiền. Bồ Tát Phổ Hiền thực hành, 

thực hành ba thứ ở trƣớc. Nếu không thực hành ba thứ này, không phải toàn bộ 

là con số không ƣ? Thực hành cả ba thứ, nhƣ vậy mới thật sự có lợi ích. 

Đây là bốn vị đại Bồ Tát của đại thừa, bốn vị đại Bồ Tát là nhất thể không 

thể tách rời. Ngƣời bây giờ không biết, cho rằng chuyên lễ lạy Quán Thế Âm 

thì không lạy các Bồ Tát khác, bởi vậy họ mê, họ không có trí tuệ, mê muội. 

Bốn  vị  đại  Bồ  Tát  tƣợng  trƣng  tu  đức,  Phật  tƣợng  trƣng  tánh  đức,  tánh  tu 

không hai, tánh tu nhất nhƣ. Đạo lý này phải nói rõ ràng, sau đó tu học đại thừa 

mới là viên tu viên giải viên chứng, quý vị đạt đƣợc là viên mãn. Bởi thế Phổ 

Hiền là đại hạnh Bồ Tát. 

“Tƣợng trƣng trí tuệ sai biệt”, trí tuệ sai biệt nghĩa là trí tuệ áp dụng trong 

cuộc sống hằng ngày, mọi thứ đều biết. “Gọi là trƣởng tử Hoa Nghiêm”, trong 

chúng Bồ Tát ở hội Hoa Nghiêm, vị trí của ngài đứng đầu, Bồ Tát Văn Thù thứ 

hai. 

Tập 595  1105 



Ba vị ở phía sau chúng tôi là Hoa Nghiêm Tam Thánh, ở giữa là Phật Tỳ 

Lô Giá Na. Quý vị xem bên phải là Bồ Tát Phổ Hiền, bên trái là Bồ Tát Văn 

Thù. Từ xƣa đến nay, bên phải là vị thứ nhất. Quý vị xem viết đối liễn, cách 

treo đối liễn, ở sau chúng ta nhất định là: bên này là chủ, là nơi chính; bên này 

là tân, là khách. Phổ Hiền là ở chủ vị, vị thứ nhất, tƣợng trƣng cho hạnh. Hoa 

Nghiêm  là  gì?  Hoa  Nghiêm  là  lấy  hạnh  làm  đệ  nhất,  giải  là  thứ  hai_Văn  thù 

tƣợng trƣng giải. 

Tịnh độ tông cũng là chú trọng về hạnh, nên Bồ Tát Quán Thế Âm ở bên 

này, Bồ Tát Đại Thế Chí ở bên này, coi trọng hạnh. Quý vị xem vị trí đặt các 

vị Bồ Tát, quý vị sẽ biết trọng điểm của họ ở đâu. Pháp môn này, Hoa Nghiêm 

hành là đệ nhất, giải là đệ nhị. Chúng ta xem Đức Thế Tôn, Thờ Đức Thế Tôn, 

thờ Ca Diếp, thờ A nan, cũng là Ca diếp tƣợng trƣng hành môn, A nan tƣợng 

trƣng giải môn, đều là nặng về hành. Trong giáo lý đại thừa hành đứng ở hàng 

đầu. 

“Lấy  thập  đại  nguyện  vƣơng  quy  về  Cực  Lạc,  nên  nguyện  mà  xƣng 

vƣơng”. Là hạnh nguyện đệ nhất trong các hạnh nguyện của Bồ Tát, nên gọi là 

vƣơng, tác dụng của nó là quy về thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là nơi về 

của Hoa Nghiêm, ý nghĩa này quá thâm sâu. “Nguyện của Phổ Hiền rộng lớn 

không có biên tế, cùng kiếp vô tận, quy về Cực Lạc, lợi ích độ tế tất cả”. Lợi là 

lợi ích, tế là cứu tế, cứu tế chúng sanh khổ nạn. Lợi là lợi ích vô thƣợng, lợi ích 

này không cùng tận, nên gọi là “vua của đại nguyện”. Hèn gì trong kinh điển 

Đức  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta:  Bồ  Tát  không  tu  hạnh  Phổ  Hiền,  không  thể 

thành tựu Phật đạo. “Cho nên trong kinh này  thánh chúng đến dự hội, đều tu 

theo đức của Phổ Hiền”. Kinh này là kinh điển đại thừa, không những là đại 

thừa, mà cổ nhân đã đem kinh này cho rằng là nơi trở về của Hoa Nghiêm và 

Pháp Hoa, mà Pháp Hoa và Hoa Nghiêm là dẫn dắt của bộ kinh này. Chúng ta 

xem bài tựa của Mai Quang Hy, trong đó viết rất rõ ràng, dụng ý này vô cùng 

thâm sâu, đích thực là đệ nhất kinh trong tất cả các kinh. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh 

gọi bản kinh này là trung bổn Hoa Nghiêm, gọi Kinh A Di Đà là tiểu bổn Hoa 

Nghiêm, rất có lý! 

Ba bộ kinh này số lƣợng văn tự khác nhau, Kinh Hoa Nghiêm phân lƣợng 

lớn, Kinh Di Đà phân lƣợng ít, nhƣng nội dung không có gì khác biệt. Bởi thế 

cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh  xem  nó  thành  một  bộ.  Nói  tƣờng  tận  là  Hoa  Nghiêm, 

lƣợc thuyết là Kinh Di Đà, nên dùng Kinh Di Đà làm khóa tụng là lý tƣởng 

nhất. Bộ kinh này ở giữa hai bộ đó, nên gọi là trung bổn, là tinh hoa của Kinh 

Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, là nói tƣờng tận về Kinh A Di Đà. Là 

110

Tập 595 



6 

một bản kinh vô cùng lý tƣởng đối với ngƣời học tập hiện nay, càng khó đƣợc 

là chú giải này của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ quá hay, giúp ích rất lớn cho hàng sơ 

học của chúng ta. Học bộ kinh này nên tu theo đức của Phổ Hiền, mới có thể 

thật sự đạt đƣợc lợi ích chân thật nhƣ trong bộ kinh này nói, một trong ba loại 

chân thật. Rốt ráo chân thật, trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật ta đều có thể đạt 

đƣợc, then chốt là ở hạnh Phổ Hiền. 

“Nhƣng trong kinh này Thế Tôn thùy từ dùng pháp phƣơng tiện nhất trong 

các pháp phƣơng tiện, càng hiển lộ viên đốn trong sự viên đốn, trực tiếp dụng 

pháp tín nguyện trì danh, rộng nhiếp lục độ vạn hạnh”. Đây là khen ngợi, cũng 

là lời thật, đích thực là Đức Phật dùng pháp phƣơng tiện nhất trong các pháp 

phƣơng tiện, phƣơng tiện trong các phƣơng tiện. Phƣơng là phƣơng pháp, tiện 

là  tiện  nghi,  nói  một  cách  đơn  giản  nghĩa  là  phƣơng  pháp  thích  hợp  nhất, 

phƣơng pháp trực tiếp nhất, phƣơng pháp dễ dàng nhất, phƣơng pháp đơn giản 

nhất,  là  phƣơng  pháp  mọi  ngƣời  đều  có  thể  học  tập,  đây  gọi  là  phƣơng  tiện 

trong các phƣơng tiện. Quả đúng là độ hết ba căn, lợi độn đều nhiếp, càng hiện 

rõ viên đốn trong viên đốn. Ở dƣới đã nói ra cho chúng ta biết, phƣơng tiện 

viên đốn là gì? Chính là tín nguyện trì danh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 596 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:15.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 784, hàng thứ 7 từ dƣới đếm lên, từ câu 

“Thế  Tôn  từ  bi  chỉ  dạy  pháp  phƣơng  tiện  nhất  trong  các  pháp  phƣơng  tiện, 

càng hiển lộ viên đốn trong các pháp viên đốn”, ở trƣớc chúng ta học đến đây, 

bây giờ chúng ta xem đoạn văn tiếp theo: 

“Trực tiếp dùng pháp tín nguyện trì danh rộng nhiếp lục độ vạn hạnh. Viên 

mãn  thu  nhiếp  thập  đại  nguyện  vƣơng,  trực  tiếp  đi  vào  một  câu  Phật  hiệu, 

nhiếp tận vô biên hành môn của Phổ Hiền, quy về nhất hành tam muội của Văn 

Tập 595  1107 



Thù”. Trong kinh nói đến pháp phƣơng tiện trong các pháp phƣơng tiện, viên 

đốn trong viên đốn, chính là tín nguyện trì danh, đích thực không có gì viên 

hơn,  không  có  gì  đốn  hơn.  Pháp  này  rộng  nhiếp  lục  độ  vạn  hạnh.  Pháp  tín 

nguyện trì danh, sáu ba la mật của Bồ Tát đều bao hàm trong đó. Vì danh hiệu 

bao gồm hết tất cả pháp thế xuất thế gian. 

Các bậc cổ đức thời Tùy Đƣờng từng nghiên cứu, lúc Đức Phật còn tại thế, 

giảng kinh thuyết pháp 49 năm. Trong tất cả các kinh điển này, có bộ kinh nào 

có thể đem tất cả pháp mà ngài nói trong 49 năm, bao gồm hết vào trong đó, 

mà không sót một pháp nào? Đích thực họ đã tìm ra, hầu nhƣ là mọi ngƣời đều 

thừa nhận, chính là Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, trong đại thừa 

gọi là pháp luân căn bản. Tất cả pháp Đức Phật nói trong suốt 49 năm, đều là 

cành lá trên gốc rễ này. 

Ngày xƣa thành lập nên 10 Tông phát của đại thừa và tiểu thừa, 10 Tông 

này giống nhƣ thân cây, nhánh sanh ra từ thân, nhánh sanh cành, cành sanh lá. 

Bởi vậy mỗi lá cây, chúng ta từ từ đi tìm kiếm, đều có thể tìm ra gốc rễ, đều từ 

một gốc rễ sanh ra, gốc rễ này chính là Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. 

Sau cùng Kinh Hoa Nghiêm, thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, tức trở 

về  vô  lƣợng  thọ,  nên  Vô  Lƣợng  Thọ  là  chỗ  quay  về  của  Kinh  Hoa  Nghiêm. 

Hoa Nghiêm nhiếp thu tất cả pháp, Vô Lƣợng Thọ đƣơng nhiên cũng nhiếp tất 

cả pháp. Bởi thế lục độ vạn hạnh, thập đại nguyện vƣơng đều ở trong một câu 

danh hiệu, trực tiếp đi vào một câu Phật hiệu. Câu Phật hiệu này là Nam Mô A 

Di Đà Phật. “Nhiếp tận vô biên hành môn của Phổ Hiền”, giải môn và hành 

môn  đều  bao  hàm  hết  trong  câu  Phật  hiệu  này,  bởi  vậy  công  đức  Phật  hiệu 

không  thể  nghĩ  bàn,  công  đức  Phật  hiệu  không  gì  sánh  đƣợc,  không  có  pháp 

nào bằng. Vì thế chúng ta phải tu vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng phƣớc báo, tu từ 

đâu? Niệm Phật là tu đƣợc tất cả. Điều này rất nhiều ngƣời không biết. Dùng 

phƣơng pháp này tu phƣớc, dùng phƣơng pháp kia tu phƣớc, thua xa môt câu 

Phật hiệu. Nếu không phải thâm nhập kinh tạng, làm sao ta biết đƣợc? Nhƣng 

câu  Phật  hiệu  này  phải  dùng  tâm  chân  thành  để  niệm,  thật  sự  là  một  niệm 

tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Tất cả thiện 

pháp  thế  xuất  thế  gian  đến  quả  vị  Phật  là  viên  mãn,  đúng  là  không  thể  nghĩ 

bàn. 

“Quy về nhất hành tam  muội của Văn Thù”, nhất hành tam  muội ở trƣớc 

cũng đã học, thời gian dài có thể không nhớ, ở đây chúng ta ôn tập lại một lần 

nữa. Đoạn này trích dẫn ra từ Phật Học Đại Từ Điển, thuật ngữ là: “Tâm định 

trong nhất hành mà tu tam muội, lại gọi là chân nhƣ tam muội hoặc nhất tƣớng 

110

Tập 595 



8 

tam muội”. Ở đây nghĩa là tâm định vào một nơi, tam muội nghĩa là thiền định. 

Định vào một vấn đề, hoặc định vào một tƣớng đều đƣợc. Chân nhƣ nghĩa là 

thật tƣớng các pháp, tức là tự tánh, cũng chính là pháp tánh. Tâm định vào đây, 

không động, đây gọi là nhất hành tam muội. 

Trong Tam Tạng Pháp Số nói- bốn là quyển thứ tƣ: “Nhất hành tam muội 

là chỉ chuyên vào nhất hành, để tu tập chánh định. Ở đây có hai loại lý và sự: 

Lý nhất hành tam muội là nhất lý của định tâm quán chân nhƣ”. Văn Thù Bát 

Nhã Kinh quyển hạ, nó có hai quyển thƣợng và hạ, trong này có một đoạn kinh 

văn nói nhƣ vậy: “Pháp giới nhất tƣớng, hệ duyên pháp giới, gọi là nhất hành 

tam muội”. Pháp giới sai biệt vạn phần, đó là tƣớng, tƣớng sai biệt. Pháp giới 

nhất tƣớng là thật tƣớng, nhất tƣớng là tƣớng gì? Là không tƣớng.      Ta quan 

sát vạn sự vạn pháp giữa vũ trụ, nó là không tƣớng. Quán bằng cách nào? Bây 

giờ chúng ta đƣợc nhiều tiện lợi, nhƣ đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc 

trong  Bồ  Tát  Xứ  Thai  Kinh.  Đức  Phật  hỏi:  “Tâm  hữu  sở  niệm”,  mấy  niệm, 

mấy  thức,  mấy  tƣớng?  Đức  Phật  đƣa  ra  câu  hỏi  này,  Bồ  Tát  Di  Lặc  trả  lời 

rằng: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình 

nghĩa là tƣớng. Niệm niệm đều có hình, “hình đều có thức”, Bồ Tát trả lời một 

cách rất rõ ràng minh bạch. 

Chúng ta cần phải thuần thục đoạn kinh văn này, vì sao vậy? Nhƣ vậy ta 

mới  có  thể  buông  bỏ  đƣợc  tất  cả  vạn  pháp.  Vì  sao  không  buông  đƣợc?  Vì 

không biết đƣợc chân tƣớng sự thật. Bồ Tát Di Lặc đã nói rõ về chân tƣớng sự 

thật,  đây  chính  là  thật  tƣớng  các  pháp.  Ví  nhƣ  điều  gì?  Giống  nhƣ  chúng  ta 

xem film, những hiện tƣợng hiện ra trên màn hình, đạo lý này chúng ta hiểu. 

Đây  là  âm  bản  của  film,  để  vào  trong  máy  chiếu,  một  giây  chiếu  ra  24  tấm. 

Chúng ta hỏi, chân tƣớng trên mà hình đó là gì? Chân tƣớng chính là cái này, 

từng tấm từng tấm film nhựa này chính là chân tƣớng của nó. Nếu ta thấy đƣợc 

chân tƣớng, sẽ không bị giả tƣớng đánh lừa. 

Chân  tƣớng  là  gì?  Là  mỗi  tấm  film,  thời  gian  sanh  diệt  của  nó  chỉ  có  24 

phần trên một giây, quý vị phải nhớ điều này. Nghĩa là nói, thời gian nó dừng 

lại trên màn hình chỉ có 24 phần trên một giây là diệt, tấm thứ hai xuất hiện thì 

tấm thứ nhất không còn, chỉ có tấm thứ hai; tấm thứ ba xuất hiện, thì tấm thứ 

hai không còn. Nhƣ vậy quý vị mới hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, đây gọi 

là thật tƣớng các pháp. 

Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta tốc độ quá nhanh, film một giây có 24 tấm, 

24 hiện tƣợng sinh diệt. Bồ Tát Di Lặc nói, một giây là 1600 triệu, hiện tƣợng 

hiện nay của chúng ta là 1/1600 triệu. Nghĩa là một giây nó đã sanh diệt_Hình 

Tập 595  1109 



ảnh film nhựa này đã thay đổi 1600 triệu tấm, vậy tấm nào là thật? Không có 

tấm  nào  là  thật,  thế  mới  nói  vạn  pháp  giai  không,  đều  là  bất  khả  đắc.  Thân 

chúng ta có đƣợc chăng? Không đƣợc, thân cũng là một giây có 1600 triệu lần 

sinh  diệt,  thân  nào  là  của  ta?  Vạn  sự  vạn  vậy  cũng  đều  là  một  giây  có  1600 

triệu lần sanh diệt, vậy thứ nào là thật? Tâm chúng ta định vào điều này, gọi là 

lý nhất hành tam muội, ta đã đạt đƣợc định. 

Chúng ta ai cũng biết ông Viên Liễu Phàm, đƣợc ông Khổng đoán chắc số 

mạng,  trong  suốt  20  năm  không  có  lần  nào  đoán  sai,  đều  rất  chuẩn  xác,  nên 

ông không nghĩ gì nữa. Trình độ của ông ta gọi là sự nhất hành tam muội, tâm 

ông định vào đó, không động. Còn ở đây là lý, chúng ta thật sự đã nhìn thấu 

chân tƣớng của tất cả pháp. Bởi vậy tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai, tất cả Bồ Tát, 

tuyệt đại đa số đều hành lý nhất hành tam  muội. Họ ứng hóa  ở thế gian này, 

nhƣ Đức Thế Tôn đƣơng thời xuất hiện ở thế gian, ngƣời nhân gian chúng ta 

nói_Ngƣời  Trung  quốc  tính  tuổi  mụ,  ngài  80  tuổi  viên  tịch,  trú  thế  đƣợc  80 

năm, ngài hành là gì? Lý nhất hành tam muội, bởi vậy tâm của ngài thanh tịnh, 

bình đẳng, chánh giác, từ bi. Từ nhập thai đến viên tịch, nếu chúng ta hỏi: Đức 

Thế  Tôn  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Không  có,  đến  khởi  tâm  động  niệm 

cũng không có, làm gì có phân biệt chấp trƣớc! Đây gọi là trú nhất hành tam 

muội, Bồ Tát thị hiện cũng nhƣ vậy. Mặc dù Thanh Văn, Duyên Giác không 

thể  trú  lý  nhƣng  họ  trú  sự,  sự  nhất  hành  tam  muội,  nghĩa  là  niệm  Phật  tam 

muội. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn văn này: “Vì nhất lý của định tâm quán chân 

nhƣ”, danh từ chân nhƣ này nghĩa là thật tƣớng, tức là tự tánh, là pháp tánh, 

danh từ của nó rất nhiều. Đức Thế Tôn đối với một vấn đề mà dùng rất nhiều 

danh từ nhƣ vậy, dụng ý chủ yếu là để chúng ta đừng chấp trƣớc vào danh từ, 

danh từ là giả. Trong thật tƣớng lý thể, danh từ đều bất khả đắc, không có danh 

từ. Danh từ là do con ngƣời kiến lập, nếu nhƣ chấp trƣớc có một chân nhƣ là 

sai, từ đâu mà có? Thế nào gọi là chân nhƣ? Vì thuyết pháp, vì để phƣơng tiện 

trong việc dạy học mà đặt ra danh từ này. Nếu cho rằng danh từ này là thật, sai 

lầm. Chỉ cần biết đƣợc nó là giả, đừng cho nó là thật thì không sao, nó có tác 

dụng là phƣơng tiện. 

Trong Kinh Văn Thù Bát Nhã nói, pháp giới nhất tƣớng. Nhất tƣớng này 

nhƣ trong Kinh Bát Nhã nói: Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc, đây là pháp giới nhất tƣớng. Bất cứ một pháp nào, tƣ tƣởng, ý niệm của 

chúng ta, cho đến những hiện tƣợng vật chất trên thân thể này của chúng ta đều 

là vô sở hữu. Hiện tƣợng này không có, đích thực là không có. Bây giờ chúng 

111

Tập 595 



0 

ta  cho  rằng  có  là  sao?  Đây  là  huyễn  tƣớng,  là  huyễn  tƣớng  của  1/1600  triệu 

giây, huyễn tƣớng tích lũy, mỗi một cái đều bất khả đắc. Tích lũy vào một nơi 

là  gì?  Chúng  ta  nhìn  hoa  mắt,  nhìn  sai.  Tai  cũng  nghe  sai,  tất  cả  đều  sai,  giả 

cho là thật. Thế nào là thật? Nhƣ nhƣ bất động là thật. Phật giáo nói định nghĩa 

của thật và giả: Phàm những gì động là giả, sẽ thay đổi! Quý vị xem một giây 

biến hóa 1600 triệu lần, biến hóa nhanh nhƣ vậy sao nó là thật đƣợc? Chỉ có tự 

tánh không thay đổi, vĩnh hằng bất biến. Nếu trong biến hóa thấy đƣợc sự bất 

biến, đây gọi là khai ngộ, là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Thấy đƣợc 

bất biến nghĩa là kiến tánh, kiến tánh tức tất cả pháp đều bình đẳng, vì sao vậy? 

Cùng một tánh, tƣớng hoàn toàn sai biệt, nhƣng cùng một tánh. Tánh chính là 

không, không có gì cả, đó là tự tánh. 

Không có gì cả, không thể nói nó không có, vì sao vậy? Vì nó sẽ biến, nó 

biến không thể nói là có, vì sao vậy? Vì nó không tồn tại, nó biến liền không 

còn, là quá khứ, không còn nữa, không còn quay lại nữa, đây là chân tƣớng. 

Cho nên “pháp giới nhất tƣớng, hệ duyên pháp giới, gọi là nhất hành tam 

muội. Nhập nhất hành tam muội, biết hết hằng sa pháp giới Chƣ Phật không có 

tƣớng sai biệt”. Hằng sa là hình dung nhiều, Chƣ Phật Nhƣ Lai nhiều nhƣ số 

cát  sông  hằng.  Vạn  sự  vạn  vật  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  không  có 

chút sai biệt nào, vì sao vậy? Vì tất cả đều là không. Trong Kinh Lăng Nghiêm 

nói: “Đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. 

Ngày  nay  khoa  học  đã  phát  hiện,  họ  phát  hiện  đƣợc  hiện  tƣợng  vật  chất, 

hiện tƣợng vật chất từ đâu đến? Nó đến từ ý niệm, nền tảng của vật chất là ý 

niệm, ý niệm chính là tâm sanh diệt. Bởi vậy tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, tất 

cả hiện tƣợng vật chất đều từ tâm tƣởng sanh. Ý niệm của tâm, căn cứ những 

gì Bồ Tát Di Lặc nói, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt. Làm sao ta có thể 

nhận ra đƣợc  một  lần trong này? Chúng ta khởi ý niệm “một lần trong này”, 

không biết bao nhiêu niệm đã qua đi. Một lần trong đó, là đã khảy hai ba lần 

rồi, mấy trăm triệu ý niệm sanh diệt đã qua đi, sanh diệt này vĩnh viễn không 

ngừng, đến lúc nào mới ngừng? Chứng đƣợc Diệu Giác là ngừng, ngừng thật 

sự. 

Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, hoàn toàn buông bỏ vọng tƣởng phân 

biệt  chấp  trƣớc.  Đã  ngừng,  nhƣng  không  phải  thật  sự  ngừng,  vì  sao  vậy?  Vì 

chƣa  đoạn  tận  tập  khí,  đoạn  tận  tập  khí  mới  là  ngừng  thật  sự.  Thƣờng  tịch 

quang  hiện  tiền,  quý  vị  quay  về  tự  tánh.  Nhƣng  trong  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm, sẽ thấy đƣợc tƣớng không sai biệt, nó có tƣớng. Diệu Giác Nhƣ lai vô 

tƣớng, không có tƣớng, không có tƣớng mới thật sự vô sai biệt. 41 vị pháp thân 

Tập 595  1111 



đại sĩ trong cõi thật báo, chúng ta có thể nói họ là tƣơng tự tƣớng vô sai biệt, 

không phải tƣớng vô sai biệt thật. Tƣớng vô sai biệt thật không có tƣớng, đây 

là lý nhất hành tam muội. 

Trong  Khởi  Tín  Luận  nói:  “Nƣơng  vào  tam  muội,  sẽ  biết  pháp  giới  nhất 

tƣớng,  gọi  là  pháp  thân  của  tất  cả  Chƣ  Phật  và  thân  chúng  sanh  bình  đẳng 

không hai, tức là nhất hành tam muội”. Pháp thân của tất cả Chƣ Phật và thân 

chúng sanh, chúng sanh này là nghĩa rộng, chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi 

hiện  tƣợng,  gọi  là  thân  chúng  sanh.  Bao  gồm  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  động 

vật,  thực  vật,  khoáng  vật,  cho  đến  hiện  tƣợng  đại  tự  nhiên,  đều  gọi  là  chúng 

sanh. Hay nói cách khác, tất cả hiện tƣợng, vạn sự vạn vật trong vũ trụ và pháp 

thân Chƣ Phật là bình đẳng không hai, đây gọi là nhất hành tam  muội. Tam 

muội là tâm định vào đây, không hoài nghi, hoàn toàn thừa nhận đây là chân 

tƣớng sự thật, đây là nhất hành tam muội. “Nên biết chân nhƣ là căn bản của 

tam muội”, thật sự thấu triệt tức nhập vào cảnh giới Phật, cảnh giới Phật là gì? 

Là nhƣ nhƣ bất động trong tất cả cảnh giới. Nếu chúng ta chứng đƣợc, chứng 

đƣợc tức thành Phật, thành Phật nhƣng thân vẫn còn, đây gọi là Hữu dƣ y niết 

bàn. Chứng đƣợc gọi là niết bàn, nghĩa là không sanh không diệt. Thân thể vẫn 

còn, thân thể gọi là hữu dƣ, còn dƣ lại, còn lại thân thể này. Thân thể này có 

chƣớng ngại gì chăng? Không có. Quý vị dùng thân thể này để hóa độ chúng 

sanh, đƣợc; không cần thân thể này nữa thì lập tức diệt độ, trở về tự tánh, cũng 

đƣợc. Chúng sanh có nhân duyên với quý vị, họ khởi tâm động niệm, quý vị lại 

có thể hiện thân, hiện thân là tự tại. Cần lấy thân gì để độ thoát, không phải ý 

của  mình,  mà  ý  của  họ.  Trong  tâm  họ  muốn  thấy  Phật,  tự  nhiên  quý  vị  hiện 

thân Phật, vì sao  vậy? Họ cảm, quý vị ứng; họ có tâm, quý vị vô tâm; họ có 

niệm, quý vị vô niệm, không nơi nào không hiện thân. Cảm đó, nếu hết duyên 

thân liền biến mất, bởi thế thời gian hiện thân lâu hay mau hoàn toàn dựa vào 

cảm ứng. Sức cảm ứng mạnh thì thời gian dài, trú thế lâu. Thời gian cảm ứng, 

nếu hết duyên thân sẽ biến mất, là nhập diệt. Thời gian trú thế dài gọi là ứng 

thân, họ đến nhân gian thị hiện đầu thai, thị hiện nhập diệt. Nhƣ Đức Thế Tôn 

thị hiện bát tƣớng thành đạo, tức tám giai đoạn trong đời, đây gọi là ứng thân. 

Nếu  thời  gian  rất  ngắn  ngủi  là hóa  thân,  hóa  thân  là  đột  nhiên  nhìn  thấy,  đột 

nhiên không thấy nữa, là hóa thân. 

Tôi từng nói với quý vị, thời kỳ kháng chiến, tôi đi học ở Quý Châu, hiệu 

trƣởng là ông Chu Bang Đạo. Sau khi đất nƣớc thắng lợi, ông ở tại Nam Kinh, 

vợ  ông  không  có  tín  ngƣỡng  Tôn  giáo.  Có  một  hôm  gặp  đƣợc  Bồ  Tát  Địa 

Tạng, nhƣng không biết. Là một ngƣời xuất gia đến nhà bà hóa duyên, xin bà 

111

Tập 595 



2 

ủng hộ năm cân dầu thơm, bà không cho, ngƣời xuất gia này liền biến mất. Tôi 

từng đến nhà của bà, rất lớn, ở trƣớc có cái sân lớn. Đúng là cửa lớn, cửa thứ 

hai mới đến ngôi nhà chính. Ngƣời xuất gia này xuất hiện ở nhà chính, khi đi 

đƣơng  nhiên  cũng  đi  từ  cửa  chính.  Khi  ông  ra  đi  bà  mới  phát  hiện,  cửa  lớn 

không mở, cửa thứ hai cũng không mở, làm sao ông vào đƣợc? Khi đi cửa vẫn 

đóng, vậy ông đi nhƣ thế nào? Bởi thế bao nhiêu năm nay bà nghĩ không ra 

vấn đề này. Mà thời gian nói chuyện cũng rất lâu, tuyệt đối không phải là ảo 

giác, cũng không phải nằm mơ.      Mãi đến khi kháng chiến thắng lợi bà đến 

Đài Loan, ở Đài Trung học Phật pháp với thầy Lý. Bà kể lại câu chuyện này để 

thỉnh giáo thầy Lý. Thầy Lý nói với bà, đó là Địa Tạng Vƣơng Bồ Tát ở Cửu 

Hoa Sơn, có duyên với bà. Bà hối hận vô cùng, vì lúc đó không cho ngài năm 

cân dầu thơm. Cho nên bà ngày ngày tụng Kinh Địa Tạng, trì Chú Đại Bi, có 

cảm ứng không thể nghĩ bàn. Bà niệm Đại Bi vào nƣớc có thể trị bách bệnh, 

ngƣời khác niệm không linh, bà niệm linh, lợi ích vô cùng. Đây là gì? Là trong 

đời quá khứ  có nhân duyên. Bà  có  cảm, đây là  minh  cảm, cảm này đến bản 

thân mình cũng không biết, nhƣng Địa Tạng Vƣơng Bồ Tát biết. Quả thật là 

đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận.  Quý vị xem, vừa ra khỏi cửa nhà khách là 

không  còn,  ra  khỏi  cửa  vẫn  còn  một  cửa  nữa.  Bên  ngoài  là  ngoại  viện,  bên 

trong là nội viện. Câu chuyện này là thật, bà Chu chắc chắn không nói dối. Bà 

niệm  Phật  vãng  sanh,  khi  thiêu  có  hơn  300  viên  xá  lợi,  ngƣời  nhƣ  vậy  là  tốt 

nhất trong thiên hạ. Chúng tôi đối với vợ chồng thầy Chu, còn tôn trọng hơn cả 

cha mẹ. Thời kỳ kháng chiến chúng tôi xa gia đình, trƣờng học chính là nhà. 

Hai vị trƣởng bối này quan tâm  chúng tôi còn chu đáo hơn cả cha  mẹ,  khiến 

chúng tôi suốt đời không bao giờ quên. Cảm ứng đạo giao không phải giả! 

Trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  nói:  “Nếu  ở  mọi  nơi  đi  đứng  nằm  ngồi,  đều  là 

nhất trực tâm, bất động đạo tràng, trực thành Tịnh độ, đây gọi là nhất hành tam 

muội”. Trong Đại Thừa Khởi Tín Luận gọi là tâm bồ đề, thể của tâm bồ đề là 

trực tâm. Tác dụng của nó có tự thọ dụng và tha thọ dụng. Tự thọ dụng là thâm 

tâm, tha thọ dụng là đại bi tâm, nhất thể nhị dụng. Trực tâm là đạo tràng, trực 

tâm là gì? Là không có ý niệm nào cả, khởi ý niệm nghĩa là vọng tâm. Trong 

vọng tâm có thiện niệm, có ác niệm. Trong trực tâm cả thiện niệm và ác niệm 

đều không có, đây là trực tâm, ở đây có sự sai biệt.  Nếu nhƣ không có một 

niệm  nào,  quý  vị  cho  rằng  là  trực  tâm  là  sai,  vì  sao  vậy?  Vì  đó  là  vô  tƣởng 

định, không nghĩ đến bất kỳ điều gì. Tuyệt đối không đƣợc lầm vô tƣởng định 

là trực tâm, nhƣ vậy là sai hoàn toàn. Tu thành tựu vô tƣởng định là đến Trời 

vô tƣởng của tứ thiền, vẫn ở trong lục đạo. 

Tập 595  1113 



Trực tâm  là gì? Không có bất kỳ  một ý niệm nào cả, ngƣời ta hỏi  quý vị 

điều gì, cái gì cũng biết, có trí tuệ ở trong đó. Vô tƣởng định là gì? Tâm định, 

không có ý niệm nào cả, họ cũng không biết bất kỳ gì điều gì, cái gì họ cũng 

không biết là vô minh. Trực tâm là giác tâm, thanh tịnh bình đẳng giác là trực 

tâm, không phải cái gì cũng không biết. Cũng chính là chúng ta nói,  mọi thứ 

đều biết, không để điều gì trong lòng, tâm địa thanh tịnh không nhiễm chút bụi 

trần, biết hết mọi thứ, đây là chân tâm. Trong chân tâm có vô lƣợng trí tuệ, vô 

lƣợng đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo, năng sanh vạn pháp. Bởi thế tuyệt đối 

không đƣợc ngộ nhận điều này. Trực tâm là đạo tràng, đạo tràng của Diệu Giác 

Nhƣ  Lai.  Trực  thành  Tịnh  độ,  là  thanh  tịnh  thật  sự,  đây  là  lý  nhất  hành tam 

muội. 

Tiếp theo: “Sự nhất hành tam muội, tức tên khác của niệm Phật tam muội”, 

cho nên đừng coi nhẹ việc niệm Phật, niệm Phật là tu nhất hành tam muội. Vì 

sao vậy? Nhất tâm niệm Phật, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di 

Đà ra đều buông bỏ hết. Vì trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, đây gọi là sự. Từ sự 

nhất tâm niệm đến lý nhất tâm, đây là phƣơng pháp chúng ta có thể dùng. Nếu 

không  có  sự,  chỉ  dùng  lý  nhất  tâm,  chúng  ta  không  làm  đƣợc,  nhất  định  có 

vọng  tƣởng,  tạp niệm  xen  vào.  Bởi  thế  chúng  ta  để  Phật  A  Di  Đà  trong  tâm, 

những  thứ  lẫn  tạp  khác  trừ  sạch  hết.  Khởi  tâm  động  niệm  là  A  Di  Đà  Phật, 

trong miệng niệm  A Di Đà Phật, nhất cử nhất động của chúng ta đều là Phật 

sự. 

Điều này trƣớc đây ở Đài Trung chúng tôi theo thầy Lý, thầy thƣờng dạy 

chúng tôi thay đổi tâm. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra 

không còn gì nữa, thật sự thay đổi nó sẽ nhƣ thế nào? Thấy tất cả mọi ngƣời 

đều là Phật A Di Đà, thấy mọi vật đều là Phật A Di Đà, thấy mọi việc đều là 

Phật A Di Đà, tu nhƣ vậy là thành công. Không còn vọng tƣởng, không còn tập 

khí phiền não, chỉ có hoan hỷ, thật sự là thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Bản thân 

thành tựu, phải phổ độ chúng sanh. 

Trong quyển hạ của Văn Thù Bát Nhã Kinh nói: “Nếu thiện nam tử thiện 

nữ nhơn, muốn vào nhất hành tam muội, nên để tâm nhẹ nhàng, bỏ các loạn ý, 

không dùng tƣớng mạo, buộc tâm vào nơi Phật, chuyên xƣng danh tự, lúc nào 

cũng hƣớng về Phật”. Bây giờ chúng ta niệm Phật A Di Đà, ngài ở phƣơng tây, 

nên từng giờ từng phút hƣớng về phƣơng tây.  “Đoan tâm chánh hƣớng, có thể 

niệm niệm tƣơng tục đối với một vị Phật, tức là trong niệm có thể thấy đƣợc 

Chƣ Phật trong quá khứ, hiện tại và vị lai”. Câu này trong cuối quyển hạ của 

Khởi Tín Luận Nghĩa Ký có, trong quyển hạ Vãng Sanh Lễ Tán của An Lạc 

111

Tập 595 



4 

Tập cũng có đoạn này, đều là mƣợn trong Văn Thù Bát Nhã Kinh để nói. Do 

đây có thể biết, chỉ cần buộc tâm vào một vị Phật, chuyên xƣng niệm danh tự 

là đƣợc. 

Có ngƣời chuyên niệm Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật, họ không 

niệm Phật A Di Đà, họ học Thiên Thai. Có giống với niệm Nam Mô A Di Đà 

Phật chăng? Không giống, vì buộc tâm vào Phật Thích Ca, cần phải đƣợc tam 

muội mới có hiệu quả. Nhất tâm hệ niệm Phật A Di Đà, chƣa đƣợc tam muội 

cũng có lợi ích, đới nghiệp vãng sanh, họ có thể vãng sanh vào cõi phàm thánh 

đồng cƣ, niệm Phật Thích Ca không đƣợc. Niệm Phật Thích Ca Mâu Ni, phải 

đƣợc định mới đƣợc. Nhƣ A la hán phải đƣợc cửu thứ đệ định, mới có thể vƣợt 

thoát  luân  hồi  lục  đạo.  Đầu  tiên  chúng  ta  đạt  đƣợc  tứ  thiền  bát  định,  đây  là 

thiền định thế gian. Định thứ chín mới vƣợt thoát lục đạo, gọi là xuất thế gian. 

Đức Thế Tôn ở thế giới Ta bà, không có đới nghiệp vãng sanh, không có, 

bởi thế ở đây không đƣợc. Ở đây bất luận là hệ niệm vị Phật nào, về lý có thể 

nói đƣợc, nhƣng về sự ta không thể đạt đƣợc nhất hành tam muội, nghĩa là quý 

vị không thể đƣợc niệm Phật tam muội, không thể nào. Bởi thế Chƣ Phật Nhƣ 

Lai đều xƣng Phật A Di Đà là: “Vua trong các vị Phật”, niệm Phật A Di Đà gọi 

là vua trong các tam muội, phải hiểu đạo lý này. 

Phàm phu nghiệp chƣớng, tập khí, tạp niệm quá nhiều, làm sao để đoạn tận 

đƣợc nó? Niệm Phật là phƣơng pháp hay, chân tâm niệm Phật tuy không thể 

đoạn, nhƣng có thể làm nhạt nó. Không chấp trƣớc nghiêm trọng nhƣ trƣớc, nó 

sẽ  nhạt  dần,  càng  nhạt  càng  nắm  bắt  việc  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  Chấp 

trƣớc kiên cố là điều vô cùng rắc rối, vì sao vậy? Vẫn không thể vãng sanh. 

Nên biết rằng trong đời quá khứ, chúng ta đã từng cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ 

Phật Nhƣ Lai, ta phải thừa nhận câu nói này, vì sao vậy? Vì Ta không có thiện 

căn, thì trong đời này không thể gặp Phật, không gặp đƣợc Tịnh độ. Có thể gặp 

đƣợc Phật pháp, gặp đƣợc Tịnh độ, chắc chắn trong đời quá khứ chúng ta từng 

cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai, thiện căn lớn nhƣ vậy mới gặp đƣợc. 

Gặp  đƣợc  mà  không  tin,  không  thể  lý  giải  là  do  nghiệp  chƣớng  ta  quá  nặng, 

cũng nghĩa là từ trƣớc đến nay tạo ra quá nhiều ác nghiệp. Nếu đời này không 

tạo, trong đời quá khứ có tạo chăng? Lại đời trƣớc đó nữa có tạo chăng? Nếu 

không phải nghiệp chƣớng sâu dày, quý vị xem thật sự có không ít ngƣời vừa 

nghe  là  tin  ngay,  vừa  nghe  liền  tiếp  nhận  và  niệm  rất  tinh  cần,  niệm  năm  ba 

năm họ thật sự vãng sanh. Ngƣời nhƣ vậy chúng ta thƣờng thấy. 

Chúng ta thử so sánh với họ xem, vì sao họ tin, họ thực hành? Nhìn thấy 

ngƣời khác đều là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Nói chuyện với họ, họ cũng A 

Tập 595  1115 



Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Hình nhƣ tâm họ không có tạp niệm, chỉ mĩm cƣời 

dùng  câu  Phật  hiệu  để  đáp  quý  vị.  Những  gì  quý  vị  nói,  bất  kể  họ  hiểu  hay 

không đều là A Di Đà Phật. Chúng ta biết những ngƣời này họ đang tu nhất 

hành tam muội, không đƣợc coi thƣờng họ, họ thật sự có công phu, công phu 

rất đắc lực. 

Ngày  nay  trong  kinh  điển  chúng  ta  học  đƣợc,  hình  nhƣ  cũng  hiểu  đƣợc, 

thật  ra  khoảng  cách  còn  rất  xa.  Nếu  hiểu  thật  sẽ  thực  hành  ngay,  nhƣ  đại  sƣ 

Huệ Năng ở trong phòng phƣơng trƣợng của Ngũ Tổ, ngài thật sự đã hiểu, lập 

tức khai ngộ. Ngũ Tổ chứng minh cho ngài, truyền y bát cho ngài chính là cách 

chứng minh hùng hồn nhất, chứng minh ngài đã khai ngộ. Ngài là truyền nhân 

của Đức Thế Tôn, truyền thừa Phật pháp chánh tông của Đức Phật, Phật pháp 

chánh  tông  là  thật  tƣớng  các  pháp.  Ngài  thấy  đƣợc  thật  tƣớng  các  pháp,  nên 

tâm ngài không động. 

Ngày nay chúng ta rất cảm khái, bản thân tu hành vô cùng khó khăn. Nếu 

Phật không ban cho chúng ta thọ mạng dài nhƣ vậy, chúng ta hiểu biết về Phật 

pháp rất có giới hạn. Sự giải ngộ hữu hạn này không thể liễu sanh tử,  không 

thể xuất tam giới, chỉ bồi dƣỡng cho tuệ căn đời sau. Đời sau chắc chắn không 

đọa vào ba đƣờng ác, đời sau nhất định ở nhân thiên, cõi nhân thiên có trí tuệ. 

Đây là chúng ta có thể lý giải đƣợc quả báo trong tƣơng lai của chúng ta. Kéo 

dài thọ mạng cho chúng ta, khiến chúng ta có thời gian càng thâm nhập hơn, 

phải cám ơn điều này. Cám ơn Chƣ Phật Nhƣ Lai, cám ơn tất cả chúng sanh. 

Sự  hộ  trì  từng  li  từng  tí  của  tất  cả  chúng  sanh,  chúng  ta  không  thể  tách  rời 

chúng sanh. Biết rồi chúng ta mới buông bỏ. 

Trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia nói rằng: Ta biết đƣợc mấy phần là buông bỏ 

đƣợc  mấy  phần.  Nên  biết  phải  xem  từ  trên  hành  vi,  nếu  quý  vị  không  làm 

đƣợc, không phải không làm đƣợc, mà là không biết đƣợc. Đây là một vấn đề 

trong triết học, biết và hành nhất định phải đi đôi. 

Chúng ta thấy rất nhiều ông bà cụ, họ hoàn toàn không biết gì về kinh điển, 

nhƣng khuyên họ niệm Phật họ rất siêng năng, y giáo phụng hành, đây là gì? 

Thiện căn phƣớc đức trong quá khứ rất sâu dày. Chúng ta tiếp xúc đến là hoài 

nghi, vì sao họ không hề có chút hoài nghi nào? Họ không nghi ngờ nên cũng 

không  cần  hỏi  ngƣời  khác,  họ  không  có  thắc  mắc,  chỉ  niệm  rốt  ráo  một  câu 

Phật hiệu. 

“Văn  Thù  tƣợng  trƣng  cho  căn  bản  trí,  nhất  hành  tam  muội,  nhất  tâm  hệ 

niệm  một  danh  hiệu  Phât,  chuyên  xƣng  danh  tự.  Nên  biết  pháp  trì  danh  này, 

giá trị nhƣ đề hồ, bao hàm hết tất cả diệu pháp”. Trong kinh rất thƣờng dùng 

111

Tập 595 



6 

đề  hồ làm ví dụ, đề  hồ  là thức uống ngon nhất nhân gian. Đây là thức  uống 

ngày xƣa. 

Trƣớc đây đại sƣ Đạo Nguyên và Hội Phật Giáo Đài Loan, họ tổ chức một 

đoàn đến Ấn Độ chiêm bái thánh tích, đây là một vị giảng sƣ. Giảng kinh bao 

nhiêu năm, nhƣng có hai thứ trong kinh Phật ông mãi không hiểu đƣợc. Thứ 

nhất là quả Am ma la, thứ hai là đề hồ, đề hồ quán đảnh. Khi đến Ấn Độ, ông 

thăm hỏi khắp nơi: Ngƣời Ấn Độ có biết quả Am  ma la Phật nói trong kinh 

chăng? Họ biết, có thật chăng? Có, lấy đến xem thì ra Đài Loan cũng có, là trái 

ổi, nhƣ vậy là biết đƣợc quả Am ma la. 

Đề hồ là gì? Cũng đem đề hồ đến xem, là salad mà chúng ta thƣờng ăn, đây 

là đề hồ mà trong kinh nói. Những thứ này chúng ta đều có dùng, đều đã thấy, 

vậy  mà  khi  giảng  kinh  không  biết  để  nói.  Khi  ông  từ  Ấn  độ  về  đã  nói  cho 

chúng tôi, ông biết đƣợc hai thứ này là gì. Thật vậy, biết bao nhiêu ngƣời đến 

Ấn Độ chiêm bái Phật tích, đều không hỏi vấn đề này, vị giảng sƣ này đã lƣu 

ý, trong kinh thƣờng nói đến nhƣng không biết là gì. Đề hồ là thứ đƣợc chắt 

lọc từ sữa, chắt lọc đến cuối cùng, đây là tinh hoa đƣợc chế phẩm từ sữa, tốt 

nhất. “Bao hàm hết tất cả diệu pháp”, phƣơng pháp trì danh ví nhƣ đề hồ, tất cả 

pháp đều ở trong một pháp này, Phật dùng nó để làm ví dụ. Quý vị xem từ sữa 

tinh luyện ra, đến sanh tô, thục tô, lạc, đề hồ, chắt lọc đến cuối cùng thành đề 

hồ, trải qua bốn đến năm lần chiết xuất, là tinh phẩm trong sữa. Đây là ví nhƣ 

câu  danh hiệu của Phật A Di Đà, từ tín nguyện hạnh của tất cả chƣ Phật đến 

chứng  quả,  giảng  kinh  thuyết  pháp,  hoằng  pháp  lợi  sanh,  vô  lƣợng  vô  biên 

công đức chân thật, đến sau cùng tinh luyện thành một câu danh hiệu: “Nam 

Mô A Di Đà Phật”. Nên biết, là thứ tinh hoa trong pháp lớn của Chƣ Phật xuất 

thế. Đáng tiếc biết bao nhiêu ngƣời niệm Phật không biết điều này, không biết 

đây là tinh hoa của tất cả pháp, nên muốn tu cái này, tìm hiểu cái kia, nhƣ vậy 

thì hết cách. 

“Phổ  Hiền  thập  đại  nguyện  vƣơng  là  từ  căn  bản  trí  mà  sai  biệt  trí”.  Thập 

đại nguyện vƣơng là mƣời vấn đề, là gì? Là trí tuệ trong căn bản trí, thực hành 

trong cuộc sống hằng ngày khởi tác dụng, gọi là sai biệt trí. Căn bản trí là gì? 

Căn bản trí là bát nhã vô tri, là căn bản trí, khi khởi tác dụng là vô sở bất tri. 

Bởi thế căn bản trí chính là tam muội, tam muội là gì? Nghĩa là trong đề kinh 

nói “thanh tịnh bình đẳng giác”. Thanh tịnh bình đẳng là định, giác là trí tuệ. 

Trí tuệ này bất động, trí tuệ này là bản thể của vạn sự vạn vật, khi nó khởi tác 

dụng là vô sở bất tri. 

Tập 595  1117 



Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng, nghĩa là từ căn bản trí khởi hậu 

đắc trí, vô sở bất tri. Mƣời nguyện này không thể nghĩ bàn, nguyện nguyện đều 

biến pháp giới hƣ không giới, vì sao vậy? Vì căn bản trí biến khắp hƣ không 

pháp giới, từ căn bản khởi tác dụng sao có thể không biến khắp! 

“Ngày nay rộng nhiếp nguyện vƣơng, chỉ đề xƣớng tín nguyện trì danh, là 

từ sai biệt trí trở về căn bản”. Bây giờ câu danh hiệu này, trong đó bao gồm hết 

nguyện vƣơng của Bồ Tát Phổ Hiền, không sót điều nào. “Tịnh tông chỉ duy 

nhất đề xƣớng tín nguyện trì danh”, đây là từ sai biệt trí lại trở về căn bản trí. 

“Nên gọi là tu hành vƣợt qua ngài Phổ Hiền”, nó lại trở về đến căn bản trí, căn 

bản trí là lý nhất hành tam muội. Nghĩa là nói, từ sự nhất hành tam muội, trở 

về với lý nhất hành tam muội. 

“Diệu hạnh trì danh, lấy quả giác làm nhân tâm”. Câu Nam Mô A Di Đà 

Phật này là đức hiệu quả giác của Phật Di Đà, là công đức viên mãn của quả 

giác thành tựu. Chúng ta dùng nó để làm tâm nhân địa tu hành cho mình, nhƣ 

vậy không tuyệt vời ƣ? Nhân tâm của ngƣời khác tu từ đâu? Từ ngũ giới thập 

thiện,  từ  chỉ  quán,  thiền  đinh,  sám  hối,  rất  nhiều  phƣơng  pháp,  vô  lƣợng  vô 

biên.  Sao  quý  vị  dùng  quả  giác  làm  nhân  tâm?  Điều  này  cao  quá,  thù  thắng 

quá! 

Tại sao ngày nay chúng ta không có thành tựu thù thắng nhƣ vậy? Là do 

xem lệch lạc câu Phật hiệu này. Nó là quả giác, chúng ta không cho nó là quả 

giác,  tƣởng  rằng  nó  là  một  câu  danh  hiệu  bình  thƣờng,  không  bằng  phƣơng 

pháp sám hối, không bằng thập thiện, không bằng lục độ, đã ngộ nhận nhƣ vậy. 

Đâu biết rằng câu Phật hiệu này là hàm nhiếp viên mãn tất cả Phật pháp, không 

biết,  cho  nên  chúng  ta  niệm  nó  không  khởi  tác  dụng.  Không  thể  nói  không 

khởi tác dụng, mà rất giới hạn, không viên mãn, chỉ có tác dụng tƣơng đối thôi. 

Ta biết đƣợc một phần nó có một phần tác dụng, biết đƣợc hai phần thì có tác 

dụng  hai  phần.  Biết  đƣợc  một  cách  viên  mãn  thì  nó  khởi  tác  dụng  viên mãn, 

đây chính là tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. 

Thật sự rõ ràng minh bạch, nhƣ pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh nói: Nghiệp 

chƣớng, tội nghiệt của chúng ta, tất cả kinh điển trong Phật pháp cũng không 

cứu đƣợc, đều không khởi tác dụng. Tất  cả các nghi thức sám hối, tất cả các 

pháp môn đều không có hiệu quả. Sau cùng vẫn còn một pháp Nam Mô A Di 

Đà Phật, chắc chắn có thể cứu đƣợc. 

Chúng  ta  nghĩ  đến  pháp  sƣ  Doanh  Kha  thời  nhà  Tống,  sƣ  đã  làm  gƣơng 

cho chúng ta. Đây là một vị pháp sƣ phá giới phạm trai, tâm viên ý mã, không 

vƣợt  qua  đƣợc  mê  hoặc  bên  ngoài.  Chỉ  cần  một  chút  mê  hoặc  bên  ngoài  là 

111

Tập 595 



8 

động tâm, sƣ liền sanh phiền não, liền tạo tội nghiệp. Sƣ sợ cái khổ ở địa ngục, 

tự biết rằng hành nghiệp của mình không tƣơng ƣng với nhân thiên, mà tƣơng 

ƣng với vô gián địa ngục. Bản thân sƣ rất rõ, sau khi chết chắc chắn đọa địa 

ngục. Nghĩ đến cái khổ trong địa ngục, sƣ rất sợ hãi, cầu cứu với chƣ vị đồng 

tu.  Có vị đồng tu đƣa cho sƣ cuốn Vãng Sanh Truyện, sƣ xem xong cảm động 

rơi nƣớc mắt, quyết tâm niệm Phật cầu vãng sanh. Sƣ ở trong phòng đóng cửa 

lại,  ba  ngày  ba  đêm  không  ngủ  không  nghỉ,  niệm  rốt  ráo  một  câu  Phật  hiệu. 

Niệm ba ngày ba đêm, đến lúc tinh thần kiệt quệ, sự thành kính ai cầu đó đã 

cảm ứng đƣợc Phật A Di Đà. Phật nói với sƣ, con cố gắng tu hành, vì con còn 

mƣời năm thọ mạng, đến khi lâm mạng chung ta sẽ đến tiếp dẫn. Sƣ thƣa với 

Phật, bản thân sƣ căn tánh xấu rất nặng, không thắng đƣợc  mê hoặc, 10 năm 

không biết lại tạo ra bao nhiêu tội lỗi nữa. Sƣ không cần thọ mạng này nữa, chỉ 

muốn  theo  ngài  ngay  bây  giờ.  Đức  Phật  hẹn  ngày  ba  ngày  sau.    Vì  sao  Phật 

không lập tức đƣa sƣ đi, mà phải cần ba ngày sau? Ba ngày sau sƣi có thể độ 

rất  nhiều  chúng  sanh,  nếu  lúc  đó  đƣa  đi,  ngƣời  ta  chƣa  chắc  biết  là  sƣvãng 

sanh.  Hẹn  ba  ngày  sau,  để  sƣ  mở  cửa  phòng  nói  với  mọi  ngƣời:  Ba  ngày  ba 

đêm này không uổng phí, Phật A Di Đà thật sự đã đến, ba ngày sau Phật tiếp 

dẫn tôi vãng sanh. Ngƣời trong chùa không ai tin, ngƣời nhƣ ông mà ba ngày 

nữa có thể vãng sanh, làm gì có chuyện đơn giản vậy? Tuy hoài nghi, nhƣng 

thấy  sƣ  nói  giống  nhƣ  thật,  không  phải  nói  dối,  không  giống  nói  gạt  ngƣời 

khác. Thôi đƣợc, ba ngày không lâu, xem ba ngày sau sƣ có vãng sanh chăng? 

Thật sự vãng sanh, mọi ngƣời đều đã tin, đem câu chuyện của sƣ viết vào trong 

Vãng Sanh Truyện, viết vào trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

Nói  với  mọi  ngƣời  trong  Kinh  Di  Đà  nói  không  sai:  Nếu  một  ngày,  hai 

ngày,  ba  ngày,  bốn  ngày  sẽ  thành  công,  phƣơng pháp  này  đơn  giản  nhƣ  vậy. 

Chúng  ta  biết  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  liền  đƣợc  oai  thần  bổn  nguyện  của 

Phật A Di Đà gia trì, làm Bồ Tát A Duy Việt Trí, vậy mà không tuyệt vời ƣ? 

Làm gì có pháp môn nào nhanh hơn? Đồng nghĩa nói từ trong địa ngục lập tức 

đi  đến  quả  Phật,  vƣợt  thoát  một  cách  viên  mãn.  Chúng  ta  thấy  vậy  có  thể 

không tin đƣợc sao? 

Mới đầu đọc đƣợc cho rằng thần thoại, không dám tin, trải qua mƣời mấy 

năm huân tu Phật pháp, không còn hoài nghi nữa. Từ trong tâm khẳng định, 

thừa nhận đây là sự thật, vậy chúng ta có đƣợc cứu chăng? Chúng ta thấy tình 

hình của pháp sƣ Doanh Kha, ngũ nghịch thập ác, tội nghiệp dù lớn hơn nữa, 

nếu ta hành trì nhất định thành công. Đây là thật, không phải giả. 

Tập 595  1119 



“Lấy  quả  giác  làm  nhân,  nhân  quả  đồng  thời,  nhanh  chóng  dứt  khoát, 

phƣơng tiện không giả, không cần thứ lớp”. Thứ lớp là từng tầng, từng tầng, 

không có, một bƣớc lên trời, không có giai cấp. Bởi vậy niệm Phật là nhân quả 

đồng thời, đây là điều không thể nghĩ bàn. Tám vạn bốn ngàn pháp môn là tu 

nhân chứng quả, nhân quả không cùng một lúc. Nên Tịnh tông dùng tinh hoa 

làm  biểu  pháp,  hoa  sen  là  nhân  quả đồng  thời.  Hoa  nở  là  nhân,  hạt  trong  đài 

sen là quả, khi hoa nở đã có quả, đã nhìn thấy. Không nhƣ các thực vật khác, 

nở hoa sau đó mới kết quả. Hoa sen tƣợng trƣng nhân quả đồng thời. 

Nhƣ  trong  Di  Đà  Yếu  Giải  nói:  “A  Di  Đà  dịch  là  vô  lƣợng”.  A  Di  Đà  là 

tiếng Phạn. A dịch sang tiếng Trung nghĩa là vô, Di Đà là lƣợng. A Di Đà dịch 

thành vô lƣợng. “Vốn không thể nói”, vô lƣợng, vô lƣợng gì? Tất cả đều là vô 

lƣợng, mọi thứ đều là vô lƣợng, đây là ý nghĩa căn bản của nó. 

Ở trƣớc chúng ta đã học, Đức Thế tôn thành Phật, chính Đức Phật tự nói, 

ngài thành Phật từ khi nào? Từ vô lƣợng vô biên vô số vô tận kiếp trƣớc, ngài 

đã thành Phât. Bây giờ chúng ta hiểu đƣợc ý này, đây nghĩa là gì? Vốn là Phật, 

đây vốn là vô lƣợng, không sao tính kể đƣợc, không thể tƣởng tƣợng, vốn đã là 

Phật. Quý vị thành Phật, họ thành Phật, đều giống nhƣ Đức Thích Tôn vậy, ta 

vốn  đã  thành  Phật,  thành  Phật  từ  vô  lƣợng  vô  lƣợng  kiếp  quá  khứ.  Lần  này 

chẳng qua là gì? Đó là quét sạch tất cả những chƣớng ngại dơ bẩn, buông bỏ 

hết thảy những chƣớng ngại, thân Phật liền hiện tiền, ý nghĩa là nhƣ thế. Đức 

Phật vốn đã là Phật, Phật là vô lƣợng Phật, vốn không thể nói đƣợc. 

“Đức  Thế  Tôn  dùng  hai  nghĩa  quang  và  thọ,  thu  tận  tất  cả  vô  lƣợng”. 

Trong  Kinh  Di  Đà  Đức  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta,  ngài  nói  đến  hai  loại  Vô 

Lƣợng Thọ Phật: Thứ nhất là vô lƣợng thọ, thứ hai là vô lƣợng quang. Dùng 

quang  và  thọ  mạng  bao  hàm  tất  cả  vô  lƣợng  vào  trong  đó.  Quang  là  gì? 

“Ngang  khắp  mƣời  phƣơng”,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  không  gian.  Thọ  thì 

sao? Thọ là “dọc cùng tam tế”, chúng ta nói đến thời gian. Thời gian và không 

gian là “ngang dọc xen nhau, tức pháp giới thể”. Pháp giới thể nghĩa là tự tánh, 

tức là chân tánh, là thật tƣớng, là chân nhƣ, vốn là nhƣ vậy. 

“Dùng thể này làm thân và cõi nƣớc của Phật Di Đà”, thân của Di Đà là thể 

pháp tánh, cõi nƣớc của Phật Di Đà, hoàn cảnh cƣ trú là thể pháp giới. “Cũng 

tức  dùng  thể này  làm  danh  hiệu  của Phật  Di  Đà,  nên  danh  hiệu  Di  Đà  tức  là 

bản  giác  lý  tánh  của  chúng  sanh”.  Ý  nghĩa  thâm  sâu  của  danh  hiệu,  không 

nhiều ngƣời biết đƣợc, ngƣời thật sự biết đƣợc càng ít, vì sao vậy? Cũng có thể 

đã đọc kinh này, biết đƣợc có điều  này, nhƣng không để  tâm, cũng chỉ  xem 

qua  loa,  không  biết  tính  quan  trọng  của  câu  này.  Bản  giác  lý  thể  của  chúng 

112

Tập 595 



0 

sanh nghĩa là tự tánh của chúng sanh, tức là tự tánh của mình, chân tâm của 

mình. 

Thiền sƣ Trung Phong nói rất hay: Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà tức là tâm tôi. Lời này không sai chút nào, vốn là nhƣ vậy. Chỉ là bây giờ 

chúng ta bỏ quên chân tâm của mình, để vào trong tâm toàn những thứ lẫn tạp. 

Trong tâm thƣờng nghĩ đến, không buông bỏ đƣợc, đó là gì? Là rác rƣởi, toàn 

là hƣ vọng, toàn là giả dối. Trong giả có thật, nhƣng đã quên mất, chỉ coi trọng 

những thứ huyễn tƣớng không thật này. Khởi hoặc, tạo nghiệp chiêu cảm quả 

báo bất thiện trong lục đạo, không phải là làm những điều này ƣ? 

Chƣ Phật Nhƣ Lai chứng kiến nhƣ vậy, rất cảm thán rằng: Đúng là kẻ đáng 

thƣơng. Quý vị vốn là Phật, vốn là Phật A Di Đà, không khác gì Phật A Di Đà, 

bây giờ luân lạc thành nhƣ vậy. Là bản thân quý vị đọa lạc, không ai mê hoặc 

quý vị, không ai hãm hại quý vị, tự làm tự chịu. Họ vẫn không cam tâm, nói là 

ngƣời khác hãm hại họ, oán trời trách đất, tội càng thêm tội. 

Cuối của kinh này, đem công đức danh hiệu của Phật Di Đà nói tƣờng tận 

thêm một lần nữa. Chƣ Phật Nhƣ Lai, chƣ tổ sƣ đại đức từ bi vô tận biểu hiện 

ra đây 

“Trì  danh  tức  niệm  Phật”,  là  gì?  “Thỉ  giác  hợp  bổn”,  bây  giờ  ta  bắt  đầu 

niệm  Phật hiệu này, đây là thỉ giác,  ta vốn là Phật. “Thị tâm thị Phật” là bản 

giác, “thị tâm tác Phật”, bây giờ chúng ta niệm Phật A Di Đà nghĩa là muốn 

làm  Phật,  tức  là  hợp  lại  với  bản  giác.  “Thỉ  và  bổn  không  hai,  sanh  và  Phật 

không  hai”,  chúng  sanh  và  Phật  là  một  không  phải  hai.  Cho  nên  một  niệm 

tƣơng  ƣng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật,  chúng  ta 

niệm Phật nhƣ thế nào? Vì sao không tƣơng ƣng? Hay nói cách khac, tục ngữ 

nói: Ngƣời đó niệm Phật rất linh, mỗi câu Phật hiệu đều thông với Phật Di Đà. 

Nhƣng tôi niệm thế nào cũng không linh, niệm suốt mấy mƣơi năm không có 

chút cảm ứng nào. 

Học đoạn kinh văn này rồi nên biết, khuyết điểm của chúng ta là gì? Không 

phải ở bên ngoài, bên ngoài không có. Là do mê hoặc, không nhận thức rõ về 

Phật A Di Đà, không biết danh hiệu Di Đà là tánh đức của tự tánh, là tự tánh. 

Không biết danh hiệu Di Đà, chứa đựng tất cả thiện pháp thế xuất thế gian, bao 

hàm tất cả chƣ Phật Nƣ Lai và vô lƣợng công đức tu chứng của Bồ Tát, không 

biết.  Tƣởng  rằng  nó  là  một  pháp  môn  thông  thƣờng, nên  tu  học  thời  gian  rất 

lâu dài nhƣng không linh. Nghe ngƣời đó tu Thiền, học Mật, chắc là hay hơn, 

linh hơn pháp môn này, lập tức thay đổi, trƣờng hợp nhƣ vậy rất nhiều! Đều là 

chƣa hiểu rõ ràng minh bạch đối với nghĩa lý của danh hiệu, hơn nữa do tập 

Tập 595  1121 



khí phiền não của mình quá nặng, không buộng đƣợc, nó khởi hiện hành bất cứ 

lúc nào, khởi hiện hành nghĩa là tạo nghiệp. 

“Phổ  Hiền  thập  đại  nguyện  vƣơng  quy  về  Cực  Lạc,  ngày  nay  niệm  niệm 

tức  là  Di  Đà.  Thập  đại  nguyện  vƣơng  nghĩa  lý  sâu  rộng,  không  phải  ngƣời 

thƣờng có thể phát khởi đƣợc”. Câu nói này là thật. Thập đại nguyện vƣơng là 

mƣời điều, một điều có bốn chữ, tất cả có 40 chữ. Mỗi một chữ đều sâu rộng 

không có biên tế. Ai tu? Pháp thân bồ tát tu. Phàm nhƣng ai tham gia hội Hoa 

Nghiêm đều không phải ngƣời thƣờng, ngƣời trong mƣời pháp giới không ai 

đến đó đƣợc, không có phần, quý vị không nhìn thấy. Đức Thế Tôn giảng Kinh 

Hoa  Nghiêm  là  nói  ở  trong  định,  quý  vị  có  năng  lực  dự  pháp  hội  trong  định 

chăng? Nên đây là nói với pháp thân Bồ Tát. Mƣời nguyện của Phổ Hiền Bồ 

Tát là để cho pháp thân Bồ Tát tu, không phải ngƣời phàm. 

“Mà  pháp  trì  danh,  phổ  bị  ba  căn”,  pháp  thân  Bồ  Tát  cũng  tu  pháp  môn 

này,  tứ  thánh  pháp  giới  cũng  tu  pháp  môn  này.  Lục  đạo  tam  đồ,  ngũ  nghịch 

thập ác cũng có thể nƣơng vào đây mà đƣợc độ thoát sanh tử. Họ đều có thể. 

Bất  luận  hàng  chúng  sanh  nào,  khi gặp  đƣợc,  chỉ  cần  có  thể  tin,  có  thể  hiểu, 

phát nguyện cầu sanh, không có ai không sanh về thế giới Cực Lạc. “Ví nhƣ có 

thể trị lành bệnh nan y, nên đƣợc cho là đứng đầu trong lƣơng y”, bên dƣới là 

một ví dụ. Ngƣời này có thể trị lành những căn bệnh mà các bác sĩ khác không 

trị đƣợc, họ có thể trị, nên gọi họ là lƣơng y. “Nên có thể độ đƣợc ngƣời cực 

ác,  vì  thế  gọi  là  vua  trong  các  thiện  pháp”.  Chúng  sanh  cực  ác  là  tạo  tội  ngũ 

nghịch thập ác, đây là nghiệp báo của địa ngục A tỳ. Ngũ nghịch là giết cha, 

giết  mẹ,  không  biết  ân  dƣỡng  dục  của  cha  mẹ.  Không  biết  báo  ân,  ngƣợc  lại 

còn sát hại cha mẹ. Tội này vô cùng nặng nề, không có gì nặng hơn. Ngƣời này 

khi chết không có trung ấm, tục ngữ nói: vừa đoạn khí, thần thức lập tức vào 

địa ngục, không có trung ấm, gọi là địa ngục vô gián, ở giữa không có khoảng 

cách. Từ đọa địa ngục đến khi ra khỏi địa ngục, đó là tiêu hết tội nghiệp. Thời 

gian trải qua phải dùng kiếp số để tính kể. Thọ khổ trong địa ngục không có 

gián  đoạn,  nghĩa  là  không  đƣợc  dừng  nghỉ.  Địa  ngục  thông  thƣờng  còn  có 

dừng nghỉ, địa ngục Vô gián không đƣợc dừng nghỉ, tội nghiệp này cần phải 

lãnh chịu. 

Giết cha  mẹ, giết A la hán, A la hán là tƣợng trƣng ngƣời thầy. Thân thể 

chúng ta, thân mạng này nhờ cha mẹ mà có đƣợc, trí tuệ huệ mạng của chúng 

ta có đƣợc nhờ thầy tổ, nên ân đức thầy tổ ngang bằng với ân đức của cha mẹ, 

lớn nhƣ nhau. Bởi thế tội giết hại thầy tổ cũng đọa vào địa ngục A tỳ. Không 

112

Tập 595 



2 

biết báo ân thầy mà còn hãm hại thầy, dồn thầy vào chỗ chết, tội này không thể 

tha thứ đƣợc. 

Điều  thứ  nhất  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc,  hai  câu  trƣớc  nói:  “Hiếu 

dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”, là nền tảng vững chắc của tất cả thiện 

pháp thế xuất thế gian, tất cả đều thiện đều từ nền tảng này sinh ra, từ hiếu thân 

tôn sƣ. Xã hội ngày nay không cần những điều này, đƣa ra những vấn đề hoài 

nghi nghiêm trọng đối với giáo huấn của thánh hiền, vì sao phải hiếu thuận cha 

mẹ? Cha mẹ có gì đáng để ta hiếu thuận? Vì sao phải hiếu kính thầy tổ? Thầy 

là ngƣời mua bán tri thức, tôi nộp học phí để đi học, là mối liên hệ giữa ngƣời 

bán  kẻ  mua.  Hiện  nay  thân  phận  ngƣời  thầy  đích  thực  đã  trở  thành  hành  vi 

thƣơng nghiệp. Thầy giáo ngày xƣa không những không nhìn thấy,  mà  cũng 

chƣa hề nghe thấy. 

Hiện nay chúng ta gặp phải thiên tai thảm họa, xã hội động loạn, địa cầu 

biến  đổi  khác  thƣờng,  là  báo  ứng!  Thiên  tai  dồn  dập  mọi  ngƣời  cũng  đành 

chịu,  không  biết  phải  làm  sao.  Nên  giải  cứu  nhƣ  thế  nào,  là  vấn  đề  cấp  bách 

hiện  nay.  Có  phƣơng  pháp  giải  cứu  chăng?  Có,  nhƣng  quý  vị  không 

tin.Phƣơng pháp gì? Là phƣơng pháp của các bậc tổ tông. Nếu nhƣ không tin, 

cho rằng phƣơng pháp của cổ nhân đã lỗi thời, là thứ của xã hội cũ, đều không 

có giá trị. Bây giờ là thời đại khoa học, những thứ đó không theo kịp thời đại 

khoa học, hoàn toàn trái với khoa học. Thôi vậy, quý vị hãy nhận lãnh từ từ! 

Vấn đề ngày nay khoa học không giải quyết đƣợc, đến giới khoa học cũng 

hết cách. Họ dự đoán địa cầu sẽ bị hủy diệt, tuyên bố với chúng ta hiện nay là 

địa cầu tận thế, điều gì tạo nên tận thế? Khoa học gây ra, phá hoại môi trƣờng 

đại tự nhiên, phá hoại trật tự đại tự nhiên. Khôi phục đại tự nhiên trở lại bình 

thƣờng là cứu đƣợc. Những gì tổ tông dạy là tƣơng ƣng với đại tự nhiên, hoàn 

toàn tùy thuận đại tự nhiên. Trong đại tự nhiên có tâm yêu thƣơng, con ngƣời 

bây giờ không có yêu thƣơng. Trong đại tự nhiên có nghĩa khí, các bậc thánh 

hiền tổ tông xƣa đƣa ra: Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức hoàn toàn tùy 

thuận đại tự nhiên. 

Ngày nay những gì xã hội tôn sùng đề xƣớng là: Bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, 

vô trí, vô tín, luôn tìm cách lừa gạt tất cả chúng sanh, không nói đến chữ tín. 

Ngƣời  bây  giờ  chỉ  biết  đến  thiệt  hơn,  tranh  danh  đoạt  lợi,  ngoài  điều  này  ra 

không có gì kiêng kỵ cả, báo ứng liền hiện tiền. Trong Phật pháp có câu nói rất 

hay: Quay đầu là bờ. Nếu nhƣ không quay đầu ta phải gánh chịu báo ứng này, 

còn nhƣ quay đầu sẽ đƣợc cứu, vì sao vậy? Ngũ nghịch thập ác mà biết quay 

Tập 595  1123 



đầu, đều có thể vãng sanh thành Phật không thoái chuyển. Quý vị có chấp nhận 

cách nói này chăng? Quý vị có tin chăng? Có lý giải chăng? 

Bộ kinh này không dài cũng không ngắn, chúng ta giảng đến nay cũng gần 

1200  tiếng.  Đến  tập  600  là  1200  tiếng  đồng  hồ,  nói  một  cách  rõ  ràng  minh 

bạch.  Thật  sự  chịu  dùng  thời  gian  một  năm,  cố  gắng  học  tập,  đối  với  ngũ 

nghịch thập ác cũng có thể nƣơng vào đây mà đƣợc độ thoát sanh tử. Có câu 

nói này quý vị sẽ tin, sẽ minh bạch, chỉ cần quay đầu lập tức đƣợc độ. 

“Thí nhƣ có thể trị lành những bệnh ngƣời khác không trị đƣợc”. Ngày nay 

chúng  ta  gặp  phải  là  chứng  nan  y,  nghiêm  trọng!  Tịnh  tông  có  thể  trị  đƣợc. 

Thử nghĩ xem, ngày nay chúng ta phải chăng là kẻ cực ác? Không cần ngƣời 

khác nói, bản thân tự hỏi lòng xem. Thế nào gọi là cực ác? Ngũ nghịch thập ác 

tức là cực ác, chúng ta tuy không sát hại cha mẹ, nhƣng có quan tâm cha mẹ 

chu đáo chăng? Có tận tâm chăng? Có thể đặt cha mẹ ở vị trí hàng đầu chăng? 

Đối với thầy tổ có thái độ nhƣ thế nào? Có thái độ nhƣ thế nào với anh chị em? 

Có thái độ nhƣ thế nào với cấp trên, với bạn bè? Đối với quần chúng trong xã 

hội  là  thái  độ  nhƣ  thế  nào?  Nếu  là  bất  nhân,  bất  nghĩa,  vô  lễ,  ngu  si,  cuồng 

vọng, tội này vô cùng nặng. 

Thập  ác  nói  một  cách  rõ  ràng  là:  Sát  sanh,  tà  dâm,  trộm  cắp,  vọng  ngữ, 

lƣỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ, tham lam, sân nhuế, ngu si, đây là thập ác. Trong 

này chúng ta đã phạm mấy điều? Phạm một điều đều là tội địa ngục, nếu nhƣ 

phạm  hết  cả  ngũ nghịch  thập  ác,  đó  là  ngƣời  cực  ác.  Kẻ  cực  ác  có  cứu đƣợc 

chăng? Cứu đƣợc. Chƣ Phật Bồ Tát từ bi, không trách cứ ai, các ngài có thể tha 

thứ cho quý vị, vì sao vậy? Vì quý vị không biết, từ nhỏ không có ai dạy. Ở 

trƣớc ở phần kinh văn chúng ta đã học: Ngƣời đi trƣớc vô tri, không biết đạo 

đức, không có ngƣời dạy. Nghĩa là không dạy cho chúng ta, ngày nay chúng ta 

tạo  tội  cực  ác  cũng  không  trách  đƣợc,  Phật  Bồ  Tát  từ  bi  cùng  tột.  Chỉ  cần  ta 

niệm  Phật,  tội  nghiệp  liền  đƣợc  tiêu  diệt,  phải  dùng  chân  tâm,  không  đƣợc 

dùng vọng tâm. Chân tâm niệm một câu Phật hiệu, tiêu tội nặng sanh tử trong 

80 ức kiếp. Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói, không chỉ nói một lần, chúng 

ta phải thâm tín không nghi hoặc. Bộ kinh này, pháp môn này, câu danh hiệu 

này, “đáng đƣợc tôn xƣng là vua trong các thiện pháp”. Kinh này là vua trong 

tất cả các kinh, phƣơng pháp tín nguyện trì danh là vua của các hành pháp, câu 

danh hiệu này là vua trong các vua.“Nên gọi trì danh, hành trì vƣợt qua ngài 

Phổ Hiền, tín nguyện trì danh, nhất định đến đƣợc bờ kia”, quý vị nói công đức 

này  lớn  biết  bao!  Vấn  đề  của  chúng  ta  ngày  nay  là  niềm  tin  chƣa  đủ,  có  tin 

chăng? Tin, không viên mãn, không đủ. Nguyện, có bằng lòng vãng sanh Cực 

112

Tập 595 



4 

Lạc  chăng?  Bằng  lòng,  nhƣng  không  nỡ  xa  rời  thế  giới  này,  mức  độ  tham 

luyến  đối  với  thế  giới  này  còn  khá  nặng,  nên  nguyện  không  thiết.  Trì  danh, 

ngày ngày niệm Phật không tệ, nhƣng vọng tƣởng tạp niệm luôn xen vào. Phật 

hiệu này không đƣợc thanh tịnh, quá cách xa tiêu chuẩn của Bồ Tát Đại Thế 

Chí.  Bồ Tát Đại Thế Chí yêu cầu chúng ta: “Đô nhiếp lục căn”, đô nhiếp lục 

căn  nghĩa  là  sao?  Nói  cách  khác  quý  vị  biết  cách  buông  bỏ  vạn  duyên,  đô 

nhiếp lục căn nghĩa là buông bỏ vạn duyên. Mắt buông bỏ tất cả sắc tƣớng, tai 

buông bỏ tất cả âm thanh, tức không phan duyên với những thứ này. Thấy sắc 

không để trong lòng, nghe âm thanh cũng không để trong lòng. Sáu căn tiếp 

xúc cảnh giới sáu trần đều không để trong lòng, trong lòng không có, đây gọi 

là đô nhiếp lục căn. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài Phật A Di Đà ra quả 

thật không có gì cả. Về sự chúng ta không thiếu gì cả, nhƣng trong tâm hoàn 

toàn  không  có.  Về  sự,  chúng  ta  không  rời  thế  giới  này,  sự  tƣớng  không  thể 

buông bỏ, nhƣng không để sự tƣớng trong lòng, quả là cao siêu! 

Hồ Tiểu Lâm có một bài báo cáo tâm đắc về việc tu học, bài thứ hai, có thể 

in nhiều thêm, phát cho quý vị đồng học cùng xem, ông ta đã đi vào cảnh giới 

này.  Cảnh  giới  này  gọi  là  trải  qua  các  giai  đoạn  luyện  tâm.  Cuộc  sống  hằng 

ngày  vẫn  nhƣ  thƣờng,  làm  tất  cả  mọi  việc,  làm  một  cách  hoan  hỷ,  chăm  chỉ, 

nhƣng không để trong lòng. Giữ tâm địa thanh tịnh bình đẳng giác ở mọi lúc 

mọi  nơi,  công  phu  tu  hành  này  nhanh  chóng  nâng  cao  cảnh  giới.  Trƣớc  đây 

bƣớc đầu là viễn ly, bây giờ không cần viễn ly, không còn nhiễm ô, vì sao vậy? 

Vì biết đƣợc tất cả đều là không, biết đƣợc là giả tƣớng, đều bất khả đắc. Tôi 

biết, quý vị không biết, tôi cũng không cần vạch trần nó, vì sao vậy? Vì quý vị 

nghe không hiểu. Nếu tôi nói ra, quý vị nói tôi nói tầm bậy, thần kinh không 

bình thƣờng, phải đƣa đến bệnh viện tâm thần. Không thể nói! Đây gọi là tu 

hành thật sự, công phu rất đắc lực. 

Sống  trong  thế  gian,  phải  thực  hành  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập 

Thiện Nghiệp, Lục Hòa, Lục Độ, Phổ Hiền Thập Nguyện, hành trì tất cả, biểu 

diễn cho mọi ngƣời thấy, rất hay! Biểu diễn rất chân thật, vì sao vậy? Vì tâm là 

Phật A Di Đà sao không thật đƣợc, tuyết đối không có tự tƣ tự lợi, tuyệt đối 

không có cái ta, cái ta này rất có hại. Vô lƣợng kiếp đến nay bị cái ta này hại, 

hiện nay giác ngộ, không còn cái ta nữa. Ta ở đâu? 1/1600 triệu giây, đó là ta. 

Nhƣng trong một giây, đã có 1600 triệu cái ta, ta ở đâu? Hoàn toàn không có, 

bất khả đắc. Chẳng những ta nhƣ vậy, mà sáu căn tiếp xúc với tất cả pháp đều 

là vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. 

Tập 595  1125 



Thƣờng thƣờng nghĩ đến đối thoại của Bồ Tát Di Lặc và Đức Thế Tôn, sẽ 

khơi gợi cho chúng ta rất nhiều. Nếu có thể quán tƣởng điều này, quán tƣởng 

đây là lý nhất hành tam muội. Niệm Phật A Di Đà, để Phật A Di Đà trong tâm, 

đây là sự nhất hành tam muội. Chúng ta từ sự nhất hành tam muội, kết nối với 

lý nhất hành tam muội, lý sự không hai, lý sự là một. Quý vị đã nhập vào cảnh 

giới, sẽ sanh tâm hoan hỷ, đời này không uổng phí khi đến đây, không sống vô 

ích, vì sao vậy? Nhất định đƣợc sanh Tịnh độ, đến thế giới Cực  lạc thân cận 

Phật A Di Đà, viên mãn vô thƣợng bồ đề. Đây là làm thật, ngoài ra đều là giả, 

toàn là tam đồ lục đạo, không thể tiếp tục lặn ngụp trong đó. 

Sau khi giác ngộ phải nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, chúng ta 

mới thành tựu đƣợc, tuyệt đối không đƣợc tiếp tục chậm trể, chậm trể nữa sẽ 

không kịp nữa, sẽ bỏ qua nhân duyên lần này. Nên nhớ trì danh hiệu quả cao 

nhất, thật sự là hành siêu Phổ Hiền. Phải tin vào tín nguyện trì danh, chắc chắn 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, nhất định đến đƣợc bờ kia. 

“Nên gọi hành siêu Phổ Hiền đến đƣợc bờ kia”, câu này hoàn toàn là thật, 

là sự thật 100%. Bộ kinh này bây giờ chúng ta giảng mỗi năm một bộ, khi bắt 

đầu giảng tuân theo đức của Phổ Hiền đại sĩ, khi viên mãn hành siêu Phổ Hiền, 

bỉ ngạn là thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Kỳ hạn này là 1200 tiếng đồng hồ là 

hoàn  thành.  Chúng  ta  phải  theo  kịp,  không  đƣợc  tụt  hậu,  không  theo  kịp, 

nguyên nhân tụt hậu là do không buông bỏ đƣợc, vƣớng bận quá nhiều điều. 

Những việc đó đều là rác rƣởi, toàn là ô nhiễm, là những thứ không có giá trị. 

Phải vứt bỏ nó triệt để, khôi phục thanh tịnh bình đẳng giác của mình, nhƣ vậy 

là đúng. 

Thƣờng  nghĩ  đến  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác 

chính là Phật A Di Đà. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 597 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:16.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

112

Tập 597 



6 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 785, hàng thứ bảy:  

“Thế Tôn thùy từ, lại khuyên dụ ngƣời có trí tuệ, bác học đa văn, nên tin 

những điều Nhƣ Lai dạy đều khế hợp với thật tƣớng lý thể. Trong kinh nhƣ lý 

mà  nói,  hoàn  toàn  chân  thật.  Nên  nói  phải  tin  vào  những  gì  ta  dạy  là  lời  nói 

nhƣ thật”, đây là “phƣớc tuệ thỉ văn”, đoạn sau cùng là khuyên dạy. Thế Tôn 

từ bi vô tận, ở đây chúng ta có thể lãnh hội đƣợc. 

“Lại  khuyên  dụ  ngƣời  bác  học  đa  văn,  có  trí  tuệ”.  Câu  này  ngƣời  trong 

thời đại chúng ta gọi là phần tử tri thức, đặc biệt là phần tử tri thức cao cấp, 

phải tin vào những gì Nhƣ Lai chỉ dạy, vì sao vậy? Vì phần tử tri thức là ngƣời 

thông  minh,  không  phải  ngƣời  ngu  si.  Có  trí  tuệ,  có  năng  lực  phân  biệt  tà 

chánh thị phi, ngƣời thế gian đại đa số không thể tiếp thu. Nói ngƣời có trí tuệ 

cứu  cánh  viên  mãn,  không  thể  tiếp  thu  điều  này,  đây  là  gì?  Đây  là  mê  tín. 

Giống nhƣ sự khen ngợi đối với thần trong Tôn giáo, là toàn tri toàn năng. Đặc 

biệt là ngƣời nghiên cứu khoa học, không tiếp thu tƣ tƣởng này. Trên thế gian 

tuyệt  đối  không  có  ngƣời  nào  là  toàn  tri  toàn  năng.  Tri  thức  đều  là  đang  tìm 

kiếm, đang truy tìm. 

Quý  vị  xem  mấy  trăm  năm  nay,  các  nhà  khoa  học phát  hiện  ra  định  luật, 

cách mấy mƣơi năm sau các nhà khoa học khác đã lật đổ nó, phát hiện ra định 

luật mới. Qua mấy mƣơi năm sau nữa, lại có ngƣời lật đổ nó. Bởi thế hiện nay 

các nhà khoa học cũng thừa nhận, họ nói không có thứ gì là chân lý tuyệt đối. 

Khoa học đổi mới từng ngày, hai ba mƣơi năm sau lại có phát hiện mới, cái cũ 

bị đào thải. Trên thế giới làm gì có ngƣời có trí tuệ viên mãn? Vấn đề này thật 

sự có thể khiêm tốn học tập cổ nhân, không đƣợc coi thƣờng cổ nhân, cho rằng 

những  gì  cổ  nhân  biết  đƣợc  đều  đã  lạc  hậu,  bây  giờ  là  thời  đại  khoa  học  kỹ 

thuật, tất cả đều trở nên không có giá trị. Tƣ tƣởng này phủ định tất cả những 

gì của cổ nhân để lại. 

Chúng ta rất may mắn, vô cùng may mắn, có thể tiếp xúc đƣợc giáo huấn 

của  thánh  hiền,  tiếp  xúc  đƣợc  kinh điển  Phật  giáo,  biết  đƣợc  thật  sự  có  đấng 

toàn tri toàn năng, là ai? Chính là bản thân chúng ta, vì sao nói nhƣ vậy? Trong 

kinh Đức Phật nói rất hay: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, bản thân chúng ta 

không biết, bậc toàn tri toàn năng là ai? Chính là bản thân mình. Chúng ta nghe 

nhƣ vậy nhất định lắc đầu, tôi không đƣợc, tôi không làm đƣợc, quý vị không 

làm đƣợc, vì sao không làm đƣợc? Vì quý vị không tin vào bản thân, có toàn 

tri toàn năng chăng? 

Tập 597  1127 



Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, biễu diễn cho chúng ta thấy, đại triệt đại ngộ 

dƣới cây Bồ Đề, ngài ngộ điều gì? Ngộ trong tự tánh vốn có đầy đủ trí tuệ đức 

tƣớng. Sau khi khai ngộ ngài nói với chúng ta mỗi ngƣời đều có, vậy tại sao 

chúng ta không thể hiện tiền? Đức Phật nói, vì quý vị có chƣớng ngại, chƣớng 

ngại gì? Vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tƣ phiền não. Chính ba loại 

phiền não lớn này đã chƣớng ngại trí tuệ đức tƣớng của quý vị, chứ không có 

mất  đi,  chỉ  vì  có  chƣớng  ngại  nên  không  hiển  lộ  đƣợc.  Chỉ  cần  buông  bỏ 

chƣớng ngại, thì trí tuệ đức năng trong tự tánh hoàn toàn hiển lộ ra. Đó là toàn 

tri toàn năng, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Lời này là thật chăng? 

Thật  hiếm  có,  vào  thời  nhà  Đƣờng,  ở  tỉnh  Quảng  đông  xuất  hiện  đại  sƣ 

Huệ Năng, vị tổ thứ sáu của Thiền tông. Ngài không đƣợc đi học, không biết 

chữ,  là  một  hiếu  tử,  ngƣời  đặc  biệt  trung  hậu,  ngƣời  nông  thôn.  Hằng  ngày 

ngài đốn củi gánh vào trong thành bán, bán củi mua một ít gạo một ít rau đem 

về nuôi mẹ già, cùng mẹ già nƣơng tựa nhau sống qua ngày. Cha qua đời, chỉ 

còn  lại  hai  mẹ  con.  24  tuổi,  còn  rất  trẻ,  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn  truyền  y  bát  của 

Đức  Thế  Tôn  cho  ngài,  trở  thành  vị  tổ  đời  thứ  sáu  của  Thiền  tông,  dựa  vào 

điều gì? Ngài đã buông bỏ. Trên thực tế, trong đời ngài thật sự nghe kinh, chỉ 

nghe đƣợc một lần, một bài giảng nhiều nhất là hai tiếng. Ngài nghe xong thật 

sự  buông  bỏ,  cùng  một  lúc  buông  bỏ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Đây 

nghĩa là đại triệt đại ngộ, giống nhƣ cảnh giới đại triệt đại ngộ của Đức Thế 

Tôn dƣới cội Bồ Đề. Tất cả pháp mà Đức Thế Tôn thuyết giảng trong suốt 49 

năm ngài thông đạt hết. Trên thực tế ngài không biết, nhƣng quý vị đem kinh 

đến hỏi ngài đều biết, nếu không hỏi ngài không biết gì cả, đây là Phật pháp. 

Quý  vị  hỏi  ngài  về  những  pháp  thế  gian,  ngài  thông  thạo  hết,  không  có  gì 

không thông triệt. Đây nghĩa là toàn tri toàn năng, đúng là ngƣời thật việc thật. 

Trí  tuệ  không  phải  học  đƣợc,  năng  lực  không  phải  học  mà  đƣợc,  phƣớc  báo 

không  phải  học  mà  có,  là  trong  bản  tánh  chúng  ta  đầy  đủ  viên  mãn,  không 

thiếu thứ gì. 

Đại  sƣ  Huệ  Năng  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy,  2000  năm  nay,  gần  2000 

năm nay. Phật giáo truyền đến Trung quốc, chính thức truyền đến vào năm 67 

công nguyên, đến 2067 là tròn 2000 năm, đã gần 2000 năm. Các bậc đại đức 

học Phật, bất luận là tại gia hay xuất gia, ngƣời đạt đến cảnh giới nhƣ Đức Thế 

Tôn, nhƣ ngài Huệ Năng rất nhiều, không phải chỉ mình ngài. Sự nổi bật của 

ngài  Huệ  Năng,  chính  là  ngài  có  bản  lĩnh  cùng  một  lúc  buông  bỏ  hết  tất  cả, 

điều này rất khó đƣợc. 

112

Tập 597 



8 

Thông thƣờng ngƣời thật sự tu hành, có ngƣời năm ba năm buông bỏ, có 

ngƣời tám mƣời năm buông bỏ, có ngƣời hai ba mƣơi năm buông bỏ. Chỉ cần 

buông bỏ, cảnh giới hoàn toàn tƣơng đồng, đại sƣ Huệ Năng một lần đồng thời 

buông  bỏ,  ngƣời  nhƣ  vậy  rất  hiếm  có.  Ngài  biểu  diễn  hoàn  toàn  tƣơng  đồng 

với  Đức  Thế  Tôn,  gọi  là  đốn  xả,  đốn  ngộ,  đốn  tu,  đốn  chứng,  chỉ  trong  một 

niệm ngài đầy đủ tất cả. Điều này đã nói rõ cho chúng ta, chuyển phàm thành 

thánh không phải là chuyện khó, chỉ cần ta buông bỏ đƣợc là vấn đề đƣợc giải 

quyết. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  dễ  buông  bỏ,  vì  sao  vậy?  Vì  tâm  chúng  ta  bị 

nhiễm ô nghiêm trọng. Vì sao ngài Huệ Năng buông bỏ dể dàng nhƣ vậy? Ngài 

rất đơn thuần, không có ô nhiễm, nên dễ buông bỏ. Chúng ta mỗi ngày đều bị 

nhiễm ô, còn công việc của ngài rất đơn giản, mỗi ngày lên núi đốn củi, chặt 

xong gánh vào thành bán. 24 tuổi, vẫn là một ngƣời vô cùng đơn thuần, ngƣời 

trung  hậu  thật  thà,  thông  thƣờng  chúng  ta  gọi  là  ngƣời  không  có  mƣu  toan, 

Phật pháp nói không có vọng niệm. Trong tâm chỉ có mẹ già, chúng ta tin rằng 

ngoài ngƣời mẹ già ra, trong lòng ngài không có gì cả, dễ dàng khai ngộ.  Khai 

ngộ rồi gọi là một nghe ngàn ngộ, thông đạt mọi thứ, vì sao vậy? Vì tất cả pháp 

thế xuất thế gian là tâm tƣởng sanh. Chúng ta tìm ra tâm năng sanh năng tƣởng 

đó, không phải hoàn toàn đƣợc giải quyết rồi sao? Tất cả  pháp không rời tự 

tánh, bởi thế minh tâm kiến tánh, trí tuệ đức năng trong tự tánh hoàn toàn hiện 

tiền. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, mới biết thế gian này thật sự có ngƣời trí 

tuệ viên mãn, chỉ cần tâm ta thanh tịnh bình đẳng giác ngộ. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thanh tịnh bình đẳng giác, những gì ngài dạy là 

thật  tƣớng  lý  thể,  nghĩa  là  ngài  thấu  triệt  tất  cả  chân  tƣớng  của  nhân  sinh  vũ 

trụ. Tất cả kinh điển đức Phật nói trong suốt 49 năm, những kinh điển này đều 

là nhƣ lý mà nói, toàn là chân tƣớng sự thật, cho nên chỉ nói chân thật.      “Nên 

nói, phải tin vào những gì Ta dạy là nhƣ thật”. Câu nói này của Phật, chúng ta 

nghe  xong  có  cảm  nhận  nhƣ  thế  nào?  Cần  phải  tin  tƣởng.  Ta  là  Đức  Phật  tự 

xƣng, những gì ngài nói, những gì ngài dạy là nhƣ thật, hoàn toàn tƣơng ƣng 

với chân tƣớng sự thật. “Nay nói niệm Phật là pháp hành siêu Phổ Hiền”, đến 

đây  là  nói  đến  đoạn  sau  của  kinh  này,  nói  đến  phần  kết,  đã  nói  ra  câu  này. 

Niệm  Phật đích thực là đại pháp hành siêu Phổ Hiền. “Nên gọi là diệu pháp, 

diệu  pháp  khó  gặp,  khó  nghe,  khó  tin  nhƣ  vậy”.  Ba  cái  khó.  Gặp  đƣợc  Phật 

pháp là khó, nghe đƣợc Phật pháp là khó, sau khi nghe xong có thể tin tƣởng 

lại càng khó hơn. Tin rồi quý vị thực hành, y giáo phụng hành, nhƣ vậy quý vị 

Tập 597  1129 



sẽ thành Phật ngay trong đời này, vì sao vậy? Vì bốn cái khó, năm cái khó quý 

vị đều thông qua hết. 

“Ngày nay ta may mắn đƣợc nghe”, ta ở đây là chúng ta, ngày nay chúng ta 

may  mắn gặp đƣợc nghe đƣợc. “Nên phải tin hiểu thọ trì”, chúng ta cần phải 

tin, tin thật, phải tiếp thu, phải y giáo phụng hành. Y giáo phụng hành chính là 

niệm  Phật,  “thời  thời  niệm  Phật”,  hoàn  toàn  thấu  rõ  ràng  minh  bạch  hai  chữ 

niệm Phật này, không đơn giản. 

Điều sau cùng trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là “thâm tín nhân quả”, tức 

là nói đến điều này. Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả, không phải là Phật 

bình thƣờng, là cứu cánh Diệu Giác, cho nên vƣợt qua Phổ Hiền, Phổ Hiền là 

Bồ Tát Đẳng Giác. Chúng ta dùng câu này để giải thích “thâm tín nhân quả” 

trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, ngƣời tu học đại thừa sẽ hiểu, đây không phải 

là nhân quả thƣờng. Nhân quả thƣờng thiện có thiện báo, ác có ác báo, phàm 

phu  nhƣ  chúng  ta  đều  biết,  chẳng  lẽ  Bồ  Tát  không  biết  sao?  Điều  sau  cùng 

trong Tam Phƣớc là của Bồ Tát, khuyên Bồ Tát thâm tín nhân quả, hiển lộ ra 

pháp  môn  niệm  Phật  này  rất  khó,  đến  Bồ  Tát  còn  khó  tin,  huống  gì  là  phàm 

phu?  Khó  tin  có  thể  tin,  đây  thật  sự  là  ngƣời  có  thiện  căn,  thật  sự  có  phƣớc 

báo, họ có thể y giáo phụng hành. 

Thời thời niệm Phật, “tự mình vui mừng sâu sắc”, thật vậy, nếu hiểu đƣợc, 

ngày ngày niệm Phật bản thân cảm thấy vô cùng may mắn, vô cùng hoan hỷ, vì 

sao  vậy?  Bao  nhiêu  Bồ  Tát  đều  đang  do  dự  chƣa  quyết  định,  khi  nghe  Phật 

khai thị nhƣ vậy, vẫn không có chủ ý, bán tín bán nghi. Mấy chữ tự mình vui 

mừng sâu sắc này ý nghĩa của nó vô cùng tận. Trong Luận Ngữ nói: “Học nhi 

thời  tập  chi  bất  diệc  duyệt  hồ”,  cũng  không  đạt  đƣợc  cảnh  giới  tự  mình  vui 

mừng sâu sắc này. Thật sự đã hiểu đƣợc, dùng tâm chân thành niệm Phật, dùng 

tâm cảm ân niệm Phật, thật sự phải cảm ân. 

“Hơn  nữa,  ngƣời  niệm  Phật  nhờ  ánh  sáng  từ  bi  của  Đức  Phật  nhiếp  thọ, 

cấu diệt thiện sanh, tâm ý nhu nhuyến”. Ngƣời thật sự niệm Phật, chắc chắn là 


pháp hỷ sung mãn, nhất định là vô cùng hoan hỷ. Khi tiếp xúc với họ, quý vị 

cảm thấy họ nhu hòa, họ tùy thuận, họ phóng ánh sáng trí tuệ, có thể khiến tất 

cả  chúng  sanh  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Cấu  uế,  cấu  là  phiền  não,  không  có  phiền 

não, không có ƣu tƣ, không có vƣớng mắc, không có thị phi nhân ngã, họ ngày 

càng gần với tự tánh. Thiện ở đây không phải là thiện của thiện ác, thiện này là 

minh tâm kiến tánh, họ từng bƣớc từng bƣớc tiếp cận minh tâm kiến tánh. 

“Tâm ý nhu nhuyến, thân đƣợc nhẹ nhàng, tâm sanh hoan hỷ”, ngƣời niệm 

Phật  chắc  chắn  là  nhƣ  vậy,  đây  là  thọ  dụng  chân  thật.  Giống  nhƣ  trong  kinh 

113

Tập 597 



0 

này nói đến ba điều chân thật: Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, rốt ráo chân 

thật. Nhƣ trong Quán Kinh nói: “Phu nhân Vi Đề Hy, vì thanh tịnh quang minh 

của  cõi  nƣớc  Phật  A  Di  Đà  đột  nhiên  hiện  ra  trƣớc  mắt,  lập  tức  bà  đƣợc  vô 

sanh pháp nhẫn”. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Từ đây chúng ta biết 

đƣợc, phu nhân Vi Đề Hy có lai lịch, là chúng tại gia Ƣu bà di. Đức Thế Tôn 

đem cõi nƣớc của mƣời phƣơng Chƣ Phật, hiển bày ra cho bà thấy để tự bà lựa 

chọn. Bà gặp phải thảm họa, con trai bất hiếu, con trai giết cha đoạt vƣơng vị, 

còn muốn hại mẹ. Bà không còn cách nào khác, cầu Đức Thế Tôn, Phật liền thị 

hiện  đến  trƣớc  mặt  bà.  Bà  đem  những  thống  khổ  của  mình  thuật  lại  với  Đức 

Thế Tôn, Đức Phật đều biết. Bà cầu xin Phật, biết rằng thế giới này rất lớn, vậy 

có thế giới nào không có sanh ra những ác trƣợc này, bà muốn vãng sanh. Đức 

Phật  không  giới  thiệu  cho  bà,  chỉ  đem  cõi  nƣớc  của  mƣời  phƣơng  Chƣ  Phật 

hiển bày ra cho bà thấy, để tự bà lựa chọn. Bà cũng thật hiếm có, bà đã chọn 

thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Bởi thế thanh tịnh quang minh của thế giới 

Cực Lạc, đột nhiên hiện ra trƣớc mắt, bà nhìn thấy đƣợc, nhìn thấy liền đƣợc 

vô sanh pháp nhẫn. 

Đại sƣ Thiện Đạo nói: “Phu nhân Vi Đề Hy đạt đƣợc vô sanh pháp nhẫn 

là  hỷ  nhẫn,  ngộ  nhẫn  và  tín  nhẫn”.  Đại  sƣ  Thiện  Đạo  không  phải  phàm  phu, 

nhiều ngƣời đều biết ngài là Phật A Di Đà tái sanh. Hay nói cách khác, lời của 

đại sƣ Thiện Đạo nghĩa là lời của Phật A Di Đà. 

Vô sanh pháp nhẫn là gì? “Lý, chân lý vốn không sanh không diệt, nhƣng 

ngày nay nói không sanh, nên gọi là vô sanh- vô sanh nghĩa là bất sanh. Gọi là 

pháp vô sanh của Bồ Tát, nhẫn khả nhẫn lạc, bất động bất thoái, gọi là vô sanh 

pháp nhẫn”. Bồ Tát khế nhập cảnh giới này. Nhẫn gọi là thừa nhận, gọi là đồng 

ý,  hoàn  toàn  khẳng  định  không  hề  hoài  nghi,  đích  thực  là  không  sanh  không 

diệt.  Bởi  thế  Bồ  Tát  không  động  tâm,  chúng  ta  thƣờng  nói  không  khởi  tâm, 

không động niệm, nhƣ nhƣ bất động. Bất động đƣơng nhiên họ  sẽ bất thoái, 

đây là cảnh giới gì? Trong giáo lý đại thừa nói là thất địa trở lên, thất địa trở 

lên là bát địa, đây là thiền định cao cấp, không phải thiền định thông thƣờng. 

Phật Học Đại Từ Điển có giải thích đơn giản rằng: “Vô sanh pháp nhẫn, 

thuật ngữ nói lƣợc là vô sanh nhẫn. Pháp vô sanh là chân nhƣ thật tƣớng lý thể 

viễn ly sự sanh diệt”. Đây là nói đến điều gì? Phải viễn ly sanh diệt, sanh diệt 

là giả, có sanh có  diệt. Sau khi lìa pháp sanh diệt, liền xuất hiện pháp không 

sanh không diệt, chính là bản thể mà triết học ngày nay nói. 

Pháp sanh diệt từ đâu mà có? Là từ bất sanh bất diệt xuất hiện, bất sanh bất 

diệt là vĩnh hằng, điều này rất khó hiểu. Bản thể của vũ trụ vạn hữu, vạn hữu 

Tập 597  1131 



vũ trụ là pháp sanh diệt. Hiện nay giới khoa học cũng nói một câu, có từ đâu 

đến? Có đến từ không, trong không sanh ra có. Không nghĩa là pháp vô sanh, 

không  có  sanh  diệt,  sanh  diệt  đến  từ  vô  sanh  diệt.  Vì  vậy  không  sanh  không 

diệt là bản thể của tất cả pháp sanh diệt. Pháp bất sanh bất diệt chúng ta không 

nhìn thấy đƣợc, cũng không nghĩ đến đƣợc. Chúng ta có thể thấy đƣợc là hiện 

tƣợng vật chất, chúng ta có thể suy nghĩ đại khái là hiện tƣợng tâm lý và hiện 

tƣợng tự  nhiên. Bất sanh bất diệt cả  ba loại hiện tƣợng này đều không phải, 

nhƣng nó có thể  sanh ra ba loại hiện tƣợng này, năng sanh năng hiện. Mà ý 

niệm  chúng  ta  chính  là  tâm  tƣởng,  tƣ  tƣởng,  có  thể  khiến  những  hiện  tƣợng 

này sanh ra biến hóa, biến hóa không cùng tận. Đạo lý này cũng rất khó hiểu, 

vì sao biến hóa không cùng tận? Đạo lý này chúng ta có thể dùng ống vạn hoa 

để thể hiện nó. Kết cấu của ống vạn hoa vô cùng đơn giản, ba miếng thủy tinh, 

để vào trong đó mấy miếng giấy vụn màu sắc khác nhau, lớn nhỏ khác nhau, 

tùy tiện để vào mấy miếng. Nó có giới hạn, quý vị có thể đếm đƣợc, nhƣng để 

vào  trong  ống  vạn  hoa,  chỉ  cần  quý  vị  xuay  ống  vạn  hoa,  là  nó  biến  hóa  vô 

cùng. Nếu xuay nó suốt ngày từ sáng đến tối, mỗi lần xuay quý vị chụp lại một 

tấm hình. Dù xuay suốt ngày cũng không thấy đƣợc hai tấm tƣơng đồng, xuay 

một năm cũng không có hai tấm nhƣ nhau. 

Sự huyền bí giữa vũ trụ, hoàn toàn giống với đạo lý này. Nếu không động, 

không  động  thì  nó  không  xoay,  định  vào  một  hiện  tƣợng  này,  định  vào  một 

hiện tƣợng này là gì? Trong giáo lý đại thừa gọi là cõi thật báo trang nghiêm, 

nó định vào đây không thay đổi. Thập pháp giới thì sao? Thập pháp giới đang 

động, nên thập pháp giới thiên biến vạn hóa. Sự biến hóa này chỉ có Đức Phật 

biết, đúng là chỉ có Phật cùng Phật mới thấu tột đƣợc. Bồ Tát Đẳng Giác, trong 

kinh thƣờng nói bát địa Bồ Tát trở lên đều biết, biết mơ hồ, không rõ ràng. Chỉ 

có Phật cùng Phật mới có thể rốt ráo, thấu tột rõ ràng, đây là tánh đức. Nên nó 

gọi là chân nhƣ, gọi là thật tƣớng, lý thể của vũ trụ vạn hữu. 

“Chân trí an trú vào đây mà bất động, nên gọi là vô sanh pháp nhẫn”. Đối 

với Viên giáo sơ địa có thể chứng đƣợc. Hoặc nói thất địa, bát địa, cửu địa có 

thể đạt đƣợc, vì thập địa là tịch diệt nhẫn, đây là cao nhất, thanh tịnh tịch diệt. 

Thập  địa  là  hạ  phẩm  tịch  diệt  nhẫn,  Đẳng  giác  là  trung  phẩm,  Diệu  giác  là 

thƣợng phẩm. Thất địa là hạ phẩm vô sanh pháp nhẫn, bát địa là trung phẩm, 

cửu địa là thƣợng phẩm. Trong kinh điển đại thừa có nói nhƣ vậy. 

Bảo Tích Kinh Nhị Thập Lục nói: “Vô sanh pháp nhẫn, nên tất cả pháp vô 

sanh  vô  diệt  nhẫn”.  Trong  Kinh  Bảo  tích  nói,  tất  cả  các  pháp  không  sanh 

không diệt, đã thấy đƣợc chân tƣớng sự thật. Nếu chúng ta chƣa đọc đến đối 

113

Tập 597 



2 

thoại của đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, đích thực chúng ta không lãnh hội 

đƣợc,  cảnh  giới  này  quá  huyền  diệu.  Trong  chú  giải  Duy  Ma  Kinh  Nhất 

nói_Nhất là quyển thứ nhất, Kinh Duy Ma quyển thứ nhất: “Triệu viết”, đại sƣ 

Tăng Triệu nói: “Vô sanh nhẫn, giống nhƣ ở trên không khởi pháp nhẫn, pháp 

nhẫn tức huệ tánh”, nghĩa là trí tuệ chân thật. “Thấy pháp vô sanh”, họ thật sự 

thấy đƣợc, tất cả pháp vô sanh. 

Giống  nhƣ  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói:  Một  khảy  móng  tay  có  32  ức  100  ngàn 

niệm, có sanh chăng? Có sanh, có sanh vì sao nói vô sanh? Có sanh nghĩa là vô 

sanh, sanh tức vô sanh, vô sanh tức sanh, thật sự  hiểu  rõ chân tƣớng sự thật. 

“Tâm  trí  tịch  diệt”,  tâm  trí  tịch  diệt  là  gì?  Hoàn  toàn  buông  bỏ  vọng  tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, trở về con số không. “Kham thọ bất thoái, nên gọi là vô 

sanh pháp nhẫn”, họ có thể tiếp nhận, không hoài nghi, không thoái chuyển. 

Trí Độ Luận quyển 73, Trí Độ Luận 100 quyển, quyển 73 có một đoạn nói: 

“Vô sanh nhẫn, thậm chí pháp vi tế bất khả đắc, huống gì lớn, nên gọi là vô 

sanh. Đƣợc pháp vô sanh này, không tạo không khởi các hành nghiệp”, ở đây 

chữ hành dùng làm động từ. “Nên gọi là đắc vô sanh pháp nhẫn, đƣợc vô sanh 

nhẫn bồ đề, gọi là A bệ bạt trí”, nghĩa là trong kinh này gọi là A Duy Việt Trí, 

trong Kinh Di Đà gọi là A bệ bạt trí, đây là tiếng Phạn. “Thậm chí pháp vi tế 

bất khả đắc”, cực kỳ vi tế, quý vị thử nghĩ xem, 1 giây 1600 triệu lần sanh diệt, 

sanh diệt này chúng ta có thể đạt đƣợc chăng? 1/1600 giây là những gì Bồ Tát 

Di  Lặc  thấy  đƣợc.            Thời  gian  tồn  tại  hiện  tƣợng  này,  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm Đức Phật nói: “Đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, vừa sanh ra lập 

tức  không  còn.  Bởi  thế  Đức  Phật  mới  nói:  Tất  cả  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh 

không, bất khả đắc. Thế giới mà ngày nay chúng ta nhìn thấy, chính là huyễn 

tƣớng bất khả đắc này, tích lũy cho chúng ta thành một cảm giác sai lầm. Lầm 

tƣởng rằng là thật, thật ra hoàn toàn không có. Chẳng những mƣời pháp giới 

không có, đến nhất chân pháp giới cũng không phải thật. Bây giờ chúng ta đã 

hiểu  rõ,  nhất  chân  pháp  giới  là  tập  khí  vô  thỉ vô  minh,  nó  dừng  lại  ở  đó,  bất 

sanh bất diệt. Nhƣng sau khi đoạn tận tập khí, nó đột nhiên không còn, tức là 

trở  về  con  số không.  Trở  về  số  không  nghĩa  là  trở  về  tự  tánh,  trở  về  với  bản 

thể, trở về đến vô sanh. 

Chúng ta bây giờ là sanh diệt, ý niệm của chúng ta niệm trƣớc diệt niệm 

sau sanh, chúng ta không có cảm giác. Nhƣ cảm giác của Bồ Tát Di Lặc, một 

giây ý niệm của chúng ta sanh diệt bao nhiêu lần? Là 1600 triệu lần. Chúng ta 

xem film, film đèn chiếu của điện ảnh một giây sanh diệt 24 lần. 24 lần chúng 

ta đã không nắm bắt đƣợc, huống gì một giây 1600 lần sanh diệt, làm sao nắm 

Tập 597  1133 



bắt đƣợc? Khởi một ý niệm, Bồ Tát Di Lặc nói: thời gian một khảy móng tay 

có 32 ức 100 ngàn niệm. 32 ức 100 ngàn niệm là 320 triệu, nên Đức Phật mới 

nói là bất khả đắc, ta đạt đƣợc là giả không phải thật. Tất cả pháp vô sở hữu, 

tất cánh không, bất khả đắc, tuyệt đối đừng cho rằng nó là thật, đây là vô sanh 

pháp nhẫn, chứng đƣợc vô sanh pháp nhẫn tức là Bồ Tát A Duy Việt Trí. 

Nhƣ vậy chúng ta biết đƣợc, niệm  Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đến 

thế giới Cực Lạc,  mặc dù là cõi phàm  thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, 

Phật A Di Đà dùng oai thần bổn nguyện, trên thực tế là công đức 48 nguyện và 

năm kiếp tu hành gia trì chúng ta. Không có công đức lấy gì để gia trì? Ngài 

thật sự tu hành, thời gian năm kiếp tu 48 nguyện, dùng công đức này gia trì. 

Trí tuệ, thần thông, đạo lực của chúng ta không khác gì Bồ Tát A Duy Việt Trí, 

bằng với Bồ Tát trên thất địa. Điều này trong thế giới của tất cả mƣời phƣơng 

Chƣ Phật không có, chỉ thế giới tây phƣơng Cực Lạc có. 

Tôi  không  tin,  có  thể  là  gạt  ngƣời.  Trƣớc  đây  khi  tôi  còn  trẻ,  thầy  Lý 

khuyên tôi, thái độ tôi chính là nhƣ vậy. Thầy Lý nói, anh xem ngày xƣa nhiều 

ngƣời nhƣ vậy bị lừa gạt, chúng ta bị gạt một lần có gì đáng ngại đâu? Thầy đã 

nói nhƣ thế với tôi, bây giờ cảm ân, lúc đó không thể hoàn toàn tiếp thu. Bây 

giờ biết đƣợc dụng tâm của thầy rất gian nan, muốn chúng ta tin vào pháp môn 

này. Chúng tôi còn quá trẻ, trí tuệ và định công đều chƣa đạt đƣợc, nên nghe 

mà không thể tiếp thu. Bây giờ chúng tôi đã trải qua 60 năm huân tập, đối với 

vấn đề này hoàn toàn không còn hoài nghi. Chỉ cần vãng sanh Tịnh độ, tất cả 

đều thành tựu viên mãn. 

Đại sƣ Thiện Đạo nói, phu nhân Vi Đề Hy đạt đƣợc là hỷ nhẫn, ngộ nhẫn, 

tín nhẫn, đây cũng là ba loại nhẫn mà Tịnh độ nói đến, ba loại nhẫn. 

“Hiện” là xuất hiện, đây là cảm ứng, xuất hiện. Lúc thấy Phật A Di Đà, tâm 

sanh  hoan  hỷ,  đƣợc  vô  sanh  pháp  nhẫn,  gọi  là  hỷ  nhẫn”,  do  hoan  hỷ  mà  đạt 

đƣợc.  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  nói:  “Thấy  điều  vi  diệu  an  lạc  ở  cõi 

nƣớc này tâm sanh hoan hỷ, tức thời đạt đƣợc vô sanh pháp nhẫn”, tức là ý 

này. Trong phần tựa của Quán Kinh nói: Thanh tịnh quang minh của cõi nƣớc 

Phật A Di Đà đột nhiên hiện ra trƣớc mắt, có gì vui mừng hơn, vô lƣợng hoan 

hỷ. Nhờ niềm vui này mà đƣợc vô sanh nhẫn, cũng gọi là hỷ nhẫn, cũng gọi là 

ngộ nhẫn, cũng gọi là tín nhẫn. Trong vô sanh pháp nhẫn bao hàm ba loại này: 

Hoan hỷ, giác ngộ, tin tƣởng. Thứ nhất là hoan hỷ, thật sự thấy đƣợc, tiếp theo 

là khai ngộ. Phu nhân Vi Đề Hy nhờ thấy đƣợc Phật A Di Đà mà đột nhiên đại 

ngộ,  đƣợc  vô  sanh  nhẫn,  gọi  là  ngộ  nhẫn,  lại  gọi  là  hỷ  nhẫn,  cũng  gọi  là  tín 

nhẫn,  là  nhẫn  của  thập  tín  vị.  Từ  đây  cho  thấy,  thập  tín  Bồ  Tát  đã  khai  ngộ, 

113

Tập 597 



4 

thập  tín  tâm  mãn  cũng  gọi  là  thành  Phật,  phải  chăng  là  thật  sự  thành  Phật? 

Đúng vậy, đây chính là trong Tông môn nói: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật. Trên thực tế là Viên giáo sơ trú Bồ Tát, họ đã rời 

khỏi mƣời pháp giới. 

Chúng  ta  phải  biết  mƣời  pháp  giới  là  pháp  sanh  diệt,  vì  sao  vậy?  Vì  ta 

dùng tâm sanh diệt, nghĩa là dùng A lại da. Thập tín tâm mãn, Bồ Tát thập tín 

vị,  là  Phật  trong  mƣời  pháp  giới.  Khi  họ  tu  đến  viên  mãn,  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh, liền thoát ly mƣời pháp giới, họ đi về đâu? Đến nhất chân 

pháp giới, 41 giai cấp trong nhất chân pháp giới, họ là sơ trụ quả vị thấp nhất. 

41 quả vị là thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, Đẳng giác  ở trong 

cõi thật báo. Những vị Bồ Tát này đều chuyển bát thức thành tứ trí, bát thức là 

tâm  sanh  diệt.  Từ  tâm  sanh  diệt  chuyển  qua  dùng  tâm  bất  sanh  bất  diệt.  Bất 

sanh bất diệt là chân tâm, tâm sanh diệt là vọng tâm. Tâm mà hiện tại chúng ta 

dùng là niệm niệm sanh diệt, niệm trƣớc diệt niệm sau sanh, niệm này nối tiếp 

niệm  kia,  lúc  ngủ  cũng  không  dừng.  Ngƣời  chết  rồi  có  dừng  chăng?  Không 

dừng.  Thực  tế  mà  nói,  thật  ra  con  ngƣời  không  chết,  chết  là  thân  thể  chết, 

nhƣng thật ra không chết. Nếu chết còn đi đầu thai đƣợc sao? Còn có luân hồi 

sao? Nếu nhƣ con ngƣời chết thật sẽ không có luân hồi, con ngƣời không có 

chết. 

Câu  chuyện  về  đội  quân  La  Mã  xâm  lăng  Trung  quốc,  rất  nhiều  vị  đồng 

học đều biết, là chuyện của 2100 năm trƣớc. Lúc đó Phật giáo chƣa truyền đến 

Trung quốc, còn sớm hơn Phật giáo truyền đến Trung quốc hơn 100 năm. Quý 

vị  xem,  mƣời  mấy  vạn  tƣớng  sĩ,  chúng  ta  gọi  họ  là  tƣớng  sĩ,  âm  hồn  của  họ 

đến nay vẫn còn, mà còn rất linh hoạt. Họ nhập vào ngƣời khác và kể ra câu 

chuyện này, họ không chết, có chết đâu? 

Chiến  tranh  Trung  Nhật  là  chuyện  gần  đây,  60  năm  trƣớc,  đến  nay  cũng 

sáu bảy mƣơi năm. Kháng chiến bắt đầu từ năm dân quốc 26 đến năm 34, tám 

năm.  Tƣớng quân, binh sĩ  chết trên  chiến trƣờng thật  ra không hề  chết, hiện 

nay  vẫn  rất  linh  hoạt.  Chúng  ta  thấy  họ  nhập  vào  ngƣời  khác  nói  ra  sự  việc 

này, cầu xin chúng ta siêu độ. Biết đƣợc chiến tranh là sai lầm, hy vọng có hòa 

bình, không mong có chiến tranh. 

Qua điều này cần phải hiểu, sanh diệt là gì? Bất sanh bất diệt là gì? Chân 

tâm bất sanh bất diệt, vọng tâm sanh diệt. Tần suất sanh diệt rất cao, một giây 

tần  suất  của  nó  là  1600  triệu  lần,  đây  là  căn  cứ  vào  những  gì  Bồ  Tát  Di  Lặc 

nói. 

Tập 597  1135 



Cho nên nhẫn của thập tín Bồ Tát, ở trƣớc chúng ta thấy sơ địa đạt đƣợc, 

sơ địa này là Biệt giáo. Biệt giáo sơ địa bằng Viên giáo sơ trụ, thập tín tâm 

mãn là sơ trụ, chuyển thức thành trí. 

Quán  Kinh  Tự  Phần  Nghĩa_Đây  là  đại  sƣ  Thiện  Đạo  nói:  “Thanh  tịnh 

quang minh của cõi nƣớc Phật A Di Đà đột nhiên hiện ra trƣớc mắt, có gì vui 

mừng hơn thế. Vì niềm vui này liền đƣợc vô sanh nhẫn, cũng gọi là hỷ nhẫn, 

cũng gọi là ngộ nhẫn, cũng gọi là tín nhẫn. Đây phần nhiều là thập tín trung 

nhẫn, không giải hành đã đƣợc thƣợng nhẫn”. Đây là nói phu nhân Vi Đề Hy 

đƣợc vô sanh pháp nhẫn, không phải Bồ Tát thất địa đạt đƣợc, mà là sơ trụ Bồ 

Tát, tức là thập tín. Thập tín tâm mãn là sơ trụ Bồ Tát, điều này chúng ta có thể 

tin. 

Thứ ba là tín nhẫn, đoạn nói về tín nhẫn này đƣợc trích dẫn từ trong Tam 

Tạng Pháp Số: “Tín là tùy thuận không hoài nghi, sơ địa, nhị địa, tam địa Bồ 

Tát đƣợc vô lậu tín, nên gọi là tín nhẫn”. Sơ địa tức là hoan hỷ địa trong thập 

địa, nhị địa là ly cấu địa, tam địa là phát quang địa. Ở đây là nói đến Biệt giáo, 

Biệt giáo sơ địa, nhị địa, tam địa bằng Viên giáo sơ trụ, nhị trụ, tam trụ. Điều 

này  quả  là  không  thể  nghĩ  bàn,  tín  tâm  kiên  định,  vĩnh  viễn  không  thoái 

chuyển. 

Phu nhân Vi Đề Hy nhìn thấy thế giới Cực Lạc, lúc này cảnh giới của bà 

tƣơng đồng với cảnh giới của thiền tông lục tổ Huệ Năng. Buông bỏ tất cả khởi 

tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc, là thật chăng? Đúng vậy, vì sao? Vì bà 

nhất  tâm  hƣớng  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  buông  bỏ  hoàn  toàn.  Vì  vậy  đại  sƣ 

Thiện Đạo nói, vô sanh pháp nhẫn mà phu nhân Vi Đề Hy đạt đƣợc là hỷ nhẫn, 

ngộ nhẫn, tín nhẫn. 

Bên dƣới có giải thích một cách đơn giản. Hỷ nhẫn, đại sƣ nói là do niệm 

Phật A Di Đà mà sanh tâm hoan hỷ”. Đây là hỷ nhẫn, nhất tâm chuyên niệm, 

tâm  sanh  hoan  hỷ,  càng  niệm  càng  hoan  hỷ.  “Nên  trong  kinh  nói  niệm  Phật 

sanh hoan hỷ”, trong Kinh Vô Lƣợng Thọ có nói câu này. Hỷ là hoan hỷ, sanh 

hoan hỷ tức là hỷ nhẫn. Nhờ niệm Phật mà tâm mình tự sanh hoan hỷ, đây là 

pháp  hỷ,  đây  là  điều  Khổng  tử  nói: “bất diệc  duyệt  hồ”.  Vì  tâm  hoan  hỷ  này 

không phải từ ngoài vào, là từ trong tự tánh hiển lộ ra. 

“Sau cùng lại khuyến dụ ngƣời tu hành, không những tự thân thọ trì pháp 

này  mà độ thoát sanh tử,  mình và ngƣời đều đƣợc lợi ích, nên hoằng dƣơng 

rộng  kinh  này,  khuyên  trì  danh  hiệu,  triển  chuyển  độ  thoát,  xuất  ly  sanh  tử. 

Ngƣời nhƣ vậy, Đức Thế Tôn khen là chân thiện hữu, tức chân thiện tri thức”. 

Đây là tiến thêm một bƣớc nữa khuyên chúng ta, chúng ta không đƣợc nói bản 

113

Tập 597 



6 

thân đƣợc hoan hỷ là đủ, đạt đƣợc cảnh giới này đã mãn nguyện lắm rồi, không 

đƣợc. Hy vọng chúng ta tiến thêm bƣớc nữa, có thể giúp ngƣời khác. Cũng tức 

là nói, chúng ta phải đem những gì mình đạt đƣợc chia sẻ với  mọi ngƣời. Vì 

sao vậy? Vì khi chúng ta nói, ngƣời khác có thể tiếp nhận, có thể nghe hiểu, 

nhƣ vậy tôi đã đạt đƣợc. Nếu tôi chƣa đạt đƣợc có nói quý vị cũng không tin. 

Tôi đạt đƣợc, quý vị thấy tôi suốt ngày đều rất hoan hỷ, tôi đạt đƣợc quý vị sẽ 

tin, nhƣ vậy chúng ta mới dạy đƣợc ngƣời khác. Đây cũng chính là chúng ta 

nghe một số ngƣời có cách nói nhƣ vầy: Ngƣời làm việc giáo dục, trƣớc phải 

tiếp thu giáo dục, mới dạy đƣợc ngƣời khác. 

Niệm Phật đến lúc sanh tâm hoan hỷ nhất định đƣợc sanh, hoàn toàn không 

có hoài nghi, lúc này chúng ta phải nghĩ đến tự lợi lợi tha. Câu sau cùng trong 

Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc nói, mƣời câu trƣớc đều là tự lợi, bản thân thành tựu, 

sau cùng là: “khuyến tấn hành giả”, chúng ta phải khuyên ngƣời khác. Ở đây 

đặc biệt khuyên chúng ta: “Hoằng dƣơng rộng kinh này, khuyên ngƣời niệm 

Phật”, điều này vô cùng quan trọng, vì sao vậy? Vì thời đại này là thời kỳ mạt 

pháp của Thế Tôn, chỉ có bộ kinh này là lợi ích chân thật. Quả thật kinh này có 

thể  giúp  ngƣời  khác  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới,  các  pháp  môn  khác  vô  cùng 

khó khăn, vì sao vậy? Vì phải đoạn phiền não. Pháp môn này rất khó tin, tức 

khó  tin  ở  điểm  này,  chƣa  đoạn  sạch  phiền  não  cũng  đƣợc  vãng  sanh,  một  số 

ngƣời không tin nhƣ vậy. Nhƣng trong kinh nói rất rõ ràng, sanh đến thế giới 

Cực Lạc là thân phận của nhân thiên. Tuy thân phận nhân thiên, nhƣng đến thế 

giới Cực Lạc sẽ đạt đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, lập tức 

nâng ta lên đến Bồ Tát A Duy Việt Trí. Nhất định phải hiểu đạo lý này, đây là 

hƣởng phƣớc báo của Phật A Di Đà, không phải năng lực mình có đƣợc. Bản 

thân nghiệp chƣớng rất sâu nặng, mới chế phục nghiệp chƣớng chứ chƣa đoạn 

đƣợc, chế  phục nó  mãi  mãi không bị  phát tác. Vì sao vậy? Nếu nghiệp khởi 

hiện hành phải gặp duyên, thế giới Cực Lạc không có duyên. Cho nên tuy có 

nhân phiền não, nhƣng không có duyên, nên phiền não không khởi tác  dụng, 

đây là sự thù thắng của thế giới Cực Lạc. Huống gì đến thế giới Cực Lạc, ngày 

ngày nghe kinh nghe pháp, tu phƣớc tu tuệ sao không vui đƣợc! Quý vị xem, 

mỗi ngày bản thân không rời Phật A Di Đà, ở trong giảng đƣờng nghe Phật Di 

Đà giảng kinh thuyết pháp. Còn hóa thân phân thân ngao du vũ trụ, ngao du 

pháp giới, họ đến tham học ở cõi nƣớc của mƣời phƣơng chƣ Phật, khắp biến 

pháp giới hƣ không giới, riêng bản thân bất động, nghe kinh ở chỗ Phật Di Đà. 

Phân thân rất lợi ích, phân thân không phải không lợi ích, rất lợi ích. Phân thân 

đến mƣời phƣơng thế giới để cúng dƣờng Phật tu phƣớc, nghe Phật giảng kinh 

Tập 597  1137 



thuyết pháp khai phát trí tuệ. Đây là điều vô cùng thù thắng của Thế giới Cực 

Lạc, trong cõi nƣớc mƣời phƣơng Chƣ Phật không có. 

Bởi vậy chúng ta biết, vãng sanh giống nhƣ đƣợc vào học lớp bảo chứng, 

bảo đảm chúng ta năm nào cũng đƣợc lên lớp, bảo đảm ta đƣợc tốt nghiệp, tốt 

nghiệp  nghĩa  là  thành  Phật.  Đây  là  nguyên  nhân  vì  sao  phải  khuyên  học  bộ 

kinh  này,  hoằng  dƣơng  bộ  kinh  này,  dạy  chúng  ta  triển  chuyển  lƣu  thông  bộ 

kinh này. Vì chỉ có bộ kinh này, mới giúp đƣợc chính mình, giúp đƣợc tất cả 

chúng sanh ra khỏi biển sanh tử. Ngƣời làm đúng nhƣ vậy đƣợc Đức Phật khen 

ngợi, khen họ là chân thiện hữu, chân thiện hữu tức là chân thiện tri thức. 

“Đây là từ khen ngợi của Thế Tôn, thiện tri thức tức đồng với Nhƣ Lai”. 

Thiện tri thức là bậc thầy, là ngƣời giáo hóa chúng sanh. Thiện tri, họ biết hết 

tất cả, biết rất chính xác, không sai lầm, gọi là thiện tri. Thiện thức, nhận thức 

đƣợc mọi thứ. Bởi thế thiện tri thức cũng là xƣng hô đối với Phật. Sau khi Đức 

Phật  diệt  độ,  ngƣời  tu  hành  chơn  chánh,  ngƣời  thật  sự  có  thể  giảng  kinh  dạy 

học, chúng ta tôn xƣng họ là thiện tri thức. 

Bốn câu sau cùng này, chính là Thế Tôn kỳ vọng và giáo huấn đối với tất 

cả  chúng  sanh  đời  sau,  khi  gặp  đƣợc  kinh  này,  nghe  đƣợc  pháp  này.  Lời  nói 

này rất thiết thực, rất chân thật. Đức Thế Tôn đối với tất cả chúng sanh đời sau, 

có nhân duyên đọc đƣợc bộ kinh này, có nhân duyên nghe đƣợc bộ kinh này, 

có  nhân  duyên  nƣơng  vào  bộ  kinh  này  tin  tƣởng  tu  hành,  đích  thực  ngài  kỳ 

vọng rất lớn đối với họ. Kỳ vọng đầu tiên là hy vọng họ đƣợc vãng sanh thân 

cận Phật A Di Đà. Thứ hai là kỳ vọng họ đem sở học của mình giới thiệu cho 

ngƣời khác, tận tâm tận lực giới thiệu. Đây là giáo huấn, dặn dò của Phật đối 

với chúng ta. Cho nên ta cùng mọi ngƣời phải ai cầu khẩn thiết lãnh thọ, chúng 

ta phải cảm tạ ân đức sâu dày lớn lao của Phật, ngài từ bi vô lƣợng. Nếu chúng 

ta đem kinh này giới thiệu cho ngƣời khác, công đức không khác gì Đức Phật. 

Tất cả những thứ trong thế gian đều là giả, chỉ có công đức này là thật, công 

đức chân thật. Nên giáo huấn của Phật, từng câu từng chữ chúng ta phải khắc 

cốt ghi tâm, vĩnh viễn không bao giờ quên, nhất định y giáo phụng hành. Tuân 

theo di giáo, cần tu kiên trì, tuyệt đối đừng cô phụ từ ân, cần phải làm nhƣ thế. 

Trong thời đại này, kỹ thuật in ấn phát triển, giá thành lại rất thấp, nên phải 

lƣu thông thật nhiều. Chú giải của Hoàng Niệm Tổ rất hay, bản hội tập của Hạ 

Liên Cƣ cũng rất hay. Ở dƣới chúng tôi đem toàn bộ khoa phán đều hội tập vào 

một nơi, trở thành bản hoàn thiện nhất, hay nhất. 

Năm đó khi tôi viết khoa phán xong, in ra tặng một bản cho ông Triệu Bộc, 

ông ta xem xong rất hoan hỷ. Ông nói kinh này có bản hội tập và chú giải của 

113

Tập 597 



8 

Hoàng Niệm Tổ hay nhƣ vậy, lại thấy bản khoa phán hoàn chỉnh, ông hoan hỷ 

tán thán không thôi. Chúng tôi cũng cảm thâm ân của ông, bây giờ đem cả ba 

loại tập hợp lại, đáng tiếc ông đã vãng sanh. Nếu nhƣ còn sống, ông thấy đƣợc 

sẽ vô lƣợng hoan hỷ, điều này chúng tôi có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Chúng tôi 

cũng đem công đức này hồi hƣớng cho ông, để đền ơn tri ngộ của chúng tôi. 

Xem  tiếp  đoạn  sau:  “Phần  sau  kinh  này,  Đức  Thế  Tôn  lại  khuyên  niệm 

Phật. Bản tâm của mƣời phƣơng Nhƣ Lai, cùng một lúc hiển thị tất cả”. Hiển 

thị tất cả là không lƣu lại điều gì, tất cả đều đem ra hết, nghĩa là tất cả đều ở 

đây, không hề giữ lại. Đây là pháp của ai? Của mƣời phƣơng Nhƣ Lai, bản tâm 

của mƣời phƣơng Nhƣ Lai, hy vọng tất cả chúng sanh nhanh chóng thành Phật, 

đây là tâm Phật, vì sao vậy? Vì quý vị vốn là Phật. Vì nhất niệm bất giác, mê 

muội, mê thành nhƣ vậy, quay đầu chính là bờ, nên quay đầu là bờ. 

“Trong phẩm này phƣớc tuệ thỉ văn, là pháp vi diệu”, quý vị xem câu này, 

là câu quan trọng. Phƣớc tuệ thỉ văn, tức không có phƣớc không có tuệ không 

nghe đƣợc kinh này, cho dù là nghe một câu, một bài kệ, đều là phƣớc tuệ tu 

đƣợc trong đời quá khứ. Nếu trong đời quá khứ không tu, đời này nhất định 

không có đƣợc nhân duyên này, làm gì có chuyện ngẫu nhiên? 

Pháp này, trì danh niệm Phật là pháp vi diệu. Không nhiều ngƣời biết đƣợc 

niệm Phật là pháp vi diệu, vì sao vậy? Vì thật sự biết nó là pháp vi diệu sẽ sống 

chết  một  lòng,  nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu,  tuyệt  đối  không  tu 

học các pháp môn khác, vì sao vậy? Vì không có thời gian, cũng không lãng 

phí tinh lực, chúng ta chỉ thâm nhập một môn. 

Câu dƣới là nói với hàng căn cơ hiện nay: “Cứu thế hành”. Hiện nay xã hội 

động loạn, địa cầu thiên tai dồn dập, mọi ngƣời đều nghĩ cách làm sao để cứu 

vãn  thế  giới,  cứu  vãn  địa  cầu.  Chính  là  bộ kinh này,  là  pháp  môn  này,  ngoài 

niệm Phật ra, các phƣơng pháp khác sẽ không kịp. Niệm Phật A Di Đà có thể 

cứu thế giới này, niệm Phật A Di Đà có thể cứu xã hội này, là thật chăng? Là 

thật, đạo lý là gì? Trong bộ kinh này, trong bộ kinh này nói vô cùng thấu triệt, 

không thể không tin. 

Trƣớc đây tôi từng giảng mƣời lần Kinh Vô Lƣợng Thọ, đây là lần thứ 11, 

đặc biệt là vì báo ân tri ngộ với Hoàng Niệm Tổ khi tuổi đã lớn. Ông quá gian 

nan, thân mang trọng bệnh nhƣng trong vòng sáu năm hoàn thành bộ chú giải 

này, là tâm huyết một đời của ông. Suốt đời ông cống hiến rất lớn đối với Phật 

giáo, đối với quốc gia dân tộc, đối với nhân loại, đối với chánh pháp, nhƣng 

không  ai  biết.  Tôi  có  trách  nhiệm,  có  nghĩa  vụ  thay  ông  tuyên  dƣơng,  không 

Tập 597  1139 



những  thay  ông  tuyên  dƣơng,  mà  còn  học  theo  ông,  cũng  là  vì  làm  việc  cứu 

thế. 

Tết thanh minh năm ngoái, tôi ngừng giảng Kinh Hoa Nghiêm, để giảng bộ 

chú  giải  này,  vì  sao  vậy?  Vì  pháp  môn  niệm  Phật  của  Tịnh  độ,  tự  lợi  lợi  tha 

đều  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn,  nên  cần  phải  nói  rõ  ràng  minh  bạch,  ngƣời 

khác mới tin. Bản thân tôi có thể buông bỏ thứ mà bình thƣờng tôi thích nhất là 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  thật  ra  bộ  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  tức  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm, là tinh yếu của Hoa Nghiêm, chúng tôi vẫn không bỏ Hoa Nghiêm. Ở 

sau Kinh Hoa Nghiêm, thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, bây giờ chúng 

ta trở về Vô Lƣợng Thọ, nghĩa là quy về Cực Lạc. Trong kinh nói là “biển trí 

tuệ”, bộ kinh này là biển trí tuệ. Nếu chúng ta dùng tâm chân thành, tâm thanh 

tịnh để tiếp thu_Đại sƣ Ấn Quang nói: Một phần thành kính đƣợc một phần lợi 

ích, mƣời phần thành kinh đƣợc mƣời phần lợi ích. Ngày nay chúng ta dùng 

vạn phần thành kính, chúng ta đạt đƣợc là vạn phần lợi ích. 

Ngày nay nói  đến ba loại chân thật: Chân thật rốt  ráo, đó là pháp tánh lý 

thể. Trí tuệ  chân thật là biển trí tuệ. Lợi ích chân thật, là vãng sanh Cực Lạc 

thân cận Phật A Di Đà, làm đệ tử hàng đầu của Phật A Di Đà. Trong kinh đã 

nói nhƣ thế, là Đức Phật giao phó cho chúng ta, phải phát tâm làm đệ tử bậc 

nhất của Phật Di Đà, Chúng ta phải cố gắng, phải nổ lực. 

Câu tiếp theo là: “Khó trong các điều khó”. Đƣợc thân ngƣời là khó, sanh 

vào cõi nƣớc có Phật là khó. Trong kinh Phật nói đến trung quốc, quý vị cần 

phải hiểu rõ ý nghĩa của nó. Trung quốc và biên địa là tƣơng đối, nhƣ thế nào 

gọi là biên địa? Nơi không có Phật pháp gọi là biên địa, nơi có Phật pháp gọi là 

trung quốc, từ trung quốc trong kinh nói có nghĩa nhƣ vậy. Ở đâu có Phật pháp 

thì gọi là trung quốc, nên Đức Phật nói khó sanh vào trung quốc. Sanh vào nơi 

có Phật pháp, mới có cơ hội nghe đƣợc Phật pháp, có cơ hội học Phật pháp, là 

khó trong các điều khó. 

Phật pháp có đại thừa và tiểu thừa, nếu có thể nghe đƣợc đại thừa, trong đại 

thừa có tám Tông phái, ta có thể nghe đƣợc Tịnh độ. Bây giờ Tịnh độ có năm 

kinh  một  luận,  ta  có  thể  nghe  đƣợc  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  ta  có  duyên  có  thể 

nghe  đƣợc  bản  hội  tập  của  Hạ  Liên  Cƣ,  không  thể  nghĩ  bàn!  Có  duyên  học 

đƣợc tập chú của Hoàng Niệm Tổ, chú giải của ông là tập đại thành. Có 83 loại 

kinh luận, 110 loại chú sớ của các bậc tổ sƣ đại đức, tất cả có 193 loại, dùng 

những kinh luận chú sớ này để chú giải. Đây là tập chú, không phải ý của ông. 

Kinh luận là ý của Phật, là ý của các bậc tổ sƣ đại đức, chúng ta có thể không 

tin đƣợc chăng? Đối với chú giải này hoàn toàn không có hoài nghi, chúng ta 

114

Tập 597 



0 

phải  tín  ngƣỡng,  phải  tín  thọ  phụng  hành,  khó  trong  các  điều  khó!  Sau  cùng 

nói  đến  đỉnh  điểm,  hành  siêu  Phổ  Hiền.  Nếu  tin  thật,  nguyện  thiết,  y  giáo 

phụng hành, tự độ độ tha, đích thực có thể vƣợt qua ngài Phổ Hiền. 

“Nói  chung  tín  nguyện  trì  danh  là  diệu  pháp  vô  thƣợng.  Sự  vi  diệu  của 

pháp môn niệm Phật, mặc dù lấy vô lƣợng thân, mỗi một thân có vô lƣợng cái 

miệng,  mỗi  một  cái  miệng  có  vô  lƣợng  lƣỡi,  mỗi  một  lƣỡi  có  vô  lƣợng  âm 

thanh,  cùng  vị  lai  kiếp,  diễn  thuyết  không  thôi,  cũng  khó  đạt  đƣợc  ít  phần”. 

Mấy câu này của Hoàng Niệm Tổ là lời Đức Phật nói trong kinh, dùng nó để 

khen  ngợi  pháp  môn  niệm  Phật,  vô  cùng  thích  hợp.  Không  có  câu  nào  quá 

đáng. “Nên không nói nhiều, chỉ trích dẫn hai đoạn trong Yếu Giải của đại sƣ 

Linh Phong, để quy kết chú giải của phẩm này”. Linh Phong là đại sƣ Ngẫu 

Ích, Yếu Giải  là trƣớc tác của đại sƣ Ngẫu Ích. Đại Sƣ  Ấn Quang khen ngợi 

Yếu Giải này, ngài nói: “cho dù là cổ Phật tái lai chú giải cho Kinh A Di Đà, 

cũng không hơn đƣợc tập Yếu Giải này”. Lời tán thán này đã đến tột cùng, quả 

thật là khen ngợi đến cứu cánh viên mãn. Từng có ngƣời xuất gia hỏi tôi: Đại 

sƣ Ấn Quang khen ngợi Yếu Giải nhƣ vậy, phải chăng là hơi quá đáng? Tôi 

cung kính trả lời ông ta: Không quá đáng chút nào, lời khen ngợi của ngài vừa 

đúng mức. 

Ngày xƣa tôi từng giảng bộ Yếu Giải này. Khi chƣa thấy bản hội tập của 

Hạ Liên Cƣ, tôi đối với Yếu Giải của đại sƣ Ngẫu Ích vô cùng hoan hỷ. Lúc đó 

tôi  ở  Mỹ,  trong  tâm  thƣờng  nghĩ  suốt  đời  hoằng  dƣơng  Yêu  Giải,  giảng  Yếu 

Giải này. Yếu Giải rất hay, đơn giản trọng yếu. Về sau thấy đƣợc bản hội tập 

của Hạ Liên Cƣ, ở Mỹ có duyên gặp đƣợc cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, chƣa tới ba 

tháng sau, tôi đến Bắc Kinh thăm ông, chúng tôi đã gặp nhau. Biết đƣợc sự vất 

vả khi chú giải bộ kinh này, biết đƣợc dụng tâm của ông, vô cùng từ bi. Ông 

đến thế gian là để cứu thế, dùng phƣơng pháp gì? Chính là dùng bộ tập chú này 

để độ chúng sanh của 9000 năm trong thời kỳ mạt pháp. 

Chúng ta thấy ông trích dẫn hai đoạn trong Yếu Giải của đại sƣ Ngẫu Ích. 

Thứ nhất: Yếu Giải nói: “Do nghĩa vô lƣợng quang, nên chúng sanh sanh đến 

Cực Lạc tức sanh mƣời phƣơng”, quang minh biến chiếu mƣời phƣơng. “Thấy 

Phật A Di Đà tức thấy mƣời phƣơng Chƣ Phật, có thể tự độ tức phổ lợi tất cả”. 

Nghĩa của vô lƣợng quang là quang minh chiếu soi khắp nơi. Ở đây chúng ta 

thử nghĩ xem,  y theo lý luận và phƣơng pháp trong kinh điển này tu học. Lý 

luận sửa đổi hành vi tƣ tƣởng của chúng ta, phƣơng pháp sửa đổi hành vi thân 

khẩu  của  chúng  ta.  Hành  vi  nhiều  đến  mấy  cũng  không  nhiều  hơn  ba  nghiệp 

thân khẩu ý. Lý luận và phƣơng pháp trong kinh này, là hành vi sinh hoạt của 

Tập 597  1141 



Nhƣ Lai, đây gọi là gì? Đây gọi là làm Phật, thị tâm tác Phật. Vốn là thị tâm thị 

Phật, bây giờ y theo lý luận phƣơng pháp trong kinh điển này tu hành, chính là 

thị tâm tác Phật, tâm tác tâm thị, làm gì có đạo lý không thành Phật? Tự hành 

nghĩa là hóa tha, hóa tha tức là tự hành, tự tha không hai, chúng sanh và Phật 

không hai, ý này quá hay! Sanh Cực Lạc nghĩa là sanh mƣời phƣơng thế giới, 

thấy Phật A Di Đà tức thấy mƣời phƣơng Chƣ Phật. Ở thế giới Cực Lạc đích 

thực là nhƣ vậy. 

Nhƣ tôi vừa mới nói: Ở thế giới Cực Lạc, bản thân chúng ta ngồi bất động 

trong hội nghe pháp của Phật Di Đà, nhƣng phân thân, hóa thân của chúng ta 

đi đến đâu? Đến cõi nƣớc của tất cả chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không 

giới,  đi  cúng  Phật,  đi  nghe  pháp.  Trong  các  pháp  môn  khác  không  có  sự  thù 

thắng vi diệu này, chỉ pháp  môn này  mới có, điều này không thể không biết. 

Bởi vậy pháp môn này vô cùng khó, chúng ta đã gặp đƣợc, nhất định phải quý 

trọng, tuyệt đối không đƣợc bỏ qua. 

“Do nghĩa vô lƣợng thọ, nên nhân dân Cực Lạc tức là nhất sanh bổ xứ, đều 

chắc chắn thành Phật trong đời này, không qua đời khác”, đời khác là đời thứ 

hai. Nên pháp  môn này, gọi là pháp  môn thành tựu trrong  một đời. Bản  thân 

chúng  ta  cần  phải  biết,  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  chết  rồi  mới 

vãng sanh, vãng sanh khi còn sống, chƣa chết. Chƣa đoạn khí, nhìn thấy Phật 

A Di Đà đến tiếp dẫn, tạm biệt mọi ngƣời, đi nhƣ vậy. Khi đi không cần thân 

thể  này  nữa,  vứt  bỏ  hết,  buông  bỏ  tất  cả,  sau  cùng  thân  cũng  buông  bỏ  luôn, 

vãng sanh lúc còn sống. Bởi thế pháp môn này đúng là liễu sanh tử.      Đến thế 

giới Cực Lạc, nơi đó là vô lƣợng thọ, trong kinh này chúng ta đã học rất nhiều, 

đều hiểu rõ. Đến thế giới Cực Lạc là vô lƣợng của hữu lƣợng, tu đến lúc đoạn 

tận tập khí vô thỉ vô minh là vô lƣợng của vô lƣợng. Quý vị xem vô lƣợng của 

hữu lƣợng, thông với vô lƣợng của vô lƣợng, hai bên nối kết đƣợc với nhau. 

Quả thật là vô lƣợng thọ, không phải giả. Ngƣời thế gian, Tôn giáo thế gian ai 

không cầu trƣờng thọ? Trƣờng thọ là sống hoài không chết. Chính là bộ kinh 

này, ngay trong pháp môn này, không cần tìm đâu khác. 

“Nên  biết  rời  nhất  niệm  tâm  vô  lƣợng  thọ  hiện  tiền,  thì  nơi  nào  có  danh 

hiệu  Phật  A  Di  Đà.  Mà  rời  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà,  ở  đâu  triệt  chứng  nhất 

niệm  tâm  vô  lƣợng  quang  vô  lƣợng  thọ”.  Hai  câu  này  nói  quá  hay!  Tâm  vô 

lƣợng thọ vô lƣợng quang với danh hiệu Phật A Di Đà là một không phải hai. 

Phật A Di Đà chính là tâm vô lƣợng thọ quang, tâm vô lƣợng thọ quang tức là 

Phật A Di Đà. Chúng ta phải nhận thức thật rõ điều này, thấu triệt nó ta mới có 

cảm giác vô cùng thân thiết với ngài, không muốn rời xa ngài một bƣớc. 

114

Tập 597 



2 

Điều này trƣớc đây tôi cầu học ở Đài Trung, thầy Lý dạy chúng tôi, phải để 

Phật A Di Đà trong tâm, dạy chúng tôi thay đổi tâm. Ý nghĩa hoàn toàn tƣơng 

đồng với đại sƣ Ngẫu Ích. Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là 

tâm tôi, là thật, không phải giả, không phải vọng tƣởng, không phải giả thiết, là 

sự thật tuyệt đối. Nếu chúng ta từ trong kinh điển đại thừa, nghĩ đến giáo huấn 

của  Phật,  ngài  thƣờng  dạy  chúng  ta:  “tất  cả pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”,  từ  tâm 

tƣởng của ai sanh? Từ tâm tƣởng mình sanh ra. Luân hồi lục đạo là tâm tƣởng 

sanh, thập pháp giới là tâm tƣởng sanh, Phật A Di Đà cũng là tâm tƣởng sanh, 

thế giới Cực Lạc cũng do tâm tƣởng sanh. Rời tâm tƣởng thì tất cả pháp đều 

bất  khả  đắc.  Tất  cả  pháp  đều  là  tâm  tƣởng  sanh,  thì  Di  Đà,  Cực  Lạc  cũng  là 

tâm tƣởng sanh, vì sao bây giờ tâm chúng ta không nghĩ đến? Tâm nghĩ, đôi 

lúc  có  nghĩ  đến,  thƣờng  thƣờng  bị  gián  đoạn,  nhƣ  vậy  không  tốt.  Thƣờng 

thƣờng gian đoạn, công phu không đắc lực. Nếu chúng ta phát tâm tha thiết, 

tuyệt đối không để nó gián đoạn, điều này rất hay! 

Đại  sƣ  Ấn  Quang  dạy  chúng  ta,  dán  chữ  “chết”  trƣớc  trán,  thƣờng  nghĩ 

đến chuyện chết, sẽ nhƣ thế nào? Không thể không buông bỏ. Tôi dạy chƣ vị 

đồng học, dán Phật A Di Đà trƣớc trán, mỗi niệm đều nghĩ đến Phật A Di Đà, 

nhƣ vậy có thể không vãng sanh ƣ? Phật đƣờng nơi đại sƣ Ấn Quang bế quan 

không lớn, chỉ bằng nữa phòng nhiếp ảnh của chúng ta. Tôi có đến tham quan, 

chỉ thời một tƣợng Phật A Di Đà, một tƣợng Phật, tƣợng tiếp dẫn của Phật A 

Di Đà. Tôi thấy một cặp đèn sáp, một cái mõ, một cái khánh, một lƣ hƣơng, 

một ly nƣớc, chỉ có bao nhiêu đó, rất sạch sẽ. Ở sau tƣợng Phật, ngài viết một 

chữ  “tử”  thật  lớn,  viết  một  chữ  rất  lớn,  nhắc  nhở  bản  thân,  thƣờng  nghĩ  đến 

chết, nhƣ vậy có thể không niệm Phật đƣợc chăng? Phƣơng pháp này rất hay, 

dạy chúng ta đối với thế gian này, đừng lƣu luyến, nhất tâm nhất ý chuyên tu 

Tịnh độ, nhất định vãng sanh thân cận Phật Di Đà, một đời thành tựu viên mãn 

quả Phật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 598 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:17.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Tập 598  1143 



Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  786,  hàng  thứ  nhất  từ  dƣới  đếm  lên, 

hàng sau cùng: 

“Thứ  hai,  Yếu  Giải  nói:  Trì  danh  hiệu  chân  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  tâm 

tánh có thể trì cũng không thể nghĩ bàn, trì một danh hiệu tức một danh hiệu 

không  thể  nghĩ  bàn.  Trì  mƣời  trăm  ngàn  vạn  vô  lƣợng  vô  số  danh  hiệu,  mỗi 

danh  hiệu  đều  không  thể  nghĩ  bàn”.  Hoàng  Niệm  Tổ  dùng  hai  đoạn  khai  thị 

trong Yếu Giải của đại sƣ Ngẫu Ích, làm tổng kết của phẩm 47 Phƣớc Huệ Thỉ 

Văn. Dụng ý này rất sâu, cũng rất hiếm có. 

Đoạn khai thị ở trƣớc của đại sƣ Ngẫu Ích nói rằng: Hàm nghĩa trong danh 

hiệu  của  Phật  A  Di  Đà,  trên  thực  tế  hàm  nghĩa  của  nó  sâu  rộng  vô  lƣơng  vô 

biên  vô  tận.  Mà  trong  Kinh  Di  Đà  Thế  Tôn  dùng  hai  chữ  quang  thọ  để  biểu 

pháp.  Chiếu  soi  mƣời  phƣơng  tƣợng  trƣng  không  gian.  Thọ  là  quá  khứ,  hiện 

tại, vị lai, tƣợng trƣng thời gian. Trong thời gian và không gian, tất cả pháp đều 

bao  hàm  trong  hai  chữ  này.  Danh  từ  của  khoa  học  là  toàn  vũ  trụ,  trong  Phật 

pháp gọi là pháp giới hƣ không giới. 

Nghĩa của quang, là ánh sáng chiếu khắp mƣời phƣơng, nên ta vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc, đồng thời ta sanh đến vô lƣợng vô biên cõi nƣớc Chƣ 

Phật khắp mƣời phƣơng. Điều này là thật không phải giả. Vãng sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc,  mặc  dù  là  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  họ 

cũng đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Trong kinh này Đức 

Thế  Tôn  nói  rằng:  Phật  A  Di  Đà  lúc  ở  nhân  địa  phát  48  lời  nguyện,  mỗi 

nguyện đều giúp chúng sanh thành tựu viên mãn Phật đạo. Lại dùng năm kiếp 

tu hành để thực hiện các nguyện, không có nguyện nào là hƣ nguyện, không 

thực hành đƣợc. Bởi vậy thế giới Cực Lạc và Phật A Di Đà, cho đến danh hiệu 

của Phật A Di Đà, đều là bổn nguyện và công đức năm kiếp tu hành thành tựu 

nên. 

Vì sao ngài có thể gia trì quý vị? Gia trì là viên mãn, ở trên đối với Bồ Tát 

Đẳng Giác, Bồ Tát Đẳng Giác trong mƣời phƣơng thế giới vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc rất nhiều, dƣới đến địa ngục A tỳ. Công đức danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. Chỉ  cần ta tin đƣợc, thật  sự  phát tâm  muốn sanh đến thế  giới  Cực 

Lạc, không có ai không thành tựu. Pháp môn này mới là pháp môn cứu cánh 

viên  mãn  của  đại  thừa,  không  có  chúng  sanh  nào  không  đƣợc  độ,  không  có 

chúng sanh nào không viên thành Phật đạo trong đời này, không cần đợi đến 

đời thứ hai. 

114

Tập 598 



4 

Đại  sƣ  Ngẫu  Ích  muốn  chúng  ta  thật  sự  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  phải  cố 

gắng  suy  nghĩ.  Cơ  hội  này  là  trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp  đƣợc,  ngày  nay 

chúng ta gặp đƣợc rồi. Cần nắm bắt cơ hội này, nỗ lực học tập, đời này chắc 

chắn có thể thành tựu. Thậm chí nhƣ trong kinh Đức Phật Di Đà nói: Nếu một 

ngày,  hai  ngày,  ba  ngày,  chúng  ta  thấy  đƣợc,  nghe  đƣợc,  thật  sự  có  ngƣời 

thành tựu nhƣ vậy. Ngƣời năm ba năm thành tựu không sao tính kể, nhiều vô 

số.  Chỉ  cần  y  giáo  phụng  hành,  chỉ  cần  buông  bỏ,  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân 

duyên của ta đều đầy đủ. 

Chúng  ta  vừa  mới  đọc  đoạn  này,  không  ngừng  nhắc  nhở  chúng  ta,  công 

đức danh hiệu thật sự không thể nghĩ bàn. Tâm tánh của chúng ta có thể trì, 

cũng là chân thật không thể nghĩ bàn. Điều này nói rõ, trì danh niệm Phật phải 

dùng  chân  tâm,  thế  nào  là  chân  tâm?  Không  có  vọng  niệm  là  chân  tâm,  có 

niệm  không  phải  là  chân  tâm.  Không  có  vọng  niệm,  mà  khởi  tâm  niệm  câu 

Phật  hiệu  này,  đây  nghĩa  là  tâm  tánh  năng  trì.  Phật  hiệu  là  trí  tuệ  đức  tƣớng 

viên mãn của tâm tánh trong câu Phật hiệu này, cho nên công đức trì danh hiệu 

không thể nghĩ bàn. 

Trên  thực  tế  Phật  hiệu  nghĩa  là  tự  tánh  của  mình,  ở  đây  gọi  là  tâm  tánh. 

Tâm tánh nghĩa là Phật A Di Đà, danh hiệu Di Đà và tâm tánh tƣơng ƣng viên 

mãn.  Vì  vậy  trong  kinh điển  đại  thừa  mới  nói  với  chúng  ta:  Một  niệm  tƣơng 

ƣng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật.  Ở  đây  chúng  ta 

nhất định phải ghi nhớ, dùng tâm thanh tịnh trì danh, điều này vô cùng quan 

trọng. Biết dùng tâm thanh tịnh trì danh. Nói cách khác trong cuộc sống hằng 

ngày của chúng ta hiện nay, phải dùng tâm thanh tịnh để sống, phải dùng tâm 

thanh tịnh để làm  việc, phải dùng tâm  thanh tịnh để giao tiếp. Chúng ta nghĩ 

cuộc sống, công việc, giao tiếp đều phiền não phức tạp nhƣ vậy, làm sao tâm 

thanh tịnh đƣợc? Thậm chí có ngƣời nói, chút tâm thanh tịnh này của chúng ta, 

hoàn toàn bị nó nhiễu loạn, lời này có đạo lý chăng? Nghe ra hình nhƣ rất có 

lý, trên thực tế thì không, sao lại nói vậy? Lục tổ Huệ Năng từng nói: “đâu ngờ 

tự tánh vốn tự thanh tịnh”, xƣa nay chƣa từng bị ô nhiễm, có thể chứng minh. 

Tâm thanh tịnh bình đẳng giác ngay trƣớc mắt chúng ta, do chúng ta mê 

thất tự tánh nên không nhận ra nó. Cho rằng nó đã bị nhiễm ô, thật ra nhiễm ô 

không phải là nó, vậy nhiễm ô là gì? Là Mạt na thức và A lại da, phải hiểu rõ 

ràng minh bạch. A lại da là căn bản của bát thức 51 tâm sở, nhiễm ô là từ Mạt 

na  mà  có,  công  năng  của  Mạt  na  rất  lớn,  hầu  nhƣ  tất  cả  tâm  tâm  sở  đều  bị 

nhiễm  ô.    Ở  đây  chúng  ta  lại  cần  phải  nhận  thức  rõ  ràng,  căn  nguyên  của  ô 

nhiễm  là  Mạt  na,  nên  Mạt  na  thức  vừa  chuyển  thì  nhiễm  ô  liền  không  còn, 

Tập 598  1145 



chuyển  mạt  na  thức  thành  bình  đẳng  tánh  trí.  Bình  đẳng  tánh  trí  là  tứ  trí  của 

Nhƣ Lai quả địa. Đại viên cảnh trí, diệu quan sát trí, thành sở tác trí. Pháp thân 

đại sĩ có năng lực chuyển bát thức thành tứ trí. Chúng ta buông bỏ tám thức, 

buông nhƣ thế nào? Ta không còn chấp trƣớc đối với tất cả pháp, tất cả đều tùy 

nó! Sao cũng đƣợc, không có gì không tốt, nhƣ vậy nghĩa là buông bỏ đƣợc 

Mạt  na.  Buông  bỏ  phân  biệt,  phân  biệt  là  ý  thức,  không  còn  phân  biệt,  pháp 

pháp bình đẳng. Không có pháp nào không phải chân nhƣ, không có pháp nào 

không phải thật tƣớng, không có pháp nào không phải A Di Đà. A Di Đà nghĩa 

là vô lƣợng thọ quang, pháp pháp đều là tự tánh.      Không phân biệt là buông 

bỏ đƣợc ý thức. Không còn nghĩ đến quá khứ, không còn nghĩ đến tƣơng lai, 

không còn khởi tâm động niệm, chúng ta đã buông bỏ đƣợc A lại da. Buông bỏ 

A lại da, đại viên cảnh trí hiện tiền, nghĩa là giác. Buông bỏ Mạt na, thanh tịnh 

hiền tiền. Buông bỏ phân biệt chính là ý thức, bình đẳng hiện tiền. Buông bỏ 

khởi tâm động niệm, buông bỏ tất cả hồi ức, tất cả đều trở về con số không tức 

là đại viên cảnh trí. Đại viên cảnh trí tức là giác, trên đề kinh này là thanh tịnh 

bình đẳng giác hiện tiền. 

Năm thức trƣớc: Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, nó phục vụ cho quý vị, thành tựu 

đại nguyện đại hạnh cho quý vị, chính là thành sở tác trí, sự nghiệp Bồ Tát. 

Đều trong một niệm, buông bỏ liền đạt đƣợc. Kinh học đến đây rồi cần phải 

buông  bỏ,  buông  bỏ  sẽ  đƣợc  lợi  ích.  “Nghe  kinh  đƣợc  lợi  ích”  là  phẩm  sau 

cùng. 

Hơn một năm nay, từ tết Thanh minh năm ngoái đến nay, mọi ngƣời chúng 

ta  cùng  nhau  học  tập  bộ  kinh  này.  Chúng  ta  đạt  đƣợc  bao  nhiêu  lợi  ích,  cần 

phải cố gắng phản tỉnh. Chƣa bằng lòng với những lợi ích chúng ta đạt đƣợc, 

đó là nguyên nhân gì? Chúng ta nghe chƣa hiểu, chƣa học đƣợc, niệm chƣa tốt 

câu Phật hiệu này, sao lại gọi là không tốt? Còn rất nhiều tạp niệm xen lẫn vào, 

thƣờng  gián  đoạn không  liên  tiếp  đƣợc,  đây  là  nghiệp  chƣớng  của  chúng  ta. 

Nói thật là do chúng ta chƣa buông bỏ. 

Phần cuối của kinh, tôi dự đoán nhiều nhất sáu tiếng đồng hồ nữa là xong, 

sáu  tiếng  là  ba  tập.  Vừa  đúng  600  tập,  1200  tiếng.  Lần  này  mặc  dù  chƣa  đạt 

đƣợc lợi ích vừa ý, chúng ta tin rằng đã đặt đƣợc nền tảng. Chúng ta tiếp tục 

giảng lần thứ hai, cố gắng duy trì một ngày 4 tiếng. 1200 tiếng đồng hồ, một 

ngày 4 tiếng cần đến 300 ngày. Hy vọng khi giảng lần thứ hai, chúng ta có thể 

đạt đƣợc lợi ích chân thật, có thể đạt đƣợc lợi ích viên mãn. Viên mãn thật sự, 

nghĩa là chúng ta thật sự nắm chắc đƣợc vãng sanh, điều này không phải giả. 

114

Tập 598 



6 

Khai thị trong hai đoạn này của đại sƣ Ngẫu Ích khuyên dụ chúng ta, chúng 

ta phải có nhận thức 100% đối với câu Phật hiệu, tuyệt đối không có hoài nghi. 

Buông  bỏ  vạn  duyên,  vạn  duyên  đều  không  phải  thật,  đừng  nên  chấp  trƣớc 

nữa, học thích  ứng trong  mọi hoàn cảnh. Không có gì không hoan hỷ, không 

có gì không tự tại, chúng ta thật sự đƣợc lợi ích. Nên đã là niệm một tiếng Phật 

hiệu, một tiếng không thể nghĩ bàn. Niệm mƣời tiếng, trăm tiếng, ngàn tiếng, 

vạn tiếng, vô lƣợng vô số tiếng: “Mỗi tiếng đều không thể nghĩ bàn”. Câu này 

rất quan trọng, quan trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Hiểu đƣợc rõ ràng minh bạch câu nói này, vì sao họ không niệm Phật mà 

suy nghĩ lung tung? Suy nghĩ lung tung là tiếp tục trôi lăn trong luân hồi, tiếp 

tục gây ra thiên tai. Nếu quả nhiên mỗi câu đều là Phật A Di Đà, chúng ta biết 

sẽ  không  có  thiên  tai,  nghiệp  chƣớng  của  chúng  ta  cũng  không  có.  Một  câu 

Phật hiệu diệt vô lƣợng tội nặng sanh tử, sanh tử luân hồi lục đạo của chúng ta 

không còn, thế giới Cực Lạc hiện tiền, cảnh giới giống với phu nhân Vi Đề Hy 

vậy. Thấy đƣợc thế giới Cực Lạc, thấy đƣợc Phật A Di Đà liền đƣợc tín nhẫn, 

tuệ nhẫn, vô sanh pháp nhẫn. 

Phẩm kinh này chúng ta chỉ học đến đây, tiếp theo chúng ta xem phẩm sau 

cùng: “Văn Kinh Hoạch Ích thứ 48”. Ở trƣớc có mấy câu là của Hoàng Niệm 

Tổ, ông đã đƣa ra những điều trọng yếu của phẩm này: “Phẩm này gọi là nghe 

kinh đƣợc lợi ích, hiển thị rộng rãi để ngƣời nghe đạt đƣợc lợi ích không thể 

nghĩ bàn”. Bất luận quý vị nghe đƣợc toàn kinh, hay là nghe đƣợc một phẩm ở 

giữa, thậm chí nghe đƣợc một hai câu ở giữa của kinh văn, lợi ích đều không 

thể  nghĩ  bàn.  Quý  vị  có  tâm  nghe  hay  vô  tâm  nghe,  nghe  hiểu  hay  là  nghe 

không hiểu, tất cả đều đƣợc lợi ích. 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận nói_đây là cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói: 

“Lợi ích nghe kinh không thể nghĩ bàn nhƣ thế”, nhƣ thế tức giống nhƣ trong 

kinh  nói,  một  lát  nữa  chúng  ta  sẽ  nhìn  thấy,  “đều  là  sức  bản  nguyện  của  vô 

lƣợng thọ”. Vì sao không thể nghĩ bàn nhƣ vậy? Mà là đến từ vô lƣợng thọ, 

nghĩa là Phật A Di Đà, là tỳ kheo Pháp Tạng, là bổn nguyện của ngài. Chúng ta 

cũng có thể nói nhƣ vậy: Vô lƣợng kiếp trƣớc_trong kinh văn nói rằng: Mƣời 

lăm đại kiếp trƣớc, tỳ kheo Pháp Tạng phát ra 48 đại nguyện. 48 nguyện trải 

qua năm kiếp mới tu thành viên mãn, công đức tu hành đại nguyện thành tựu 

nên y chánh trang nghiêm của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Đức Thế Tôn nói rằng, thế giới Cực Lạc thành tựu đến nay là mƣời kiếp, 

thêm năm kiếp tu hành nữa là 15 kiếp. Phật Di Đà phát nguyện vào 15 kiếp 

trƣớc,  thế  giới  Cực  Lạc  thành  tựu  đến  nay  là  mƣời  kiếp.  Mƣời  kiếp  này  độ 

Tập 598  1147 



không biết bao nhiêu chúng sanh, đều đã thành Phật, không chỉ là liễu sanh tử 

xuất tam giới. Vô lƣợng vô số vô tận chúng sanh, ở thế giới Cực Lạc thân cận 

Phật  A  Di  Đà,  hiện  nay  đều  viên  thành  Phật  đạo.  Đây  là  sức  bổn  nguyện  vô 

lƣợng thọ. 

“Cũng lấy oai thần của Đức Thế Tôn gia trì”, vì ngƣời vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, đều đƣợc oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Nguyện 20 nói rất 

hay: Sanh vào cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm, cũng là Bồ Tát A Duy Việt Trí, A Duy 

Việt Trí là chứng đƣợc ba loại bất thoái. Thứ nhất là địa vị bất thoái, thứ hai là 

hành Bồ Tát đạo bất thoái, thứ ba là niệm niệm bất thoái vô thƣợng bồ đề. Đây 

là  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ  trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  không  phải  ngƣời 

thƣờng. 

Bởi  vậy  nếu  ngƣời  ta  hỏi  thế  giới  Cực  Lạc  có  ƣu  điểm  gì?  Quý  vị  giảng 

cho họ nghe về 48 nguyện sẽ viên mãn. 48 nguyện là cƣơng lĩnh của Tịnh độ, 

cƣơng lĩnh chung là 48 điều, giống nhƣ hiến pháp của một đất nƣớc vậy. 

“Phàm có chúng sanh gặp đƣợc kinh này, đạt đƣợc lợi ích cũng đều nhƣ 

vậy”. Bất luận là ngƣời nào, chỉ cần gặp đƣợc bộ kinh này, lợi ích mà họ đạt 

đƣợc giống nhƣ trong kinh nói vậy. Chúng ta đọc xong trong lòng rất rõ ràng 

minh bạch. “Đặc biệt hiển thị giáo dục bậc nhất”, giáo dục của Phật A Di Đà, 

dạy học đệ nhất, giáo hóa đệ nhất. Phật Bồ Tát là dạy mà ra, ai dạy? Chƣ Phật 

Nhƣ Lai dạy, pháp thân đại sĩ dạy. Thánh hiền là dạy mà ra, là cổ thánh tiên 

hiền dạy. Chúng ta phải có tâm thái học tập nhƣ Khổng Tử: “thuật nhi bất tác, 

tín nhi háo cổ”, chúng ta mới có thể đạt đƣợc lợi ích chân thật viên mãn. 

Bây  giờ  mƣời  xem  kinh  văn:  “Nhĩ  thời  Thế  Tôn,  thuyết  thử  kinh  pháp, 

thiên  nhân  thế  gian,  hữu  vạn  nhị  thiên  na  do  tha  ức  chúng  sanh,  viễn  ly  trần 

cấu, đắc pháp nhãn tịnh”. Đây là đƣợc lợi ích của hàng tiểu thừa, tiểu thừa đầu 

tiên  là  đƣợc  pháp  nhãn  tịnh,  lợi  ích thứ  hai  là  đƣợc  giải  thoát.  “Nhị  thập  ức 

chúng sanh, đắc A na hàm quả, lục thiên bát bách tỳ kheo, chƣ lậu dĩ tận, tâm 

đắc giải thoát”. Đây là lƣợc nói ra lợi ích của tiểu thừa. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Trần cấu, thông thƣờng chỉ 

phiền não”, là đại danh từ của phiền não, vì bụi trần có thể tạo thành nhiễm ô, 

giống nhƣ phiền não làm ô nhiễm tự tánh của chúng ta. Thật ra chúng ta đọc 

Lục Tổ Đàn Kinh của đại sƣ Huệ Năng đã hiểu đƣợc, tự tánh vĩnh viễn không 

hề  tiêm  nhiễm,  không  có  gì  làm  ô  nhiễm  đƣợc  tự  tánh.  Nhiễm  ô  là  A  lại  da, 

tám  thức  51  tâm  sở  bị  nhiễm  ô.  Tự  tánh  tâm  thanh  tịnh  là  mãi  mãi  không  bị 

ảnh hƣởng, điều này chúng ta phải đặc biệt rõ ràng. Cho nên nhiễm ô này có 

thể buông bỏ. Chỉ cần ta chịu buông bỏ, tự tánh thanh tịnh tâm liền hiện tiền. 

114

Tập 598 



8 

Nhƣ Kinh Duy Ma nói: “Viễn trần ly cấu, đƣợc pháp nhãn tịnh, giống nhƣ 

trong kinh này”. Trong Kinh Duy Ma nói tƣơng đồng với những gì trong Kinh 

Vô Lƣợng Thọ nói, thế nào gọi là pháp nhãn tịnh? Duy Ma Kinh Gia Tƣờng 

Sớ nói: “Pháp nhãn tịnh, tiểu thừa cũng pháp nhãn, đại thừa cũng pháp nhãn. 

Tiểu thừa pháp nhãn tức sơ quả thấy đƣợc pháp tứ đế, gọi là pháp nhãn”. Sơ 

quả  Tu  đà  hoàn,  chúng  ta  không  thể  coi  thƣờng  họ.  Ngƣời  thế  gian  chúng  ta 

thông minh trí tuệ không bằng họ, đây là thật không phải giả. Tứ đế cũng gọi là 

tứ thánh đế, tứ chân đế. 

“Bậc thánh thấy đƣợc chân lý”, nghĩa của đế là chân thật, hoàn toàn không 

phải  giả.  Có  bốn  loại,  thánh  nhân  mới  có  thể  thấy  đƣợc,  tiểu  thừa  chính  là 

thánh nhân. Sơ quả trở lên chuyển phàm thành thánh, trong đại thừa gọi họ là 

tiểu tiểu thánh. Tiểu tiểu thánh cũng rất khó đƣợc, vì sao vậy? Vì họ có năng 

lực buông bỏ 88 phẩm kiến hoặc trong tam giới, ngƣời thƣờng chúng ta rất khó 

làm đƣợc. 

Đức Thế Tôn vì phƣơng tiện trong việc giáo hóa, quy nạp 88 phẩm kiến 

hoặc thành năm loại lớn, năm loại, nhƣ vậy dạy học sẽ tiện lợi hơn nhiều. Loại 

thứ nhất trong năm loại là “thân kiến”. Quý vị xem tất cả chúng sanh trong lục 

đạo đều xem thân này là ta. Trong kinh điển đại thừa nói, thân không phải là 

ta, thân là giả không phải thật. Thánh nhân sơ quả biết đƣợc, vì họ đã chứng 

đƣợc. Hiểu là giải ngộ, không có lợi ích, quý vị không đạt đƣợc thọ dụng, họ 

thật  sự  đạt  đƣợc  thọ  dụng.  Nhƣ  thế  nào  là  thật?  Họ  thật  sự  buông  bỏ,  không 

còn coi thân này là ta, biết đƣợc nó là giả. Vậy cái gì là ta? Chân tánh là ta. Họ 

chƣa chứng đƣợc chân tánh, nhƣng họ sơ bộ phá trừ chƣớng ngại của minh tâm 

kiến tánh, buông bỏ. Về sau đƣơng nhiên tu hành sẽ thuận lợi, chúng ta phải 

đặc biệt chú ý điều này. Họ nghe hiểu nên buông bỏ đƣợc, chúng ta nghe hiểu 

nhƣng không buông đƣợc, nên họ chứng đƣợc Tu đà hoàn, còn chúng ta vẫn 

trôi  lăn  trong  sanh  tử  luân  hồi.  Lời  nói  này  nếu  theo  tƣ  tƣởng  của  đại  sƣ 

Chƣơng Gia, đó là chúng ta nghe kinh không hiểu, tiểu thừa Tu đà hoàn thật sự 

nghe hiểu. Đại sƣ Chƣơng Gia nói, Phật pháp khó hiểu dễ hành, tôi tin, đại sƣ 

Huệ Năng là trƣờng hợp tốt nhất. Chỉ mấy câu ngài đã thấu triệt, buông bỏ tất 

cả  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  ngài  thành  Phật.  Tu  đà  hoàn  vẫn  không 

đƣợc, Tu đà hoàn chỉ là buông bỏ thân kiến, không còn chấp trƣớc thân là ta. 

Cảnh  giới  hai  ngƣời  này  một  trời  một  vực,  Lục  tổ  ở  trên  trời,  họ  ở  dƣới  đất. 

Tiểu thừa tứ quả tứ hƣớng có tám giai cấp, họ mới leo lên đƣợc cấp thứ nhất, 

còn đại sƣ Huệ Năng đã lên đến tột đỉnh. Theo trong Kinh Hoa Nghiêm nói, 

cảnh giới của đại sƣ Huệ Năng, thấp nhất là bậc thứ 11, đây là bậc thứ nhất, 

Tập 598  1149 



giai cấp đầu tiên, Bồ Tát có 51 giai cấp.      Minh tâm kiến tánh, đại triệt đại 

ngộ ít nhất là bậc thứ 11, 11 là sơ trụ, 10 bậc trƣớc gọi là thập tín. 10 cấp bậc 

thứ hai là từ 11 đến 20, là thập trụ. Lên cao nữa là thập hạnh, thập hồi hƣớng, 

thập  địa,  Đẳng  giác,  41  địa  vị.  Chứng  đƣợc  địa  vị  này,  tƣơng  lai  họ  về  đâu? 

Đến cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, họ đến đó. Không vãng 

sanh về thế giới Cực Lạc, đều đến thế giới Hoa Tạng, thế giới Hoa Tạng của 

Tỳ Lô Giá Na Phật, là cõi thật báo, thật sự có bản lĩnh mới đến đó đƣợc, hoàn 

toàn buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Thật sự có bản lĩnh, tức thân 

thành  Phật,  hàng  thƣợng  thƣợng  căn.  Tu  đà  hoàn  là  lớp  một,  hàng  thƣợng 

thƣợng căn là lớp 11, làm sao sánh đƣợc! 

Cho  nên  thân  kiến,  đừng  coi  thân  này  quá  quan  trọng,  vì “tất  cả  pháp  từ 

tâm  tƣởng  sanh”.  Càng  xem  nặng  thì  phiền  phức  càng  lớn,  vì  sao  vậy?  Vì 

chúng ta dụng tâm vào đây nhiều quá, chấp trƣớc nhiều, phân biệt nhiều, khởi 

tâm động niệm nhiều, nhƣ vậy không phải quá phiền phức ƣ? Đức Phật dạy 

chúng ta đừng chấp trƣớc, cũng không phải dạy chúng ta cố ý chà đạp nó, nhƣ 

vậy cũng sai. Tất cả phải thuận theo tự nhiên, thuận theo tự nhiên là hay nhất, 

viên mãn nhất. Thế nào gọi là thuận theo tự nhiên? Lìa vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc, tức là thuận theo tự nhiên. 

Mấy ngày nay tôi xem một bài báo cáo, nói về Hawaii, một phƣơng pháp 

trị  liệu  rất  đặc  biệt.  Tựa  đề  là:  “Cáo  biệt  ký  ức  dung hợp  sám  hối  và  cảm  ân 

linh cực hạn”, một phƣơng pháp trị liệu của Hawaii. Tôi thấy rất có lý, tƣơng 

đồng với Phật pháp nói, đây chắc là Bồ Tát thị hiện. Linh cực hạn là gì? Trở về 

lại điểm ban đầu, điểm ban đầu là tự tánh. Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, hiện 

ra từ tự tánh, sau cùng vẫn trở về tự tánh. Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc, đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh phiền não, chứng đƣợc quả vị Diệu giác là 

trở về thƣờng tịch quang. Thƣờng tịch quang chính là linh cực hạn, tức là điểm 

ban  đầu,  gọi  là  phƣơng  pháp  hooponopono,  dịch  thành  tiếng  Trung  nghĩa  là 

pháp đại ngã ý thức, linh cực hạn. 

Linh  cực  hạn,  nếu  dùng  ý  nghĩa  trong  kinh  này  để  nói,  nghĩa  là  tự  tánh 

thanh tịnh bình đẳng giác. Linh cực hạn cũng chính là Phật A Di Đà, rất đáng 

đƣợc khen ngợi. Ngoài buông bỏ cái ta ra, buông bỏ cái ta rất tự tại, buông bỏ 

cái ta là gì? Trong Phật pháp đại thừa, tất cả chúng sanh đều là ta, vì sao vậy? 

Ta là tự tánh, tất cả chúng sanh đều là tự tánh biến hiện, đại từ bi, đại trí tuệ 

trong tự tánh đều hiện tiền. Quý vị yêu thƣơng tất cả chúng sanh, hoan hỷ với 

tất cả chúng sanh, đối với họ không có phân biệt, không có chấp trƣớc. Chúng 

ta  không  còn  phiền  não,  trí  tuệ  hoàn  toàn  hiển  lộ,  đây  là  cảnh  giới  của  Phật. 

115

Tập 598 



0 

Bởi thế Viên giáo sơ trụ, chính thức đi vào lớp tiểu học của Nhƣ Lai, tiếp thu 

giáo huấn của Nhƣ Lai, thật sự y giáo phụng hạnh. 

Thứ hai buông bỏ đối lập. “Biên kiến”, biên là nhị biên, ngƣời thế gian gọi 

là tƣơng đối, tƣơng đối tức là nhị biên. Có chân sẽ có vọng, có thiện tức có ác, 

có  ngắn  thì  có  dài,  có  lớn  tức  có  nhỏ.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  trong  tự  tánh 

hoàn  toàn  không  có  những  thứ  này.  Tu  đà  hoàn  tuy  chƣa  chứng,  chƣa  kiến 

tánh, nhƣng họ nghe lời. Họ là giải ngộ, không phải chứng ngộ, tuy họ giải ngộ 

nhƣng cũng làm đƣợc. Phật dạy họ buông bỏ, họ liền buông bỏ, không còn đối 

lập  với  ngƣời  khác.  Chẳng  những  không  đối  lập  với  ngƣời,  mà  tất  cả  pháp 

trong  thế  gian  này  họ  đều  không  đối  lập,  thật  hiếm  có!  Ở  thế  gian  này  họ 

không tìm đƣợc thứ đối lập, quý vị nói họ tự tại biết bao, hạnh phúc biết bao. 

Không đối lập với ngƣời, không đối lập với sự, không đối lập với tất cả vạn 

vật, vì sao vậy? Cùng một thể, thể là gì? Thể nghĩa là chân nhƣ tự tánh, trong 

giáo lý đại thừa gọi là thật tƣớng, cùng một thể. 

Thứ ba là buông bỏ thành kiến: “Kiến thủ kiến và giới thủ kiến”. Kiến thủ 

kiến là thành kiến của về  mặt quả,  giới thủ kiến là thành kiến trên  mặt  nhân, 

hoàn toàn buông bỏ nhân quả. 

Sau  cùng  là  tà  kiến,  tất  cả  tƣ  tƣởng  sai  lầm  họ  đều  không  có,  sao  họ  lại 

không có? Vì họ hoàn toàn y theo giáo huấn của Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát dạy 

làm nhƣ thế nào thì làm theo nhƣ thế. Đối với Phật Bồ Tát đầy đủ tín tâm viên 

mãn,  không  thêm  không  bớt,  y  giáo  phụng  hành,  thật  sự  là  một  học  sinh  tốt. 

Thiểu thừa sơ quả, đại thừa sơ tín vị Bồ Tát. Thập tín là tiểu học, lớp một tiểu 

học,  rất  dễ  thƣơng,  là  đệ  tử  Phật,  không phải  là  giả,  là  đệ  tử  chơn  chánh  của 

Phật. 

Năm loại này, năm loại kiến giải sai lầm lớn đều buông bỏ hết. Nhƣng sai 

lầm trên tƣ tƣởng vẫn chƣa buông bỏ, trên mặt tƣ tƣởng cũng có năm loại tham 

sân si mạn nghi, họ có. Nên đây là nói Tu đà hoàn, Tu đà hoàn có pháp nhãn. 

Thấy pháp Tứ Đế, Tứ Đế là Khổ Tập Diệt Đạo, Tứ Thánh Đế. 

“Khổ  đế”,  tam  giới  là  dục  giới,  sắc  giới,  vô  sắc  giới.  Lục  thú  nghĩa  là 

luân  hồi  lục  đạo.  “Khổ  báo  của  tam  giới  lục  đạo”,  đặc  biệt  là  chúng  ta  sống 

trong  thời  đại  hiện  nay,  vì  sao  vậy?  Vì  chúng  ta  rời  xa  giáo  huấn  của  thánh 

hiền, không cần đến, xa rời nó, vì vậy mà khổ. Giáo huấn của thánh hiền là trí 

tuệ  chân  thật,  rời  xa  thánh  hiền  nên  không  có  trí  tuệ.  Học  đƣợc  những  gì? 

Ngƣời bây giờ gọi là tri thức, không sai. Thánh hiền dạy chúng ta điều gì? Là 

trí tuệ, không giống nhau. Trí tuệ từ đâu mà có? Từ tâm thanh tịnh. Thánh hiền 

tâm  thanh  tịnh.  Giáo  huấn  của  họ,  chúng  ta  cần  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh  để 

Tập 598  1151 



tiếp  thu,  mới  thật  sự  có  thể  đạt  đƣợc.  Nếu  tâm  không  thật  sự  thanh  tịnh,  sẽ 

không đạt đƣợc. Hiện nay thuật in ấn vô cùng phát đạt, in ra chất lƣợng tốt giá 

cả thấp, rất dễ đạt đƣợc. Tam tạng kinh điển vẫn còn, Tứ Khố Toàn Thƣ vẫn 

còn, nhƣng không ai dạy. Có tài liệu, nhƣng không có ngƣời dạy, vì sao Chƣ 

Phật  Bồ  Tát  không  đến?  Họ  có  năng  lực  này,  chúng  sanh  có  cảm  họ  liền  có 

ứng, vậy tại sao không đến? Không ai chịu học, đến cũng vô dụng. Vì sao nói 

không  ai  chịu  học?  Không  có  ngƣời  nào  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  đến  học, 

tâm địa phải thanh tịnh bình đẳng mới có thể tiếp thu giáo huấn của thánh hiền. 

Ngƣời bây giờ tâm không thanh tịnh, sao lại không thanh tịnh? Vì tâm họ có 

tham, có sân, có si, có  mạn, có nghi, nên không thanh tịnh,  mà năm loại này 

đều vô cùng nghiêm trọng. Họ tiếp xúc đƣợc kinh điển thánh hiền, dùng con 

mắt của tham sân si mạn nghi để nhìn nó, hoàn toàn thấy sai ý của thánh hiền. 

Khi  phiên  dịch  xong  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  lúc  đó  Võ  Tắc  Thiên  làm 

hoàng đế, đổi quốc hiệu thành nhà Chu. Kinh này đƣa bà xem trƣớc tiên, ngoài 

bìa bà đề bốn câu Kệ Khai Kinh: “vô thƣợng thậm thâm vi diệu pháp, bá thiên 

vạn kiếp nan tao ngộ”. Thật không dễ! Gặp đƣợc nhƣng không có thành kính, 

nhất  định  không  đƣợc  lợi  ích.              Đại  sƣ  Ấn  Quang  nói  rất  hay:  Một  phần 

thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi 

ích, vạn phần thành kính đƣợc vạn phần lợi ích, ta mới thật sự lý giải đƣợc ý 

nghĩa của Nhƣ Lai. “Nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Nếu không có tâm 

thành kính, trong tâm đẫy đầy tham sân si mạn nghi, nhƣ vậy sẽ hiểu sai nghĩa 

chân  thật  của  Nhƣ  Lai.  Không  hiểu  đƣợc  nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai,  hiểu 

lệch  lạc  nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai,  đây  là  thật  không  phải  giả.  Thế  nên 

không phải Phật Bồ Tát không từ bi, mà bây giờ chúng ta không có thành ý để 

học tập, là một loại tâm khinh mạn. Nghe nói rất hay, đƣợc, nói tôi nghe thử 

coi. Tâm khinh mạn, không có tôn trọng, điều này rất khó! Ngƣời bây giờ thiếu 

chân  thành,  cung  kính,  hiếu  để,  trung  tín,  là  nền  tảng,  căn  bản  của  căn  bản, 

những thứ này không còn. 

Điển tịch của Nho Thích Đạo để ngay trƣớc  mắt chúng ta, vẫn không đạt 

đƣợc lợi ích, quý vị giải thích về nó sai hoàn toàn. Đó không phải ý của Phật 

Bồ Tát, là ý của quý vị, ngày nay chúng ta gặp khó khăn chính là vấn đề này. 

Tam  giới  lục  đạo  đều  là  khổ,  đây  là  gì?  “Quả  của  sự  mê  muội”,  si  mê  cùng 

cực. Quả này là xã hội động loạn, nhân dân đau khổ, địa cầu thiên tai, chính là 

những điều này. 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  có,  hoàn  toàn  không  có  những  thứ  này,  vì  sao 

vậy? Vì ngƣời ở thế giới Cực Lạc giác ngộ, nên Chƣ Phật Nhƣ Lai đều dạy học 

115

Tập 598 



2 

ở đó, không đến thế gian này. Không phải Phật không đến, mà chúng ta không 

thật  sự  muốn  học,  nên  cái  gì  cũng  thử  nghiệm  trƣớc  đã,  xem  có  hiệu  quả 

chăng. Đều là tâm hoài nghi, tạo thành thảm họa ghê gớm nhƣ vậy. 

Thứ  hai  “Tập  đế”.  Tập  là  gì?  “Là  các  nghiệp  của  thiện  ác  và  phiền  não 

tham sân...”, đây gọi là tập. Một thứ là phiền não, là ở trong, nội tại. Thứ hai là 

tạo nghiệp, nghiệp là gì? Là có thiện có ác. Thiện nghiệp không tách rời phiền 

não, ác nghiệp cũng không tách rời phiền não. Quả báo của thiện nghiệp trong 

ba đƣờng lành, quả báo của ác nghiệp trong ba đƣờng ác, gọi là khởi hoặc tạo 

nghiệp.  Khổ  đế  là  thọ  báo,  Đức  Phật  thuyết  pháp  nói  quả  trƣớc  rồi  mới  đến 

nhân.  Quả  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  đã  thấy  đƣợc,  đã  tin!  Quả  từ  đâu  mà  có?  Từ 

phiền não tham sân si mạn nghi. 

Trƣớc mắt chúng ta có thể nhìn thấy, tham sân si mạn nghi chiêu cảm nên 

lũ lụt. Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói: Nƣớc biển dâng cao, sông hồ 

tràn lan, điều này có liên quan đến tham tâm. Sân nhuế là hỏa hoạn, nhƣ núi 

lửa phun trào, nhiệt độ địa cầu tăng cao. Ngu si là gió bão. Ngạo mạn là động 

đất. Hoài nghi là địa chất lỏng lẻo, núi lở đất sụp, diện tích lớn của mặt đất đột 

nhiên sụp xuống, là do hoài nghi. 

Nghiệp thiện ác, sát đạo dâm vọng_Sát sanh, phẩn nộ thƣơng tổn đến gan, 

gan dễ  mắc bệnh.  Trộm cắp, lo lắng gây thƣởng tổn đến phổi. Dâm dục, oán 

hận  hoặc  là  vui  mừng  quá  độ,  tổn  thƣơng  đến  tim,  tim  mạch.  Vọng  ngữ,  gạt 

ngƣời khác, ƣu tƣ quá độ, oán hận làm thƣơng tổn đến bao tử. 

Quý vị xem tham sân si mạn nghi, sát đạo dâm vọng, gây tổn thƣơng đối 

với bản thân, mà còn chiêu cảm sơn hà đại địa_Thiên tai bên ngoài. Sát sanh là 

bất nhân, trộm cắp là bất nghĩa, tà dâm là vô lễ, vọng ngữ là vô tín, uống rƣợu 

là vô trí. Ngƣời xƣa gọi là đạo lý làm ngƣời, đạo lý cơ bản, hoàn toàn không có 

nhân lễ nghĩa trí tín, xã hội ngày nay không thấy nữa. Còn hiếu thân tôn sƣ là 

nền tảng của tất cả đức hạnh, bất luận là thế gian hay xuất thế gian, nền móng 

vững chắc của tất cả thiện nghiệp, là hiếu thân tôn sƣ, bây giờ không còn nữa. 

Quý vị muốn hỏi vì sao xã hội có nhiều thiên ta thảm họa nhƣ vậy? Thiên tai 

này có thể hóa giải đƣợc chăng? Chúng ta phải hiểu đƣợc đạo lý này. 

“Hai loại này có thể tập khởi khổ báo trong tam giới lục đạo, nên gọi là tập 

đế”.  Thứ  nhất  là  năm  độc  tham  sân  si  mạn  nghi,  một  loại  khác  chính  là  tạo 

nghiệp, hai loại này có thể tập khởi khổ báo của tam giới lục đạo. Tất cả khổ 

báo trong tam giới lục đạo từ đâu đến, nên nó là nhân của sự mê muội. Tập đế 

là “nhân của sự mê muội”, đây là nhân quả của thế gian. Diệt đạo là nhân quả 

của xuất thế gian, Tứ đế là nhân quả của thế xuất thế gian. 

Tập 598  1153 



“Diệt  đế  là  niết  bàn”,  tiếng  phạn  gọi  là  niết  bàn.  Phật  giáo  truyền  đến 

Trung quốc phiên dịch thành diệt, dịch niết bàn thành diệt, diệt điều gì? Ở đây 

nói rất rõ ràng: Diệt hai loại “hoặc và nghiệp”. Hoặc ở trƣớc nói là tham sân si 

mạn  nghi,  đó  là  hoặc.  Nghiệp  là  nói  đến  thiện  nghiệp  và  ác  nghiệp.  Thiện 

nghiệp  cũng  không  đƣợc,  thiện  nghiệp  chỉ  sanh  lên  cõi  trời,  sanh  vào  cõi 

ngƣời, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Nhƣ vậy phải làm sao? Đức Phật dạy 

chúng ta đoạn ác tu thiện, tam luân thể không, nhƣ vậy sẽ không tạo nghiệp. 

Thế  nào  gọi  là  tam  luân  thể  không?  Ví  dụ  nhƣ  bố  thí,  bố  thí  là  việc  tốt, 

chúng ta đem của cải bố thí cho ngƣời thiếu thốn. Hiện nay nhiều thiên tai, rất 

nhiều ngƣời dân chịu thiệt hại vì thiên tai, chuyện ăn mặc của họ đều có vấn 

đề. Chúng ta bố thí cái ăn cái mặc cho họ, giúp họ, cứu tế họ, đây là việc tốt. 

Khi bố thí vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng. Chúng ta bố thí áo quần cho họ, bố thí 

lƣơng thực cho họ, cũng không chấp vào tƣớng này. Lìa tất cả tƣớng tu bố thí, 

đây là Bồ Tát, nhƣ vậy không tạo nghiệp. Nếu bố thí mà chấp tƣớng, thì vẫn cứ 

trôi lăn trong lục đạo, không ra khỏi lục đạo. Chấp tƣớng, chấp tƣớng là phƣớc 

báo, quý vị tu phƣớc. Không chấp tƣớng đó là công đức, công đức có thể giúp 

chúng  ta  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới,  phƣớc  đức  không  đƣợc.  Phƣớc  báo  là 

chúng ta ở trong lục đạo hƣởng thụ phƣớc báo. 

Ngày nay chúng ta thấy rất nhiều gia đình giàu có nuôi thú cƣng, đó là súc 

sanh, nhƣng chúng có phƣớc báo. Quý vị xem cả nhà từ lớn đến nhỏ đều yêu 

thích nó, đều bảo vệ chăm sóc nó vô cùng chu đáo, đây là phƣớc báo tu đƣợc 

trong  đời  quá  khứ.  Chúng  đọa  vào  đƣờng  súc  sanh,  ở  trong  đƣờng  súc  sanh 

cũng hƣởng phƣớc, quả không đơn giản chút nào. 

Bởi thế diệt, diệt hoặc, mê hoặc_Tham sân si mạn nghi là hoặc, ngôn ngữ 

tạo tác là nghiệp, cần phải diệt trừ những thứ này. Không phải bảo quý vị đừng 

làm,  không  làm  là  sai,  vẫn  cứ  làm  nhƣ  thƣờng,  làm  nhƣ  thƣờng  nhƣng  sao? 

Không khởi ý niệm, đây là tam luân thể không. Đừng chấp trƣớc tôi làm đƣợc, 

cũng  đừng  chấp  trƣớc  đối  phƣơng  nhận  sự  cúng  dƣờng  bố  thí  của  tôi,  cũng 

đừng chấp trƣớc mình cúng dƣờng cho họ bao nhiêu, dù đã làm rồi. 

Nhƣ  phƣơng  pháp  trị  liệu  của  Hawaii  vậy,  hoàn  toàn  đƣa  nó  về  con  số 

không. Tâm địa thanh tịnh, nên làm mà không làm, không làm mà làm, làm rồi 

mà giống nhƣ chƣa làm vậy, trong tâm không lƣu lại chút dấu vết nào, nhƣ vậy 

là  đúng.  Hay  nói  cách  khác,  hãy  giữ  mãi  tâm  thanh  tịnh.  Hành  thiện  không 

chấp trƣớc vào tƣớng của hành thiện, tạo ác cũng đừng chấp vào tƣớng tạo ác, 

có khi tạo ác cũng độ chúng sanh, dùng phƣơng pháp vô cùng đặc thù này. 

115

Tập 598 



4 

Quý vị xem 53 lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm, có một số thiện tri 

thức  dùng  sát  đạo  dâm  để  độ  chúng  sanh,  đây  là  một  phƣơng  pháp.  Phƣơng 

pháp cực đoan bất thiện họ độ đƣợc ngƣời, phải dùng phƣơng pháp này, không 

dùng phƣơng pháp này không đƣợc. Nhƣng vì họ có trí tuệ, nên họ nhƣ nhƣ 

bất động, làm mà không làm. Họ đƣợc, nhƣng chúng ta không đƣợc, chúng ta 

không có bản lĩnh lớn nhƣ họ. 

Bởi  vậy  hàng  sơ  học  nhƣ  chúng  ta  ngày  nay,  phải  xa  rời  điều  ác  và  phải 

làm nhiều điều thiện, đoạn ác tu thiện. Quan trọng nhất là không trƣớc tƣớng, 

phải biết rằng: Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc, thật sự làm 

đƣợc vô tƣớng. 

“Diệt hoặc nghiệp mà rời nỗi đau khổ trong sanh tử”, thoát ly luân hồi lục 

đạo, thoát ly mƣời pháp giới. “Chân không tịch diệt, nên gọi là diệt”, tịch là 

thanh tịnh, chân không nghĩa là tự tánh, chân không tức là linh cực hạn. Chân 

không bất không, không phải là không có gì cả, tất cả đều có nhƣng đều không 

chấp trƣớc, tâm địa thanh tịnh tịch diệt. Diệt là diệt tạo tác, diệt mê hoặc, tham 

sân  si  mạn  nghi  là  mê  hoặc.  Không  mê  hoặc,  không  tạo  nghiệp,  còn  phổ  độ 

chúng sanh, nên đây gọi là diệt, là quả của ngộ. Giác ngộ nhỏ của tiểu thừa, 

không phải đại triệt đại ngộ, là giác ngộ nhỏ. 

Thứ tƣ “Đạo đế”. Đạo là phƣơng pháp, là con đƣờng. Dùng phƣơng pháp, 

con đƣờng này “có thể thông với niết bàn”, chúng ta nói con đƣờng thành Phật, 

là của tiểu thừa tu. Ngày nay chúng ta tu cao hơn họ, đơn giản hơn họ, ngày 

nay chúng ta tu là một đại đạo đặc biệt, nhanh chóng thành Phật: Phát tâm bồ 

đề, nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà Phật. Đây là đƣờng lớn cứu cánh viên 

mãn trong các con đƣờng. Ở trƣớc ngài Ngẫu Ích nói rất hay, điều này không 

thể không biết. 

Đây là “nhân của ngộ”, pháp thế gian, pháp xuất thế gian. Hai điều khổ và 

tập ở trƣớc là nhân quả thế gian, diệt đạo ở sau là nhân quả xuất thế gian. Ngày 

nay chúng ta gặp đƣợc quả là vô cùng may mắn. Trong kệ khai kinh nói: “bá 

thiên vạn kiếp nan tao ngộ”, chúng ta đã gặp đƣợc. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói: 

Một ngày hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay, ngày này chúng ta cũng 

đã gặp đƣợc. Nhất định phải biết quý trọng, nhất định phải tinh tấn nổ lực học 

tập,  hy  vọng  vãng  sanh  Tịnh  độ  ngay  trong  đời  này,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà, 

chúng ta sẽ chứng đƣợc thành tựu viên mãn. 

Trong này hai điều ở trƣớc, là khổ và tập, là nhân quả lƣu chuyển, nên còn 

gọi là nhân quả thế gian, là tùy theo, quý vị xem khởi cảm, tạo nghiệp, thọ khổ. 

Đây là lƣu chuyển, gọi là luân hồi. Hoặc, nghiệp, khổ là luân hồi, đây là hiện 

Tập 598  1155 



tƣợng của luân hồi. Thọ khổ họ lại mê hoặc, mê hoặc lại tạo nghiệp. Nên trong 

lục đạo, tình hình này ngày càng nặng, trƣớc mắt đích thực là hiện tƣợng này. 

Chúng  ta  xem  từ  trên  lịch  sử,  thấy  hiện  tƣợng  này,  tƣớng  lƣu  chuyển. 

Trong lịch sử Trung quốc ghi chép, thời đại thƣợng cổ của Tam hoàng ngũ đế. 

Tam Hoàng lấy đạo trị thiên hạ, đạo pháp tự nhiên, vô vi mà trị. Thời đại ngũ 

đế đạo không còn, khi đạo không còn thì có đức, nên ngũ đế lấy đức trị thiên 

hạ. Trong sách cổ ghi chép thời này là cách trị đại đồng, đại đồng thiên trong 

Lễ Ký nói, đó là thời đại ngũ đế. Đức trị, tùy thuận đạo gọi là đức.  Đến thời 

đại tam vƣơng, tam vƣơng, Hạ Thƣơng Chu gọi là tam vƣơng, đức không còn. 

Khi đức không còn, lấy nhân trị thiên hạ, nhân biết yêu thƣơng. Hạ Vũ, Thành 

Thang, Chu Văn  Vƣơng là đại thánh nhân, lấy nhân  nghĩa trị  thiên hạ. Cuối 

thời nhà Chu Xuân Thu Chiến Quốc, nhân không còn, lý niệm tự tƣ tự lợi hƣng 

thịnh,  nhƣng  vẫn  nói  nghĩa  khí,  việc  không  hợp  lý  vẫn  không  chịu  làm.  Tần 

Thủy  Hoàng  thống  nhất  Trung  quốc,  kết  thúc  thời  Xuân  Thu  Chiến  Quốc, 

nhƣng  chỉ  15  năm  là  mất  nƣớc.  Hán  kế  thừa  đại  thống,  đại  thống,  là  thống 

nhất.  Hán Võ Đế dùng lễ, dùng học thuyết của Khổng Mạnh, lấy lễ trị thiên 

hạ. Đây là khi nhân không còn thì dùng nghĩa, nghĩa không còn có lễ. Cho đến 

thời nhà Thanh là hơn 2000 năm, Trung quốc cũng đã xuất hiện thái bình thạnh 

thế.  Thời  nhà  Hán  có  hai  đời  Văn  Cảnh:  Hán  Văn  Đế,  Hán  Cảnh  Đế.  Nhà 

Đƣờng  có  Trinh  Quán,  Khai  Nguyên.  Nhà  Thanh  có  Khang  Hy,  Càn  Long. 

Đều là thạnh thế, quốc thái dân an, nhân dân hạnh phúc, không có thiên tai. 

Sau  khi  nhà  Thanh  mất,  lễ  không  còn,  đến  nay  là  100  năm,  đạo  đức  nhân  lễ 

nghĩa đều không còn. Cổ nhân nói thế giới sẽ loạn, quả nhiên không sai, nằm 

trong dự đoán của họ. Bởi vậy thế gian vô cùng khổ, phải biết khổ từ đâu đến. 

Những  năm  lại  đây,  tôi  tiếp  xúc  rất  nhiều  ngƣời.  Rất  nhiều  bậc  lãnh  đạo 

quốc  gia,  chuyên  gia  học  giả  đều  suy  nghĩ,  làm  sao  để  khôi  phục  xã  hội  an 

định, khôi phục thế giới hòa bình. Họ có chân tâm, tôi rất khâm phục, nhƣng 

nghĩ không ra phƣơng pháp. Họ cho rằng xã hội vĩnh viễn đang tiến bộ, những 

gì của ngày xƣa chắc đã lạc hậu, không theo kịp thời đại, nên không cần. Đào 

thải toàn bộ những gì của cổ nhân lƣu lại, không cần nữa, nhƣng lại không có 

phát minh mới, vì vậy mới gặp kiếp nạn nghiêm trọng đến thế. Bức bách mọi 

ngƣời quả thật không còn cách nào khác, mới truy tìm lại những gì đã quên từ 

lâu  của  cổ  nhân,  xem  những  gì  của  cổ  nhân  có  hiệu  quả  chăng.  Họ  rất  hoài 

nghi đối với cổ nhân. 

Chúng  tôi  có  nhân  duyên  này,  giới  thiệu  giáo  huấn  của  cổ  nhân  cho  mọi 

ngƣời. Họ nghe xong rất hoan hỷ, nhƣng thật sự có nghi vấn: Thầy ơi, đó là lý 

115

Tập 598 



6 

tƣởng, không phải sự thật. Ngƣời thật sự nghiên cứu lịch sử triết học phƣơng 

đông quá ít, hiểu rõ ràng minh bạch chỉ có một ngƣời là ông Townenbe ngƣời 

Anh. Ông ta đích thực là thấu triệt, tôn sùng: Muốn giải quyết vấn đề xã hội 

của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Điển tịch 

của  Khổng  Mạnh  còn,  kinh  điển  của  đại  thừa  còn,  có  thể  cứu  đƣợc  thế  giới 

ngày  nay  chăng?  Khó,  không  phải  không  cứu  đƣợc,  nhƣng  khó,  khó  ở  đâu? 

Khó  ở  chỗ  ngƣời  thời  nay  không  biết  tôn  trọng  nó,  không  chịu  nỗ  lực  thâm 

nhập  nghiên  cứu  ý  nghĩa  trong  kinh  điển.  Tùy  tiện  dùng  kiến  giải  của  riêng 

mình  để  xem,  dùng  kiến  giải  của  riêng  mình  để  giải  thích  giáo  huấn  của  cổ 

nhân, giải thích sai hoàn toàn. Nhƣ vậy là trị không đƣợc, không trị đƣợc liền 

trách những gì của cổ nhân là giả, gạt ngƣời, nên vứt bỏ hoàn toàn. Nhƣ vậy 

thế giới này thiên tai càng nghiêm trọng, nhất định đợi thế giới hủy diệt. Đây 

mới là hiện tƣợng khiến chúng ta thật sự cảm thấy sợ hãi. 

Chúng ta đƣợc coi nhƣ là rất may mắn, tìm đƣợc thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc, tìm đƣợc một nơi về, mà cơ duyên ngay ngày hôm nay. Ngày nay nếu bỏ 

qua cơ hội này, muốn tìm lại cơ hội này không dễ, có thể vĩnh viễn không tìm 

thấy. Điều này chúng ta không thể không biết. 

“Bốn loại này đều gọi là đế, nói chân lý này quả thật là tột cùng”. Khổ của 

thế gian là thật, chúng ta tạo nghiệp là thật, vì tạo nghiệp mới có khổ báo. Nếu 

muốn  lìa  khổ,  lìa  khổ  nhất  định  phải  buông  bỏ  nghiệp,  buông  bỏ  mê  hoặc, 

buông bỏ tạo nghiệp. Cần phải hiểu tam luân thể không, phải nhận thức chân 

tƣớng sự thật của vũ trụ. 

Làm thế nào để lìa khổ đƣợc vui? Phải tu đạo, đạo rất nhiều, Bát chánh đạo 

là đƣa ra ví dụ. Trong Phật pháp đại thừa có tám vạn bốn ngàn pháp môn, tiểu 

thừa có 3000 oai nghi. Thế gian có rất nhiều học phái, mỗi học phái có lối đi 

riêng. Tôn giáo trong thế gian cũng rất nhiều, mỗi Tôn giáo có phƣơng pháp tu 

hành riêng, có lý tƣởng riêng. Trong nền văn hóa đa nguyên phức tạp nhƣ vậy, 

chúng ta cần phải dùng trí tuệ của mình để lựa chọn. Mấu chốt là ở ngƣời thầy, 

không gặp đƣợc chân thiện tri thức, chúng ta không có năng lực để lựa chọn, 

đây là thật. 

Đời  này  nếu  nhƣ  tôi  không  gặp  đƣợc  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ,  đại  sƣ 

Chƣơng Gia, thầy Lý Bỉnh Nam. Không gặp đƣợc ba vị này, đối với vấn đề 

này tôi hoàn toàn không biết gì, không tiếp xúc đến nó. Mặc dù đƣa điển tịch 

cho tôi, nhiều nhất tôi chỉ lật qua một hai trang. Không có chân thiện tri thức 

dẫn  dắt,  rất  khó.  Không  có  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên  trong  đời  quá 

khứ_kinh Phật nói rất hay: Đời này gặp đƣợc cơ hội này, có thể tin, có thể hiểu 

Tập 598  1157 



đều là trong đời quá khứ từng cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai. Đƣợc 

Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  gia  trì,  ta  mới  có  thể  tin,  mới  có  thể  lý  giải,  không  phải 

ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. 

Chúng ta tin những lời này là thật, tuyệt đối không phải là ngƣời ta có tâm 

tốt, dùng những ngôn ngữ này để kích phát chúng ta. Nếu nghĩ nhƣ vậy là sai, 

hoàn toàn hiểu sai ý. Họ dùng một tấm chân thành, một tâm từ bi, đơn thuần là 

lợi tha, không có chút ý niệm nào tự lợi cả. Chúng ta gặp đƣợc mà không tin là 

sai. 

Chúng ta tiếp tục xem: “Hai điều này đều là quả trƣớc nhân sau”, đầu tiên 

là quả sau đó mới đến nhân, một cái là thế gian, một cái là xuất thế gian. Vì 

“quả dễ thấy”, quý vị thấy đƣợc. “Nhân khó biết, nên trƣớc tiên nói rõ về khổ 

quả khiến họ chán ghét, sau đó mới khiến đoạn nhân của nó”. Quý vị đối với 

quả cảm thấy quá khổ, muốn xa lìa nó, ý niệm này là chính xác, làm sao để xa 

lìa?  Đoạn  nhân  nghĩa  là  xa  lìa.  Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  không  có  gì 

không phải từ tâm tƣởng sanh. Bởi thế trƣớc tiên phải đoạn tận ý niệm sai lầm, 

tham sân si mạn nghi là ý niệm sai lầm. Đầu tiên phải kiến lập nhân trong tâm, 

sau đó đến ngôn ngữ tạo tác, tâm chánh hành vi sẽ chánh, tâm tà hành vi sẽ tà. 

“Lại  đƣa  ra  diệu  quả  niết  bàn  để  đƣợc  an  vui”,  có  quả  báo  tốt,  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc tốt, đó là con đƣờng lớn thông đến đại niết bàn. “Là thiện xảo 

để dẫn dụ hàng căn cớ thấp kém”, căn cơ thấp kém là Tu đà hoàn. Dùng những 

phƣơng  pháp  khổ  tập  diệt  đạo  nói  với  họ,  họ  hiểu,  có  thể  tiếp  thu,  đây  là 

phƣơng tiện thiện xảo của Phật. 

“Đức Phật từ dƣới cội Bồ Đề đến vƣờn Lộc uyển, vì năm tỳ kheo mà bắt 

đầu nói pháp này, gọi là lần đầu tiên Đức Phật chuyển pháp luân”. Đức Thế 

Tôn khai ngộ dƣới cội bồ đề, sau khi đại triệt đại ngộ là bắt đầu giáo hóa chúng 

sanh, xem chúng sanh nào căn  cơ thuần thục. Năm ngƣời ở vƣờn Lộc  uyển, 

năm ngƣời này vốn là tùy tùng của ngài. Sau đó vì Đức Thế Tôn từ bỏ việc tu 

khổ hạnh, năm ngƣời này cho rằng Đức Thế Tôn thoái chuyển, nên xa rời Phật, 

mỗi  ngƣời  đều  tu  theo  phƣơng  pháp  của  mình.  Sau  khi  Phật  khai  ngộ,  biết 

đƣợc mấy ngƣời này trong đời quá khứ có thiện căn, nên đến tìm họ nói pháp 

Tứ Đế- Khổ Tập Diệt Đạo. Tôn giả Kiều Trần Nhƣ chứng quả A la hán, bốn 

ngƣời khác chứng quả Tu đà hoàn. Đây là Phật chuyển pháp luân, chuyển pháp 

luân là ví với dạy học, hoằng pháp lợi sanh, đây là bắt đầu. 

“Nƣơng theo đó mà tu đạo chứng đƣợc diệt đế, gọi là hàng Thanh văn”, vì 

nghe pháp âm của Phật nói mà khai ngộ, hiểu đƣợc, đây là tiểu ngộ, nên gọi là 

Thanh văn. “Phẩm thí dụ trong Kinh Pháp Hoa nói: Lúc ở thành Ba La Nại, 

115

Tập 598 



8 

chuyển pháp luân tứ đế”.  Trong Kinh Pháp Hoa chính là nói về vấn đề này, 

Kinh  Tứ  Thập  Nhị  Chƣơng  cũng  có.  “Trong  vƣờn  Lộc  Uyển,  chuyển  pháp 

luân  tứ  đế,  độ  năm  anh  em  Kiều  Trần  Nhƣ  chứng  đƣợc  đạo  quả”.  Niết  Bàn 

Kinh Thập Nhị cũng nói: “Khổ tập diệt đạo gọi là tứ thánh đế”. 

Ở  sau  vẫn  còn:  “Niết  Bàn  Kinh  thập  ngũ  nói:  Ngày  xƣa  Ta  và  các  ông 

không biết đƣợc Tứ Thánh Đế, vì thế trầm luân mãi trong biển khổ lớn sanh tử. 

Nếu thấy đƣợc Tứ Đế, tức đƣợc đoạn sanh tử”. Đây là Phật khuyên hàng đệ tử. 

Ta là Phật tự xƣng, ngày xƣa là rất lâu xa về trƣớc, không phải đời này mà là 

nhiều  đời  nhiều  kiếp  trƣớc,  chúng  ta  đều  có  liên  quan.  Không  có  liên  quan 

không thể ở cùng nhau, nhiều đời nhiều kiếp đều ở cùng nhau. 

Đời này Đức Thế Tôn đã thành Phật, lại gặp đƣợc, những ngƣời trong quá 

khứ nay lại gặp nhau. Thế Tôn thị hiện ở thế gian này, nhân duyên nhiều đời 

kiếp trong quá khứ đã thuần thục, thuần thục là có thể tiếp thu, tiếp thu đƣợc 

mới có thể dạy, không thể tiếp thu không thể dạy đƣợc. Lúc dạy họ có thể tin, 

có thể lý giải, y giáo phụng hành, họ thật sự thực hành, nhƣ vậy gọi là duyên 

thành thục. 

Bây giờ khó, khó ở đâu? Duyên không thuần thục, không thuần thục thì có 

cách  dạy  không  Thuần  thục,  thuần  thục  có  cách  dạy  của  thuần  thục.  Không 

thuần thục làm sao đặt nền tảng tín căn cho họ, “Niềm tin là mẹ của mọi công 

đức”, làm sao giúp họ khởi tín, đây là  điều quan trọng hơn  bất kỳ điều gì ở 

trong thời đại này, là phƣơng pháp quan trọng nhất. Nên ngày nay chúng ta đặc 

biệt  đề  xƣớng  ba  nền  tảng  của  Nho  Thích  Đạo,  đạo  lý  chính  là  ở  đây.    Nếu 

không bắt đầu hạ thủ từ trên căn bản này, chắc chắn không thể có thành tựu. 

Chẳng những không có thành tựu, mà còn sanh khởi tác dụng phụ, tác dụng 

phụ rất không tốt, cho là thế nào? Những thứ của cổ nhân không có giá trị, vậy 

thì cổ thánh tiên hiền sẽ bị tuyệt tích trên địa cầu này, điều này đáng sợ hơn tất 

cả, tuyệt đối không đƣợc để vấn đề này phát sanh. Chúng ta phải học Đức Thế 

Tôn, sau khi đại triệt đại ngộ, dạy năm tỳ kheo áp dụng Tứ Đế, dùng pháp thế 

gian để dạy. Sau khi đặt nền tảng cho pháp thế gian, ngƣời thông minh hơn, 

đối với pháp thế gian vẫn bất mãn, hy vọng có thể càng nâng cao cảnh giới, có 

chăng? Có, dần dần nâng cao, đi lên từng bƣớc một, đây mới là cách. Lúc Đức 

Thế Tôn tại thế, những phƣơng thức dạy học này, rất đáng để chúng ta học tập, 

đáng để chúng ta tham khảo. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 598  1159 



Tập 599 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:17.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 788, hàng thứ nhất. 

Duy  Ma  Kinh  Gia  Tƣờng  Sớ  nói:  “Pháp  nhãn  tịnh,  tiểu  thừa  có  pháp 

nhãn, đại thừa cũng có pháp nhãn. Pháp nhãn tiểu thừa tức sơ quả thấy đƣợc 

pháp Tứ Đế, gọi là pháp nhãn”. Ở trƣớc chúng ta học đến đây. 

Pháp nhãn Tiểu thừa, sơ quả sẽ đạt đƣợc, họ đạt đƣợc điều gì? Thấy đƣợc 

pháp  Tứ  Đế.  Chúng  ta  cũng  biết  đƣợc  pháp  Tứ  Đế,  trong  kinh  điển  đại  tiểu 

thừa nói rất nhiều, danh tƣớng đều rất quen thuộc, không xa lạ chút nào. Chúng 

ta có pháp nhãn chăng? Không có. Ngƣời ta là chứng ngộ, còn chúng ta là giải 

ngộ.  Chúng  ta  là  tri  thức,  ngƣời  ta  là  cảnh  giới  thân  chứng,  điều  này  không 

giống  nhau.  Ở  trƣớc  chúng  ta  nói  rất  nhiều,  quan  trọng  nhất  là  buông  bỏ, 

những lý sự này chúng ta đều biết rõ, nhƣng không buông bỏ đƣợc. Trong kinh 

điển đại tiểu thừa Đức Phật nói rất nhiều, thực tế mà nói phàm phu thành Phật 

chỉ trong một niệm. 

Lúc  Đức  Thế  Tôn  ở  dƣới  cội  bồ  đề,  làm  thí  nghiệm  cho  chúng  ta.  Từ 

hành  nghi  một  đời  của  ngài  để  quan  sát,  19  tuổi  ngài  từ  bỏ  vƣơng  vị,  từ  bỏ 

cuộc sống phú quý trong cung đình, đây là buông bỏ phiền não chƣớng. Ngài 

biểu diễn cho chúng ta thấy là một phần tử tri thức, hiếu học đa văn. 19 tuổi ra 

đi tham học đến 30 tuổi, 12 năm. Học thuật Tôn giáo của Ấn độ, ngài đều từng 

tham học qua, nhƣng vẫn không giải quyết đƣợc vấn đề, vì sao vậy? Vì đó chỉ 

là tri thức, nghe nhiều, nghiên cứu thảo luận, đều thuộc phạm vi tri thức, nhƣ 

ngày nay ngƣời ta thƣờng nói. Cho nên lại biểu diễn một lần nữa cho chúng ta 

thấy, ngài nhập định dƣới cội bồ đề, buông bỏ tất cả sở học của 12 năm, đây là 

buông bỏ sở tri chƣớng. Đây là hai loại lớn chƣớng ngại việc thành Phật, hai 

loại chƣớng ngại: phiền não chƣớng, sở tri chƣớng. Lần này ngài buông bỏ sở 

tri chƣớng, kết quả là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Chúng ta nên nhớ 

rằng, vấn đề này không phải học mà đƣợc, không liên quan đến quảng học đa 

văn. Nên trong quá trình dạy học, trong tất cả kinh luận đại tiểu thừa Đức Phật 

thƣờng dạy chúng ta: Sở dĩ làm chúng sanh, vì chúng sanh không trở về đƣợc 

cội nguồn, không kiến tánh, vấn đề chính là ba loại chƣớng ngại. Trong Kinh 

116

Tập 599 



0 

Hoa Nghiêm gọi nó là vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc. Thông thƣờng trong 

kinh điển đại thừa gọi nó là vô minh phiền não, nghĩa là vọng tƣởng. Trần sa 

phiền não là phân biệt. Kiến tƣ phiền não là chấp trƣớc, chính là ba loại này. 

Nếu buông bỏ đƣợc ba loại này, ta sẽ thành tựu, đồng thời buông bỏ ba loại. 

Đức Thế Tôn biểu diễn là cùng một lúc buông bỏ, ngài Huệ Năng biểu diễn 

cho chúng ta thấy, cũng là cùng một lúc buông bỏ. Đây là hàng thƣợng thƣợng 

căn, một nghe ngàn ngộ. Chúng ta nên nhớ, ngài Huệ Năng chƣa từng đi học, 

không  biết  chữ,  ngƣời  bây  giờ  gọi  là  ngƣời  không  có  văn  hóa.  Gia  cảnh  vô 

cùng bần hàn. Cha qua đời sớm, ngài với mẹ sống nƣơng nhau. Mỗi ngày vào 

núi  đốn  củi  gánh vào  thành  bán,  tiền  bán  đƣợc  đi  mua  gạo  mua  rau  đem  về 

nuôi mẹ già, cuộc sống rất gian khổ, là nhờ vào lao lực để sống. 

Hiện nay nghề bán củi này không còn, bây giờ trong bếp dùng điện dùng 

ga,  không  dùng  củi.  Thời  kỳ  kháng  chiến  vẫn  còn  dùng  củi,  các  thành  phố 

tƣơng đối, đều không có nƣớc máy, vẫn nấu lò. Chúng tôi sống trong thời kỳ 

kháng  chiến,  bán  nƣớc,  gánh  nƣớc  vào  thành  bán,  bán  củi,  đây  là  những  thứ 

cần thiết trong cuộc sống. Hình nhƣ nghề này họ có khách cố định, họ lo việc 

củi nƣớc của  mấy nhà, đồng nghĩa nói họ bao luôn. Bây giờ nghề này không 

còn, nghề này rất vất vả. Ngài Huệ Năng dựa vào nghề này để mƣu sinh, tuổi 

tác còn rất trẻ, mới 24 tuổi.  Trong lúc đi bán củi ngẫu nhiên nghe đƣợc_cầm 

tiền đi ra, ngẫu nhiên nghe đƣợc ở trong phòng, ngài ở ngoài cửa nghe đƣợc, ở 

ngoài cửa sổ nghe có ngƣời đọc kinh. Ngài liền đứng nghe một lúc, cảm thấy 

rất thú vị, nói hay quá. Đợi họ đọc xong, ngài liền đi vào thỉnh giáo: lúc nãy 

ông đọc gì vậy? Ông ta nói: tôi tụng Kinh Kim Cang. Ngài liền đem mấy câu 

nghe đƣợc, cảm nhận của mình, nói ra chia sẻ với vị cƣ sĩ này. Ông này nghe 

xong  cảm  thấy  vô  cùng  kinh  ngạc,  kinh  điển  này  rất  thâm  sâu,  vậy  mà  ngài 

hiểu đƣợc ý của nó. Đàm luận một lúc, hiểu đƣợc hoàn cảnh của ngài, vị cƣ sĩ 

này nói: Căn tánh ông lanh lợi, ông nên thân cận Ngũ Tổ. Gia cảnh của ngài 

thanh hàn, vị cƣ sĩ này vô cùng khẳng khái, tặng ngài mƣời lƣợng bạc để làm 

phí lo cho gia đình. Ông tìm thêm một vài ngƣời đồng tu, giúp ngài chăm sóc 

mẹ già để ngài yên tâm đi tham học. Mẹ già của ông để chúng tôi chăm sóc. 

Điều này đối với ngài mà nói, đây là việc vui lớn lao để đến Hoàng Mai gặp 

Ngũ Tổ. Ngũ tổ hỏi ngài: Ngƣơi đến đây để cầu điều gì? Ngài thƣa với Ngũ tổ: 

Con muốn làm Phật. Đại khái trong đời Ngũ Tổ chƣa gặp đƣợc ngƣời nào nhƣ 

vậy. Thông thƣờng ngƣời ta đều cầu thăng quan phát tài mà đến, hoặc là đến 

để học tập kinh giáo, nhƣng ngài đến là để làm Phật, quý vị xem mục tiêu khác 

Tập 599  1161 



nhau. Ngũ tổ cũng là một bậc siêu tuyệt: Ngƣơi đến làm Phật, ta sẽ giúp ngƣơi 

thành Phật, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Ở  trong  chùa  phân  phối  cho  ngài  một  công  việc  là  giã  gạo  chẻ  củi,  làm 

đúng nghề của ngài. Lúc đó chùa của Ngũ Tổ vô cùng hƣng thịnh, mỗi ngày có 

hơn 1000 ngƣời ăn cơm, ngƣời làm việc trong bếp rất vất vả, bảo ngài đi giả 

gạo chẻ củi. Suốt tám tháng nhƣ vậy, ngài ở Hoàng Mai làm khổ công. Giảng 

đƣờng của chùa ngài chƣa từng đến, chƣa nghe đƣợc một bài giảng nào, cũng 

chƣa ngồi đƣợc cây hƣơng nào trong thiền đƣờng, nhƣng khi truyền y bát Ngũ 

Tổ lại truyền cho ngài. 

Chúng ta mới biết Ngũ tổ với ngài Huệ Năng, trong hai ngƣời họ có sự ký 

kết ngầm, ngƣời khác không nhận ra. Để ngài đến làm khổ công  ở chùa suốt 

tám tháng, đó là gì? Là tu phƣớc! Ngƣời học Phật không thể không có phƣớc 

báo, không có phƣớc báo không thể hoằng pháp lợi sanh. Hoằng pháp lợi sanh 

phải có phƣớc báo lớn, nên để ngài tu phƣớc. Chỉ có đêm cuối cùng triệu kiến 

ngài,  canh  ba  nửa  đêm,  tôi  dự  đoán  nhiều  nhất  là  hai  tiếng  đồng  hồ.  Ngài 

không biết chữ, không cần đƣa kinh cho ngài xem. Ngũ Tổ giảng đại ý Kinh 

Kim  Cang  cho  ngài  nghe,  giảng  đến  câu  “ƣng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”, 

khoảng 1/3 Kinh Kim Cang, ngài liền giác ngộ, đại triệt đại ngộ. Ngài đƣa ra 

báo cáo của mình với Ngũ Tổ, giống nhƣ bảo vệ luận án tiến sĩ vậy, đó chính 

là luận án tiến sĩ. Luận án tiến sĩ  của ngài có năm câu, nói  một cách rất cảm 

thán rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, minh tâm kiến tánh, tánh là nhƣ 

thế nào? Vốn tự thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng bị nhiễm ô. “Vốn không sanh 

diệt”, không có sanh diệt. “Vốn tự đầy đủ”, “vốn không dao động”, “năng sanh 

vạn  pháp”.  Ngũ  tổ  nghe  đến  đây  thì  nói,  đƣợc  rồi,  không  cần  nói  thêm  nữa, 

cũng không cần giảng nữa, truyền y bát cho ngài, dạy ngài lập tức ra đi, nửa 

đêm canh ba đƣa ngài đi.  Ngài ra đi ba ngày sau Ngũ tổ mới tuyên bố với đại 

chúng,  Y  bát  đã  truyền  cho  Huệ  Năng  và  ngƣời  này  đã  ra  đi.  Lúc  này  đại 

chúng mới biết đƣợc sự thật, họ không phục! Quý vị thử nghĩ xem, ngài Thần 

Tú  theo  Ngũ  Tổ  bao  nhiêu năm,  mỗi  ngƣời  đều  cho  rằng  nhất định  y  bát  sẽ 

truyền  cho  Thần  Tú,  sao  lại  truyền  cho  ngƣời  khác?  Mọi  ngƣời  chia  nhau  đi 

tìm để đoạt lại y bát, đây là gì? Đố lỵ chƣớng ngại. Thần Tú dù sao cũng không 

tệ, sƣ không có tâm này, bản thân sƣ biết Ngũ Tổ có trí tuệ, tuyệt đối không 

tùy tiện truyền cho ngƣời khác. Thần tú đối với Huệ Năng cũng có tôn trọng, 

nhƣng ngƣời dƣới không phục. 

Bởi thế đó là chứng ngộ, không có gì khác chính là buông bỏ. Cùng một 

động tác, cùng một cảnh giới nhƣ Đức Thế Tôn ở dƣới cội bồ đề. Đây là đồng 

116

Tập 599 



2 

thời  buông  bỏ  toàn  bộ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Khó!  Vô  cùng  khó 

khăn. 

Thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ  nói,  trƣớc  ngài  Huệ  Năng  không  thấy  ai,  từ  ngài 

Huệ Năng cho mãi đến nay, cũng không thấy ai, ngƣời nhƣ vậy thật sự gọi là 

bậc thƣợng thƣợng căn. Chúng ta nói đạt đến cảnh giới này, có ngƣời vài tháng 

đạt  đƣợc,  có  ngƣời  năm  ba  năm  đạt  đƣợc  cảnh  giới  này,  cũng  có  ngƣời  tám 

mƣời năm, cũng có ngƣời hai ba mƣơi năm đạt đến cảnh giới này. Đến cảnh 

giới này đều là bình đẳng, không có cao thấp, nhƣng đó là đoạn dần dần. 

Đức Phật dạy chúng ta chia thành ba giai đoạn, giai đoạn thứ nhất là đoạn 

kiến tƣ, đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não chứng đƣợc quả A la hán. Tiếp đến đoạn 

trần sa phiền não, sau đó đoạn vô minh phiền não. Đoạn đƣợc trần sa phiền não 

là  Bồ  Tát,  đoạn  đƣợc  vô  minh  tức  thành  Phật.  Không  thông  qua  A  la  hán, 

không  thông  qua  Bồ  Tát  liền  thành  Phật,  hạng  ngƣời  này  vô  cùng  ít  ỏi.  Làm 

đƣợc chăng? Đƣợc, chịu buông xả là đƣợc, buông không đƣợc là không thể, 

đây thật sự gọi là chứng ngộ. Chứng ngộ và giải ngộ là hai vấn đề khác nhau, 

giải ngộ những gì ta đạt đƣợc là thƣờng thức, ngày nay chúng ta gọi là tri thức. 

Chứng ngộ là trí tuệ, trong bản tánh vốn có. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng 

của  Nhƣ  Lai.  Mỗi  ngƣời  đều  có,  nhƣng  bị  ba  loại  chƣớng  ngại này  ngăn  trở, 

nếu  buông  bỏ  đƣợc  thì  tất  cả  đều  hiện  ra.  Nhất  thời  đốn  xả,  là  nhất  thời  đốn 

ngộ. Đức Phật và ngài Huệ Năng biểu diễn là nhất thời đốn ngộ, không có giai 

cấp, không có thời gian, ngay tại lúc này. Đạt đƣợc cảnh giới này, quý vị xem 

trong đời ngài Huệ Năng, trong hội của ngài có 43 ngƣời khai ngộ, đều đạt đến 

cảnh  giới  nhƣ  ngài,  nhƣng  không  phải  cùng  một  lúc.  Nhƣ  vừa  nói  có  ngƣời 

mấy tháng, có ngƣời mấy năm, có ngƣời mƣời mấy năm, nhƣng đều đạt đƣợc 

cảnh giới này. 

Phật giáo chính thức truyền đến Trung quốc, Hán Minh Đế phái đặc sứ đến 

Tây Vực lễ thỉnh về Trung quốc, lúc đó là năm Vĩnh Bình thứ mƣời, năm 67 

công nguyên, đến nay là gần 2000 năm. Trong 2000 năm này, chƣ vị nên biết, 

minh  tâm  kiến  tánh  là  thành  Phật,  Phật  này  đại  sƣ  Thiên  Thai  gọi  là  phần 

chứng  tức  Phật,  không  phải  viên  mãn  cứu  cánh.  Phần  chứng  tức  Phật  trong 

Kinh Hoa Nghiêm gọi là pháp thân Bồ Tát, nghĩa là nói không khởi tâm không 

động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  phải 

chăng  họ  là  bình  đẳng?  Khởi  tâm  động  niệm  đều  không  có,  đƣơng  nhiên  là 

bình đẳng, vì sao trong bình đẳng vẫn còn giai cấp? Giai cấp này phân biệt nhƣ 

thế nào? 

Tập 599  1163 



41 giai cấp, sơ trú Bồ Tát là không khởi tâm không động niệm, buông bỏ 

khởi tâm động niệm. Đến Đẳng giác vẫn là không khởi tâm không động niệm, 

trong  này  có  41 địa  vị:  Thập  trụ,  thập  hạnh,  thập hồi hƣớng,  thập  địa,  Đẳng 

giác.  41  địa  vị  đều  ở  trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  đó  là  nhất  chân  pháp 

giới.  Vì  sao  gọi  họ  là  Phật?  Dụng  tâm  không  giống  nhau.  Trong  mƣời  pháp 

giới tất cả đều coi là phàm phu, trên lục đạo của mƣời pháp giới có Thanh văn, 

A la hán, có Bích chi Phật, có Bồ Tát, có Phật, đều đƣợc coi là Phàm phu. Đại 

thừa gọi là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo. 

Phàm và thánh này tiêu chuẩn là gì? Lấy tâm làm tiêu chuẩn, chân tâm là 

thánh  nhân,  vọng  tâm  là  phàm  phu.  Vọng  tâm  là  gì?  Vọng  tâm  là  tâm  sanh 

diệt.  Quý  vị  xem  tâm  và  ý  niệm  của  chúng  ta,  niệm  trƣớc  diệt  thì  niệm  sau 

sanh,  sanh  diệt  không  ngừng,  mà  tốc  độ  sanh  diệt  lại  rất  nhanh,  đây  là  dùng 

vọng tâm. Chân tâm bất sanh bất diệt, đại sƣ Huệ Năng đã thấy đƣợc.  “Đâu 

ngờ  tự  tánh  vốn  không  sanh  diệt”,  đây  là  kiến  tánh.  Ngài  thấy  đƣợc  liền  áp 

dụng ngay, ngài dùng là tâm bất sanh bất diệt, chúng ta dùng là tâm sanh diệt. 

Tuy học đƣợc rất nhiều kinh giáo, thời gian lâu ngày, thời gian lâu là huân tu, 

nhƣng không dùng đƣợc, trong cuộc sống vẫn dùng tâm sanh diệt, đây tức là 

phàm phu. Nếu dùng tâm bất sanh bất diệt, đó chính là Phật, là pháp thân Bồ 

Tát. Tiêu chuẩn là điểm này, tiêu chuẩn này quá cao. 

41 địa vị trong Kinh Hoa Nghiêm, chúng ta nên lý giải nó nhƣ thế nào? Ở 

trƣớc có ví dụ, tuyệt đối không đƣợc sơ suất. A la hán đoạn tận kiến tƣ phiền 

não, nhƣng chƣa đoạn tận tập khí, đoạn kiến tƣ phiền não là chứng quả A la 

hán. Nếu tập khí kiến tƣ phiền não cũng đoạn, họ không phải là A la hán, mà 

họ là Bích Chi Phật. Quý vị xem, đoạn tận tập khí, Bồ Tát nâng cao thêm một 

bậc, đƣơng nhiên Bồ Tát đoạn gì? Đoạn trần sa phiền não, địa vị cao hơn Bích 

Chi Phật, nhƣng tập khí chƣa đoạn. Nếu đoạn đƣợc tập khí trần sa phiền não, 

họ liền thành Phật, Phật trong mƣời pháp giới, cao nhất trong mƣời pháp giới. 

Kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não, đến tập khí cũng đã đoạn, nhƣng vô minh 

phiền não chƣa đoạn. 

Vô minh là khởi tâm động niệm, họ không khởi tâm không động niệm tức 

vƣợt ra ngoài mƣời pháp giới, họ minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Thật sự 

đạt đƣợc pháp bình đẳng, trên đề kinh này nói: Thanh tịnh bình đẳng giác, họ 

đã đạt đƣợc. Vì sao trong bình đẳng còn có 41 địa vị? Chúng ta biết là chƣa 

đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, vậy 41 địa vị từ đâu mà có? Do tập khí dày 

mỏng khác nhau. Vì tập khí vô minh không thể đoạn tận, không nhƣ kiến tƣ và 

trần  sa.  Hai  loại  này  có  cách  đoạn,  còn  tập  khí  vô  minh  không  có  cách  nào 

116

Tập 599 



4 

đoạn  đƣợc,  phải  làm  sao?  Cứ  để  mặc  nó,  thời  gian  lâu  ngày  tự  nhiên  không 

còn. Cần thời gian bao lâu? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói là ba a tăng kỳ kiếp, 

thời gian lâu nhƣ vậy, tập khí vô minh tự nhiên không còn. Bởi thế chúng ta 

biết, là do tập khí vô thỉ vô minh dày mỏng khác nhau, nên nói nó có 41 địa vị. 

41 địa vị này nói nó có cũng đƣợc, nói nó không có cũng đƣợc, chúng ta phải 

hiểu  ý  này,  vì  cảnh  giới  này  là  cảnh  giới  bình  đẳng,  đều  không  có  khởi  tâm 

động niệm. Nếu đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, không còn là Đẳng giác, mà 

gọi là Diệu giác. Trong Kinh Hoa Nghiêm quả vị Diệu giác chính là cứu cánh 

quả Phật, Diệu giác không ở cõi thật báo, họ ở đâu? Họ ở thƣờng tịch quang, 

nghĩa  là  họ  đã  trở  về  thƣờng  tịch  quang.  Thƣờng  tịch  quang  là  tự  tánh,  vốn 

không  sanh  diệt,  họ  trở  về  đó.  Nên  lúc  giảng  kinh  Đức  Thế  Tôn  nói  với  đại 

chúng,  ngài  thành  Phật  từ  những  kiếp  lâu  xa  về  trƣớc,  đâu  phải  bây  giờ  mới 

thành Phật! 

Nếu  quý  vị  thành  Phật  rồi,  cũng  có  thể  nói  với  mọi  ngƣời:  Tôi  đã  thành 

Phật từ những kiếp rất lâu xa về trƣớc. Vì sao vậy? Vì quý vị vốn là Phật, trở 

về thƣờng tịch quang tức là trở về  quê nhà. Trong Thiền tông nói: Tìm đƣợc 

bản lai diện mục của ta khi cha mẹ chƣa sanh ra. Bản lai diện mục là Phật, vốn 

là Phật, đâu phải bây giờ thành hay tƣơng lai thành, không phải nhƣ vậy. Đây 

đều gọi là phân biệt chấp trƣớc, vốn là Phật, thật vậy không sai chút nào. Bây 

giờ thì sao? Bây giờ ta là một vị Phật mê hoặc điên đảo, có vọng tƣởng phân 

biệt chấp trƣớc, chính là nhƣ vậy. 

Nhƣng  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  toàn  là  giả,  không  có  thứ  nào  là 

thật: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, đến cõi thật báo trang nghiêm đều 

là hƣ vọng. Nó là điều gì biến hiện ra? Là tập khí vô thỉ vô minh biến hiện ra, 

có tập khí vô thỉ vô minh thì có cảnh giới này tồn tại. Tập khí vô thỉ vô minh 

không còn, cảnh giới này không còn tồn tại, đạo lý chính là nhƣ vậy! 

Vậy chúng ta cần phải biết, quý vị có kiến tƣ phiền não, có tập khí kiến tƣ 

tồn tại, sẽ có luân hồi lục đạo. Nếu đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não, tập khí có thể 

không  cần  nói  đến,  đoạn  rồi,  luân  hồi  lục  đạo  không  còn.  Là  giả  không  phải 

thật,  giống  nhƣ  một  giấc  mộng,  quý  vị  đã  tỉnh  mộng,  mộng  tỉnh  là  cảnh  giới 

gì? Tứ thánh pháp giới, Tịnh độ của Đức Thế Tôn, lục đạo là uế độ của Đức 

Thế Tôn, quý vị đi đến cõi Tịnh. Trong Tịnh độ kiến tƣ phiền não không còn, 

nhƣng còn tập khí kiến tƣ phiền não, đoạn tận là Bích Chi Phật, chƣa đoạn là A 

la hán. Đoạn tận trần sa phiền não là Bồ Tát, đoạn tập khí trần sa phiền não là 

thành Phật, Phật của mƣời pháp giới. Nếu buông bỏ khởi tâm động niệm, tức 

buông bỏ vô minh, họ thật sự đã thành Phật, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

Tập 599  1165 



tánh, họ đến cõi thật báo, lại một lần nữa tỉnh mộng.  Tứ thánh pháp giới vẫn là 

một giấc mộng, đã tỉnh mộng, sau khi tỉnh dậy là cảnh giới gì? Là cõi thật báo 

trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  cũng  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của 

chính mình, trong này không còn vô minh, nhƣng có tập khí vô minh. Nếu tập 

khí vô minh không còn, đây lại là một giấc  mộng, một giấc mộng sau cùng. 

Khi  tỉnh  dậy  liền  trở  về  tự  tánh,  thƣờng  tịch  quang,  trở  về  với  thƣờng  tịch 

quang. Thƣờng tịch quang ví nhƣ con số không, khi chúng ta mê thì biến thành 

chúng sanh, là từ nhất niệm bất giác  mà  mê hoặc, đi một vòng lớn, sau cùng 

vẫn trở về thƣờng tịch quang, trở về điểm ban đầu. Trong điểm ban đầu không 

có  khởi  tâm  động  niệm,  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm  cũng  không  còn,  trở  về 

khởi điểm, cứu cánh quả Phật. Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác. 

Đây  là  một  sự  tuần  hoàn  lớn  nhất,  khiến  chúng  ta  trở  về  khởi  điểm,  mới 

biết rằng vốn là Phật. Trong kinh Đức Phật nói không sai chút nào, khi nào ta 

có thể trở về điểm ban đầu, đều ở chỗ ta có buông bỏ đƣợc hay chăng. Chúng 

ta hiểu đƣợc đạo lý này, thấu triệt chân tƣớng sự thật này, có thể không buông 

bỏ đƣợc sao? Chúng ta không có năng lực, vì nghiệp chƣớng quá nặng, tập khí 

quá sâu, không thể đồng thời buông bỏ, chỉ có thể buông bỏ ngày một ít. Điều 

này 60 năm trƣớc đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi, phải buông bỏ từng ngày, buông 

bỏ  từng  tháng,  buông  bỏ  từng  năm,  nhƣ  vậy  mới  có  tiến  bộ.  Buông  bỏ  đƣợc 

một  chút  thì  phiền  não  nhẹ  một  chút,  phiền  não  nhẹ  một  chút  thì  trí  tuệ  tăng 

hơn  một chút, trí tuệ trong tự tánh liền hiển lộ ra bên ngoài, nó sẽ lộ ra một 

chút.  Ta  buông  bỏ  đƣợc  mấy  phần,  thì  nó  có  thể  hiển  lộ  ra  đƣợc  mấy  phần, 

tuyệt  đối  đừng  để  tăng  trƣởng  phiền  não,  nhƣ  vậy  là  sai.  Nhất  định  phải  làm 

cho phiền não ngày càng giảm nhẹ, không đƣợc để ngày càng tăng, nhƣ vậy là 

sai. Bởi vậy nhất định phải biết đƣợc chân tƣớng sự thật, tam giới lục đạo vô 

cùng thống khổ. 

Sơ  quả  đã  thấy  đƣợc,  họ  sẽ  đƣợc  thọ  dụng.  Khi  nào  chúng  ta  thấy  đƣợc? 

Khi đƣợc thọ dụng là thấy đƣợc, không có thọ dụng thì chƣa thấy đƣợc. Chỉ 

nói thôi không đƣợc, mà phải thật sự áp dụng vào trong cuộc sống hằng ngày, 

hoàn toàn ứng dụng vào trong công việc, trong xử sự đối nhân tiếp vật. Tu đà 

hoàn  tức  là  cảnh  giới  này,  đây  là  thấp  nhất,  họ  đã  áp  dụng  đƣợc.  Họ  không 

chấp trƣớc thân này là ta, họ không có biên kiến, tức không có đối lập. Ngƣời 

khác  đối  lập  với  họ,  nhƣng  họ  không  đối  lập  với  ngƣời  khác,  không  đối  lập 


khẳng định  đƣợc  một  vấn  đề  gì?  Là  nhất  thể,  vạn  sự vạn  vật  khắp  biến  pháp 

giới hƣ không giới với mình là nhất thế, nhất thể sẽ không có đối lập. Tuy hình 

tƣớng khác nhau, nhƣ thân ngƣời chúng ta, thân ngƣời là nhất thể, quý vị nói 

116

Tập 599 



6 

trên thân ngƣời có bao nhiêu sợi lông? Sợi lông và ta là nhất thể, thân thể này 

có bao nhiêu tế bào? Tế bào với ta là nhất thể. Quý vị xem tế bào tổ hợp thành 

nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý ở bên ngoài, bên trong lục phủ ngũ tạng, tất cả đều là tế 

bào hợp thành. Hợp thành khí quản khác nhau, tác dụng khác nhau, nhƣng là 

nhất  thể.  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  với  ta  là  nhất  thể,  nhận  thức  này  rất 

tuyệt, tuy chƣa chứng quả nhƣng có thể thừa nhận, có thể khẳng định, không 

hoài nghi. Nhƣ vậy là nhận ra đƣợc đƣờng đi, tìm đƣợc đạo bồ đề, nhận ra rất 

rõ  ràng.  Quý  vị  đi  theo  phƣơng  hƣớng  này,  sao  không  thành  Phật  đƣợc!  Đi 

theo phƣơng hƣớng này, tích lũy công đức, tuy tích lũy công đức, nhƣng tâm 

địa thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần. Nếu trong lòng cảm thấy công đức 

này  không  tệ,  tôi  đã  tích  lũy  đƣợc  rất  nhiều,  làm  đƣợc  nhiều  việc  tốt,  đã  có 

công đức, nói  cho quý vị  biết, đó là phƣớc báo.   Quý vị  xem, vừa khởi tâm 

động niệm liền biến công đức thành phƣớc đức, phƣớc đức không ra khỏi luân 

hồi lục đạo, ở trong lục đạo hƣởng thụ. Công đức không thể nghĩ bàn, nó có 

thể giúp ta liễu sanh tử xuất tam giới. Thế giới tấy phƣơng Cực Lạc là do công 

đức 48 nguyện và năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà thành tựu nên. Phật A 

Di Đà là dùng công đức này gia trì chúng ta, không phải giả. 

Đoạn này trong Kinh Niết Bàn Đức Phật nói: “Trƣớc đây Ta cùng các ông 

không hiểu đƣợc tứ chân đế, nên lƣu chuyển mãi trong biển khổ lớn của sanh 

tử”. Đây là Đức Phật thị hiện nói, nhắc nhở mọi ngƣời. Nếu thấy đƣợc Tứ Đế, 

tức phải đoạn sanh tử. Ai là đƣơng cơ? Trong lục đạo chịu khổ đã đủ, không 

muốn tiếp tục chịu khổ nữa, ngƣời này là đƣơng cơ, nghe lời Phật nói, họ sẽ 

cảm động. Nếu đối với lục đạo vẫn còn mê hoặc điên đảo, vẫn là tham luyến 

không xả, nhƣ vậy sẽ không nghe hiểu đƣợc lời nói này của Phật. Chịu đủ khổ, 

đến đâu mới chịu đủ? Nhất định đến địa ngục, đến vô gián địa ngục mới chịu 

hết khổ. Tội nghiệp tiêu gần hết, nghe đƣợc Phật nói sẽ cảm động. 

Trong Chỉ Trì Hội Tập Âm Nghĩa nói, đây thuộc về giới luật. Chỉ là cấm 

chỉ, nhƣ không sát sanh, không trộm cắp, không dâm dục, không ở đây nghĩa 

là chỉ. Đại khái Tỳ kheo giới là chỉ trì, Bồ Tát giới là tác trì. Bồ Tát giới là dạy 

chúng ta phải làm việc lợi ích chúng sanh. 

Khổ  đế.  “Khổ  nghĩa  là  thống khổ  phiền  não”,  đây  là  đau  khổ,  phiền  não. 

“Tất cả hữu vi tâm hành”, hữu vi là có sanh có diệt, là phàm phu. Tâm hữu vi, 

hành vi hữu vi, đây là bao gồm thân khẩu ý. Tâm hữu vi là ý nghiệp, hành là 

khẩu nghiệp, là thân nghiệp. Thƣờng vì vô thƣờng hoạn lụy mà bị bức ép, nên 

gọi là khổ. Thƣờng thƣờng vì vô thƣờng, hai chữ này dùng rất hay, tất cả pháp 

đều là vô thƣờng, bao gồm cả Phật pháp. Phật pháp là nhân duyên sanh, chỉ 

Tập 599  1167 



cần là pháp nhân duyên sanh, tất cả đều là vô thƣờng. Phật pháp thật sự là chân 

thƣờng,  Phật  pháp  chân  thƣờng  ở  đâu?  Chính  là  tự  tánh  của  chúng  ta,  lìa  tự 

tánh không có pháp nào đạt đƣợc. 

Cho nên chúng ta phải biết, Phật và chúng ta thân thiết biết bao, chúng ta 

không biết, Phật và chúng ta là nhất thể. Thật nhƣ ngƣời thế gian nói tâm can 

bảo bối là nhất thể, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Chỉ là 

chúng sanh trong lục đạo, đến tứ thánh pháp giới, đối với vấn đề này đều mê 

mà  không  giác.  Tuy  tiếp  xúc  kinh  điển  Phật  giáo,  Phật  Bồ  Tát  thƣờng  nói, 

nhƣng không nghe lọt vào tai, giữa Phật và bản thân luôn có ranh giới. Ngài là 

ngài,  ta  là  ta,  chúng  ta  không  hề  liên  quan,  chứ  không  biết  đƣợc  là  nhất  thể. 

Trong  kinh  Phật  thƣờng  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”.  Phật  pháp  từ 

tâm tƣởng sanh, Phật Tỳ Lô Giá Na từ tâm tƣởng sanh, Phật A Di Đà từ tâm 

tƣởng sanh. Lìa tâm tƣởng, thì lấy đâu ra Phật A Di Đà? Đâu là thế giới Hoa 

Tạng? Tâm nghĩ điều gì, liền hiện ra điều đó. Bởi thế trong hội Hoa Nghiêm 

Đức Phật nói, muôn sự muôn vật khắp biến pháp giới hƣ không giới là nhƣ thế 

nào? “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Tâm nghĩa là tự tánh, là tự tánh, tự 

tánh là năng sanh năng hiện, vạn vật là sở sanh sở hiện. Tuy hiện nhƣng không 

khởi biến hóa, vì sao lại thiên biến vạn hóa nhƣ vậy? Đó là A lại da, A lại da là 

thức, thức khiến nó sinh khởi biến hóa, tâm hiện thức biến. 

Thức là gì? Là phân biệt, là chấp trƣớc, là vọng tƣởng. Có phân biệt vọng 

tƣởng  chấp  trƣớc  sẽ  thiên  biến  vạn  hóa,  biến  thành  thập  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm. Thập không phải là chữ số, thập tƣợng trƣng vô lƣợng, vô lƣợng 

vô biên vô tận vô số. Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất hay: xuất sanh vô tận, 

đó là thức biến. Không có thức sẽ  không có biến, cõi thật báo trang nghiêm 

nghĩa là bất biến, vì sao vậy? Vì nó không có thức. Phàm là sanh đến cõi thật 

báo trang nghiêm, tất cả đều chuyển thức thành trí, nó dùng chân tâm, không 

dùng tâm sanh diệt. Không dùng tâm sanh diệt, nên ở đó là bất sanh bất diệt, 

nghĩa là không có sanh diệt. 

Quý vị xem Bồ Tát ở đó phải ba đại a tăng kỳ kiếp, đây là thọ mạng dài, 

gọi là vô lƣợng thọ, đào thải toàn bộ tập khí vô thỉ vô minh, thời gian dài nhƣ 

vậy. Thời gian dài nhƣ vậy họ không có biến hóa. Diện mạo của ba đại a tăng 

kỳ kiếp, giống nhƣ vừa mới đến đó vậy, không khởi biến hóa, họ không có tâm 

sanh diệt. Chẳng những ngƣời không có sanh diệt, cây cỏ hoa lá cũng không có 

sanh diệt, cây cối mãi xanh tƣơi. Khác với chúng ta ở đây. Cây cối ở thế gian 

chúng  ta  biến  hóa  theo  bốn  mùa,  thế  giới  Cực  Lạc  thì  vĩnh  hằng  bất  biến,  vì 

116

Tập 599 



8 

sao vậy? Vì nó không có thức, không có phân biệt, không có chấp trƣớc, không 

có khởi tâm động niệm, làm sao nó biến hóa đƣợc, nên gọi là nhất chân. 

Phật pháp nói thật giả, định nghĩa của nó là: Thay đổi nghĩa là giả, không 

thay đổi chính là thật, nó bất biến. Đức Phật nói với chúng ta là sự thật, vì sao 

vậy? Ngƣời ta đã  chứng đƣợc, đã buông bỏ đƣợc vọng tƣởng phân biệt  chấp 

trƣớc. Quý vị cần phải tin, nếu buông bỏ đƣợc, cảnh giới của ta giống với họ, 

quý vị đã khế nhập, tuyệt đối không đƣợc ngộ nhận rằng: Đức Phật sống trong 

thời đại đó, mấy ngàn năm trƣớc, làm sao so với hiện nay. Bây giờ khoa học 

phát triển, chúng ta hƣởng thụ đèn điện, sáng hơn nhiều so với đèn dầu ngày 

xƣa. Không ngờ  Phật không cần điện, tự  thân phóng ánh sáng, cao  siêu hơn 

bây giờ nhiều, ta làm sao sánh đƣợc với Phật? Bây giờ chúng ta đi đâu cũng có 

công cụ giao thông, có xe hơi, máy bay, thuyền. Đức Phật không cần, bởi ngài 

có  thần  túc  thông,  nghĩ  đến  đâu  thì  thân  lập  tức  đến  đó,  chúng  ta  sao  có  thê 

sánh đƣợc với ngài? 

Phật có tha tâm thông, chúng ta khởi tâm động niệm ngài đều biết hết. Phật 

có  túc  mạng  thông,  nhiều  đời  kiếp  quá  khứ  của  chúng  ta  ngài  đều  biết,  khoa 

học hiện nay không đạt đƣợc. Coi thƣờng Thánh hiền, coi thƣờng Phật Bồ Tát, 

sai lầm này nặng biết bao! Họ nói điều này có thể thử nghiệm xem, đây là tinh 

thần khoa học. Chúng ta thử buông bỏ chấp trƣớc, xem phải chăng là cảnh giới 

của A la hán, mỗi ngƣời đều có thể thí nghiệm. 

Một số khoa học thời cận đại, đại khái là khoảng gần 30 năm lại đây, gần 

đây họ đã phát hiện đƣợc. Chính là ý niệm, suy nghĩ, năng lƣợng này không 

thể nghĩ bàn, tức là Đức Phật nói: Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Có cống hiến 

nhất là Max Planck ngƣời Đức, đây là nhà lƣợng tử lực học nổi tiếng nhất thế 

giới. Ông suốt đời nghiên cứu nguyên tử, nghiên cứu vật chất, vật chất rốt cuộc 

là gì? Ngạn ngữ nói ông trời không phụ ngƣời có tâm, ông ta thật sự đã phát 

hiện đƣợc. Phát hiện nên kết luận của ông là gì? Kết luận nói thế gian này căn 

bản không có thứ gì gọi là vật chất. Vật chất là gì? Căn bản của vật chất là ý 

niệm, là suy nghĩ, thì ra vật chất là từ ý niệm sanh ra. Ý niệm từ đâu  mà có? 

Họ không ngừng nghiên cứu, kết luận của họ là từ trong không sanh ra có, quả 

là rất tuyệt. 

Những gì ông ta nói chúng ta hoàn toàn hiểu đƣợc, hiện tƣợng ông ta nói là 

tam  tế  tƣớng  của  A  lại  da  mà  Đức  Phật  nói  trong kinh.  Trong  kinh  điển  đại 

thừa Đức Phật nói: Trong bát thức, sức mạnh của ý thức lớn nhất. Cảnh giới nó 

phan duyên, là tâm tâm sở khác đều không đạt đƣợc. Đối với bên ngoài nó có 

thể  duyên  đến  toàn  thể  vũ  trụ,  đối  với  bên  trong  có  thể  duyên  đến  A  lại  da, 

Tập 599  1169 



nghĩa là nó vẫn có phạm vi, nó không duyên đƣợc tự tánh. Vì sao vậy? Phải 

buông bỏ mới biết đƣợc tự tánh. Quý vị dùng đệ lục ý thức, nghĩa là dùng tƣ 

duy, tƣ tƣởng, thì chỉ có thể đạt đƣợc cảnh giới này. 

Bởi thế nghiên cứu vũ trụ hồng quan, các nhà vật lý học nói với chúng ta: 

Vụ trụ mà họ quan sát đƣợc, chỉ có thể thấy đƣợc 10%, còn 90% không thấy 

đƣợc. Chúng ta hiểu đƣợc cách nói này, 90% không nhìn thấy đó đi về đâu? 

Trở  về  thƣờng  tịch  quang,  chúng  ta  không  thể  nào  phát  hiện  ra  thƣờng  tịch 

quang, vì sao vậy? Vì nó không có hiện tƣợng. Nó không phải hiện tƣợng vật 

chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên. 

Nhƣng ba loại hiện tƣợng này đều do nó sanh ra, bản thân nó lại không phải ba 

loại  hiện  tƣợng  này.  Không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  ngũ  căn  của  chúng  ta, 

năm  căn  trƣớc  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  không  duyên  đƣợc.  Không  phải  hiện 

tƣợng tinh thần, đệ lục ý thức không duyên đƣợc. Không phải hiện tƣợng tự 

nhiên, đến nghiệp tƣớng của A lại da cũng không duyên đƣợc. Buông bỏ ta sẽ 

thấy đƣợc, các nhà khoa học chƣa buông bỏ. Thật sự đạt đƣợc cảnh giới cao 

nhất nhƣ Đức Phật nói_đối thoại của Bồ Tát Di Lặc và Đức Thế Tôn, là việc 

của 3000 năm trƣớc. Y theo các bậc tổ sƣ đại đức xƣa, họ nói rằng: Đức Thế 

Tôn ra đời vào năm thứ 24 của Chu Chiêu Vƣơng, Giáp dần, Đức Phật thuộc 

tuổi dần, diệt độ vào thời Chu Mục Vƣơng. Tính theo niên đại này, Đức Phật 

diệt độ đến nay là 3038 năm.  Cho nên lời này là Đức Phật nói vào 3000 năm 

trƣớc, tƣơng ƣng với phát hiện của Max Planck. Đồng nghĩa nói phát hiện của 

Max Planck đã chứng minh Đức Thế Tôn nói về duyên khởi của vũ trụ, là thật 

không phải giả. Vì nhất niệm bất giác mà có vô minh, A lại da xuất hiện, A lại 

da  không  phải  thật,  nó  là  vọng  tâm.  Từ  trong  chân  tâm  xuất  hiện  vọng  tâm, 

chân tâm năng hiện, vọng tâm năng biến. Nghiệp tƣớng của A lại da, ngày nay 

các nhà khoa học gọi là năng lƣợng. Chuyển tƣớng của A lại da, các nhà khoa 

học gọi là tin tức. Cảnh giới tƣớng của A lại da, các nhà khoa học gọi là vật 

chất, điều này quả là không thể nghĩ bàn! Chúng ta đối với tam tế tƣớng của A 

lại da, rất mơ hồ, nói không rõ ràng. 

Xem những chú giải của các bậc đại đức, lúc còn trẻ học, nghe thầy dạy, 

nghe rất mơ hồ, xem văn tự cũng rất mơ hồ. Bây giờ xem hoàn toàn rõ ràng, 

không phải vấn đề trên mặt văn tự, mà là trí tuệ của chúng ta chƣa khai phát, 

không nhận ra, xem chú giải của cổ nhân thì bán tín bán nghi. Bây giờ mới tin, 

cảnh giới bên ngoài không sai, hoàn toàn là bản thân chúng ta, mê hoặc điên 

đảo  vô  tri,  nên  xem  sai  về  nó.  Phật  Bồ  Tát  là  ngƣời  tu  hành,  những  bậc  đại 

thiện tri thức này đều có định công, đều có trí tuệ, những gì họ nói không sai. 

117

Tập 599 



0 

Chúng ta nghe sai, thấy sai còn trách họ không nói rõ ràng, quý vị nói chúng ta 

có tạo nghiệp chăng. Tôi tin rằng chúng ta hữu tâm vô tâm tạo tội nghiệp này, 

không biết bao nhiêu ngƣời! Tôi rất lo lắng, truyền thống văn hóa có thể phục 

hƣng đƣợc chăng? Chánh pháp có thể cửu trú chăng? Tôi thật sự lo lắng, vì sao 

vậy? Vì không có ngƣời có tâm chân thành cung kính đó học tập. Mặc dù có 

thiện tri thức đến dạy, cũng không tìm thấy học sinh. Học sinh tìm thầy khó, 

thầy tìm học sinh càng khó hơn, đến đâu để tìm. 

Tất cả thiện pháp thế xuất thế gian là căn bản của căn bản, là hai câu trƣớc 

của Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”. Tổ 

tông dạy chúng ta hiếu thân tôn sƣ, đây là căn bản lớn của thiện pháp thế xuất 

thế gian, hiện nay không còn. Ai hiểu đƣợc hiếu thân? Ai hiểu đƣợc tôn sƣ? 

Đánh mất tâm thái này, tuy thánh giáo ở thế gian cũng đồng nghĩa là diệt vong, 

vì sao vậy? Không ai hiểu đƣợc giá trị của nó. Ngƣời không hiểu giá trị nói 

những vấn đề này, học những điều này, tất cả đều học thiên lệch, học tà ngụy, 

không phải là nhƣ vậy. 

Những gì Đức Phật nói là thật: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, quý vị có thể 

không  buông  bỏ  đƣợc  sao?  Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trƣớc chính là Phật, chỉ đơn  giản nhƣ vậy. Buông bỏ  chấp trƣớc, thành A la 

hán, liền ra khỏi lục đạo, lục đạo không còn. Buông bỏ phân biệt quí vị thành 

Bồ Tát. Buông bỏ khởi tâm động niệm, quý vị sẽ thành Phật, thật hành, không 

buông bỏ không đƣợc. Bây giờ mấy ngƣời chịu buông bỏ? Đối với thân này, 

chấp trƣớc vô cùng kiên cố đó là ta, từ cái ta sanh ra tự tƣ tự lợi. 

Dạy, nói thì dễ dàng. Cổ nhân quả thật quá tuyệt, cổ nhân dạy ngƣời bắt 

đầu dạy từ đâu? Bắt đầu dạy từ lúc mang thai, bây giờ đến đâu để tìm. Cổ lễ 

của Trung quốc, những lễ tiết có liên quan đến mang thai, ngƣời làm mẹ nhất 

định phải hiểu. Họ khởi tâm động niệm đều ảnh hƣởng đến thai nhi, ngôn ngữ 

tạo tác cũng ảnh hƣởng thai nhi. Bởi thế trong mƣời tháng mang thai, đi đứng 

nằm ngồi đều phải đoan trang, phải có lễ, không có tà tƣ, không có tà niệm. 

Đứa trẻ khi sanh ra cũng đoan chánh, rất dễ dạy. Đứa trẻ khi mới sanh ra, mở 

mắt ra chúng biết nhìn, tai chúng biết nghe, chúng bắt đầu học tập, bắt đầu bắt 

chƣớc. Bởi thế trong cổ lễ, ngƣời lớn và trẻ con gặp mặt nhất định phải giữ lễ, 

tất cả tƣ tƣởng và hành vi bất thiện, không thể tiếp xúc những em nhỏ, trẻ con. 

Vì sao vậy? Vì sợ ảnh hƣởng đến chúng, phải bảo hộ chúng nhƣ vậy. Mẹ là 

ngƣời bảo hộ chúng, là thần bảo hộ, ba năm, 1000 ngày, thâm căn cố đế, đặt 

nền tảng vững chắc cho chúng. Bởi thế ngạn ngữ cổ có câu: “Ba tuổi xem tám 

mƣơi”,  đặt  nền  tảng  lúc  ba  tuổi,  đến  tám  mƣơi  tuổi  cũng  không  thay  đổi,  là 

Tập 599  1171 



thánh nhân. Thánh nhân là dạy mà ra, Phật Bồ Tát cũng dạy mà đƣợc, chúng ta 

không thể không biết. 

Xã  hội  hiện  nay,  thánh  nhân,  Phật  Bồ  Tát  đều  vứt  bỏ  hết,  phê  bình  họ  là 

không có giá trị, là thứ của xã hội cũ thời đại phong kiến, không theo kịp thời 

đại khoa học hiện nay, đều bài xích họ, từ bỏ họ. Vứt bỏ, thiên tai liền hiện 

tiền. Không cần những thứ của cổ nhân, phát hiện mới không giải quyết đƣợc 

vấn đề trƣớc mắt, lúc này mọi ngƣời mới thấy cấp bách. 

Hôm nay tôi thấy chƣ vị đồng học, đem những tiêu đề về thiên tai đƣa cho 

tôi xem. Tuần trƣớc hình nhƣ có 53 lần thiên tai, tuần này 50 lần, nửa tháng 

103 lần, sao lại nhiều nhƣ vậy? Mà lần này nghiêm trọng hơn lần trƣớc. Trong 

kinh Đức Phật nói rất rõ ràng, thiên tai do đâu mà có? Đó là quả, có quả tức có 

nhân. Nhƣng mọi ngƣời nói đó là Tôn giáo, đó là mê tín, không hợp khoa học. 

Đƣợc, dùng phƣơng pháp khoa học để giải quyết, khoa học không giải quyết 

đƣợc, đây là vấn đề rất hiện thực đƣợc bày ra trƣớc mắt. Lời của cổ nhân rất có 

lý. Thiên tai hiện tiền biết tìm ai? Tìm tổ tông mới có thể giải quyết. Nếu quý 

vị không chịu quay đầu, không chịu thừa nhận, không chịu tìm tổ tông,  nhƣ 

vậy thì quý vị đủ để chịu! Phải lãnh chịu. Phật pháp thƣờng nói: “Quay đầu là 

bờ”, cổ nhân không ngu ngơ, cổ nhân không ngu si. Cổ nhân là ngƣời buông 

bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, quả là đáng nể. Trong tự tánh có vô lƣợng 

trí tuệ, vô lƣợng đức năng, nó có thể giải quyết đƣợc vấn đề. Nếu nhƣ không 

buông bỏ, quý vị làm sao biết đƣợc. Không có niềm tin đối với cổ thánh tiên 

hiền, không có niềm tin với tổ tông, không có lòng tin với Phật Bồ Tát. Tín 

tâm là giới hạn thấp nhất của tất cả pháp thế xuất thế gian, giới hạn này không 

còn thì hết cách cứu. 

Trung quốc gặp tai họa lớn nhƣ vậy, trƣớc đây ông Hồ Thu Nguyên nói rất 

hay, ngƣời này lớn hơn chúng tôi một bậc, ông lớn hơn tôi khoảng hơn 20 tuổi, 

là  một  học  giả  rất  nổi  tiếng.  Khi  tôi  đến  thăm  ông,  ông  nói  với  tôi:  Ngƣời 

Trung quốc trong thời đại này, rốt cuộc vấn đề là đâu? Nếu nói vấn đề nghiêm 

trọng  nhất,  chính là  đánh  mất  lòng  tự  tin  của  dân  tộc,  đây  là  nguồn gốc  của 

thiên tai, là nguyên nhân đầu tiên. Chúng ta đánh mất lòng tự tin của dân tộc, 

mù mờ học theo ngƣời phƣơng tây, phƣơng pháp của ngƣời phƣơng tây thật sự 

tốt hơn của ngƣời xƣa chúng ta ƣ? Phƣơng pháp của phƣơng tây chúng ta đã 

thấy, còn của cổ nhân chúng ta chƣa thấy đƣợc, tất cả đều bị hủy diệt rồi. Đến 

Nhật, đến Hàn quốc còn có thể thấy đƣợc một ít, không nhiều nhƣng rất đáng 

quý. Nếu nhƣ đại chúng trong xã hội không biết coi trọng, tôi nghĩ Nhật bản 

cũng duy trì không đƣợc bao nhiêu năm, cũng sẽ biến mất, thật đáng tiếc! 

117

Tập 599 



2 

Townenbe  nói:  Có  thể  cứu  vãn  xã  hội  hiện  nay,  có  thể  cứu  vãn  thiên  tai 

trên thế giới, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa, nhƣng thế 

nào? Chúng ta không tin, ngƣời Anh có tin chăng? Họ bán tín bán nghi. Tôi 

phỏng vấn đại học Oxford, đại học Cambridge, và đại học Luân Đôn, tôi từng 

thảo  luận  với  họ.  Tôi  hỏi  những  gì  Townenbe  nói,  quý  vị  có  tin  chăng?  Họ 

nhìn tôi cƣời không trả lời, tôi hỏi ngƣợc lại một câu, nhƣ vậy là Townenbe nói 

sai ƣ? Họ vẫn cƣời không nói gì, sau cùng ép tôi không thể không nói. Tôi nói 

với mọi ngƣời, Townenbe nói không sai, có thể chúng ta đọc và hiểu sai lời 

của ông, đây là thật không phải giả. 

Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Tôi tiếp xúc với ba trƣờng này, là hệ Hán 

học, khoa này ở Úc Châu, là trung tâm nghiên cứu truyền thống văn hóa xƣa, 

rất nổi tiếng. Họ nói tiếng Bắc Kinh rất giỏi, có thể đọc cổ văn, chúng tôi rất 

khâm phục. Vấn đề của họ là gì? Không có tâm thành kính nhƣ cổ nhân. Đại 

sƣ Ấn Quang nói: “một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích”, ngƣời học tập 

không  có  tâm  chân  thành  cung  kính,  là  thiếu  điểm  này,  mà  điểm  này  quan 

trọng hơn tất cả. Quý vị có thể thành tựu hay không, thật sự hiểu đƣợc nghĩa 

chân thật của cổ thánh tiên hiền, đều ở chỗ thành kính. Tiếp thu giáo huấn của 

họ phải khiêm tốn, tâm địa phải thanh tịnh, không đƣợc có chút ô nhiễm nào. 

Hoàn toàn thanh tịnh tiếp thu nó, lợi ích này là vô biên. Nếu nhƣ mang theo 

thành kiến, dùng tƣ tƣởng của riêng mình để nhận xét, thì vấn đề rất khó khăn. 

Nhìn thấy là lập tức phê bình, nhƣ vậy làm sao hiểu đƣợc nghĩa chân thật của 

nó. Những gì trong kinh nói, đều là nói nhân tâm bây giờ, là chƣớng ngại trong 

việc học Phật. 

“Đại Luận nói”, đại luận là Đại Trí Độ Luận: “Vô lƣợng chúng sanh có ba 

loại thân khổ”. Thân có ba loại khổ: Lão, bệnh, tử. Rất nhiều ngƣời trẻ tuổi, 

khi chƣa già, chƣa bệnh, chƣa chết, nên họ không biết ba cái khổ này. Đến khi 

già, bệnh, sắp chết họ mới biết, lúc đó hối hận cũng không kịp. Còn có “ba loại 

tâm  khổ”,  họ  không  cảm  nhận  đƣợc  tâm  khổ  này  -  “tham  sân  si”.  Điều  này 

phải là ngƣời có trí tuệ mới biết đƣợc, nếu biết đƣợc ba thứ này là khổ, họ còn 

làm điều này ƣ? Họ không biết, thánh hiền nhân biết, Phật Bồ Tát biết. 

Lại có “ba loại hậu thế khổ”, hậu thế khổ là gì? Là quả báo, có “địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh”. Tham tâm là ngạ quỷ, sân nhuế là địa ngục, ngu si là súc 

sanh. Ta nói nhƣng họ không tin, cho rằng đây là Tôn giáo, là mê tín, là lời giả 

dối. Cho nên họ đối với điển tịch của thánh hiền, sao có thể xem hiểu đƣợc. 

Nếu nhƣ họ không cầm lửa đốt nó, coi nhƣ là không tệ, họ rất có thiện căn. 

Ngƣời không có thiện căn, họ sẽ hủy diệt tất cả. 

Tập 599  1173 



Tóm lại mà nói, có ba khổ tám khổ...đều là hoạn sanh tử trong tam giới. Đế 

thẩm sanh tử thật là khổ, nên gọi là khổ đế. Đế là siêng năng thẩm xét, tƣ duy, 

quan sát, sanh tử thật sự rất khổ! Sanh tử tƣợng trƣng điều gì? Luân hồi lục 

đạo, đời đời kiếp kiếp oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt, thật sự là khổ đế. 

“Tam khổ là khổ khổ, hoại khổ, hành khổ”, “tam khổ” có: sanh lão bệnh 

tử,  ái  biệt  ly,  oán  tắng  hội,  ngũ  ấm  xí  thạnh.  Điều  này  trong  kinh  Đức  Phật 

thƣờng  nói,  chúng  ta  tỉ  mỉ  đi  phản  tỉnh,  quan  sát,  là  những  gì  chúng  ta phải 

chịu trƣớc mắt. 

“Tập đế, tập nghĩa là chiêu tụ, nếu tâm tƣơng ƣng với kết nghiệp, tƣơng lai 

nhất định có thể chiêu tụ khổ sanh tử, nên gọi là tập”. Tập là tạo tác, những gì 

hiện nay làm nhƣ khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác. Nghiệp chính là sự, 

khi tạo tác gọi là sự. Quý vị làm điều gì, làm xong việc gọi là nghiệp. Nghiệp 

chiêu  cảm  quả  báo  trong  đời  sau,  thiện  nghiệp  đƣợc  phƣớc  báo,  ác  nghiệp 

chính là ác báo. Hiểu đƣợc đạo lý này, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác 

tự  nhiên  không  tạo  ác  nghiệp  nữa.  Nhƣng  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta,  thiện 

nghiệp cũng không phải thật sự thiện, vì sao vậy? Vì không ra khỏi luân hồi 

lục đạo, lục đạo thống khổ. 

Dục  giới  cả  ba  loại  khổ  đều  có:  Khổ  khổ,  hoại  khổ,  hành  khổ.  Sắc  giới 

thiên  không  có  dục,  không  có khổ  khổ,  nhƣng  có hoại  khổ,  có  hành  khổ.  Vô 

sắc  giới  thiên,  đây  là  phàm  phu  cao  cấp,  đến  thân  cũng  không  cần,  nên  họ 

không có khổ khổ, không có hoại khổ, nhƣng có hành khổ. Hành khổ là gì? Họ 

không cách nào duy trì mãi mãi, thời gian tuy dài, nhƣng cũng có lúc đến cùng. 

Lúc đến cùng vẫn phải đọa lạc, khổ liền đến. Nên họ không phải là giải quyết 

tận gốc. Đức Phật dạy, tam giới đều là khổ, tam giới là toàn bộ luân hồi lục 

đạo. Đức Phật thấy rất rõ ràng, ngài biết, ngƣời trong luân hồi  lục đạo không 

nhận ra, tƣởng rằng có niềm vui, nhƣng đó là sai lầm. 

Bên dƣới nói về Diệt đế- “Tận đế”, tận tức là diệt. “Diệt tức là tận diệt, diệt 

nghĩa là diệt vô vi. Kết nghiệp đã tận, tức không có tích lũy hoạn nạn của sanh 

tử,  nên  gọi  là  diệt”.  Diệt,  về  mặt  quả  không  thể  diệt,  phải  diệt  từ  nhân.  Ta 

không tạo nhân ác sẽ không chịu ác báo, đến nhân thiện ta cũng không tạo, nhƣ 

vậy  quả  báo  thiện  trong  tam  giới  ta  cũng  không  thọ,  mới  có  thể  vƣợt  thoát 

đƣợc. Chúng ta phải nghe rõ điều này, không đƣợc  sinh ngộ nhận, ngộ nhận 

vẫn là đang tạo nghiệp, những gì ta tạo đều là nghiệp bất thiện. 

Đức Phật dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, ở sau còn một câu là tam luân thể 

không.  Đây  gọi  là  tu  Tịnh  nghiệp,  quả  báo  không  phải  ở  lục  đạo.  Đoạn  ác 

không  chấp  tƣớng  của  đoạn  ác,  tu  thiện  không  chấp  tƣớng  của  tu  thiện,  mãi 

117

Tập 599 



4 

mãi giữ tâm  mình thanh tịnh bình đẳng giác, dùng tâm thanh tịnh bình đẳng 

giác để đoạn ác tu thiện là đúng. Đoạn ác tu thiện đối với bản thân mà nói, tiêu 

đƣợc tập khí nghiệp chƣớng của chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay, đây là tự lợi. 

Đối  với  ngƣời  mà  nói  là  làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  xã  hội  đại  chúng.  Ngƣời  ta 

thấy  quý  vị  đoạn  ác  tu  thiện,  ngƣời  thật  sự  thấu  suốt  nhìn  thấy  quý  vị  đang 

hành Bồ Tát đạo, quý vị đang giáo hóa chúng sanh. 

Đức Thế Tôn xuất hiện ở thế gian, trú thế 80 năm, dạy học giảng kinh giáo 

hóa chúng sanh suốt 49 năm, không phải đều là làm gƣơng cho chúng ta thấy 

ƣ? Bát tƣớng thành đạo là biểu diễn, không phải thật, vốn là Phật. Ngộ rồi tức 

vốn là Phật, ngộ ra là vô lƣợng kiếp vô lƣợng kiếp trƣớc, ta sớm đã thành Phật, 

mỗi ngƣời đều nhƣ vậy. Bởi thế lời Đức Thế Tôn nói là thật, hoàn toàn không 

phải giả. 

Diệt phải biết diệt là gì? Diệt những thứ dơ bẩn trong lòng, những thứ tạp 

loạn, vì tâm của quý vị vốn là thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần. Hiện nay 

trong tâm này, vì sao có nhiều rác rƣởi nhƣ vậy? Bản thân đã có nhiều, còn 

đem những thứ dơ bẩn của ngƣời khác để hết trong lòng mình. Có thể thứ của 

ngƣời khác còn nhiều hơn của mình, biến thành thùng rác lớn, nhƣ vậy đƣợc 

coi là thông minh ƣ? Ngƣời thông minh thật sẽ trừ sạch tất cả, khi đoạn sạch 

rồi, nói cho chƣ vị biết, đến Phật Pháp cũng không cần.      Kinh Kim Cang nói 

rất hay: “pháp còn phải xả huống gì phi pháp”. Pháp đó là Phật pháp, đây là lời 

của  Đức  Thế  Tôn.  Quý  vị  đem  những  pháp  của  Đức  Phật  nói  đều  để  trong 

lòng, nhƣ vậy cũng sai. Những pháp này là thiện pháp, quả báo trong ba đƣờng 

lành, nhƣng không ra khỏi luân hồi lục đạo, bởi thế pháp cũng phải xả. Kinh 

Vô Lƣợng Thọ, pháp môn Tịnh độ rất hay, dạy ta điều gì? Tất cả đều buông 

bỏ, trong tâm chỉ có một thứ chƣa buông cũng không đƣợc. Nhƣng luôn phải 

có  một  thứ,  quý  vị  mới  có  thể  buông  bỏ  đƣợc  thứ  khác.  Tịnh  độ  Tông  dạy, 

trong tâm của quý vị chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra đều buông bỏ 

hết. Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng, không có nói Phật pháp là ngoại lệ, 

buông bỏ tất cả, chỉ có Phật A Di Đà. Mục đích ở đâu? Tôi muốn đến thế giới 

Cực Lạc, chỉ một niệm này, ngoài niệm này ra không có niệm thứ hai. Đến thế 

giới Cực Lạc, quý vị mới hoát nhiên đại ngộ, thì ra bản thân chính là Phật A Di 

Đà. Phật A Di Đà ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, từ đâu mà có? Là từ tự tánh 

chúng ta biến hiện ra, tất cả pháp không rời tự tánh. Biến pháp giới hƣ không 

giới,  không  có pháp  nào không phải  từ  tự  tánh biến hiện  ra,  tất  cả  đều  là  tự 

tánh biến hiện. Quý vị đều minh bạch, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp 

Tập 599  1175 



không có tâm, tâm và pháp là một không phải hai, vấn đề này mới thật sự giải 

quyết đƣợc, Triệt để giác ngộ, không còn có ý niệm, có niệm là sai. 

Chúng  ta  chƣa  đạt  đến  cảnh  giới  này,  cần  phải  niệm  Phật  A  Di  Đà,  đến 

cảnh giới này Phật A Di Đà cũng không có, nhất định phải biết điều này. Chƣa 

đến quả vị Diệu giác, phải nắm bắt Phật A Di Đà, ta chỉ có một pháp này, ngài 

sẽ  giúp  ta  chứng  đƣợc  cứu  cánh  quả  Phật,  trong  tất  cả  pháp  không  thể  sánh 

đƣợc, cứu cánh viên mãn. Bộ kinh này là nói về vấn đề này, là nói về việc này. 

“Kết nghiệp đã tận”, tập khí phiền não đều đoạn tận, “không còn hoạn lụy 

sanh tử”. Sanh tử là căn bản, sanh tử không còn, lục đạo sẽ không còn, thập 

pháp giới cũng không còn. Trong mƣời pháp giới không rời sanh tử, đây gọi là 

diệt. “Nên các phiền não kiết sử diệt, nghiệp tam giới cũng diệt”, thiện nghiệp 

ác nghiệp của tam giới, thiện ác nghiệp đều không có. “Nếu nghiệp phiền não 

trong  tam  giới  diệt,  tức  là  diệt  đế  hữu  dƣ  niết  bàn”.  Nghiệp  của  tam  giới  là 

nhân, nhân diệt còn quả thì sao? Thân thể vẫn còn, đây gọi là hữu dƣ niết bàn, 

còn có thân. Tuy có thân, nhƣng không có ý niệm. Trong Kinh Kim Cang nói: 

“Vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng”. 

Không những không có tứ tƣớng, mà tứ kiến cũng không có. Đoạn sau Kinh 

Kim  Cang  nói:  “Vô  ngã  kiến,  vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả 

kiến”, tứ kiến cũng không còn. Tức không có ý niệm, nhất niệm bất sanh. Thân 

thể còn, thân thể còn là hữu dƣ, thân thể này không cần nữa thì sao? Gọi là vô 

dƣ y niết bàn. 

Điều  này  bên  dƣới  nói:  “Vì  nhân  diệt  nên  quả  diệt,  lúc  bỏ  báo  thân  này, 

khổ quả đời sau mãi mãi không tƣơng tục”. Sau khi thân này diệt, vĩnh viễn 

không còn trôi lăn trong luân hồi, đây gọi là “nhập vô dƣ niết bàn”. Khi  nào 

chứng đƣợc niết bàn? Là chứng đƣợc khi còn sống. Rất nhiều ngƣời ngộ nhận, 

cho  rằng  niết  bàn  là  chết,  sai  lầm.  Niết  bàn  không  thể  dịch  là  chết,  niết  bàn 

dịch là diệt, diệt điều gì? Diệt tập khí phiền não, tất cả nghiệp nhân quả báo 

đều không còn, gọi là diệt. Không thể nói chết nghĩa là niết bàn. Nếu chết là 

niết bàn, nhƣ vậy không cần tu hành, có ai không chết, khi chết không phải đều 

nhập niết bàn sao? Điều này nói không thông suốt. Vì vậy niết bàn là chứng 

đƣợc khi sống, nên nó cũng dịch là viên tịch. Viên là viên mãn, công đức viên 

mãn. Tịch là thanh tịnh tịch diệt, cũng tức là nói họ buông bỏ tất cả vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, tức thanh tịnh tịch diệt, bởi thế tuyệt đối không đƣợc ngộ 

nhận. Nhƣng ngày nay rất nhiều ngƣời ngộ nhận, cho rằng ngƣời xuất gia khi 

chết đều gọi là viên tịch, đều gọi là niết bàn, hoàn toàn hiểu sai ý. 

117

Tập 599 



6 

“Đạo đế, đạo nghĩa là năng thông”, thông đạt không có chƣớng ngại. Đạo 

là  con  đƣờng,  đây  là  con  đƣờng  thành  Phật,  đây  là  con  đƣờng  liễu  sanh  tử. 

Đạo, đạo có “chánh đạo, trợ đạo”, thông thƣờng chánh là trí tuệ, trợ là thiền 

định. Chánh là nhìn thấu, trợ là buông bỏ, vì sao không buông đƣợc? Vì chƣa 

nhìn thấu, nhìn thấu là gì? Thấu hiểu triệt để, hoàn toàn thấu hiểu chân tƣớng 

sự thật. Nhƣ Max Planck nói điều này, ông hoàn toàn đã hiểu rõ về hiện tƣợng 

vật chất, thì ra hiện tƣợng vật chất là do huyễn tƣớng của ý niệm tích lũy nên. 

Chúng ta thấy sai, cho rằng vật chất là có thật. Vật chất có thể cứng, có thể 

lỏng, có thể khí, đây là nguyên nhân gì? Tần suất khác nhau. Tần suất chậm 

liền biến thành thể cứng, nhanh hơn một chút biến thành thể lỏng, nhanh hơn 

nữa biến thành thể khí, nhanh hơn thể khí biến thành ánh sáng, biến thành điện, 

chính là dòng điện. Tần suất khác nhau, hoàn hoàn là hiện tƣợng dao động, mà 

tốc  độ  dao  động  còn  rất  nhanh,  hiện  tƣợng  này  Max  Planck  đã  thấy  đƣợc. 

Nhƣng Bồ Tát Di Lặc đã nói ra con số, nhanh đến mức độ nào? Bồ Tát Di Lặc 

nói: “Một khảy móng tay”, thời gian một khảy móng tay rất ngắn. Một giây tôi 

tin rằng có ngƣời khảy rất nhanh, trẻ tuổi sức khỏe, thân thể cƣờng tráng, một 

giây khảy đƣợc năm lần là chuyện bình thƣờng. Nếu nói năm lần, lấy năm lần 

mà nói, trong một giây có 1600 triệu tần suất, là số lần nó dao động. Trong một 

giây có 1600 triệu, sanh ra huyễn tƣớng chúng ta tƣởng là thật, hiểu đƣợc hiện 

tƣợng này, niệm niệm bất khả đắc. 

Nhƣ chúng ta xem film, ở đây tôi có một đoạn film, băng nhựa fiml đèn 

chiếu. Chiếu film này lên  màn hình,  một giây có  mấy tấm? 24 tấm. Mở ống 

kính ra, tấm này hiện lên trên màn hình, đóng ống kính lại rồi mở ra, liền đổi 

qua tấm thứ hai. Tốc độ thay đổi của nó rất nhanh, một giây có 24 tấm, chúng 

ta đã bị màn hình này gạt, tƣởng rằng nó là thật.      Bây giờ Bồ Tát Di Lặc nói, 

một giây có bao nhiêu tấm? Nghĩa là sanh diệt bao nhiêu lần? 1600  triệu lần, 

làm sao quý vị biết đƣợc nó là giả? 24 tấm là đã gạt đƣợc, quý vị không cách 

nào phân biệt đƣợc. Bây giờ nói với quý vị về chân tƣớng, một giây có 1600 

triệu, mỗi ý niệm đều khác nhau. Nên Hoàn Nguyên Quán nói: Xuất sanh vô 

tận, chúng ta hoàn toàn hiểu sai, thấy sai, nghe sai, cho rằng là thật, không hiểu 

đƣợc chân tƣớng sự  thật. Chỉ có Phật Bồ Tát tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

nghĩa là Thiền định, trong thiền định thậm thâm thấy đƣợc. Cho nên Chƣ Phật 

Bồ Tát là cảnh giới hiện lƣợng, các nhà khoa học vẫn là tỷ lƣợng, không phải 

hiện lƣợng. Các nhà khoa học mƣợn toán học để suy đoán, có khả năng này, 

sau đó dùng máy móc tinh vi để quan sát, đã phát hiện. Họ nói với chúng ta, 

tốc độ của ý niệm này rất nhanh, không nói ra chữ số, chỉ nói rất nhanh. Bồ Tát 

Tập 599  1177 



Di Lặc nói với chúng ta, một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm 

niệm thành hình, hình tức là hiện tƣợng vật chất. Nghĩa là trong một giây có 

bao nhiêu hiện tƣợng vật chất? 320 triệu, đây là một khảy móng tay, 320 triệu 

hiện tƣợng vật chất.  Nó tích lũy ở đó, quý vị nhìn thấy hình nhƣ là vật chất. 

Hơn nữa hiện tƣợng vật chất, mỗi hiện tƣợng vật chất đều có thức, thức là gì? 

Là thọ tƣởng hành thức, hiện tƣợng vật chất là sắc, trong kinh hợp lại gọi là 

Ngũ uẩn: Sắc thọ tƣởng hành thức. Thời gian nó tồn tại, là một khảy móng tay 

có 320 triệu. Một khảy móng tay này, bây giờ chúng ta phải tính bằng giây, lấy 

năm lần khảy móng tay là một giây, đó chính là 1 giây trên 1600 triệu ý niệm. 

Đây là thời gian tồn tại của một ý niệm, chính là Ngũ uẩn mà Bồ Tát Quán Thế 

Âm nhìn thấy đƣợc, ngũ uẩn đều là không. Dùng gì để thấy? Trí tuệ. 

Quý  vị  xem  trong  Tâm  Kinh  nói:  “Quán  Tự  Tại  Bồ  Tát”,  nghĩa  là  Quán 

Thế Âm, lúc ngài hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa, thấy đƣợc ngũ uẩn đều là 

không. Ngũ uẩn đều không là sao? Bây giờ chúng ta đã hiểu, tức là hiện tƣợng 

mà Max Planck phát hiện, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt. Trên một hình 

ảnh ông đã thấy đƣợc điều này, bởi thế nó không phải thật, mà là giả. Điều này 

hiện nay trong khoa học gọi nó là tiền vệ khoa học, vì khoa học hơn 300 năm 

nay đều nghiên cứu về vật chất. Chƣa từng nghiên cứu hiện tƣợng tinh thần, 

toàn là vật chất. Bây giờ biết đƣợc vật chất từ đâu mà có? Là ý niệm biến hiện 

ra. Cho nên hiện nay có không ít các nhà khoa học trẻ nghiên cứu về ý niệm, 

nghiên cứu về tƣ duy. 

Chúng  ta  tin  rằng,  khoảng  hai  ba  mƣơi  năm  sau  đƣợc  khắp  xã  hội  đại 

chúng thừa nhận, có lợi ích gì? Lợi ích rất lớn. Thứ nhất: Quý vị có thể trẻ mãi 

không già, không dám nói trƣờng sanh bất lão, nhƣng có thể sống lâu thọ mạng 

dài, có thể kéo dài sự suy lão, không đến nỗi lão hóa quá nhanh, nguyên nhân 

gì? Vì chúng ta hoàn toàn dùng thiện niệm, ý niệm hoàn toàn thanh tịnh, nhƣ 

vậy sẽ không sanh bệnh, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh! Thƣờng nói chỗ này 

tôi đau, chỗ kia tôi đau, đây có vấn đề, kia có vấn đề, thật sự xảy ra vấn đề, vì 

vấn đề là từ tâm tƣởng sanh. Ý niệm có thể khiến tế bào chúng ta sanh ra biến 

hóa. Tế bào bình thƣờng chúng ta nghĩ sao nó có vấn đề đƣợc, nhƣng nó thật 

sự có vấn đề. Sao lại xảy ra vấn đề? Quý vị nghĩ ra, đây chính là ý niệm chỉ 

huy vật chất, cho nên ý niệm bất thiện đều biến thành thiên tai, ý niệm thiện 

biến thành thiên đƣờng, biến thành thế giới Cực Lạc. 

Có  thể  hóa  giải  đƣợc  thiên  tai  ngày  nay  trên  địa  cầu  chăng?  Đƣợc,  nếu 

chúng ta không có tham tâm, buông bỏ tham tâm sẽ không có lũ lụt. Buông bỏ 

sân nhuế, hỏa hoạn không còn, nhiệt độ của địa cầu không cao nhƣ vậy, tất cả 

117

Tập 599 



8 

đều trở lại bình thƣờng. Không có ngu si, gió bão không còn. Ngạo mạn không 

có,  động  đất  không  còn.  Không  có  hoài  nghi,  kiến  lập  tín  tâm  sẽ  không  có 

chuyện núi lở đất sụp, có thể giải quyết! 

Tiến sĩ Bladen ngƣời Mỹ, năm ngoái ông ở Sydney tham gia hội nghị của 

các nhà khoa học. Hội nghị ngày thứ hai, họ hoàn toàn thảo luận làm sao để 

ứng phó dự ngôn thiên tai năm 2012 của Maya, ông nói rất hay. Ông nói chỉ 

cần nhân dân trên địa cầu, trong giai đoạn này thật sự có thể giác ngộ, bỏ ác 

dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Không những có thể hóa 

giải  thiên  tai,  mà  còn  đƣa  địa  cầu  đi  đến  một  tƣơng  lai  tốt  đẹp  hơn.  Quý  vị 

xem, ông ta đã nói nhƣ vậy, nhà khoa học này cũng là từ vật lý chuyển qua 

nghiên cứu tâm lý. Đều nghiên cứu về sức mạnh của ý niệm, phát hiện năng 

lƣợng của ý niệm vô cùng lớn. 

Ý niệm của chúng ta vì sao không thể sanh? Vì ý niệm chúng ta tản mác, 

quá tạp, quá loạn. Giống nhƣ ánh sáng, quý vị thấy ánh sáng, ánh sáng chiếu ra 

bốn phƣơng, chúng ta không thấy đƣợc sức  mạnh của nó. Nếu tập trung ánh 

sáng này lại, để nó phát xạ vào một mục tiêu sẽ biến thành tia laser, tia laser có 

thể  xuyên  qua  tấm  gang.  Còn  ánh  sáng  này  tờ  giấy  cũng  không  xuyên  qua 

đƣợc, cách một trang giấy là có thể che đƣợc nó. Bởi thế nếu ánh sáng này tập 

trung vào một nơi, quả là đáng sợ! Các nhà khoa học phát hiện, nếu ý niệm của 

chúng ta tập trung vào một điểm, sức mạnh đó vô cùng lớn mạnh. 

Trong  kinh  Đức  Phật  đã  nói  đến  điều  này:  “Chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất 

biện”. Còn có một câu tƣơng đồng với điều này: “Chỉ tâm nhất xứ”, là chỉ của 

tịnh chỉ. “Chỉ tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Chế là khống chế, chế tâm nhất xứ, 

vô sự bất biện. Có thể chế tâm một chỗ, bệnh hoạn trên thân thể chúng ta đều 

đƣợc khôi phục bình thƣờng hết, đều là do ý niệm quá tạp loạn. Nguyên nhân 

chính là gì? Không tin chính mình. Đây là thật, mất niềm tin đầu tiên là mất 

lòng tự tin, không tin bản thân mình. Lòng tự tin  mạnh nhất, nói cho quý vị 

biết đó là Phật Bồ Tát, họ có lòng tin kiên định tuyệt đối, nên không có gì họ 

không làm đƣợc. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. Ngày mai kinh này 

chắc, nhiều nhất là hai lần, ngày  mai có thể giảng xong. Giảng không xong, 

thêm một lần nữa sẽ giảng viên mãn. Sau khi viên mãn, chúng ta giảng lại từ 

đầu, giảng lần thứ hai. Tuy bản mới chƣa in ra, nhƣng có thể dùng bản cũ này, 

chúng ta vẫn dùng chú giải của Hoàng Niệm Tổ, chú giải của ông là tập chú. 

Quý vị xem, trong chú giải trích dẫn 83 loại kinh luận, 101 loại trƣớc tác của 

các bậc tổ sƣ đại đức, tất cả có 193 loại. Tập kinh và luận đại thừa của các vị tổ 

Tập 599  1179 



sƣ đại đức chú giải về bộ kinh này, quả là không thể nghĩ bàn. Ông khiêm tốn, 

ông cũng biết chú giải của mình chƣa chắc ngƣời ta đã tin. Làm nhƣ vậy, mọi 

ngƣời không còn gì để nói, không thể không tin. Lấy kinh chú kinh, dùng chú 

giải của chƣ vị tổ sƣ đại đức làm y cứ. 

Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



 

 

Tập 600 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:18.09.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 788, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

Duy Ma Kinh Gia Tƣờng Sớ nói: “Pháp nhãn tịnh, tiểu thừa có pháp nhãn, 

đại thừa cũng có pháp nhãn. Tiểu thừa pháp nhãn tức sơ quả thấy pháp Tứ Đế, 

gọi  là  pháp  nhãn.  Đại  thừa  pháp  nhãn  là  sơ  địa  biệt  giáo  đƣợc  chân  vô  sanh 

pháp, nên gọi là pháp nhãn”. Biệt giáo sơ địa chính là viên giáo sơ trụ. “Ngày 

nay  kinh  này  chỉ  tiểu  thừa  pháp  nhãn  tịnh.  Nhƣ  Cảnh  Hƣng  nói:  Pháp  nhãn 

tịnh, tức dự lƣu quả- sơ quả. Tịnh Ảnh Sớ lại nói: Thấy Tứ Thánh Đế, gọi là 

tịnh pháp nhãn. A na hàm là quả thứ ba trong bốn quả của Tiểu thừa. Các lậu 

đã tận, tâm đƣợc giải thoát. Nhƣ Kinh Duy Ma nói: Tám ngàn tỳ kheo không 

thọ các pháp, lậu tận ý giải”. 

“Chú giải của Triệu công nói- Triệu công là đại sƣ Tăng Triệu- Lậu tận, 98 

kiết lậu đã tận, ý đƣợc giải thoát, thành A la hán.  Là chỉ phiền não đoạn tận, 

tâm ý giải thoát, chứng quả A la hán. Cho thấy trong kinh nói đến pháp nhãn 

tịnh và các lậu đã tận, đều chỉ Thanh văn thừa”, đều là nói đến tiểu thừa. Đoạn 

kinh văn ở trƣớc là tiểu thừa từ sơ quả đến tứ quả, nói cảnh giới của họ, đây là 

Thế Tôn giảng kinh đến đoạn sau cùng. 

“Thiên nhân thế gian, có một vạn hai ngàn ức na do tha chúng sanh, viễn ly 

trần cấu, đƣợc pháp nhãn tịnh”. Chứng sơ quả, có nhiều ngƣời nhƣ vậy chứng 

tiểu thừa sơ quả, đƣơng nhiên không phải ở địa cầu này. Địa cầu đến ngày nay 

mới 70 ức ngƣời, nhƣng ở đây có một vạn hai ngàn ức na do tha, con số này vô 

118

Tập 600 



0 

cùng lớn, đây là chỉ ở đâu? Ít nhất là chỉ thế giới Ta bà, thế giới Ta bà là nơi 

giáo hóa của Đức Thế Tôn, là khu vực ngài hóa độ chúng sanh. Khu vực này là 

tam thiên đại thiên thế giới, đây là một tam thiên đại thiên thế giới. 

Tam thiên là lấy núi Tu di làm trung tâm, đây là một tinh hệ lớn. Ngày xƣa 

đích thực có rất nhiều ngƣời ngộ nhận, cho rằng đơn vị thế giới là hệ mặt trời. 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ học khoa học, khi chúng tôi gặp nhau ông đã đƣa ra vấn 

đề này. Ông nói đơn vị thế giới không phải hệ mặt trời, trong kinh nói rất rõ 

ràng: Trung tâm của tinh hệ này là núi Tu di, mặt trời chạy quanh eo núi Tu di. 

Núi Tu di  ở giữa,  còn  mặt trời xuay  chuyển xung quang. Theo cách nói này, 

đơn  vị  thế  giới là  hệ  ngân hà. Trung tâm  của hệ  ngân hà,  hiện nay  các  nhà 

khoa học phát hiện là một hắc động cực lớn, nghĩa là núi Tu di trong kinh Phật 

nói. Hắc động này sức mạnh vô cùng lớn, đến ánh sáng cũng bị nó thu hút vào, 

có sức hút rất lớn. Sang năm đúng lúc ngân hà đối tề, đây là hiện tƣợng thiên 

văn, cũng rất khó gặp đƣợc, đại khái phải hơn hai vạn năm mới gặp đƣợc một 

lần. Trung tâm ngân hà, mặt trời, địa cầu sắp thành một đƣờng thẳng. Đây là 

ngày  xƣa  ngƣời Maya  lâu  ngày  quan  sát  đƣợc,  lúc  đó  họ  chƣa  có  máy  móc, 

nhƣng họ đối với thiên văn rất quen thuộc, mà quan sát rất tinh vi. 

Vấn đề này nó có tính chu kỳ, một đơn vị là một hệ ngân hà, một tiểu thiên 

thế giới là một ngàn hệ ngân hà. Lại lấy 1000 hệ ngân hà này làm đơn vị, tiểu 

thiên thế giới. 1000 tiểu thiên thế giới gọi là trung thiên thế giới. Lại lấy trung 

thiên thế giới làm  đơn vị, 1000 trung thiên thế giới là  một đại thiên thế giới. 

1000 đại thiên thế giới, vì nó có tiểu thiên, trung thiên, đại thiên, nên gọi nó là 

tam thiên đại thiên thế giới, trên thực tế là một đại thiên thế giới. Có bao nhiêu 

hệ ngân hà? 1000 nhân 1000 lại nhân 1000 là mƣời ức. Mƣời ức hệ ngân hà là 

khu vực giáo hóa của Đức Thế Tôn, nơi ngài giáo hóa, rất lớn! 

Nếu  từ  trên  hệ  ngân  hà  lớn  nhƣ  vậy  để  xem,  chữ  số  này  không  lớn,  mới 

“một vạn hai ngàn ức na do tha chúng sanh”, đƣợc pháp nhãn, nghĩa là chứng 

sơ quả. Nghe Đức Phật giảng kinh này, họ chứng đƣợc quả Tu đà hoàn. “20 ức 

chúng sanh”, 20 ức là ít, rất ít, “đƣợc quả A na hàm”. A na hàm là tam quả, 

tam quả của tiểu thừa. “6800 tỳ kheo các lậu đã tận, tâm đƣợc giải thoát”, đây 

là chứng A la hán. Cho thấy càng đi lên nhân nhân số càng ít, còn hàng chứng 

sơ quả vô cùng nhiều. Đây là nghe kinh đạt đƣợc lợi ích giai đoạn thứ nhất, 

trƣớc tiên nói đến tiểu thừa. 

Bên dƣới đƣa ra một vấn đáp, cũng là của cổ nhân. “Hoặc hỏi: nghe kinh 

điển đại thừa vô thƣợng này, vì sao đƣợc lợi ích của pháp tiểu thừa. Tịnh Ảnh 

Sớ  nói”.  Tịnh  Ảnh  là  pháp  sƣ  Huệ  Viễn,  ngƣời  thời  nhà  Tùy,  tên  hoàn  toàn 

Tập 600  1181 



giống với đại sƣ Huệ Viễn khai sáng pháp môn Tịnh độ ở núi Lô Sơn vào thời 

Đông Tấn, chúng ta gọi là sơ tổ. Ngài Tịnh Ảnh cũng gọi là Huệ Viễn, nhƣng 

là ngƣời nhà Tùy, nên trong Phật giáo gọi ông là tiểu Huệ Viễn. Quý vị nhìn 

thấy tiểu Huệ Viễn tức là gọi đại sƣ Tịnh Ảnh, Tỉnh Ảnh là tên chùa, suốt đời 

ngài  ở  chùa  Tịnh  Ảnh.  Ngƣời  đời  sau  tôn  xƣng  ngài, không  xƣng  danh  cũng 

không  gọi  tự  của  ngài,  mà  gọi  là  Tịnh  Ảnh  nơi  ngài  ở,  gọi  là  pháp  sƣ  Tịnh 

Ảnh, đây là cách xƣng hô cung kính nhất. 

Pháp sƣ Huệ Viễn nói: “Chúng sanh tiểu thừa, nghe nói Ta bà uế ác đáng 

chán”. Nghe Đức Thế Tôn giảng kinh nói về lục đạo, tam giới lục đạo. Lục đạo 

là cõi uế, chúng sanh ở trong này rất đau khổ, ba khổ, tám khổ đều là nói đến 

thế giới này. Nếu thật sự hiểu đƣợc, “thâm tâm viễn ly”, không muốn tiếp tục ở 

lại đây. Có thể rời xa chăng? Có thể, xa rời lục đạo liền sanh đến tứ thánh pháp 

giới.  Tứ  thánh  pháp  giới  là  cõi  tịnh  của  Đức  Thế  Tôn,  tƣơng  đƣơng  với  cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ của thế giới Cực Lạc. 

Quý vị xem thế giới Cực Lạc có cõi phàm thánh đồng cƣ, có cõi phƣơng 

tiện hữu dƣ. Cõi phàm thánh đồng cƣ là lục đạo, nhƣng thế giới Cực Lạc chỉ có 

hai đƣờng, bốn đƣờng khác không có: Không có ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, 

cũng không có A tu la. Cõi đồng cƣ của thế giới Cực Lạc chỉ có ngƣời và trời, 

chỉ có hai cõi này, đây là điểm không giống với các thế giới khác. Đây là bổn 

nguyện công đức của Phật A Di Đà thành tựu nên, phát nguyện, phát nguyện 

cần phải thực hiện. Sau khi ngài phát nguyện, dùng thời gian năm kiếp tu hành, 

mỗi nguyện đều thực hiện. 

Thế  giới  Cực  từ  đâu  mà  có?  Là  do  công  đức  48  nguyện  và  năm  kiếp  tu 

hành của Phật A Di Đà thành tựu nên, là do vậy mà có, đây là cảnh giới không 

thể nghĩ bàn. Thế giới này của chúng ta có chăng? Có, một ngƣời nếu tu thuần 

thiện,  tâm  địa  thuần  tịnh  thuần  thiện,  ngƣời  này  tƣơng  lai  đƣợc  sanh  lên  cõi 

trời. Cảnh giới sinh hoạt trên cõi trời cũng không cần thiết kế, không có ngƣời 

thi công, mà tự nhiên biến hiện ra. Đây là nguyên nhân gì? Do công đức thuần 

tịnh thuần thiện thành tựu nên, nhƣ Hóa lạc thiên, Tha hóa tự tại thiên vậy. 

Cùng một đạo lý, nếu quý vị tạo tội ngũ nghịch thập ác, tâm địa và hành vi 

của chúng ta ác trƣợc cùng cực, cái ác đó cũng có thể biến hiện. Ác nghiệp này 

biến hiện thành tựu nên điều gì? Biến hiện ra địa ngục vô gián, địa ngục cũng 

là hóa sanh, là nghiệp lực của chính ta biến hiện ra. Không có ai thiết kế, cũng 

không có ai kiến tạo, không liên quan gì đến vua Diêm la, không liên quan đến 

Phật Bồ Tát, cũng không liên quan chút nào đến thƣợng đế, mà do nghiệp bất 

thiện  của  chính  mình  biến  hiện  ra,  cội  nguồn  chính  là  nhƣ  vậy.  Ở  thế  gian 

118

Tập 600 



2 

chúng ta, thiên đƣờng và địa ngục cũng nhƣ vậy. Chúng ta sẽ không còn hoài 

nghi đối với sự hình thành của thế giới Cực Lạc, nó là công đức chân thật của 

đại nguyện đại hạnh sở tạo nên. 

Cho  nên  tiểu  thừa  biết  đƣợc  tình  huống  tam  khổ,  bát  khổ  trong  lục  đạo, 

không  muốn  ở  trong  này  chịu  khổ  thêm,  tiếp  tục  trôi  lăn  trong  luân  hồi.  Họ 

nghe kinh này, vì tâm lƣợng không lớn, nên có thể xa rời lục đạo là họ đã rất 

mãn nguyện, rời xa lục đạo đã cảm thấy rất vừa lòng. Cho nên họ thoát ly lục 

đạo sanh đến tứ thánh pháp giới, chính là nhƣ vậy. 

“Cảnh Hƣng cũng nói: Đại chúng nghe nơi này uế ác đáng ghét, nên chứng 

đƣợc quả Thanh văn”. Họ chứng đƣợc là tiểu quả Thanh văn. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới. Đoạn tiếp theo là: “Đại thừa đƣợc lợi 

ích”. Đại thừa và  tiểu thừa, trên  thực tế  tâm  lƣợng họ  khác nhau, chí hƣớng 

khác nhau. Tâm của đại thừa lớn, chí hƣớng cao xa, nên lợi ích đạt đƣợc không 

giống nhau. 

Chúng  ta  xem  kinh  văn:  “Tứ  thập  ức  Bồ  Tát,  ƣ  vô  thƣợng  bồ  đề,  trú  bất 

thoái  chuyển,  dĩ  hoằng  thệ  công  đức,  nhi  tự  trang  nghiêm”.  Đây  là  Bồ  Tát 

chứng  đƣợc  bất  thoái  chuyển,  bất  thoái  chuyển  ở  đây  là  Bồ  Tát  A  Duy  Việt 

Trí. Trong Kinh Hoa Nghiêm là sơ trụ trở lên, cho đến Đẳng giác đều gọi là 

bất thoái chuyển. 

Đoạn bên dƣới: “Nhị thập ngũ ức chúng sanh, đắc bất thoái nhẫn, tứ vạn ức 

na do tha bách thiên chúng sanh, ƣ vô thƣợng bồ đề, vị tằng phát ý. Kim thỉ sơ 

phát,  chủng  chƣ  thiện  căn,  nguyện  sanh  Cực  Lạc,  kiến  A  Di  Đà  Phật,  giai 

đƣơng vãng sanh, bỉ  Nhƣ Lai độ. Các ƣ dị  phƣơng, thứ  đệ  thành Phật, đồng 

danh Diệu Âm Nhƣ Lai”. Tịnh độ tông mƣời mấy năm lại đây, quy y Tam bảo, 

pháp danh trên phái quy y đều dùng Diệu Âm, Diệu Âm là từ đây mà ra. 

Đức Phật thọ ký cho đại chúng, chúng sanh ở thế giới chúng ta, tƣơng lai 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, ở đó tu hành thành Phật, đến các thế giới khác thị 

hiện,  thành  Phật  độ  chúng  sanh,  đều  gọi  là  “Diệu  Âm  Nhƣ  Lai”,  Diệu  Âm 

nghĩa là Nam Mô A Di Đà Phât. Cƣ sĩ là niệm Phật thành Phật, nên hiện nay 

trên phái quy y của chúng ta, đều dùng Diệu Âm, phù hợp nhân quả. Bây giờ là 

cƣ sĩ Diệu Âm, tƣơng là là Diệu Âm Nhƣ Lai, pháp danh này từ đây phát sanh 

ra. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Hữu  đoạn”,  đoạn  kinh  văn 

bên phải: “Là chỉ nghe pháp đạt đƣợc lợi ích của pháp đại thừa”, đây là hàng 

căn tánh đại thừa, khác với ở trƣớc. “Không thoái chuyển, công đức thiện căn 

tu  đƣợc  ngày  càng  tăng  tiến”,  họ  chỉ  có  tiến  chứ  không  thoái.  “Càng  không 

Tập 600  1183 



thoái  thất  chuyển  biến”,  họ  không  bị  thoái  tâm,  cũng  không  bị  thay  đổi,  câu 

này rất quan trọng. Nên biết những gì Đức Thế Tôn tuyên giảng cho chúng ta 

là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  rõ  ràng:  “Pháp  môn 

bình đẳng, không có cao thấp”, nhất định phải ghi nhớ. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy  53  lần  tham  bái  của  Thiện  Tài 

Đồng Tử, đây là biểu diễn có tính tƣợng trƣng. 53 vị thiện tri thức đều là cổ 

Phật tái lai và pháp thân đại sĩ biểu cho chúng ta thấy. Biểu diễn điều gì? Nam 

nữ già trẻ, các ngành các nghề, tất cả đều hành Bồ Tát đạo, đều đang học Đại 

Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. Học ở đâu? Học ngay trong cuộc sống hằng 

ngày. Trong cuộc sống hằng ngày, hành thiện là Phật pháp, chỉ cần nhập vào 

cảnh giới Phật không có gì không phải Phật pháp, bất thiện cũng là Phật pháp. 

Quý vị xem sự ngu si của bà la môn Thắng Nhiệt, đây là tham sân si, ông làm 

điều ngu si. Cam Lồ Hỏa Vƣơng sân nhuế, Phạt Tô Mật Đa nữ dâm dục, cô ta 

là  một  kỹ  nữ,  ngành  nghề  nào  cũng  đều  là  Bồ  Tát.  Chúng  ta  mới  biết,  trong 

pháp đại thừa nói, pháp nào không phải Phật pháp? Các pháp đều là Phật pháp. 

Vấn đề là ta ở trong tất cả pháp thật sự làm đƣợc không khởi tâm không động 

niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, nhƣ vậy có đƣợc chăng? Đƣợc, trong 

cảnh  giới  này  tâm  thanh  tịnh  tịch  diệt,  sanh  vô  lƣợng  trí  tuệ,  vô  lƣợng  đức 

năng. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, huống gì thanh tịnh bình đẳng giác! 

Vì thế mọi việc, bất luận điều gì, chuyện nhỏ chuyện lớn, việc riêng tƣ hay 

là việc của đại chúng xã hội, ta đều xử lý một cách viên mãn, tận thiện tận mỹ, 

đây là Phật pháp. Nếu không phải cảnh giới này, chúng ta học nó làm gì? Đến 

cảnh  giới  này  mới  gọi  là  ngƣời  viên  mãn  thuyết  pháp,  không  có  pháp  nào 

không  viên  mãn,  viên  tu  viên  chứng.  Phật  pháp  rất  linh  động,  ngƣời  bây  giờ 

nói học và áp dụng một cách linh hoạt, sinh động hoạt bát, không phải ngƣời 

thƣờng có thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Quý  vị  đến  Đôn  Hoằng,  tôi  từng  đến  Đôn  Hoằng,  từng  thấy  một  số  hình 

ảnh. Những điêu khắc hội họa trong thạch động ở Đôn Hoằng là nói về Đức 

Thế Tôn đang giảng kinh thuyết pháp, đại chúng nghe kinh. Trên không trung 

là gì? Không trung là nhạc trời, thiên nữ đang ca múa cúng dƣờng đại chúng, 

đây là đại thừa, quý vị nói pháp hội này trang nghiêm viên mãn biết bao. 

Trong lịch sử chúng ta thấy Mã Dung thời nhà Hán, chắc là học đƣợc điều 

này. Khi dạy học ông kéo một tấm rèm, sau bức rèm là ban nhạc nhà ông nuôi, 

trong đó đang đàn cầm, diễn tấu. Ông vừa thƣởng thức, vừa dạy học. Ngƣời 

đƣợc chân truyền của Mã Dung là Trịnh Huyền, Trịnh Huyền ở trong hội của 

Mã Dung ba năm, nhất tâm nghe giảng học hành. Sau rèm các cô gái đang diễn 

118

Tập 600 



4 

tấu, ông chƣa từng nhìn đến một lần, vẫn nhƣ nhƣ bất động. Bởi thế trong lòng 

Mã Dung có dự định, ông nói: Học vấn một đời của ta, đứa bé này đã học hết 

tất cả. Mà ông còn dự đoán, ngƣời học trò này tƣơng lai còn hơn cả ông.  Ông 

ta còn tâm đố kỵ, không muốn có ngƣời hơn minh. Ngƣời thầy này, liền khởi 

tâm bất thiện muốn hại, làm khó Trịnh Huyền. Nhƣng Trịnh Huyền rất thông 

minh, rất có trí tuệ, có thể nhận ra đƣợc, nên hết khóa, học thành tựu là lập tức 

ra đi. Ngƣời thầy dẫn theo hơn 100 học trò, đƣa tiễn Trịnh Huyền mƣời dặm 

đƣờng,  mỗi  ngƣời  kính  ba  ly  rƣợu_Câu  chuyện  300  ly  từ  đây  mà  có.  Chuốc 

Trịnh Huyền uống 300 ly rƣợu, say rƣợu đƣơng nhiên anh ta không biết gì nữa, 

là  cơ  hội  để  hại  anh  ta.  Không  ngờ  sau  khi  Trịnh  Huyền  uống  xong  300  ly 

rƣợu, không hề mất dù là lễ tiết nhỏ, đúng là tửu lƣợng cao. 

Thầy Lý nói cho chúng tôi nghe câu chuyện này, nếu mọi ngƣời đều có tửu 

lƣợng nhƣ Trịnh Huyền, thì không cần đến giới không uống rƣợu mà Đức Phật 

chế nữa, ông uống không say. Rƣợu là thuộc về giá giới, nó không phải tánh 

tội,  là  phòng  ta  phạm  tội.  Nếu  tửu  lƣợng  cao  nhƣ  Trịnh  Khang  Thành,  thì 

không cần đến điều luật này nữa. 

Bởi thế ông ra đi, khi ông ra đi, mọi ngƣời biết đƣợc tuyến đƣờng ông đi, 

nên đến giữa đƣờng ông đổi qua đi đƣờng nhỏ. Thông minh, thật sự là vƣợt 

qua thầy. Tự của ông là Khang Thành, gọi ông là Trịnh Khang Thành, còn tên 

là Huyền, Trịnh Huyền, nhà Nho lớn thời nhà Hán. Hiện nay chú giải của Thập 

Tam Kinh, tam lễ: Chu Lễ, Nghi Lễ, Lễ Ký là do ông chú giải. 

Bởi vậy tập khí phiền não không dễ đoạn, khi hiện tiền thật sự sẽ khởi tác 

dụng.  Lúc  đó  Phật  pháp  chƣa  truyền  đến  Trung  quốc.  Bởi  thế  chúng  ta  nghĩ 

đến ngày xƣa có rất nhiều trƣờng hợp. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dƣới, họ không thoái thất, cũng không bị 

thay đổi. Thoái thất, thoái tâm, thay đổi, trƣờng hợp này không thể kể xiết, quá 

nhiều quá nhiều. Chúng ta gặp phải trƣờng hợp này phải dùng tâm bình thƣờng 

để đối đãi, vì sao vậy? Vì biết đƣợc thời kiếp chúng sanh luân hồi trong lục 

đạo quá lâu dài, tập khí trong A lại da rất nặng nề, ngƣời không có công phu 

thật sự, có tâm lớn thật sự, nghĩa là tâm bồ đề, ngƣời thật sự phát tâm bồ đề sẽ 

không thoái chuyển, nhƣng ngƣời thật sự phát tâm rất ít. Phát tâm bồ đề nghĩa 

là phát tâm vì tất cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh khổ nạn mà phục vụ. Đây 

là tâm bồ đề thật sự, không có chính mình. Còn vì danh văn lợi dƣỡng, không 

phải là tâm bồ đề, tâm bồ đề nhất định là vô ngã. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói,  phá  tứ  tƣớng,  phá  tứ  kiến  là  tâm  bồ  đề  chân 

thật. Phá tứ tƣớng vẫn chƣa đƣợc, phải phá tứ kiến. Tiểu thừa Tu đà hoàn đã 

Tập 600  1185 



phá  tứ  tƣớng,  phá  tứ  kiến  là  sơ  trụ  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  sơ  trụ  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, “vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”. 

“Lại tƣợng trƣng cần hành tu tập, nhƣ niệm Phật bất thoái, cần hành bất 

thoái. Bất thoái chuyển tiếng Phạn là A bệ bạt trí”. trong kinh này gọi là A Duy 

Việt  Trí,  là  một  danh  từ  nhƣng  dịch  khác  nhau,  âm  đều  rất  gần,  A  Duy  Việt 

Trí, A bệ bạt trí. 

“Trong  kinh  này  nói  trú  bất  thoái  chuyển,  ở  dƣới  lại  nói  đƣợc  bất  thoái 

nhẫn, đều căn thứ theo Đƣờng Dịch”. Đây là nói về nguồn gốc của chữ này, là 

sự  chú  ý  cẩn  thận  của  cƣ  sĩ  Hạ  Liên  Cƣ,  vì  đây  là  hội  tập,  không phải phiên 

dịch. Hội tập nhất định phải dùng nguyên văn, không đƣợc sửu đổi, sửa là sai, 

không đƣợc sửa đổi. Vậy câu này từ đâu mà có? Là từ trong Đƣờng Dịch. 

Đối  với  Ngụy  Dịch,  Ngụy  Dịch  là  bản  của  Khƣơng  Tăng  Khải:  “Tức  chỉ 

nói đƣợc bất thoái chuyển”, ông nói rất đơn giản. “Tịnh Ảnh Sƣ Sớ nói”, tức là 

Nghĩa Sớ của tiểu Huệ Viễn_Vô Lƣợng Thọ Kinh Nghĩa Sớ. “Đại thừa chúng 

sanh, nghe oai đức Phật Di Đà rộng độ”. Nghe Đức Thế Tôn ở trong lần pháp 

hội này, chuyên giới thiệu thế giới tây phƣơng Cực Lạc, giới thiệu thế giới Cực 

Lạc, khi nghe xong liền cảm động. “Kiên tâm nguyện cầu”, hạ quyết tâm muốn 

cầu sanh Tịnh độ,  muốn thân cận Phật A Di Đà. “Nên đƣợc bất thoái”, dõng 

mãnh tinh tấn, họ không thoái chuyển. 

“Nghe  kinh  này  đƣợc  nhiều  lợi  ích,  thề  muốn  tế  độ,  gọi  là  thề  tự  trang 

nghiêm”. Bên dƣới lại nói, bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Nghe 

tên cầu sanh Tịnh độ, chí nguyện kiên quyết, nên đƣợc bất thoái. Thề nguyện 

muốn  lợi  tha,  phát  đại  thệ  nguyện  phổ  độ  chúng  sanh”.  Trong  tứ  hoằng  thề 

nguyện nói: “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, tức là chỉ nguyện này. “Nên 

gọi  là  công  đức  hoằng  thệ  để  tự  trang  nghiêm”,  bốn  chữ  danh  thệ  tự  trang, 

nghĩa là “nên gọi công đức hoằng thệ để tự trang nghiêm”. 

“Kinh  này  căn  cứ  Đƣờng  Dịch  là  trú  bất  thoái  chuyển,  hàm  nghĩa  thâm 

sâu. Nhƣng vẫn trích dẫn Tịnh Ảnh Sớ, là chỉ ngƣời sơ bộ trong này”. Vì Bồ 

Tát A Duy Việt Trí có 41 giai cấp, từ sơ trụ đến Đẳng giác đều gọi là A Duy 

Việt Trí. Ý nghĩa trong Sớ của ngài Huệ Viễn cạn hơn, là chƣ Bồ Tát. Đƣờng 

Dịch là đƣợc bất thoái nhẫn, ý nghĩa sâu hơn, đó là thập địa Bồ Tát. Nhƣng tất 

cả đều có thể nói thông suốt, ý nghĩa đều bao hàm trong đó. 

Ở dƣới nói bất thoái nhẫn, có 25 ức chúng sanh đƣợc bất thoái nhẫn. Nhẫn, 

thế  nào  gọi  là  nhẫn?  Đại  Thừa  Nghĩa  Chƣơng  Cửu,  cửu  là  quyển  thứ 

chín_Trong  quyển  thứ  chín  của  Đại  Thừa  Nghĩa  Chƣơng  nói:  “Huệ  tâm  an 

pháp,  gọi  là  nhẫn”,.  Trí  tuệ,  không  phải  phiền  não,  không  phải  phân  biệt, 

118

Tập 600 



6 

không  phải  chấp  trƣớc,  là  trí  tuệ  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh.  Quyển  thứ  11  lại 

nói:  “An  trú  trong  pháp  thật  tƣớng  gọi  là  nhẫn”.  Đây  là  Đại  Thừa  Nghĩa 

Chƣơng, ở trƣớc là quyển thứ chín, đây là quyển thứ  11, có hai câu nói nhƣ 

vậy.  Đối  với  pháp  thật  tƣớng,  pháp  là  tất  cả  pháp.    Khi  ngài  Huệ  Năng  khai 

ngộ nói rằng: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, pháp ở đây nghĩa là vạn 

pháp.  Có  thể  ở  trong  tất  cả  pháp  thấy  đƣợc  thật  tƣớng,  an  trú  tâm  trên  thật 

tƣớng gọi là nhẫn. Nhẫn nghĩa là thừa nhận, là khẳng định. Thật tƣớng là gì? 

Là chân tƣớng. Chân tƣớng là gì? Chân tƣớng là vô sở hữu, tất cánh không, 

chân tƣớng của tất cả pháp là bất khả đắc. Trong Kinh Đại Bát Nhã nói: “tất cả 

pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, đây là chân tƣớng. 

Mấy năm lại đây, chúng ta thấy đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, 

trong Pháp Uyển Châu Lâm, quyển thứ tám đoạn sau cùng. Đối thoại này trong 

đoạn sau cùng, quyển thứ tám của Pháp Uyển Châu Lâm, quý vị vào đó xem sẽ 

thấy. Đức Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc: “Tâm hữu sở  niệm”, trong tâm phàm phu 

khởi một ý niệm, “có mấy niệm mấy tƣớng mấy thức?” Đây là hỏi về ý niệm 

này,  chúng  ta  cảm  thấy  có  ý  niệm,  trong  ý  niệm  này  có  mấy  niệm,  có  mấy 

tƣớng, có mấy thức?. Bồ Tát Di Lặc đáp rằng: “Một đàn chỉ khoảnh”, là một 

khảy móng tay: “Có 32 ức 100 ngàn niệm”. Trăm ngàn là đơn vị, mƣời vạn, 32 

ức nhân 10 vạn, là 320 triệu_một khảy móng tay có 320 triệu. Ngài Huệ Năng 

nói là năng sanh vạn pháp, một khảy móng tay này nghĩa là 320 triệu ý niệm, 

niệm  niệm  thành  hình,  hình  đều  có  thức.  Thức  niệm  cực  kỳ  vi  tế  không  thể 

nắm giữ đƣợc, ta không sao nắm bắt đƣợc nó. Vì sao vậy? Vì thời gian nó tồn 

tại, nếu nhƣ bây giờ dùng giây để làm đơn vị, là 1 giây trên 1600 triệu ý niệm, 

nhƣ vậy làm sao ta nắm bắt đƣợc? Không nắm bắt đƣợc nó, nên gọi là không 

thể  nắm  giữ.  Là  có  thật  không  phải  không  có,  vấn  đề  này  Đức  Phật  thấy  rõ, 

ngài từng nói bát địa trở lên thấy đƣợc: Bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, 

Diệu giác, năm địa vị này đều nhìn thấy. Nhìn thấy điều gì? Nguồn gốc của vũ 

trụ,  cội  nguồn  của  vạn  pháp,  đồng  thời  với  cội  nguồn  sanh  mạng  chúng  ta. 

Không thể nói một sát na, một sát na quá dài. Trong kinh Phật nói nhất niệm, 

nói  rất  hay:  Đƣơng  xứ,  đƣơng  xứ  xuất  sanh,  đƣơng  xứ  diệt  tận.  Trong  Kinh 

Lăng Nghiêm Đức Phật đã nói nhƣ vậy, đây là thật tƣớng. Nếu có thể an trú 

tâm trên thật tƣớng, nhƣ vậy là bất động. Nghĩa là không khởi tâm không động 

niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, đây gọi là nhẫn, là định trụ. Đây mới 

là chân thật tƣớng của tất cả pháp. 

“Ví dụ nhƣ vô sanh pháp nhẫn”, tất cả pháp vốn không có sanh, vốn không 

có diệt, tốc độ nó nhanh quá, sanh diệt hình nhƣ là cùng một lúc. Có sanh diệt 

Tập 600  1187 



chăng? Có sanh diệt. Nếu không có sanh diệt thì gọi là vô sanh vô diệt, nhƣ 

vậy  không  phải  đây  là  lời  nói  dƣ  thừa  ƣ?  Thật  sự  có  sanh  diệt,  không  phải 

không  có  sanh  diệt,  thật  sự  có  sanh  diệt,  nhƣng  không  có  cách  nào  nắm  bắt 

đƣợc sanh diệt này. Ta không nhận ra đƣợc nó có sanh diệt, niệm này nối tiếp 

niệm kia, niệm trƣớc diệt niệm sau lập tức sanh. Ta hoàn toàn không có cách 

nào  nắm  giữ  đƣợc  nó,  định  công  của  bát  địa  trở  lên  mới  thấy  rõ  đƣợc,  thấy 

minh bạch đƣợc. 

Bởi vậy khoa học và triết học đều không cần học, bản thân ta vốn đầy đủ 

viên  mãn khoa học và triết học. Không phải ở bên ngoài, những gì phát hiện 

đƣợc từ bên ngoài đều không đáng kể, thứ vô ích, không có giá trị. Khoa học 

và triết học thật sự cứu cánh viên mãn đều trong tự tánh chúng ta, không ở bên 

ngoài. 

Căn cứ Đại Trí Độ Luận giải thích về phƣơng pháp chân lý an trú của vô 

sanh, mà không động tâm, đây gọi là nhẫn. “Cho thấy nhẫn tức an nhẫn, đối 

với  lý  quyết  định  không  thay  đổi  tâm  niệm.  Theo  điều  này  có  thể  thấy,  bất 

thoái  nhẫn,  tức  lý  an  trú  của  bất  thoái,  mà  ý  niệm  không  thay  đổi.  Tức  niệm 

niệm đều không thoái chuyển, nên tƣơng đƣơng với niệm bất thoái của ba loại 

bất thoái”. 

Ba  loại  bất  thoái  này  nghĩa  là  vị  bất  thoái,  vị  thứ  tu  đƣợc  sẽ  không  bị 

thoái chuyển. Tu  đà hoàn là đạt đƣợc vị bất thoái.  Thứ hai là hành bất thoái, 

không  thoái  thất  đối  với  những  hành  pháp  tu  đƣợc,  đây  là  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  sẽ 

không thoái chuyển lui tiểu thừa, tiểu thừa dễ thoái tâm, thấy điều gì? Chúng 

sanh quá khó độ, không nghe lời, độ chúng sanh quá khổ, họ thoái tâm không 

làm  nữa.  Thoái  lui  tiểu  thừa,  không  làm  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  quá  gian  nan,  thoái 

chuyển lui nhị thừa. Nên hành bất thoái là Bồ Tát. “Niệm bất thoái”, địa vị này 

rất cao, niệm niệm, đây là nhất niệm vi tế  mà Bồ Tát Di Lặc nói, niệm niệm 

bất  thoái,  đây  là  pháp  thân đại  sĩ.  Niệm  niệm  bất  thoái  nhƣ  trong  Thiền  tông 

nói:  Minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ,  kiến  tánh  thành  Phật,  là  cảnh  giới 

này.  Đây  là  pháp  thân  Bồ  Tát,  có  niệm  nhƣng  bất  thoái.  Đây  gọi  là  tam  bất 

thoái. 

Quán Kinh Diệu Tông Sao, Diệu Tông Sao là chú giải của đại sƣ Trí Giả 

tông  thiên  thai.  “Nếu  phá  kiến  tƣ  gọi  là  vị  bất  thoái”.  Trên  thực  tế  phá  kiến 

hoặc là bất thoái chuyển, phá kiến tƣ là A la hán, đây là vị bất thoái. “Tức vĩnh 

viễn không mất quả vị siêu phàm, chỉ giả có vĩnh viễn siêu xuất đối với phàm 

phu”, chính là ý này, trong ngoặc đơn ở dƣới giải thích rất rõ ràng. “Chế phục 

đoạn tận trần sa gọi là hành bất thoái, tức vĩnh viễn không mất hạnh Bồ Tát”, 

118

Tập 600 



8 

họ không bị thoái đến nhị thừa. “Nếu phá vô minh gọi là niệm bất thoái”, phá 

vô minh nghĩa là không khởi tâm không động niệm. “Tức không mất trung đạo 

chánh niệm”, ngƣời nhƣ vậy sanh về thế giới tây phƣơng Cực Lạc, là đến cõi 

thật  báo  trang  nghiêm.  Bởi  thế  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  mới  viên 

chứng tam bất thoái, chứng đƣợc viên mãn, đây là pháp thân đại sĩ. 

“Kim”, những gì bây giờ trong kinh nói, “bất thoái nhẫn, chỉ an trú vào lý 

của  thật  tƣớng,  niệm  niệm  không  thay  đổi,  tức  là  niệm  bất  thoái”,  niệm  bất 

thoái tức là pháp thân Bồ Tát. “Trú bất thoái chuyển, lấy công đức hoằng thệ 

mà tự trang nghiêm, tức tƣơng đƣơng với hành bất thoái. Bồ Tát nghe kinh căn 

cơ bất đồng, nên lợi ích nghe pháp đều có cao thấp khác nhau”. Giải thích này 

quá hay, thính chúng căn tánh khác nhau, đều là nghe Phật thuyết pháp, nhƣng 

lợi ích cao thấp không tƣơng đồng. Căn cơ sâu dày đƣợc lợi ích lớn, đƣợc niệm 

bất thoái, căn cơ thấp kém cũng có thể đƣợc vị bất thoái, đây là đƣợc Bồ Tát 

bất thoái chuyển. 

“Ngày nay ngƣời mới phát tâm, phát tâm bồ đề”. Quá khứ chƣa từng phát 

tâm Bồ Tát, hiện nay nghe kinh này liền phát tâm bồ đề. “Phát tâm cuối cùng 

không có hai, hai tâm nhƣ vậy, tâm trƣớc khó”. Hai câu này trong kinh Đức 

Phật từng nói, tổ sƣ đại đức dẫn chứng rất nhiều. “Nên trong tất cả các kinh, số 

ngƣời phát tâm bồ đề, trong rất nhiều kinh đều có. Nhƣ vậy Bồ Tát đã phát đại 

tâm, lại làm các điều thiện”. Chúng thiện ở đây, chúng ta có thể nói nhƣ vầy, 

nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, nghĩa là làm các điều thiện, vì niệm Phật 

là  thiện  trong  các  điều  thiện,  không có  gì  thiện  hơn.             “Nguyện  sanh Cực 

Lạc,  đều  đƣợc  vãng  sanh  thấy  Phật,  lại  đối  với  các  phƣơng  trƣớc  sau  thành 

Phật, đồng gọi là Diệu Âm Nhƣ Lai”. Đây đồng nghĩa là thọ ký cho chúng ta, 

chúng ta tƣơng lai đến thế giới Cực Lạc thành Phật, đều gọi là Diệu Âm Nhƣ 

Lai. Có lần tôi đọc kinh này đọc đến đây thì đang ở Mỹ, lần đó cùng một lúc 

có hơn 100 ngƣời đến xin quy y, không kịp đặt pháp danh. Tôi liền nghĩ đến 

kinh này, thôi thì chúng ta dùng cùng một tên, “cùng tên Diệu Âm Nhƣ Lai”, 

bây giờ chúng ta dùng cùng tên cƣ sĩ Diệu Âm, Diệu Âm là từ đây mà có. Nên 

tên này không phải là tôi đặt, là Đức Thế Tôn đặt cho chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp theo, đoạn bên dƣới là: “Phổ ký thập phƣơng”, thật sự 

đã thọ ký cho chúng ta. “Phục hữu thập phƣơng Phật sát, nhƣợc hiện tại sanh, 

cập vị lai sanh, kiến A Di Đà Phật giả, các hữu bát vạn câu chi, na do tha nhân, 

đƣợc thọ ký pháp nhẫn, thành vô thƣợng bồ đề, bỉ chƣ hữu tình, giai thị A Di 

Đà Phật, túc nguyện nhân duyên, câu đắc vãng sanh thế giới Cực Lạc”. 

Tập 600  1189 



Trong đoạn kinh văn này có hai đoạn nhỏ, đoạn trƣớc là “Thọ ký pháp 

nhẫn”,  đoạn  sau  là  “Túc  nguyện  đƣợc  sanh”.  Trong  đời  quá  khứ  kết  thiện 

duyên với Phật A Di Đà, đây là túc nguyện vãng sanh. 

“Đoạn  bên  phải  nói  rõ  mƣời  phƣơng  chúng  sanh  đầy  đủ  nhân  duyên”, 

không  thể  không  có  duyên,  phải  kết  nhân  duyên,  kết  pháp  duyên  với  tất  cả 

chúng sanh: “Tất cả đều đƣợc lợi ích thọ ký”. Phật A Di Đà thành Phật, phàm 

là chúng sanh đời trƣớc có nhân duyên với Phật, có nhân duyên nghe bộ kinh 

này, Phật đều thọ ký. 

Trong hội này, Đức Thế Tôn thay cho Phật A Di Đà thọ ký cho mọi ngƣời. 

Ngày nay chúng ta  ở đây gặp đƣợc  bộ kinh này, trong đời trƣớc chúng ta có 

duyên  với  Phật  Di  Đà,  ngày  nay  Đức  Phật  thọ  ký  có  cả  chúng  ta  ở  trong  đó, 

không phải không bao gồm chúng ta. Bởi thế ở đây vô cùng thân thiết. “Bên 

phải nói rõ chúng sanh có duyên trong mƣời phƣơng đều đƣợc lợi ích thọ ký”, 

mọi ngƣời phổ biến đều đƣợc thọ ký. 

“Đức Phật thọ ký cho chúng sanh đời tƣơng lai thành Phật, đƣợc pháp nhẫn 

thọ ký, thành vô thƣợng bồ đề”. Thành vô thƣợng bồ đề nghĩa là thành Phật, 

đây là thọ lý đời tƣơng lai sau thành Phật. “Tên thọ ký” có bốn loại: 

“Thứ  nhất,  thọ  ký  cho  ngƣời  chƣa  phát  tâm  bồ  đề.  Thứ  hai  là  thọ ký cho 

ngƣời đã phát tâm bồ đề. Thứ ba là âm thầm thọ ký, ngƣời ta đƣợc nghe nhƣng 

ngƣời nghe không biết. Thứ tƣ là hiện tiền thọ ký”. Bốn loại này bất luận ta 

đƣợc loại nào đều “gọi là thọ ký”. “Đƣợc thọ ký pháp nhẫn”, đƣợc thọ ký ý 

nghĩa giống nhƣ trƣớc đã nói. “Pháp nhẫn tức tam nhẫn trong nguyện thứ 48 

của Phật A Di Đà. Ngụy Dịch là đệ nhất đệ nhị đệ tam pháp nhẫn”. Cũng tức là 

trong kinh này nói “âm hƣởng nhẫn, nhu thuận nhẫn, vô sanh pháp nhẫn. Đƣợc 

Phật thọ ký, chứng nhập vô sanh, thành vô thƣợng chánh giác. Ngƣời nhƣ vậy 

gọi là đƣợc thọ ký pháp nhẫn, thành vô thƣợng bồ đề. Đều là túc nguyện nhân 

duyên của Phật A Di Đà. Nhƣ Đƣờng Dịch nói: Tám vạn ức na do tha chúng 

sanh  đƣợc  thọ  ký  pháp  nhẫn,  thành  Vô  thƣợng  bồ  đề”.  Câu  này  là  kinh  văn 

trong Đƣờng Dịch, chúng ta phải nhớ trong hội này, chúng ta ngày nay cũng có 

trong đó. Tất cả đại chúng trong ngày hôm nay, nhân duyên vô cùng sâu sắc, 

chúng ta đều là những ngƣời trong hội thọ ký. 

Trong bốn loại thọ ký này có một loại, là loại thứ nhất: “Thọ ký cho ngƣời 

chƣa  phát  tâm  bồ  đề”,  câu  này  không  dễ  hiểu  lắm,  câu  này  hình  nhƣ  không 

thấy  chú  giải  nói, đây  là  gì?  Đây  là  Đức  Thế  Tôn  thọ ký  cho  hết  thảy  chúng 

sanh, ngài nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, không phải đều đã đƣợc thọ 

ký! “Tất cả  chúng sanh vốn là thành Phật”, câu  nói này đều là đức  Phật nói 

119

Tập 600 



0 

trong kinh điển đại thừa, đây là thọ ký cho chúng sanh chƣa phát tâm bồ đề. 

Tất cả đều đƣợc thọ ký, không có ai không đƣợc, những gì ngài nói là lời chân 

thật, không phải giả dối. 

Các  bậc  thánh  nhân  ngày  xƣa  cũng  rất  đáng  nể,  tuy  không  nói  đến  Phật, 

nhƣng cổ nhân nói: “Tánh ngƣời vốn thiện”. Đây đều cũng là thọ ký cho hết 

thảy mọi ngƣời chúng ta, tánh ngƣời vốn thiện. Thiện ở đây không phải thiện 

của thiện ác, thiện này chính là Đức Phật nói thành Phật là Phật. Ngƣời xƣa gọi 

là thánh nhân, hiền nhân, ngƣời ngƣời đều là thánh nhân, ngƣời ngƣời đều là 

hiền  nhân.  Quý  vị  xem  “tánh  tƣơng  cận,  tập  tƣơng  viễn”,  “nhân  chi  sơ,  tánh 

bổn thiện”. Tánh giống nhau, nhƣng tập tánh không giống nhau, bản tánh vốn 

thiện, tập tánh bất thiện. 

Do đó giáo dục vô cùng quan trọng, bất cứ quốc gia dân tộc nào trên toàn 

thế giới, vấn đề này đều không sánh bằng Trung quốc ngày xƣa. Ngàn vạn năm 

trƣớc cổ nhân đã biết, bởi vậy họ rất coi trọng giáo dục. Có trí tuệ giáo dục, có 

phƣơng pháp giáo dục, có kinh nghiệm giáo dục của  ngàn vạn năm, có hiệu 

quả giáo dục. Toàn thế giới tìm không có một đất nƣớc thứ hai. Phát minh văn 

tự chỉ có 4500 năm, thời đại Hoàng đế phát minh ra, không thể nói không có 

văn tự là không có văn hóa, không thể nói nhƣ vậy, không có văn tự nhƣng có 

văn hóa! 

Tiền thân của Ấn độ giáo chính là Bà la môn giáo, lịch sử của Bà la môn 

giáo_họ  nói  với  tôi_tôi  có  giao  tiếp với  họ,  có  13000 năm.  Tôi  liền  nghĩ  đến 

truyền thống văn hóa  xƣa, tuyệt đối không chỉ 13000 năm, ít nhất cũng bằng 

họ  chứ  không  ít  hơn  họ.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  không  có  văn  tự  là  truyền 

miệng, truyền từ đời này qua đời khác. Tinh túy của văn hóa xƣa có bốn điều, 

bốn khoa: Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức. Bốn khoa này truyền mƣời 

vạn năm cũng không sai, vì nó quá đơn giản. Ngũ luân 20 chữ, có thể truyền 

sai đƣợc sao? “Phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trƣởng 

ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Tôi tin rằng truyền mƣời vạn năm cũng không 

truyền  sai,  không  cần  nhớ.  Ngũ  thƣờng  có  năm  chữ:  “Nhân  lễ  nghĩa  trí  tín”, 

quý vị xem có thể sai đƣợc chăng? Tứ duy là: “Lễ nghĩa liên sỉ”. Bát đức là: 

“Hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình”, không thể truyền sai! 

Khổng  phu  tử  đem  những  gì  cổ  nhân  truyền  lại,  dùng  văn  tự  viết  thành 

sách,  đây  là  cƣơng  lĩnh  chung  của  truyền  thống văn  hóa.  Tứ  thƣ,  Thập  Tam 

Kinh chƣa từng tách rời nó, thậm chí là Tứ Khố Toàn Thƣ biên soạn thời Càn 

Long, cũng không rời nó, nó là cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung. Nếu nhƣ 

Tập 600  1191 



hoàn toàn thực hành nó, chính là cách trị đại đồng, ngày xƣa từng thực hiện nó, 

không phải lý tƣởng, từng làm đƣợc. 

Càng về sau, dần dần hình thành tự tƣ tự lợi, từ tự tƣ tự lợi hình thành nên 

vật dục, đạo đức ngày càng đi xuống. Khi đạo không còn dùng đức, đức không 

còn thì dùng nhân, nhân mất đi thì có nghĩa, nghĩa mất về sau dùng lễ, nếu nhƣ 

lễ cũng mất thì thiên hạ đại loạn. Đây là cổ nhân nói, không sai chút nào. 

Thời nhà Thanh mất, dân quốc thành lập, không cần đến lễ, nên tạo thành 

xã hội hôm nay, tạo nên vấn đề trên trái đất ngày nay, lễ không còn nữa. Phải 

khôi phục, hiện nay mọi ngƣời đều muốn xã hội an định, thế giới hòa bình, làm 

sao để khôi phục? Nếu khôi phục đạo và đức, quá cao chắc chắn không thành 

tựu đƣợc. Phải khôi phục lễ, khôi phục lễ xong đến khôi phục nghĩa, khôi phục 

nghĩa rồi mới đến khôi phục nhân, khôi phục nhân mới đến khôi phục đức, tiếp 

đến khôi phục đạo, phải tuần tự tiến lên từng bƣớc một nhƣ vậy. 

Ngày nay chúng ta khôi phục đƣợc lễ, lễ tức là giới luật quy cũ của Phật 

giáo, làm ngƣời phải có quy cũ làm ngƣời, phải giống nhƣ một con ngƣời. Ba 

nền tảng của Nho Thích Đạo đều thuộc về lễ, Đệ Tử Quy của Nho giáo là căn 

bản của lễ, không có Đệ Tử Quy lễ đâu ra? Không có. Căn bản của Đạo giáo là 

Cảm Ứng Thiên, nền tảng của nhân quả, phải biết có nhân quả. Nền tảng của 

Phật  giáo  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Chúng  ta  nổ  lực  làm,  ba  nền  tảng  này 

thật sự có thể phổ cập trên toàn thế giới, chúng ta gọi là nền giáo dục phổ thế. 

Triển  khai  nền  giáo  dục  này,  xã  hội  an  định,  thiên  hạ  thái  bình.  Nhanh  nhất 

cũng phải ba thế hệ sau, nếu chậm một chút phải đến năm thế hệ. Hay nói cách 

khác, 100 năm sau, đến 120 năm sau mới có thể thấy đƣợc hiệu quả. Chúng ta 

suy thoái từ từ, thì cũng dần dần đi lên, lập tức phục hƣng là điều không thể. 

Quý vị xem Tổ Sƣ Đạt Ma truyền Thiền tông đến Trung quốc, Lƣơng Võ 

Đế không hiểu Phật pháp. Tuy ông ta là đại hộ pháp của Phật giáo, nhƣng ông 

không thật sự hiểu Phật pháp, ông chỉ tu phƣớc đức chứ không biết công đức. 

Ông đã làm cho Phật giáo không biết bao nhiêu việc, xây chùa, đều là những 

ngôi tự viện có quy mô, 480 ngôi chùa. Lấy sức mạnh của quốc gia, độ hơn 10 

vạn  ngƣời  xuất  gia.  Bởi  vậy  ông  rất  tự  hào  cho  rằng  công  đức  mình  rất  lớn. 

Khi Tổ Sƣ Đạt Ma đến, ông liền khoe với ngài: Con làm cho Phật giáo nhiều 

việc nhƣ vậy, công đức của con có lớn chăng? Tổ Sƣ Đạt Ma rất thật thà trả lời 

ông ta một câu: “Không có công đức”. Ông ta vừa nghe vậy lập tức nổi giận: 

tiễn khách! không nói nữa, tiễn khách đi. 

Nếu ông hỏi phƣớc báo của ông lớn chăng? Tổ Sƣ Đạt Ma sẽ nói rất lớn 

rất lớn, vì ông ta tu là phƣớc báo, vì sao vậy? Vì ông chấp tƣớng. Chấp tƣớng 

119

Tập 600 



2 

liền biến thành phƣớc báo, lìa tƣớng là công đức. Ông ta chấp tƣớng, thích kể 

công,  nên  ta  chỉ  có  phƣớc  báo  không  có  công  đức,  khi  chết  ông  không  đến 

đƣợc thế giới Cực Lạc, chắc là trên Trời đao lợi, phƣớc báo ông tu đƣợc có thể 

đến Trời đao lợi. Công đức và phƣớc đức khác nhau, về sự không khác nhau, 

nhƣng về tâm có sai biệt. Một bên là lìa tất cả tƣớng, một bên là chấp tƣớng. 

Bởi  vậy  chúng  ta  và  Phật  A  Di  Đà,  đời  quá  khứ  có  nhân  duyên  nay  lại  gặp, 

ngày nay trong hội này tất cả đều đƣợc thọ ký. 

“Đức Phật Vô Lƣợng Thọ này, ngày xƣa lúc hành Bồ Tát đạo, chúng hữu 

tình thuần thục, đều đƣợc sanh về thế giới Cực Lạc”. Hay nói cách khác, ngày 

nay những ngƣời đồng tu nhƣ chúng ta đƣợc thọ ký, đều đƣợc sanh về thế giới 

Cực  Lạc,  không  sót  một  ngƣời  nào.  Quý  vị  phải  thấy  rõ  ràng:  “Đều  đƣợc 

sanh”, quý vị nhất định đƣợc vãng sanh. Khi nào? Không nhất định, có ngƣời 

sớm có ngƣời trễ. Nếu y giáo phụng hành theo kinh này, y giáo phụng hành thì 

đời này đƣợc vãng sanh. Nếu nhƣ còn lƣu luyến thế gian này, chƣa muốn đi, 

vậy thì đời sau kiếp sau, đây là gì? Là thọ ký cho ngƣời chƣa phát tâm bồ đề. 

Chúng  ta  xem  tiếp  phần  sau:  “Tất  cả  pháp  từ  nhân  duyên  sanh,  nhƣ  vậy 

chúng sanh trong đời quá khứ, đƣợc gặp Phật Di Đà khi còn ở nhân địa, nhờ 

nghe giáo huấn, thiện căn thuần thục, đó là thiện duyên thù thắng vô thƣợng”. 

Đây không phải Phật A Di Đà thành Phật, kiến lập thế giới Cực Lạc, mà từ lâu 

xa về trƣớc khi còn  ở nhân địa. Từ trên bộ kinh này Đức Thế Tôn giới thiệu 

cho  chúng  ta  về  lịch  sử  của  thế  giới  Cực  Lạc,  lịch  sử  bao  lâu?  Xa  hơn  thì 

không cần nói, chỉ bắt đầu nói từ đời này, từ khi ngài phát 48 nguyện. Ngài là 

một vị quốc vƣơng, đƣơng thời Thế Gian Tự Tại Vƣơng trú thế, ngài cảm động 

khi nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, liền từ bỏ vƣơng vị để xuất gia, thành tỳ 

kheo  Pháp  Tạng.  Làm  vua  tên  là  Thế  Nhiêu  Vƣơng.  Chúng  ta  nghe  đến  tên 

này, ngài trị lý đất nƣớc này chắc chắn là cách trị đại đồng, thật hiếm có. Sau 

khi xuất gia, phát 48 lời nguyện, khi đã phát nguyện ngài tu hành năm kiếp. Từ 

khi thế giới Cực Lạc thành tựu đến nay là 10 kiếp, thêm năm kiếp tu hành nữa 

là 15 kiếp, 15 kiếp trƣớc Di Đà ở nơi nhân địa. Bây giờ chúng ta nghe ở đây 

nói, gặp đƣợc Di Đà khi ở nơi nhân địa, chắc là 15 kiếp về trƣớc, chúng ta từng 

gặp đƣợc Phật A Di Đà, từng kết duyên. Gặp tức là tƣơng ngộ, nhờ nghe đƣợc 

giáo huấn thâm sâu, lúc đó ngài là ngƣời tu hành. Thiện căn thuần thục, thiện 

căn của chúng ta là chủng tử đƣợc trồng từ lúc đó, bây giờ đã thuần thục. “Là 

thắng  duyên  thù  thắng  vô  thƣợng”.  Thế  nào  gọi  là  thuần  thục?  Ngày  nay  có 

nhân duyên nghe đƣợc bộ kinh này, biết đƣợc câu chuyện của Phật A Di Đà, 

cảm  nhận  một  cách  sâu  sắc.    Lúc  tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  nguyện,  phát  48 

Tập 600  1193 



nguyện,  mỗi  nguyện  đều  là  vì  chúng  sanh,  không  có  vì  mình.  Năm  kiếp  tu 

hành công đức viên mãn, thành tựu nên thế giới Cực Lạc. Đây là đại nguyện 

vọng của ngài, thế giới Cực Lạc đã thành tựu, tiếp dẫn những chúng sanh có 

duyên  đời  trƣớc  trong  mƣời  phƣơng,  tất  cả  đều  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nghe 

ngài giảng kinh dạy học. Ở thế giới Cực Lạc ngài dạy học không gián đoạn. 

Bây  giờ  chúng  ta  biết,  tình  hình  sinh  hoạt  của  ngƣời  ở  thế  giới  Cực  Lạc, 

mỗi ngày đều học tập. Vì sanh đến thế giới Cực Lạc, mặc dù là cõi phàm thánh 

đồng cƣ, đều đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, tất cả đều 

làm  Bồ  Tát  A  Duy  Việt  Trí.  Cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  độ  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh, cũng là Bồ Tát A Duy Việt Trí, quả là tuyệt vời! 

Tất  cả  kinh  điển  mà  Đức  Phật  nói  trong  suốt  49  năm,  không  có  nói  nhƣ 

vậy, chỉ có ở thế giới Cực Lạc. Thân họ đạt đƣợc là thân pháp tánh, thế giới cƣ 

trú là cõi pháp tánh, hoàn toàn khác với thế giới chúng ta, chúng ta đây là pháp 

tƣớng. Nếu quý vị thâm nhập đại thừa sẽ hiểu, pháp tánh và pháp tƣớng không 

giống nhau. Pháp tánh là thật, pháp tƣớng là giả, pháp tƣớng nhƣ thế nào? Biến 

hóa trong từng sát na, nghĩa là Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay biến hóa 

bao  nhiêu  lần?  320  triệu  lần  biến  hóa,  một  giây  có  bao  nhiêu  lần  biến  hóa? 

1600 triệu lần biến hóa, đây là pháp tƣớng. Pháp tánh, pháp tánh không có biến 

hóa, không có biến hóa là thật, gọi là nhất chân pháp giới. Thế giới Cực Lạc là 

nhất chân pháp giới, nên ngƣời sanh đến đó là hóa sanh, không phải từ nhỏ lớn 

dần lên, từ nhỏ lớn dần lên sẽ có biến hóa. Nên sanh đến thế giới Cực Lạc, thân 

tƣớng  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  thân  của  Phật  A  Di  Đà,  thân  có  vô  lƣợng 

tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  vẽ  đẹp.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  thế  giới  bình  đẳng, 

tƣớng mạo mỗi ngƣời đều giống nhau. Thọ mạng vô lƣợng, tƣớng mạo không 

thay  đổi,  nghĩa  là  ở  thế  giới  đó  không  có  sanh  lão  bệnh  tử.  Họ  là  hóa  sanh, 

không  có  sanh  lão  bệnh  tử,  cây  cỏ  hoa  lá  thực  vật  không  có  sanh  trụ  dị diệt, 

sơn hà đại địa không có thành trụ hoại không, tất cả đều không có, nên gọi là 

nhất chân pháp giới. 

Đến đó học tập không gián đoạn, đi đứng ngồi nằm đều học. Phật A Di Đà 

giảng kinh không gián đoạn, việc vui nhất trong đời ngƣời là học tập. Câu đầu 

tiên trong Luận Ngữ nói: “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, việc vui nhất 

là học tập. Hoàn cảnh học tập khắp biến pháp giới hƣ không giới, trong tất cả 

cõi nƣớc Chƣ Phật, Phật  A  Di Đà là đệ  nhất.  Đây không những là Đức Thế 

Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  mà  mƣời  phƣơng  Chƣ  Phật  đều  khen  ngợi.  Nói 

cách khác, mƣời phƣơng Chƣ Phật đều đồng ý với điều Đức Thế Tôn nói, điều 

này có thể sai đƣợc sao? Trong đời trƣớc chúng ta có nhân duyên với Phật Di 

119

Tập 600 



4 

Đà, đời này chúng ta chắc chắn vãng sanh. Chúng ta hạ quyết tâm này, ngài 

đều biết, khi ta vãng sanh ngài nhất định đến tiếp dẫn, chúng ta tuyệt đối không 

đƣợc nghi hoặc. Nghi hoặc liền có tạp niệm, mất đi tín tâm, nhƣ vậy sẽ bị thoái 

chuyển,  Phật  A  Di  Đà  muốn  đến  tiếp  dẫn  cũng  không  đƣợc.  Điều  này  quan 

trọng hơn tất cả, là tín tâm kiên định, bất thoái, không thay đổi. 

“Lại vì nhân duyên thọ giáo trong đời trƣớc, từng từ văn khởi tu, từ tƣ sanh 

nguyện.  Chánh  tƣ  chánh  nguyện  nhƣ  vậy,  tức  nhập  vào  tám  thức  tâm  điền, 

chắc chắn không tiêu, gọi là thiện nhân thù thắng vô thƣợng”, thiện nhân này 

mỗi  ngƣời  chúng  ta  đều  có.  “Ngày  nay  Phật  A  Di  Đà  công  viên  giác  mãn, 

thành cứu cánh giác, do đó nhân duyên đầy đủ thuần thục, nhờ oai lực của Phật 

nhiếp thọ, đều đƣợc vãng sanh thế giới Cực Lạc. Cho thấy Bồ Tát, Thanh văn, 

thiên  nhân  ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  đầy  đủ  vô  lƣợng.  Chính  là  biểu  trƣng  vô 

lƣợng kiếp ở trong biển sanh tử khi Phật A Di Đà còn ở trong nhân địa, giáo 

hóa nhiếp thọ lục đạo chúng sanh, quả thật vô lƣợng”. 

Lục đạo chúng sanh trong tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, Phật A Di Đà  ở nơi 

nhân địa phát tâm bình đẳng, không phải độ một thế giới. Ngài muốn độ tận 

chúng  sanh  khổ  nạn  trong  cõi  nƣớc  của  Chƣ  Phật  khắp  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới, ngài phát nguyện này, ngay nay đã thành tựu. 

“Ngày nay ta đối với diệu pháp này, có thể nghe có thể tin, chắc chắn là Di 

Đà trong kiếp quá khứ”, trong kiếp quá khứ “từng theo ta trong nê lê”, lê là địa 

ngục. Có thể chúng ta đọa vào địa ngục, Phật A Di Đà đến chăm sóc chúng ta. 

“Giáo  huấn  ta  đối  với  trong  nhà  lửa,  nhiếp  thọ  không  từ  bỏ,  không  ngừng 

khuyên  dạy,  không  ngại  cùng  luân  chuyển  trong  lục  đạo”.  Đây  là  bi  tâm  vô 

lƣợng, từ bi vô lƣợng. Chúng ta nên biết, Đức Phật đối với chúng ta ân đức vô 

lƣợng vô biên vô tận, tri ân mới biết báo ân. Không biết báo ân, họ không biết 

ân, ân đức của Phật đối với chúng ta lớn biết bao. Đời đời kiếp kiếp không rời 

chúng ta, từng giờ từng phút đều đang quan tâm chúng ta. 

“Nhƣng muốn ta hồi tâm đối với nhất niệm”, nhất niệm là gì? Nhất niệm là 

vô niệm, nhất niệm là bản tánh, nhất niệm là tự tánh, nhất niệm tức thành Phật. 

“Ân đức vô cực”, đây là bản tâm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Nhất niệm bất giác là 

phàm phu, nhất niệm giác là thành Phật, nhất niệm này là nhất niệm mà Bồ Tát 

Di Lặc nói, là một giây trên 1600 ngàn một niệm. Chỉ cần nhất niệm này bất 

động là viên mãn. 

“Ân đức vô cực, oai đức vô cùng, vì ta vun bồi thiện căn”. Chúng ta vô tri, 

không  biết,  không  biết  cảm  ân.  Từ  bi  đối  với  chúng  ta,  yêu  thƣơng  đối  với 

chúng ta, chăm sóc đối với chúng ta, giúp đỡ đối với chúng ta, cha mẹ cũng 

Tập 600  1195 



không sánh bằng. “Ngày nay  may  mắn đƣợc sanh dục tăng trƣởng, chú thích 

đến đây, không cầm đƣợc nƣớc  mắt!”. Mấy câu  này là Hoàng Niệm  Tổ  nói, 

đời này may mắn, sanh dục tăng trƣởng, có nhân duyên chú giải bộ kinh này, 

chú thích đến đây, cảm động rơi nƣớc mắt. Hoàng Niệm Tổ thật sự biết đƣợc 

ân Phật, biết đƣợc ân Phật mới biết báo ân. 

Mời xem đoạn sau cùng: “Nhĩ thời tam thiên đại thiên thế giới, lục chủng 

chấn  động,  tịnh  hiện  chủng  chủng  hy  hữu  thần  biến.  Phóng  đại  quang  minh, 

phổ  chiếu  thập  phƣơng,  phục  hữu  chƣ  thiên,  ƣ  hƣ  không  trung,  tác  diệu  âm 

nhạc,  xuất  tùy  hỷ  thanh.  Nãi  chí  sắc  giới  chƣ  thiên,  tất  giai  đắc  văn,  thán  vị 

tằng hữu, vô lƣợng diệu hoa, phân phân nhi hàng. Tôn giả A nan, Di Lặc Bồ 

Tát,  Thanh văn, Thiên long bát bộ, nhất thiết đại chúng, văn Phật sở  thuyết, 

giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành”. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  “Hữu”,  đoạn  kinh  văn  bên 

phải, đây là điềm lành của trời đất. Cũng nghĩa là nói lòng ngƣời chúng ta đã 

cảm động, sơn hà đại địa cảm động, chƣ thiên thiện thần cũng cảm động. “Bên 

phải  biểu  trƣng  pháp  hội  viên  mãn,  lại  hiện  tƣớng  hy  hữu,  đoan  tƣớng  hiện 

tiền. Kinh này hiện đoan tƣớng, tức hiện phần tựa, lại hiện chánh tông và lƣu 

thông. Hiển lộ rõ ràng kinh này thật là sơ thiện, trung thiện, hậu thiện, vạn đức 

viên  mãn”.  Đức  Thế  Tôn  giảng  kinh  có  đoan  tƣớng,  nhƣng  phần  tựa,  chánh 

tông và lƣu thông đều hiện rất ít đoan tƣớng. Đa phần là ở trong phần chánh 

tông  có  đoan  tƣớng.  Điềm  lành  này  tƣơng  đồng  với  Hoa  Nghiêm,  phần  tựa, 

phần  chánh  tông  và  phần  lƣu  thông  của  Kinh  Hoa  Nghiêm  đều  hiện  đoan 

tƣớng, kinh này cũng nhƣ vậy. Quả là không dễ, thật hiếm có. 

Hoàng Niệm Tổ đã chỉ ra cho chúng ta thấy. Sơ là phần tựa, đoan tƣớng là 

thiện. Trung là phần chánh tông, hậu là phần lƣu thông. Ba điều thiện này, hiển 

thị  vạn  đức  viên  mãn.  Nhƣ  phần  tựa  Đại  Giáo  Duyên  Khởi  Phẩm  nói:  “Oai 

quang  của  Thế  Tôn  chói  lọi,  nhƣ  kim  dung  tụ,  phóng  ánh  sáng  lớn,  số  trăm 

ngàn  biến.  Màu  sắc  ánh  sáng  nguy  nguy,  bảo  sát  trang  nghiêm,  từ  trƣớc  đến 

nay chƣa từng có đƣợc. Đoan tƣớng nhƣ vậy gọi là đoan tƣớng hy hữu, trƣớc 

đây cũng chƣa từng có”. A nan và đại chúng trƣớc đây chƣa từng thấy đoan 

tƣớng này. Hiện đoan tƣớng hy hữu nhất định là nói pháp kỳ đặc, phổ biến lợi 

ích chúng sanh. 

Phẩm  Lễ Phật Hiện Quang trong phần chánh tông: “Tức kiến Di Đà, nhƣ 

núi  Hoàng  Kim,  cao  khỏi  mặt  biển.  Lại  nghe  mƣời  phƣơng  xƣng  dƣơng  tán 

thán Phật A Di Đà. Trong tay Phật Di Đà phóng quang, tất cả các cõi Phật đều 

hiện rõ ràng. Đoan tƣớng nhƣ vậy,  thật là tƣớng tốt hy hữu”.  Điều này  trong 

119

Tập 600 



6 

phần  chánh  tông  nói  nhƣ  vậy,  hy  hữu  khó  gặp.  “Sau  cùng  trong  phần  lƣu 

thông,  tức  đại  địa  chấn  động”,  đây  là  sáu  loại  chấn  động.  “Lại  hiện  các  loại 

thần biến hy hữu, ánh sáng chiếu khắp, nhạc trời đầy trong hƣ không, hoa trời 

rải xuống khắp nơi, kinh gọi là thần biến hy hữu. Nên những gì bây giờ hiện ra 

cũng là tƣớng hy hữu”. 

Trong bộ kinh này, chúng ta thấy ba lần hiện đoan tƣớng kỳ đặc. “Chứng 

tỏ pháp môn kỳ đặc, đại kinh hy hữu đặc thù, trì danh niệm Phật công đức đặc 

biệt”. Vãng sanh Tịnh độ trong đời nhất định thành Phật, đây là đặc biệt. Vãng 

sanh thế giới Cực Lạc là một đời thành Phật, tức ngay trong đời này. Chúng ta 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, chƣ vị nên biết không phải chết rồi mới đi, mà 

ta vãng sanh khi chƣa dứt hơi thở. Quý vị thấy Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, nói 

với mọi ngƣời: Phật đã đến tiếp dẫn, tôi đi đây. Vứt bỏ thân thể không cần, cứ 

nhƣ vậy ra đi, sống nhƣ vậy ra đi. Gọi là Phật pháp thành tựu ngay trong đời 

này, sanh đến thế giới Cực Lạc vô lƣợng thọ. Vô lƣợng là vô lƣợng của hữu 

lƣợng.  Thọ  mạng  bao  lâu?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  ba  đại  a  tăng  kỳ 

kiếp. Ba đại a tăng kỳ kiếp là tu hành ở thế giới Cực Lạc, tốt nghiệp rồi là thật 

vô  lƣợng,  vô  lƣợng  của  vô  lƣợng.  Tốt  nghiệp  là quả  vị  gì?  Trong  Kinh Hoa 

Nghiêm nói là quả vị Diệu Giác, cao hơn Đẳng giác, là Diệu giác Nhƣ Lai, thật 

sự  là  vô  lƣợng.  Từ  vô  lƣợng  của  hữu  lƣợng,  đạt  đến  vô  lƣợng  của  vô lƣợng, 

đây là vô lƣợng thọ thật, không phải giả. Chúng ta bắt đầu từ bây giờ, cho nên 

thật sự nghe hiểu minh bạch, ai không hâm mộ, ai không muốn! 

Hiện nay thế giới rất loạn, thiên tai rất nhiều, ở đâu an toàn? Thế giới Cực 

Lạc an toàn nhất, vì sao an toàn? Vì thế giới Cực Lạc không có ngƣời nào xấu 

xa, mọi ngƣời đều là ngƣời tốt, mọi việc đều là việc lành. Trong kinh Đức Phật 

thƣờng  nói:  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”,  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  ác 

niệm,  một  ác  niệm  cũng  không  có.  Một  câu  A  Di  Đà  Phật  là  thiện  trong  các 

điều thiện, mỗi ngƣời đều là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Chí tâm, chân thành 

tâm niệm một câu A Di Đà Phật, tiêu tội nặng sanh tử trong 80 ức kiếp. 

Chúng ta niệm có đƣợc chăng? Chúng ta niệm không đƣợc, vì sao vậy? Vì 

tâm  chúng  ta  không  thanh  tịnh,  trong  câu  Phật  hiệu  có  tạp  niệm  xen  vào. 

Không  có  chút  tạp  niệm  nào,  câu  Phật  hiệu  này  có  thể  tiêu  tội  nặng  sanh  tử 

trong  80  ức  kiếp.  Đây  chính  là  “một  niệm  tƣơng  ƣng  một  niệm  Phật,  niệm 

niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật”,  hoàn  toàn  là  sự  thật.  Những  ngƣời  tu  học 

Tịnh tông chúng ta, những ngƣời trong đời trƣớc có nhân duyên với Phật A Di 

Đà  cần  phải  biết,  cần  phải  quý  trọng.  Khi  nào  chúng ta  vãng  sanh?  Đời  này 

chắc chắn vãng sanh. 

Tập 600  1197 



Quá khứ đã từng gặp qua nhiều lần, đều chỉ ứng phó qua loa, sơ sài. Đời 

này phải thực hành, nhất định đƣợc vãng sanh. Tin chúng ta và Phật A Di Đà 

nhân duyên đời trƣớc rất thâm sâu. Từ lần đầu kết duyên với Phật A Di Đà đến 

nay, đời đời kiếp kiếp bất luận chúng ta ở trong cõi nào, Phật Di Đà luôn ở bên 

cạnh quan tâm chúng ta, giúp đỡ mọi lúc, nhƣng ta không hề hay biết. Là thật, 

không phải giả. Bởi thế lần này có thể gặp đƣợc bộ kinh điển này, quả là không 

dễ. Nếu không suy nghĩ tƣờng tận ta sẽ không biết đƣợc. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ lúc đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế nhiều lần 

tuyên  giảng,  nên  có  rất  nhiều  bản,  mà  mỗi  lần  giảng  nội  dung  lại  khác nhau. 

Lƣu  truyền  đến  Trung  quốc,  phiên  dịch  tất  cả  là  12  lần,  tức  có  12  bản  khác 

nhau. Đáng tiếc bị thất truyền bảy loại, hiện nay chỉ còn lại năm loại, cất giữ 

trong Đại Tạng Kinh. Nhƣng trong năm loại này chênh lệch rất lớn, chứng tỏ 

không phải tuyên giảng một lần, giảng một lần phiên dịch sẽ không bị chênh 

lệch  lớn  nhƣ  vậy,  mà  giống  nhiều  khác  ít.  Một  đời  giảng  kinh  của  Đức  Thế 

Tôn, chƣa từng giảng lại lần thứ hai.       Ở đây điểm không nhất quán lớn nhất 

là nguyên văn, trong năm bản, hai bản có 48 nguyện, hai loại 24 nguyện, một 

loại  phiên  dịch  thời  nhà  Tống  có  36  nguyện.  Phiên  dịch  tuyệt  đối  không  thể 

dịch nhƣ thế, cho thấy chắc chắn là nguyên bản nhƣ vậy. Nếu nhƣ nguyên bản 

giống  nhau,  thì  chữ  số  của  nguyên  văn  không  thể  thay  đổi.  Ở  đây  có  ba  loại 

khác  nhau,  chứng  tỏ  ít  nhất  là  ba  lần  tuyên  giảng.  Còn  bảy  bản  thất  truyền 

không thấy, nên cổ nhân nói trên ba lần. Đức Thế Tôn nhiều lần tuyên thuyết, 

chứng tỏ pháp môn này quan trọng, pháp môn này có thể phổ độ chúng sanh, 

khiến chúng sanh thật sự đƣợc lợi ít chân thật trong hiện tại, ta lập tức đƣợc lợi 

ích này.  Cho nên mới cần đến hội tập, đọc hết cả năm bản rất khó, đọc không 

dễ.  Thời  nhà  Tống  cƣ  sĩ  Vƣơng  Long  Thƣ  nghĩ  đến  hội  tập,  bản  hội  tập  của 

ông trong Đại Chánh Tạng của Nhật Bản có, trong Long Tạng của Càn Long 

cũng có, đều đƣa vào trong Đại Tạng Kinh, điều này tổ sƣ đại đức các đời đã 

khẳng định. Hội tập là việc tốt, không trái với kinh giáo, nhƣng bản hội tập của 

ông  chỉ  thấy  đƣợc  bốn  loại  nguyên  bản  dịch,  cƣ  sĩ  Vƣơng  Long  Thƣ  không 

thấy bản Đƣờng Dịch. Trong bản này có một số đoạn kinh văn rất hay, mà bốn 

loại khác không có, điều này chúng ta không thể không biết. Hoa sen hóa sanh, 

trong bản Đƣờng Dịch có, các bản khác không có, điều này rất quan trọng. Vì 

hội tập của Long Thƣ thiếu  một bản, thiếu bản Đƣờng Dịch, chỉ có bốn loại. 

Nên  đến  năm  Hàm  Phong  thời  nhà  Thanh,  cũng  là  lúc  thái  hậu  Từ  Hy  còn 

sống, bà là phi tử của Hàm Phong. Cƣ sĩ Ngụy Mạc Thâm hội tập lần thứ hai. 

Bản hội tập này hay hơn của Vƣơng Long Thƣ, nhƣng vẫn có tỳ vết, trích dẫn 

119

Tập 600 



8 

và bỏ chƣa thỏa đáng. Nên đầu năm dân quốc, cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập lần thứ 

ba.  Bế  quan  ba  năm  hoàn  thành  bản  gốc,  chỉnh  sửa  mƣời  lần  thành  bản  này. 

Trƣớc sau dùng mƣời năm để hoàn thành nó, tâm huyết một đời. Quý vị nói 

ông đến thế gian này để làm gì? Chính là vì việc đại sự này. 

Còn một đời của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, việc lớn nhất của ông là tập chú. 

Chú giải này là tập 83 loại kinh luận, 101 loại chú giải của các bậc tổ sƣ đại 

đức, là tập chú, tập đại thành chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ. Bản này đi đâu để 

tìm! Có duyên gặp đƣợc bản này quả thật rất hy hữu, rất khó đƣợc. Nên bản 

này trong kinh điển Phật giáo, đáng đƣợc gọi là đệ nhất kinh. Lời này không 

phải tôi nói, là cƣ sĩ Mai Quang Hy nói, pháp sƣ Huệ Minh, pháp sƣ Từ Châu 

đã ấn chứng cho họ, nhƣ vậy còn sai đƣợc chăng? 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dƣới.  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Sao  nói:  “Trong  phần 

tựa có  màu sắc  ánh sáng đẹp lạ, ngày nay-   là nói bây giờ, chúng ta đọc đến 

phẩm  này-  cũng  hiện  đoan  tƣớng  này,  nên  biết  ý  Phật  biểu    trƣng  sự  trịnh 

trọng. Gia Tƣờng Sớ nói phần lƣu thông hiện đoan tƣớng, nói rõ vì cảm động 

trƣớc  đoan  tƣớng  mà  đƣợc  lợi  ích”.  Cảm  là  cảm  ứng,  dùng  đoan  tƣớng  để 

chứng minh, nghe kinh đƣợc lợi ích. Tịnh Ảnh Sớ lại nói: “Nhƣ Lai hóa chu- 

hóa  là  giáo  hóa  chúng  sanh,  chu  là  chu  biến  pháp giới-  Vi  tăng  vật  kính”,  vì 

thánh giáo nhất định phải thành kính mới đạt đƣợc lợi ích, nếu không có tâm 

thành kính, không đạt đƣợc lợi ích. 

“Tăng thêm tâm thành kính của tất cả chúng sanh, nên dùng thần lực động 

địa phóng quang, trổi nhạc rải hoa. Tóm lại đều vì chứng tín cho chúng sanh”, 

làm chứng  minh để chúng ta tin. “Khuyên dụ khiến chúng sanh đối với pháp 

khó  tin  mà  trong  kinh  nói,  nên  sanh  thật  tín”.  Câu  này  là  mục  tiêu  của  ngài, 

mục chính là ở đây, chúng ta đối với bộ kinh này phải sanh tín tâm chân thật. 

Bên dƣới câu “Tôn giả A nan”. Tịnh Ảnh Sớ nói: “Nói rõ về lợi ích lớn lao 

này  để  giáo  hóa  quần  cơ,  đại  chúng  đều  hoan  hỷ”,  mọi  ngƣời  đều  hoan  hỷ. 

“Hoan hỷ, trong Vô Lƣợng Thọ Kinh Sao nói. Pháp Vị nói: Theo Già Da Sơn 

Đỉnh Kinh Luận nói hoan hỷ có ba nghĩa. Thứ nhất ngƣời nói thanh tịnh, nên 

đối với các pháp đƣợc tự tại”. Là Đức Phật nói, ngƣời nói thanh tịnh. “Thứ hai 

là những pháp nói ra đều thanh tịnh, nên dùng nhƣ thật trí thanh tịnh pháp thể”, 

thanh tịnh pháp thể là gì? Là tự tánh. “Thứ ba là những pháp nói ra đƣợc quả 

thanh tịnh, nên có thể chứng đƣợc cảnh giới thanh tịnh vi diệu”. 

Chúng  ta  học  tập  theo  kinh  này,  kinh  là  tiêu  chuẩn,  kinh  là  thƣớc  để  đo 

lƣờng chúng ta. Chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác nhất định phải 

y theo giáo huấn trong kinh điển. Trong kinh dạy nhƣ thế nào ta nên hành trì 

Tập 600  1199 



theo nhƣ vậy, còn nhƣ không dạy chúng ta tuyệt đối không trái phạm, y giáo 

phụng hành. 

Chúng ta xem tiếp: “Ngày nay đại chúng, nghe nguyện của Phật Di Đà, và 

ân  nặng  của  Thích  Tôn”,  Thích  Tôn  là  Bổn  Sƣ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  đại 

nguyện của Phật Di Đà, đức Thế Tôn thuật lại cho chúng ta nghe. “Bản thân 

đƣợc lợi ích lớn”, không có Đức Thế Tôn giới thiệu, chúng ta không biết có 

thế  giới  Cực  Lạc,  không  biết  có  Phật  A  Di  Đà.  Nghe  Đức  Phật  giới  thiệu, 

chúng ta minh bạch, hiểu đƣợc, “sao không hoan hỷ đƣợc!” 

Theo ý trong Sao: “Ngƣời nói kinh này là bổn sƣ ta”, là Đức Thế Tôn, ngài 

nói: “Ta vì pháp vƣơng, đối với pháp tự tại”, ngƣời ta chứng đƣợc tự tại viên 

mãn, đây là nói: “Ngƣời nói thanh tịnh. Các công đức nói ra là chỉ nhất thanh 

tịnh  cú,  trí  tuệ  chân  thật,  vô  vi  pháp  thân,  là  những  pháp  nói  ra  đƣợc  thanh 

tinh”, pháp thanh tịnh. 

“Thứ ba đƣợc quả thanh tinh, nhƣ đại sƣ Linh Phong nói: Nhất nhất trang 

nghiêm, toàn thể lý tánh, y giáo tu trì, ngang vƣợt khỏi tam giới, tiến lên không 

thoái  chuyển,  viên  mãn  sanh  vào  bốn  cõi,  cứu  cánh  thành  Phật,  là  đƣợc  quả 

cứu  cánh  thanh  tịnh.  Đầy  đủ  ba  loại  thanh  tịnh,  ngƣời  nghe  đƣợc  lợi  ích  vô 

thƣợng, nên đều đƣợc đại hoan hỷ, tin tƣởng vui thích thọ trì, nên gọi là tín thọ 

phụng hành”. Ở sau còn một đoạn nhỏ. 

“Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận nói”, đây là trƣớc tác của cƣ sĩ Bành 

Tế Thanh thời nhà Thanh. Rất nhiều đồng học đều biết, dùng cách noi nhƣ bây 

giờ  thì  Bành  Tế  Thanh  là  con  cháu  của  cán  bộ  cao  cấp,  cha  ông  là  Binh  bộ 

thƣợng thƣ của hoàng đế Càn Long, nghĩa là bộ trƣởng quốc phòng. Ông vô 

cùng  thông  minh,  có  trí  tuệ,  hoàn  cảnh  gia  đình  lại  tốt.  Bởi  thế  chắc  là  chƣa 

đến nhƣợc quán, nhƣợc quán là 20 tuổi, tôi đoán khoảng mƣời tám mƣời chín 

tuổi đã thi đậu tiến sĩ. Nhƣng ông không làm quan, suốt đời không làm quan, 

chuyên  môn  nghiên  cứu  Phật  giáo,  ông  thông  cả  ba  giáo  Nho  Thích  Đạo. 

Trong Phật giáo, Tông môn giáo môn, Hiển giáo mật giáo đều viên dung, quả 

đúng là một vị đại đức cƣ sĩ. Ông trƣớc tác rất nhiều, ông nói Tịnh tông là một 

ngày hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay, câu này là ông ta nói. Đời này 

chúng ta gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ, gặp đƣợc Tịnh độ, ông ta nói đây là 

điều hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay, nay quý vị đã gặp đƣợc! Gặp 

đƣợc  phải  hành  trì,  gặp  đƣợc  không  thể  dễ  dàng  bỏ  qua.  Chúng  ta  đọc  tiếp 

đoạn văn của ông: 

“Kinh này đầy đủ toàn thân vô lƣợng thọ, cũng đầy đủ toàn thân tất cả Chƣ 

Phật”. Nhƣ vậy mà không tuyệt vời ƣ? Bộ kinh này là toàn thân vô lƣợng thọ, 

120

Tập 600 



0 

toàn thân Phật A Di Đà, cũng là toàn thân của tất cả Chƣ Phật. Hay nói cách 

khác, Phật pháp cứu cánh viên mãn, đều bao hàm ở trong này. Lời này có thể 

tin, vì sao vậy? Vì các đại đức thời Tùy Đƣờng đã chứng minh. Quý vị xem bài 

tựa  của  cƣ  sĩ  Mai  Quang  Hy  sẽ  biết,  quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  “Tin  vào 

kinh  này,  tức  đầy  đủ  tất  cả  trí  Phật”,  tất  cả  trí  tuệ  viên  mãn  của  Phật  đều  ở 

trong bộ kinh này. 

Tập chú của Hoàng Niệm Tổ có thể tập 83 loại kinh luận, đó là tri kiến của 

Phật. Và 110 loại chú sớ của các tổ sƣ đại đức để chú giải bản hội tập này. Bởi 

thế kinh là hội tập, chú cũng là hội tập, đúng là hy hữu khó gặp, nay chúng ta 

đã gặp đƣợc. Gặp đƣợc, lần thứ nhất tôi in bản chú giải này 10 000 cuốn để lƣu 

thông. Lúc đó ở Mỹ ông chỉ đem theo một bản, bản in dầu, bây giờ rất nhiều 

ngƣời không biết in dầu là gì, thời kỳ kháng chiến rất phổ biến, tặng cho tôi 

bản  in  dầu.  Lúc  đó  tôi  xem  qua  vô  lƣợng  hoan  hỷ,  tôi  hỏi  ông  có  bản quyền 

chăng? Ông nói không có bản quyền, tôi nói không có bản quyền thì tôi sẽ in 

ấn nó, có bản quyền tôi không dám ấn tống, nên lần đầu tiên ấn tống 10 000 

bộ.  Bây  giờ  bộ  kinh  ấn  tống  số  lƣợng  bao  nhiêu,  không  cách  nào  tính  đƣợc, 

quá nhiều. Ấn tống khắp các nơi, trong nƣớc cũng nhƣ nƣớc ngoài, lƣu thông 

số lƣợng lớn, đại khái cũng coi là bản đầu tiên, loại đầu tiên. 

Tôi nghĩ, nếu tôi không giảng tƣờng tận bộ kinh này một lần, không ai chú 

ý  đến.  Sợ  quá  nhiều  trích  dẫn,  mọi  ngƣời  không  chịu  xem.  Hôm  nay  tôi  đã 

giảng xong kinh này, hôm nay là ngày 18.9, chúng ta vừa giảng xong  600 tập, 

tức  1200  tiếng  đồng  hồ.  1200  tiếng  đồng  hồ,  giảng  viên  mãn  vào  ngày  18.9. 

Đem công đức giảng kinh hồi hƣớng cho quân dân tử nạn ngày 18.9, tôi dùng 

ý nghĩa này. Ngày mai chúng ta bắt đầu giảng lần thứ hai, tôi giảng lại một lần 

nữa.  Giảng  lần  này  tôi  sẽ  đƣa  bản  khoa  phán  tôi  viết  vào,  là  đại  kinh  khoa 

chú_Tịnh Độ Đại Kinh Khoa Chú. Chú vẫn dùng chú giải của Hoàng Niệm Tổ, 

thời gian sáu năm của ông quá gian khổ, thân mang bệnh nhƣng vẫn chú giải 

kinh  này,  tôi  thấy  vậy  trong  lòng  rất  ray  rứt.  Chúng  tôi  gặp  nhau  khi  tuổi  đã 

cao,  gặp  đƣợc  quả  thật  hoan  hỷ  vô  lƣợng.  Lúc  đó  trong  nƣớc  chỉ  mình  ông 

giảng kinh này, ở nƣớc ngoài cũng chỉ mình tôi giảng kinh này, bởi thế hai bên 

gặp  nhau  vui  mừng  khôn  tả.  Chúng  tôi  muốn  báo  ân  tri  ngộ  này,  cám  ơn  ân 

đức lớn của ông gia trì tất cả chúng sanh thời mạt pháp. Chúng ta có thể làm 

đƣợc chút việc, cũng tận một phần sức lực để cám ơn ân đức của ông, cám ơn 

bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

Tôi  cũng  làm  ngƣời  dẫn  đầu,  trƣớc  đây  giảng  kinh  suốt  53  năm,  53  năm 

giảng mấy mƣơi bộ kinh. Vì bản thân không ở một nơi cố định, sống cuộc đời 

Tập 600  1201 



du mục. Tôi biết bất luận là tu học pháp môn nào, chỉ cần nhất môn thâm nhập, 

trƣờng thời huân tu, không ai không thành tựu. Vì sao vậy? Vì chúng ta vốn là 

Phật,  nhất  định  sẽ  thành  tựu.  Sợ  nhất  là  học  lung  tung,  học  đủ  thứ,  học  quá 

nhiều,  nhƣ  vậy  tinh  thần  và  thời  gian  của  mình  đều  phân  tán  hết,  và  rất  khó 

thành tựu. 

Nên bây giờ, bắt đầu từ năm ngoái tôi giảng bộ kinh này, những năm còn 

lại  có  thể  sống  đƣợc  bao  nhiêu  năm  thì  giảng  bấy  nhiêu  bộ.  Một  năm  giảng 

một bộ, tiêu chuẩn là 1200 tiếng, một ngày 4 tiếng cần phải mất 300 ngày. Một 

năm một bộ, chia sẻ với mọi ngƣời, biểu diễn nhất môn thâm nhập, trƣờng thời 

huân tu. Hôm nay kinh này đã viên mãn, cám ơn mọi ngƣời. 





















  





















120

Tập 600 



2 





Document Outline


	OLE_LINK3

	OLE_LINK4

	OLE_LINK1

	OLE_LINK2




cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Giai-Dien-Nghia-
Tap-541-600





